
164 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Texten selbst eine Rückwende auf die subjektive Handlungsmacht unterstellt

werden (beispielsweise 2016a). Aber diese an Lyotard anknüpfende Bildungstheorie

ist trotzdem mindestens eine bildungstheoretische Intervention für eine »radikal

[plurale] Verfasstheit gegenwärtiger Gesellschaften« und gegen jegliche vereinheit-

lichende und totalitäre Tendenz gerichtet (Bad, 89).

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt

InDieOrdnung der BildungRickens geht es vorrangig um eine subjektivierungstheo-

retische Interpretation von Bildung.Der Bildungsbegriff wirdmit bestimmtenmo-

dernen Selbst-, Welt- und Anderenverhältnissen – ›Selbstwerden‹ – verknüpft und

es bleibt in der Ricken’schen Perspektive fraglich, ob sich der Bildungsbegriff und

die Bildungssemantik von diesen Verhältnissen lösen lässt (vgl. Ricken 2006, 347).

Für ein gegen das Selbstwerden gerichtetes Anderswerden spielen bei Ricken vor al-

lem alteritätstheoretische Denkfiguren für das Subjektivitäts- und Kritikverständ-

nis eine entscheidende Rolle: Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit. Es sei

der Begriff des Entzogenen,mit dem sich Subjektivität neu »differenzieren« (2007,

171) ließeundesgehedarum,überdas »Kritikpotential vonEntzogenheit«neunach-

zudenken (ebd., 172; vgl. 2006, 337-349).

Anders als Ricken verwendet Koller alteritätstheoretische Denkfiguren für die

Reformulierung und Ergänzung des Humboldt’schen Bildungsverständnisses, bei-

spielsweise für die Klärung der Frage nach dem »Anstoß zu Bildungsprozessen«

(Koller 2012, 14). Ausgehend von dem Bildungsverständnis Kokemohrs zieht Kol-

ler für eine Antwort die ›negative Erfahrung‹ Günther Bucks, Waldenfels Konzept

der Fremderfahrung und Lyotards Widerstreitkonzept heran (Koller 2012). Bei bei-

den, Koller und Ricken, dient Alteritätstheorie vorrangig der Lösungs- oder Refor-

mulierungsperspektive und beide Verwendungen lassen sich als Abgrenzungsbe-

wegungen von den totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken ver-

stehen, wobei Ricken die Möglichkeit einer alteritätstheoretischen und kritischen

WendungdesBildungsbegriffs bezweifelt.Der früheRickenhatte denFokus aufRe-

lationalität, Entzogenheit, Verletzlichkeit undEndlichkeit nochmit einer affirmati-

ven Humboldtrezeption verschränkt. So war die widerständige und mannigfaltige

Welt schon bei Humboldt »dem (totalen) Zugriff des Menschen entzogen« und es

geht schon bei Humboldt um »Passivität und Erleiden« (Ricken 1999, 112). Der spä-

tere Ricken liest Humboldt dann reinmachttheoretisch (2006) und sieht seine kriti-

sche und subjektivierungstheoretische Interpretation von Bildung mit der Lektüre

der staatstheoretischen Texte Humboldts bestätigt.

Auf die ›gouvernementalitätstheoretische‹ Problematisierung der klassischen

Bildung Rickens (VdB, 137) antwortet Alfred Schäfer ausführlich undmit »erhöhtem

Begründungsaufwand« (VdB, 70), einer eigenen kleinen Genealogie der Bildung

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 165

(vgl. VdB) und auch mit einer eigenen Foucaultrezeption (vgl. VdB; 2019). Wird

Alteritätstheorie bei Ricken für eine Reformulierung des Kritikbegriffs und für

ein anderes Subjektivitätsverständnis verwendet, rekonstruiert und reformuliert

Schäfer zentrale Bildungsgeschichten unter anderemmithilfe einer alteritätstheo-

retischenAusrichtung (vgl. VdB).Das bei Ricken gegen das Bildungsdenken ins Feld

geführte Register des Entzogenen wird bei Schäfer zum Zentrum des klassischen

Bildungsdenkens.Dabei stimmt Schäfer jedoch Rickens Ausführungen über libera-

le Regierungsformen in gewisser Weise zu, denn Bildung ließe sich »nicht jenseits

von Gouvernementalität […] situieren« (Schäfer 2016, 25). Doch Ricken blende (mit

Schäfer gesprochen) die »politisierbare[n] Spannungsverhältnisse« »innerhalb

dieser liberalen Regierungsform« (Schäfer 2016, 23) und das kritische Potential der

bildungsbürgerlichen Option (2016, 22) beispielsweise gegen ökonomische oder

empirische Diskurse aus (vgl. 2016, 2019). Nach Schäfer kann der »Rückgriff auf

Momente der Formulierung der Bildungsidee durchaus […] noch dazu beitragen

[…], eine Problematik der Subjektivierungsthese zu schärfen« (2019, 130).

Wie bereits beschrieben, führt Schäfer für diese Schärfung unter anderem das

Konzept der unbedingten FreiheitHumboldts an und vermutet, dassHumboldtmit

seinenmetaphysischen Einsätzen keine Repräsentationen einer realen Bildung an-

visierte, sondern diese Einsätze stellen ästhetische Inszenierungen dar, die der un-

bedingtenFreiheit gerecht zuwerden versuchenoder diese zurGeltungbringen sol-

len (VdB, 64f.).Humboldt erzeugtemit Rückgriff »aufmetaphysische Figuren einen

ästhetisch zu verstehendenMöglichkeitsraum«, »innerhalb dessen sich Vorstellun-

gen über gelingende Bildungs- und Versöhnungsvorstellungen entwickeln lassen«

(ebd., 65). Es wird eine Besonderung der Individuen ›erdichtet‹ (ebd.), die über ei-

ne bloße »Verbesonderung« des Allgemeinen hinausgeht. Humboldt beschreibt die

Möglichkeit dieser Verbesonderung und einer Überschreitung des Gegebenen und

Bedingten, indem er dichterisch »außerirdischen Dingen die Hülle sinnlicher Bil-

der« verleiht (Humboldt 1789b, 10; zit.n. VdB, 65). In anderen Worten: Der unbe-

dingten Freiheit soll imBedingtenmit imaginärenBezugspunkten zurGeltung ver-

holfen werden, imWissen darum, dass die Versöhnung von Bedingtem und Unbe-

dingtemunmöglich ist.Dieser ›dichterisch‹ erzeugte ästhetischeMöglichkeitsraum

samt der imaginären und bedingten Bezugspunkte wie Selbstbestimmung, Einzig-

artigkeit, Freiheit oder Ganzheit stehen »dabei nicht für die ›große Alternative‹«

(2019, 122), sondern spannen einen Differenzraum auf und zerreißen das Subjekt.

Das Subjekt sei einerseits »Träger der symbolischen und sozialen Ordnungen«, »zu

denen es sich in ein Verhältnis setzt«, und andererseits auch unmöglicher »Reprä-

sentant jenes metaphysischen Bezugspunktes«, wie Selbstbestimmung und Auto-

nomie (ebd.). IndieserDifferenzfindenoder fandennachSchäferBildungsprozesse

statt (ebd., 122f.).

Es handelt sich bei dieser Differenz um einen doppelten Entzug: »Weder lässt

sich ein Bezugspunkt im Gegebenen finden noch erscheint der transzendent ge-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzteBezugspunkt alsKriteriumfür einealternativeEinrichtungdermenschlichen

Dinge tauglich« (ebd., 123). Nach Schäfer hat »das ›Subjekt‹ der Bildung damit kei-

nenOrt« (ebd.)mehr und ist grundlos, da es sichweder imGegebenen,wie imMög-

lichen verorten und gründen kann. Und schon Humboldt erdichtete »die Welt der

Bildung […] als eineZwischenwelt, die durch sakralisierte6 (metaphysische) Bezugs-

punkte gegenüber normalisierten ›Selbst- und Weltverhältnissen‹ auf eine Weise

geöffnet wird, dass eine einfache Integration ebenso unmöglich erscheint wie eine

abstrakte Freiheit oder Befreiung von diesen Verhältnissen« (ebd., 122).

Es sind nach Schäfer die alteritäts- und differenztheoretischen Elemente, die

sich schon beispielsweise bei Schiller und Humboldt ausmachen lassen und dazu

führen, dass mensch die klassische Bildung nicht (wie beispielsweise Ricken) voll-

ständig mit den »Praktiken der (normalisierenden) Selbstformung« gleichsetzen

könne (VdB, 70). Die Disziplinierung und Normalisierung des Subjekts könne

zwar die ästhetischen Möglichkeitsräume und die damit verbundenen imaginären

Bezugspunkte (Freiheit, Vernunft, Selbstbestimmung, Autonomie), jedoch nicht

die unbedingte Freiheit sowie die Grundlosigkeit und Unbestimmbarkeit dieser

Bezugspunkte einholen. Die Unbedingtheit und Grundlosigkeit scheinen jede

soziale Schließung dieser Differenzen sowie »jede Bestimmtheit von Selbst- und

Weltverhältnissen« (ebd. 66) zu unterlaufen. Bei Ricken lässt sich Bildung, wie

bereits beschrieben, zu den vielen Anfängen des modernen Subjekts hinzufügen.

Dem entgegen lässt sich der »Einsatz der neuhumanistischen Bildungstheorie«

mit Schäfer auch anders verstehen. Die Bildungstheorie verweist nicht auf eine

Positivität oder Identität von Bildung, die eine bestimmte moderne Form der Sub-

jektivierung bedingt, sondern Bildung und das neuhumanistische Bildungsdenken

verweisen auf eine Differenz, die »in das Konzept der ›Seele‹« eingetragen wurde

6 Sakralisierung scheint bei Schäfer meist synonym zu Transzendentalisierung verwendet zu

werden (vgl. beispielsweise VdB, 69) und bezeichnet eine klassische bildungsphilosophi-

sche Operation, bestimmte Bezugspunkte (beispielsweise Freiheit & Selbstbestimmung)

zu markieren bzw. zu erzeugen, welche einerseits die »Unbedingtheit und […] zerrissene

Verfasstheit« von Subjektivität markieren und die ›ästhetisch inszeniert‹ (beispielsweise

mit Humboldts Bildungstheorien) wurden und darüber einenMöglichkeitsraum eröffneten,

durch welchen die Bildung oder eine Überschreitung des Gegebenen möglich oder denk-

bar wurde (ebd., 70). Also mit der Operation der Sakralisierung wird oder wurde versucht,

die Differenz zwischen Unbedingtem und Bedingtem durch ästhetische Inszenierungen/

Sakralisierungen/Transzendentalisierungen von bedingten Bezugspunkten als unbedingte

zu erzeugen. Die Verwendung des Wortes der Sakralisierung soll augenscheinlich auch auf

das theologische Erbe dieser Form des »Theoretisierens« hinweisen (ebd., 70; vgl. Raulff &

Schlak 2012, 4; vgl. Felsch 2012, 2015). Ich weise die Operation rekursiv und kritisch Schäfer

selbst zu, da er, wie gezeigt und wie noch zu vertiefen ist (Kap. 4.4), Bildung auf der Gren-

ze des hegemonialen Immanenzraums positioniert und damit (zumindest teilweise) sakra-

lisiert (und heiligspricht), was, wie auch noch zu zeigen ist, eine typisch deutsch-nationale

und bildungsbürgerliche Operation darstellt (vgl. Kapitel 2.9).

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 167

(ebd.). Die neuhumanistische Bildungstheorie thematisiert »einen Bezugspunkt

›in der Seele‹, der für deren Unbedingtheit und ihre zerrissene Verfasstheit steht«,

d.h. für ein auto-entsubjektivierendes Moment moderner Subjektivität (VdB, 70).

In deutlicher Nähe zu Christoph Koller wird Bildung bei Schäfer nicht mit einer

»bloße[n] Selbstformungdiesseits sozialer unddamitmächtiger Einflüsse« kurzge-

schlossen (Schäfer 2019, 124), sondern Bildung wird mit unter anderem Humboldt

und Schiller dies- und jenseits des Sozialen verortet und markiert eher das Schei-

tern der Schließung bzw. Totalisierung einer Subjektivierungsform (ebd., 123).

Diese neuhumanistische Theoriefigur ermöglicht es, jede bedingte Bildung und

die »normalen Integrationsprozesse […]« zu problematisieren und zu kritisieren,

gerade eine ökonomisierte oder empirischmessbare und ›gelingende und ergebnis-

orientierte‹ Bildung (ebd., 129), aber auch Humboldts bedingtes Bildungskonzept

selbst (vgl. VdB, 58-65).

In ähnlicherWeise wie bei Ricken (2006, 343f.) ließe sich zunächst mit Foucault

entgegnen, dass die produktive Macht der Moderne »freie und selbstverantwortli-

che Subjekte« und eine Kritik sowie einenWiderstand gegenüber den gesellschaft-

lichen Bedingungen hervorbrachte und hervorbringt, die nur »Ausdruck einer Un-

terwerfung [sind], von der [Foucault] sagt, dass diese viel tiefer anzusetzen sei als

jene, gegen dieman sich vermeintlich im eigenen Namenwehrt« (Schäfer 2019, 132;

in Bezug zu Foucault 1977, 42).

»Die ›Seele‹, in deren Namen man sich wehrt, bildet jenen imaginären Bezugs-

punkt einer Freiheit, die in disziplinierenden, auf den Körper gerichteten Prakti-

ken eingeübt wurde. Man könnte dies nun so verstehen, dass sich disziplinarische

Regierungsregime ebenfalls vor dem Hintergrund imaginärer Bezugspunkte (die

›Seele‹ als Chiffre für ein autonomes Subjekt) orientieren, dass es ihnen aber auch

gelingt, diese Bezugspunkte so in den Regierungsadressaten zu verankern, dass

sie für diese zu einer unhintergehbaren Grundlage werden.« (Schäfer 2019, 132)

Selbstbestimmung und Freiheit eröffnen in dieser Perspektive keine kritische

Perspektive gegenüber Fremdbestimmung und gesellschaftlichen Normalisie-

rungsprozessen mehr; sie werden selbst zur Bedingung des Systems und können

somit auch nicht das »Kraftfeld«, den »Kraftraum« oder »Differenzsinn« der Bil-

dung ›eröffnen‹. Die alten Differenzen der klassischen Bildung »verschwimmen«

(ebd., 79) und können keinen ästhetischen »Vorstellungsraum [mehr erzeugen], in

dem die Differenz vonMöglichkeit undWirklichkeit noch in einerWeise zu denken

ist, die das mit der ›Möglichkeit‹ verbundene Problem der Überschreitung radikal

verstehen könnte« (ebd., 79).

Es ließe sich eine ›schwarze‹ Lesart der neuhumanistischen Bildung und ihren

imaginären Bezugspunkten mit Foucault erzeugen (VdB, 69), nachdem diese Kon-

zepte und daran gebundene Diskurse dem ›unerbittlichen‹ »Imperativ« ökonomi-

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

scher und sozialer Subjektivierungszumutungen folgen und die gegebenen »Wahr-

heits- und Machtregime« stützen (2019, 132).7 Die »Bildungsidee« führt in dieser

Perspektive »eine Formulierung des modernen Regierungsmodells« vor (ebd., 130),

»die sich einer eingefahrenenRhetorik undSemantik bedient« (2011b, imFolgenden

IF, 92).

Aber auchmit Foucault und im Speziellenmit dem Konzept der Gouvernemen-

talität lässt sich eine entscheidende »Lücke« zwischen »produktiverMacht und per-

formativer Freiheit« oder zwischen »der indirekten Regierung, der Eröffnung reiz-

voller Möglichkeitsräume, und deren subjektivierender Ausgestaltung« markieren

(Schäfer 2019, 132f.). Subjektivierungspraktiken können diese »Lücke« nicht »über-

brücken«,da die produktiveMacht nicht repressiv funktioniere unddie performati-

ve Freiheit determiniert. Macht und Freiheit sind vielmehr konstitutiv füreinander

und »ihr Verhältnis wird in einem konstitutiven Sinne als offen, als kontingent ge-

dacht« (ebd., 132). Auch gibt es keine »›richtige‹ Positionierung« und Ausgestaltung

innerhalb des vorgegebenenRahmensund »dieKriteriendes ›Richtigen‹ selbst« ste-

hen für die Subjektivierungspraktiken nicht fest (ebd., 133). Zudem bringt »die Dif-

ferenz der subjektivierenden Diskurse« eine weitere Differenz, die Heterogenität

der Subjektivierungsformen, ins Spiel, welche der repressiven Einschließung des

Subjekts in einWahrheitsregime entgegensteht (IF, 244).

Das Bildungsdenken Humboldts wie die Subjektivierungsfigur Foucaults die-

nen bei Schäfer der Plausibilisierung »der Figur eines doppelten Entzuges und der

damit einhergehenden Ortlosigkeit des Subjekts« (ebd., 128), welche einerseits die

Möglichkeit einer »nicht nur funktionalen Kritik« zu denken ermöglichen und die

andererseits das ›Kraftfeld‹ oder den ›Differenzsinn‹ der Bildung ›qualifizieren‹.

Schäfer geht in Bezug auf den Kritikbegriff ähnlich wie Ricken vor, indem er das

Register des Entzogenen zumBezugspunkt einer Reformulierung von Kritikmacht

(ebd., 132; vgl. Ricken 2007, 172f.). Auch stimmt Schäfer Ricken in Bezug auf die

imaginären Bezugspunkte der klassischen Bildungstheorie und wahrscheinlich

auch in Hinblick auf die hegemonialen Verwendungsweisen des Bildungsbegriffs

zu, problematisiert jedoch die einseitige eher schwarze Lesart des klassischen

Bildungsdenkens, die deren alteritätstheoretische Dimension und deren kritisches

Potential verkenne.

Entgegen der Zweifel Rickens verteidigt Schäfer Bildung als kritische oder

»problematisierende Perspektive«, indem er die Bildungsgeschichte mit Blick auf

das vergessene Register des Entzugs rekonstruiert und die klassische Bildungs-

idee alteritätstheoretisch liest und reformuliert. Dies geschieht unter anderem

7 Schäfer kommt mit Foucault hier an einen ähnlichen Punkt wie mit Adorno (VdB, 71–74).

Denn, wie bereits beschrieben, könnte in Bezug zur Theorie der Halbbildungmensch »geneigt

sein, auf das Versprechen der Bildung zu verzichten.« (ebd., 74)

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Das dezentrierte Subjekt 169

bildungstheoretisch mit beispielsweise Schiller, Humboldt und Adorno oder gou-

vernementalitätstheoretisch mit Foucault. Mit diesen Ausbuchstabierungen wird

immer wieder ein von unterschiedlichen Differenzen und Entzügen durchzoge-

nes Subjekt erzeugt, wobei diese Differenzen und Entzüge das Kraftfeld und den

Differenzsinn oder das Kritik- wie Möglichkeitspotential der Bildung qualifizie-

ren: »Bildung bleibt so eine problematisierende Perspektive, die ihren Stachel und

Motor in einer uneinlösbaren Subjektfigur findet« (Schäfer 2019, 129).

3.5 Mediatisierte Singularität und das Problem von Positivierungen

Michael Wimmers Dezentrierungen des Selbst und der Selbst-Bildung lassen sich

im Anschluss an einer Reihe von Arbeiten verorten, in der das Selbst keine »sub-

stanzielle Entität« mehr markiert, jegliche »eindeutige Bestimmung« suspendiert

scheint (Wimmer 2013, 305f.) und auchdie Frage,welcher empirischeStatus sich dem

Selbst zuweisen lässt, unklar oder ungeklärt bleibt. Ist das Selbst eine stabile »Me-

tapher oder Erfindung (Gamm)«, nur noch als ein Platzhalter für philosophische

Debatten beispielsweise um das »[einheitsstiftende] Element der diversen Erfah-

rungen einer Person« zu thematisieren (Davidsson; zit.n. Wimmer 2013, 306.), ei-

ne Funktion in Sprachspielen (vgl. ebd., 295f.), ein Kreuzungspunkt von Diskursen

(Foucault), eine Maske (Nietzsche), eine »Fiktion und Illusion (Metzinger)«, etwas

Unfassbares (Goldschmidt), ein Selbstentzug (Merleau-Ponty), ein Anderer (Rim-

baud), ein »(Spiegel-)Bild und Shifter (Lacan)«, eine »Leerstelle (Schäfer)«, eine »un-

bestimmbareReferenzderPersonund Identitätsmarker (Goffman)« (Wimmer2013,

305f.), einekybernetische (Rieger) oder symbolischeMaschine (Kittler) oder ein »vir-

tuelles Datenbündel« (Bolz) (Wimmer 2013, 296)?

Im Anschluss an diese Selbst-Dezentrierungsdiskurse lassen sich bei Wimmer

dezentrierende und dekonstruktive Einsätze auf der einen Seite und diagnostische

auf der anderen Seite nachzeichnen, wobei letzteres in eine Kritik insistierender

und eine Problematisierung sich radikalisierender Diskurse unterteilt werden

kann, einem beharrlichen (Neu-)Humanismus einerseits (2009, 2013, 2016) und

ein sich ausbreitender Transhumanismus und eine problematische Psychomacht

andererseits (2013, 2014, 2019).

ZudendezentrierendenEinsätzen könnenunter anderemDergesprocheneKörper

([1982] 2019),Die Gabe der Bildung (1996), Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisier-

ten Singularität (2009) und Das Selbst als Phantom (2013) gezählt werden. Die beiden

bildungstheoretischenTexte (1996,2009) lassen sichalsdekonstruktiveundmedien-

theoretische Fortsetzungen eines Problems des Humboldt’schen Bildungsdenkens

markieren, welches den Strukturtypus oder Differenztyp des individuellen Allge-

meinen und das Sprachverständnis Humboldts betreffen. Der (Neu-)Humanismus

wird deutlich in einer antihumanistischen Spur demontiert, von innen zersetzt und

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019 - am 14.02.2026, 06:30:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

