164

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

ren Texten selbst eine Riickwende auf die subjektive Handlungsmacht unterstellt
werden (beispielsweise 2016a). Aber diese an Lyotard ankniipfende Bildungstheorie
ist trotzdem mindestens eine bildungstheoretische Intervention fir eine »radikal
[plurale] Verfasstheit gegenwirtiger Gesellschaften« und gegen jegliche vereinheit-
lichende und totalitire Tendenz gerichtet (Bad, 89).

3.4 Das ortlose und zerrissene Subjekt

In Die Ordnung der Bildung Rickens geht es vorrangig um eine subjektivierungstheo-
retische Interpretation von Bildung. Der Bildungsbegriff wird mit bestimmten mo-
dernen Selbst-, Welt- und Anderenverhiltnissen — >Selbstwerden« — verkniipft und
es bleibt in der Ricken'schen Perspektive fraglich, ob sich der Bildungsbegriff und
die Bildungssemantik von diesen Verhiltnissen 16sen lasst (vgl. Ricken 2006, 347).
Fiir ein gegen das Selbstwerden gerichtetes Anderswerden spielen bei Ricken vor al-
lem alterititstheoretische Denkfiguren fiir das Subjektivitits- und Kritikverstind-
nis eine entscheidende Rolle: Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit. Es sei
der Begriff des Entzogenen, mit dem sich Subjektivitit neu »differenzieren« (2007,
171) lief3e und es gehe darum, iiber das »Kritikpotential von Entzogenheit« neunach-
zudenken (ebd., 172; vgl. 2006, 337-349).

Anders als Ricken verwendet Koller alterititstheoretische Denkfiguren fiir die
Reformulierung und Erginzung des Humboldt’schen Bildungsverstindnisses, bei-
spielsweise fiir die Klirung der Frage nach dem »Anstof3 zu Bildungsprozessen«
(Koller 2012, 14). Ausgehend von dem Bildungsverstindnis Kokemohrs zieht Kol-
ler fiir eine Antwort die »negative Erfahrung< Giinther Bucks, Waldenfels Konzept
der Fremderfahrung und Lyotards Widerstreitkonzept heran (Koller 2012). Bei bei-
den, Koller und Ricken, dient Alterititstheorie vorrangig der Losungs- oder Refor-
mulierungsperspektive und beide Verwendungen lassen sich als Abgrenzungsbe-
wegungen von den totalisierenden Tendenzen in Humboldts Bildungsdenken ver-
stehen, wobei Ricken die Moglichkeit einer alterititstheoretischen und kritischen
Wendung des Bildungsbegrifts bezweifelt. Der frithe Ricken hatte den Fokus auf Re-
lationalitit, Entzogenheit, Verletzlichkeit und Endlichkeit noch mit einer affirmati-
ven Humboldtrezeption verschrinkt. So war die widerstindige und mannigfaltige
Welt schon bei Humboldt »dem (totalen) Zugrift des Menschen entzogen« und es
geht schon bei Humboldt um »Passivitit und Erleiden« (Ricken 1999, 112). Der spa-
tere Ricken liest Humboldt dann rein machttheoretisch (2006) und sieht seine kriti-
sche und subjektivierungstheoretische Interpretation von Bildung mit der Lektiire
der staatstheoretischen Texte Humboldts bestitigt.

Auf die >gouvernementalititstheoretische« Problematisierung der klassischen
Bildung Rickens (VdB, 137) antwortet Alfred Schifer ausfithrlich und mit »erhéhtem
Begriindungsaufwand« (VdB, 70), einer eigenen kleinen Genealogie der Bildung

am 14.02.2026, 08:30:56.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

(vgl. VdB) und auch mit einer eigenen Foucaultrezeption (vgl. VdB; 2019). Wird
Alterititstheorie bei Ricken fiir eine Reformulierung des Kritikbegriffs und fir
ein anderes Subjektivititsverstindnis verwendet, rekonstruiert und reformuliert
Schifer zentrale Bildungsgeschichten unter anderem mithilfe einer alterititstheo-
retischen Ausrichtung (vgl. VdB). Das bei Ricken gegen das Bildungsdenken ins Feld
gefithrte Register des Entzogenen wird bei Schifer zum Zentrum des klassischen
Bildungsdenkens. Dabei stimmt Schifer jedoch Rickens Ausfithrungen iiber libera-
le Regierungsformen in gewisser Weise zu, denn Bildung lieRe sich »nicht jenseits
von Gouvernementalitit [...] situieren« (Schifer 2016, 25). Doch Ricken blende (mit
Schifer gesprochen) die »politisierbare[n] Spannungsverhiltnisse« »innerhalb
dieser liberalen Regierungsform« (Schifer 2016, 23) und das kritische Potential der
bildungsbiirgerlichen Option (2016, 22) beispielsweise gegen ckonomische oder
empirische Diskurse aus (vgl. 2016, 2019). Nach Schifer kann der »Riickgriff auf
Momente der Formulierung der Bildungsidee durchaus [..] noch dazu beitragen
[...], eine Problematik der Subjektivierungsthese zu schirfen« (2019, 130).

Wie bereits beschrieben, fithrt Schifer fiir diese Schirfung unter anderem das
Konzept der unbedingten Freiheit Humboldts an und vermutet, dass Humboldt mit
seinen metaphysischen Einsitzen keine Reprisentationen einer realen Bildung an-
visierte, sondern diese Einsitze stellen dsthetische Inszenierungen dar, die der un-
bedingten Freiheit gerecht zu werden versuchen oder diese zur Geltung bringen sol-
len (VdB, 64f.). Humboldt erzeugte mit Riickgrift »auf metaphysische Figuren einen
isthetisch zu verstehenden Moglichkeitsraums, »innerhalb dessen sich Vorstellun-
gen {iber gelingende Bildungs- und Vers6hnungsvorstellungen entwickeln lassen«
(ebd., 65). Es wird eine Besonderung der Individuen »erdichtet« (ebd.), die iiber ei-
ne blofe »Verbesonderung« des Allgemeinen hinausgeht. Humboldt beschreibt die
Méglichkeit dieser Verbesonderung und einer Uberschreitung des Gegebenen und
Bedingten, indem er dichterisch »aufierirdischen Dingen die Hillle sinnlicher Bil-
der« verleiht (Humboldt 1789b, 10; zit.n. VdB, 65). In anderen Worten: Der unbe-
dingten Freiheit soll im Bedingten mit imaginiren Bezugspunkten zur Geltung ver-
holfen werden, im Wissen darum, dass die Verséhnung von Bedingtem und Unbe-
dingtem unméglich ist. Dieser »dichterisch«erzeugte dsthetische Méglichkeitsraum
samt der imaginiren und bedingten Bezugspunkte wie Selbstbestimmung, Einzig-
artigkeit, Freiheit oder Ganzheit stehen »dabei nicht fiir die »grofie Alternative«
(2019, 122), sondern spannen einen Differenzraum auf und zerreifden das Subjekt.
Das Subjekt sei einerseits »Trager der symbolischen und sozialen Ordnungenc, »zu
denen es sich in ein Verhiltnis setzt«, und andererseits auch unméglicher »Repri-
sentant jenes metaphysischen Bezugspunktes«, wie Selbstbestimmung und Auto-
nomie (ebd.). In dieser Differenz finden oder fanden nach Schifer Bildungsprozesse
statt (ebd., 122f)).

Es handelt sich bei dieser Differenz um einen doppelten Entzug: »Weder lisst
sich ein Bezugspunkt im Gegebenen finden noch erscheint der transzendent ge-

am 14.02.2026, 08:30:56.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

setzte Bezugspunkt als Kriterium fiir eine alternative Einrichtung der menschlichen
Dinge tauglich« (ebd., 123). Nach Schifer hat »das >Subjekt« der Bildung damit kei-
nen Ort« (ebd.) mehr und ist grundlos, da es sich weder im Gegebenen, wie im Mog-
lichen verorten und griinden kann. Und schon Humboldt erdichtete »die Welt der
Bildung [...] als eine Zwischenwelt, die durch sakralisierte® (metaphysische) Bezugs-
punkte gegeniiber normalisierten >Selbst- und Weltverhiltnissen«< auf eine Weise
geodffnet wird, dass eine einfache Integration ebenso unmaglich erscheint wie eine
abstrakte Freiheit oder Befreiung von diesen Verhiltnissen« (ebd., 122).

Es sind nach Schifer die alteritits- und differenztheoretischen Elemente, die
sich schon beispielsweise bei Schiller und Humboldt ausmachen lassen und dazu
fithren, dass mensch die klassische Bildung nicht (wie beispielsweise Ricken) voll-
standig mit den »Praktiken der (normalisierenden) Selbstformung« gleichsetzen
konne (VdB, 70). Die Disziplinierung und Normalisierung des Subjekts konne
zwar die dsthetischen Moéglichkeitsriume und die damit verbundenen imaginiren
Bezugspunkte (Freiheit, Vernunft, Selbstbestimmung, Autonomie), jedoch nicht
die unbedingte Freiheit sowie die Grundlosigkeit und Unbestimmbarkeit dieser
Bezugspunkte einholen. Die Unbedingtheit und Grundlosigkeit scheinen jede
soziale SchliefRung dieser Differenzen sowie »jede Bestimmtheit von Selbst- und
Weltverhiltnissen« (ebd. 66) zu unterlaufen. Bei Ricken lisst sich Bildung, wie
bereits beschrieben, zu den vielen Anfingen des modernen Subjekts hinzufiigen.
Dem entgegen lisst sich der »Einsatz der neuhumanistischen Bildungstheorie«
mit Schifer auch anders verstehen. Die Bildungstheorie verweist nicht auf eine
Positivitit oder Identitit von Bildung, die eine bestimmte moderne Form der Sub-
jektivierung bedingt, sondern Bildung und das neuhumanistische Bildungsdenken
verweisen auf eine Differenz, die »in das Konzept der »Seele« eingetragen wurde

6 Sakralisierung scheint bei Schafer meist synonym zu Transzendentalisierung verwendet zu
werden (vgl. beispielsweise VdB, 69) und bezeichnet eine klassische bildungsphilosophi-
sche Operation, bestimmte Bezugspunkte (beispielsweise Freiheit & Selbstbestimmung)
zu markieren bzw. zu erzeugen, welche einerseits die »Unbedingtheit und [..] zerrissene
Verfasstheit« von Subjektivitit markieren und die »asthetisch inszeniert< (beispielsweise
mit Humboldts Bildungstheorien) wurden und dariiber einen Moglichkeitsraum eréffneten,
durch welchen die Bildung oder eine Uberschreitung des Gegebenen moglich oder denk-
bar wurde (ebd., 70). Also mit der Operation der Sakralisierung wird oder wurde versucht,
die Differenz zwischen Unbedingtem und Bedingtem durch 4sthetische Inszenierungen/
Sakralisierungen/Transzendentalisierungen von bedingten Bezugspunkten als unbedingte
zu erzeugen. Die Verwendung des Wortes der Sakralisierung soll augenscheinlich auch auf
das theologische Erbe dieser Form des »Theoretisierens« hinweisen (ebd., 70; vgl. Raulff &
Schlak 2012, 4; vgl. Felsch 2012, 2015). Ich weise die Operation rekursiv und kritisch Schafer
selbst zu, da er, wie gezeigt und wie noch zu vertiefen ist (Kap. 4.4), Bildung auf der Gren-
ze des hegemonialen Immanenzraums positioniert und damit (zumindest teilweise) sakra-
lisiert (und heiligspricht), was, wie auch noch zu zeigen ist, eine typisch deutsch-nationale
und bildungsbiurgerliche Operation darstellt (vgl. Kapitel 2.9).

am 14.02.2026, 08:30:56.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

(ebd.). Die neuhumanistische Bildungstheorie thematisiert »einen Bezugspunkt
»in der Seeles, der fiir deren Unbedingtheit und ihre zerrissene Verfasstheit stehtc,
d.h. fir ein auto-entsubjektivierendes Moment moderner Subjektivitit (VdB, 70).
In deutlicher Nihe zu Christoph Koller wird Bildung bei Schifer nicht mit einer
»bloRRe[n] Selbstformung diesseits sozialer und damit michtiger Einfliisse« kurzge-
schlossen (Schifer 2019, 124), sondern Bildung wird mit unter anderem Humboldt
und Schiller dies- und jenseits des Sozialen verortet und markiert eher das Schei-
tern der SchlieRBung bzw. Totalisierung einer Subjektivierungsform (ebd., 123).
Diese neuhumanistische Theoriefigur ermdglicht es, jede bedingte Bildung und
die »normalen Integrationsprozesse [...]« zu problematisieren und zu kritisieren,
gerade eine 6konomisierte oder empirisch messbare und >gelingende und ergebnis-
orientierte« Bildung (ebd., 129), aber auch Humboldts bedingtes Bildungskonzept
selbst (vgl. VdB, 58-65).

In dhnlicher Weise wie bei Ricken (2006, 343f.) liefRe sich zunichst mit Foucault
entgegnen, dass die produktive Macht der Moderne »freie und selbstverantwortli-
che Subjekte« und eine Kritik sowie einen Widerstand gegeniiber den gesellschaft-
lichen Bedingungen hervorbrachte und hervorbringt, die nur »Ausdruck einer Un-
terwerfung [sind], von der [Foucault] sagt, dass diese viel tiefer anzusetzen sei als
jene, gegen die man sich vermeintlich im eigenen Namen wehrt« (Schifer 2019, 132;
in Bezug zu Foucault 1977, 42).

»Die >Seeles, in deren Namen man sich wehrt, bildet jenen imaginiren Bezugs-
punkt einer Freiheit, die in disziplinierenden, auf den Kérper gerichteten Prakti-
ken eingelibt wurde. Man kénnte dies nun so verstehen, dass sich disziplinarische
Regierungsregime ebenfalls vor dem Hintergrund imaginarer Bezugspunkte (die
>Seelecals Chiffre fiir ein autonomes Subjekt) orientieren, dass es ihnen aberauch
gelingt, diese Bezugspunkte so in den Regierungsadressaten zu verankern, dass
sie fiir diese zu einer unhintergehbaren Grundlage werden.« (Schifer 2019, 132)

Selbstbestimmung und Freiheit eréffnen in dieser Perspektive keine kritische
Perspektive gegeniiber Fremdbestimmung und gesellschaftlichen Normalisie-
rungsprozessen mehr; sie werden selbst zur Bedingung des Systems und kénnen
somit auch nicht das »Kraftfeld«, den »Kraftraum« oder »Differenzsinn« der Bil-
dung ser6ffnenc. Die alten Differenzen der klassischen Bildung »verschwimmen«
(ebd., 79) und kénnen keinen dsthetischen »Vorstellungsraum [mehr erzeugen], in
dem die Differenz von Méglichkeit und Wirklichkeit noch in einer Weise zu denken
ist, die das mit der »Méglichkeit<« verbundene Problem der Uberschreitung radikal
verstehen konnte« (ebd., 79).

Es liefe sich eine >schwarze« Lesart der neuhumanistischen Bildung und ihren
imaginiren Bezugspunkten mit Foucault erzeugen (VdB, 69), nachdem diese Kon-
zepte und daran gebundene Diskurse dem s>unerbittlichen« »Imperativ« 6konomi-

am 14.02.2026, 08:30:56.

167


https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168

Robert Wartmann: Bildung dekonstruieren

scher und sozialer Subjektivierungszumutungen folgen und die gegebenen »Wahr-
heits- und Machtregimex« stiitzen (2019, 132).” Die »Bildungsidee« fiihrt in dieser
Perspektive »eine Formulierung des modernen Regierungsmodells« vor (ebd., 130),
»die sich einer eingefahrenen Rhetorik und Semantik bedient« (2011b, im Folgenden
IF, 92).

Aber auch mit Foucault und im Speziellen mit dem Konzept der Gouvernemen-
talitdt ldsst sich eine entscheidende »Liicke« zwischen »produktiver Macht und per-
formativer Freiheit« oder zwischen »der indirekten Regierung, der Eréffnung reiz-
voller Moglichkeitsriume, und deren subjektivierender Ausgestaltung« markieren
(Schifer 2019, 132f.). Subjektivierungspraktiken kénnen diese »Liicke« nicht »iiber-
briickenc, da die produktive Macht nicht repressiv funktioniere und die performati-
ve Freiheit determiniert. Macht und Freiheit sind vielmehr konstitutiv fireinander
und »ihr Verhiltnis wird in einem konstitutiven Sinne als offen, als kontingent ge-
dacht« (ebd., 132). Auch gibt es keine »richtige« Positionierung« und Ausgestaltung
innerhalb des vorgegebenen Rahmens und »die Kriterien des>Richtigen«selbst« ste-
hen fiir die Subjektivierungspraktiken nicht fest (ebd., 133). Zudem bringt »die Dif-
ferenz der subjektivierenden Diskurse« eine weitere Differenz, die Heterogenitit
der Subjektivierungsformen, ins Spiel, welche der repressiven EinschliefRung des
Subjekts in ein Wahrheitsregime entgegensteht (IF, 244).

Das Bildungsdenken Humboldts wie die Subjektivierungsfigur Foucaults die-
nen bei Schifer der Plausibilisierung »der Figur eines doppelten Entzuges und der
damit einhergehenden Ortlosigkeit des Subjekts« (ebd., 128), welche einerseits die
Moglichkeit einer »nicht nur funktionalen Kritik« zu denken ermdéglichen und die
andererseits das >Kraftfeld< oder den >Differenzsinn« der Bildung >qualifizieren:.
Schifer geht in Bezug auf den Kritikbegriff dhnlich wie Ricken vor, indem er das
Register des Entzogenen zum Bezugspunkt einer Reformulierung von Kritik macht
(ebd., 132; vgl. Ricken 2007, 172f.). Auch stimmt Schifer Ricken in Bezug auf die
imaginiren Bezugspunkte der klassischen Bildungstheorie und wahrscheinlich
auch in Hinblick auf die hegemonialen Verwendungsweisen des Bildungsbegrifts
zu, problematisiert jedoch die einseitige eher schwarze Lesart des klassischen
Bildungsdenkens, die deren alterititstheoretische Dimension und deren kritisches
Potential verkenne.

Entgegen der Zweifel Rickens verteidigt Schifer Bildung als kritische oder
»problematisierende Perspektive«, indem er die Bildungsgeschichte mit Blick auf
das vergessene Register des Entzugs rekonstruiert und die klassische Bildungs-
idee alterititstheoretisch liest und reformuliert. Dies geschieht unter anderem

7 Schafer kommt mit Foucault hier an einen dhnlichen Punkt wie mit Adorno (VdB, 71—74).
Denn, wie bereits beschrieben, konnte in Bezug zur Theorie der Halbbildung mensch »geneigt
sein, auf das Versprechen der Bildung zu verzichten.« (ebd., 74)

am 14.02.2026, 08:30:56.



https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Das dezentrierte Subjekt

bildungstheoretisch mit beispielsweise Schiller, Humboldt und Adorno oder gou-
vernementalititstheoretisch mit Foucault. Mit diesen Ausbuchstabierungen wird
immer wieder ein von unterschiedlichen Differenzen und Entziigen durchzoge-
nes Subjekt erzeugt, wobei diese Differenzen und Entziige das Kraftfeld und den
Differenzsinn oder das Kritik- wie Moglichkeitspotential der Bildung qualifizie-
ren: »Bildung bleibt so eine problematisierende Perspektive, die ihren Stachel und
Motor in einer uneinldsbaren Subjektfigur findet« (Schifer 2019, 129).

3.5 Mediatisierte Singularitat und das Problem von Positivierungen

Michael Wimmers Dezentrierungen des Selbst und der Selbst-Bildung lassen sich
im Anschluss an einer Reihe von Arbeiten verorten, in der das Selbst keine »sub-
stanzielle Entitit« mehr markiert, jegliche »eindeutige Bestimmung« suspendiert
scheint (Wimmer 2013, 305f.) und auch die Frage, welcher empirische Status sich dem
Selbst zuweisen lisst, unklar oder ungeklirt bleibt. Ist das Selbst eine stabile »Me-
tapher oder Erfindung (Gamm)«, nur noch als ein Platzhalter fiir philosophische
Debatten beispielsweise um das »[einheitsstiftende] Element der diversen Erfah-
rungen einer Person« zu thematisieren (Davidsson; zit.n. Wimmer 2013, 306.), ei-
ne Funktion in Sprachspielen (vgl. ebd., 295f.), ein Kreuzungspunkt von Diskursen
(Foucault), eine Maske (Nietzsche), eine »Fiktion und Illusion (Metzinger)«, etwas
Unfassbares (Goldschmidt), ein Selbstentzug (Merleau-Ponty), ein Anderer (Rim-
baud), ein »(Spiegel-)Bild und Shifter (Lacan)«, eine »Leerstelle (Schifer)«, eine »un-
bestimmbare Referenz der Person und Identititsmarker (Goffman)« (Wimmer 2013,
305f.), eine kybernetische (Rieger) oder symbolische Maschine (Kittler) oder ein »vir-
tuelles Datenbiindel« (Bolz) (Wimmer 2013, 296)?

Im Anschluss an diese Selbst-Dezentrierungsdiskurse lassen sich bei Wimmer
dezentrierende und dekonstruktive Einsitze auf der einen Seite und diagnostische
auf der anderen Seite nachzeichnen, wobei letzteres in eine Kritik insistierender
und eine Problematisierung sich radikalisierender Diskurse unterteilt werden
kann, einem beharrlichen (Neu-)Humanismus einerseits (2009, 2013, 2016) und
ein sich ausbreitender Transhumanismus und eine problematische Psychomacht
andererseits (2013, 2014, 2019).

Zu den dezentrierenden Einsdtzen konnen unter anderem Der gesprochene Korper
([1982] 2019), Die Gabe der Bildung (1996), Vom individuellen Allgemeinen zur mediatisier-
ten Singularitit (2009) und Das Selbst als Phantom (2013) gezihlt werden. Die beiden
bildungstheoretischen Texte (1996, 2009) lassen sich als dekonstruktive und medien-
theoretische Fortsetzungen eines Problems des Humboldt'schen Bildungsdenkens
markieren, welches den Strukturtypus oder Differenztyp des individuellen Allge-
meinen und das Sprachverstindnis Humboldts betreffen. Der (Neu-)Humanismus
wird deutlich in einer antihumanistischen Spur demontiert, von innen zersetzt und

am 14.02.2026, 08:30:56.

169


https://doi.org/10.14361/9783839471241-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

