
VIII  Denken als angewandte Weltlosigkeit 

Was uns umgreift, gibt Erscheinendes frei, ohne selbst zu erscheinen. Immer er-
scheint etwas, nie das Ganze. Etwas kann nur erscheinen, weil das Ganze nicht 
erscheint. An die erscheinende Welt gebunden, macht mein Denken dennoch 
nicht am Erscheinenden Halt. Ich denke weiter, übers Wahrnehmbare hinaus. 
Das Hinaus ist ein Hinein: Mit jeder neuen Sicht der Dinge schließt sich etwas in 
mir selber auf; mit jedem Weltkontakt, der den Versuch auslöst, hinter die Er-
scheinungen zu kommen, schreibt sich etwas in meinem Inneren um.  

Empirisches und philosophisches Ich 

Die erscheinende Wirklichkeit ist meinem Akosmismus, der Weltlosigkeit mei-
nes Denkens, komplementär: So wenig ich weiß, wovon die Erscheinungen Er-
scheinungen sind, so wenig weiß ich, wer ich selbst bin. Am Erscheinen der 
Welt erfahre ich die Vorgelagertheit meiner selbst in Form einer mir unerschlos-
senen Innerlichkeit.1 Ich muss mir meine eigene Subjektivität erst erschließen. 
Sie erschließt sich mir nicht direkt, sondern über den Umweg eines Außen, einer 
Aufgabe, eines Partners.  

Während nun die Reflexion der erscheinenden Welt mir diese fremd macht, 
weitet und vertieft die die An- und Aufnahme ihrer Fremdheit mein Inneres. Da-
bei  weiß ich mich in meiner denkenden Weltlosigkeit wie in einer Hohlform ge-
halten. Was mich hält, ist die ausgehaltene Differenz von Innen und Außen. Ich 
halte sie aus in Hinblick auf ein zu denkendes Drittes von beidem, das mich aus 
deren Umklammerung herausführt. Dabei geht mir auf, dass ich in nichts aufge-
he, nicht einmal in mir. Ich muss mich aus der Unterschiedenheit von allem, in 
der Absolvenz der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen, selbst 

                                                
1  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

erst erschaffen. Auf der anderen Seite suche ich ein Leben lang danach, mich 
außerhalb meiner wiederzufinden, es mir in der Welt, ihrer Fremdheit, heimisch 
zu machen: Ich suche nach einem Dritten von Innen und Außen, worüber sich 
mir mehr und mehr die von mir durchlaufene Innen-Außen-Differenz zu meiner
Welt entfaltete.  

Immer wieder falle ich hierbei in die Naivität meiner sinnlichen Wahrneh-
mung zurück. Ich mag noch so um die Substanzlosigkeit meines Ichs wissen, da-
rum, dass es, um sich als solches herauszubilden, von sich selber strukturell un-
terschieden sein muss; dennoch halte ich mein Ich für die Substanz meiner 
selbst. Und dies aus guten, teleologischen Gründen: Damit sich überhaupt ein 
Ich bilden kann, bedarf es der Vorstellung seiner Voranwesenheit in Form eines 
objektiven Selbst, auf das hin vektoriell ausgerichtet es immer mehr zu sich 
selbst käme. Analog begreife ich meinen Körper, um seine prinzipielle Verfalls-
tendenz wissend, als ein mich tragendes physisches Kontinuum.2 Im Maße all 
dieser Naivitäten muss ich mich denkend immer wieder neu aus den Irrtümern 
meiner illusionären Selbstbezogenheit befreien, meine Anfälligkeit für den Irr-
tum in ein vorausschauendes Bewusstsein meiner Irrtumsfähigkeit verwandeln. 
Das Bewusstsein meiner Irrtumsfähigkeit ist meine Weise, innerhalb meines ›na-
türlichen‹ Selbst- und Weltbegriffs Kontakt zur Wahrheit zu halten.  

Ich befreie mich aus meinen sinnlichen Verstrickungen, indem ich auf eine 
Art absolutes Außerhalb in mir – das mir selbst nicht durchsichtige Faktum mei-
ner eigenen Innerlichkeit – zurückgreife. Ich tue dies, sobald ich denke. Denkend 
greife ich auf die Weltlosigkeit meines Inneren – greift das empirische (struktur-
determinierte) aufs philosophische (transzendentale) Ich – zurück. Das denkende 
Ich ist der konkrete denkende Mensch plus das an ihm, was ihn denkend über 
sich hinausgehen lässt und so, auf höherem, komplexeren Niveau, die operatio-
nale Geschlossenheit seiner selbst herstellt. Noch als logischer Positivist – dem 
nur als wahr gilt, was empirisch ›der Fall ist‹ – kann Ludwig Wittgenstein* denn 
auch sagen, dass das philosophische Ich nicht der Mensch selber, als dieser Kör-
per, diese Seele, ist, sondern als metaphysisches Subjekt, als Grenze dieser Welt, 
die dieser Welt entzogen bleibt.3  

                                                
2  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 290f. 
*  Ludwig Wittgenstein (1889-1951), österreichischer Philosoph. Begründer des Logi-

schen Positivismus. 
3  Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-

philosophicus. Satz 5.641.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 121

Denkend kann ich mir mein Denkvermögen nicht erklären. Mein Eigenstes, 
als das ich mein Denken weiß, gehört mir nicht; im Gegenteil, es enteignet, 
dezentriert mich fortlaufend. In dem Maße, wie mich meine Dezentrierung zu 
einer Neuzentrierung bereit und fähig macht, nähere ich mir, meinem objektiven 
Selbst, über meine Abstandnahme zu mir, meinem subjektiven Selbst – ohne je 
ganz bei mir anzukommen oder mich vollständig von mir entfernt zu haben. Ich 
erreiche nie den Zustand sicherer, endgültiger Identität: Mein subjektives Selbst 
bleibt von meinem objektiven Selbst unterschieden. Zugleich bin ich nie jemand 
anderes, als ich bin: Mein subjektives Selbst bleibt auf mein objektives Selbst 
konstitutiv und vektoriell bezogen.  

Wenn, was mich denken lässt, nicht von dieser Welt ist, dann ist meine Frei-
heit nur als innere Freiheit gesichert. Sie ist eins mit meinem Abstand zu allem, 
noch zu mir selber – meiner Fähigkeit, die Differenz von Innen und Außen so-
wohl passiv zu empfinden, als auch aktiv, in Hinzufügung meiner selbst, ins Au-
ßen einzuführen. Ich weiß, dass, wovon die Erscheinungen Erscheinungen sind, 
selbst nicht erscheint, dass niemals das Ganze erscheint, während ich doch allem 
von mir Wahrgenommenen, kontextualisierend, ein Ganzes ansinne. Von ihm 
her verstehe ich überhaupt erst, was ich wahrnehme, um es zugleich dem Ganzen 
meiner selbst zu assimilieren. So verstanden, nehme ich immer schon mehr 
wahr, als ich mit meinen Sinnen perzipiere. Ich bin selbst dieses Mehr, nämlich 
mir selbst voraus. Jedes Platz ist, über seine konkrete Raum-Zeit-Stelle hinaus, 
Platzhalter dieser von ihm mit- und eingebrachten Weltlosigkeit, der Transzen-
denz, die ein Jeder in die Welt hineinbringt, wie sich ein Jeder selber dieser 
Transzendenz verdankt. Jeder ist jedem unverfügbar: Was sich mir von außen als 
Widerstand schierer Andersheit zeigt, drückt ein fremdes Selbst- und Für-sich-
Sein aus, dem ich – in dem Maße, wie es sich mir grundsätzlich, in seiner Tiefe, 
entzieht –, um es zu verstehen, mein Inneres leihen muss.  

Jemanden als Person wahrzunehmen heißt dementsprechend, in die Gegen-
seitigkeit eines mich mit ihm immer schon Verbindenden, eines unvordenklichen 
Friedens, einzutreten. Einander wahrnehmend, finden wir eine uns bereits ge-
meinsame Welt vor, in der mein Personsein mit dem des Anderen gleichur-
sprünglich ist. Ich bin mithin weniger für mich selbst Person als darüber, dass 
ich das Personsein des Anderen anerkenne. Wir nehmen Plätze ein, die jeder als 
Recht auf sich selbst schon mitbringt.4 Es ist dieser Umweg der Anerkennung, 
der mir erlaubt, mein Personsein von den paranoischen Gängelungen meines 
Selbsterhalts zu lösen: mich nicht nur als egozentrischer Daseinspunkt, sondern, 
dezentrisch, als Platzhalter für anderes als nur für mich selber zu wissen. Wenn 

                                                
4  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 193f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nämlich die Welt von Personen je schon eine Welt der Gegenseitigkeit ist, in der 
Personen einander als Personen erkennen, so deshalb, weil der individuellen, 
standortgebundenen Wahrnehmung des Einzelnen ein Bewusstsein von der per-
spektivischen Beschränktheit aller Wahrnehmung vorgelagert ist.  

Nichts ist mir unmittelbar gegeben. Alles ist mir einerseits über die Bezie-
hung zu einem mir Äußerlichen, andererseits über mein Verhältnis zu mir selber 
vermittelt. Ich bin mir selbst voraus, wie ich mich gegenüber der Innen-Außen-
Differenz, die mich bestimmt, verspäte. Indem ich es auf mich nehme, aus mir 
heraus-, d.h. in die mich bestimmende Innen-Außen-Differenz hinzugehen, um 
sie auf meine Weise zu durchlaufen, verknüpfe ich meine anfängliche Verspä-
tung mit meinem Mir-voraus-Sein. Aus dieser doppelten Ungleichzeitigkeit her-
aus denke ich, denke ich weiter, ist Denken inneres Handeln5. Denkend breche 
ich in mir selbst auf ein Außen hin auf, während ich schon beginne, meinen Au-
ßenbezug zu mir zurückzubiegen und meinem In-mir-Kreisen zu assimilieren. 
Ich beginne, mein Bewusstsein von etwas mit der Selbstbewegung meines Inne-
ren zu synchronisieren. So führt mich noch mein Kreisen in mir aus mir heraus, 
ins Offene: Ich evolviere in Koevolution mit dem Außen, das ich, indem ich ihm 
meine Offenheit leihe, unwillkürlich der Bewegung meines Inneren anpasse.  

Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform

Wenn mich, was mich von außen her affiziert, dahin bringt, mich an es zu ak-
kommodieren, so verwandle ich, im Gegenzug, die Nötigung zur Anpassung ans 
Außen in das Bedürfnis, mich ihm anpassen zu wollen. Die Weise, wie ich mir 
das Außen assimiliere, gibt mir dabei mein Mir-voraus-Sein vor. Nichts anderes 
macht philosophische Intuition aus. Sie ist es, die mich in meinem Denken durch 
die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen führt, indem sie mich 
dahin bringt, denkend in mir Dominanz über das mich von außen Dominierende 
herzustellen.  

So sehr Montaigne auch sein Fassungs- und Denkvermögen als »schwan-
kend, strauchelnd und stolpernd«6 abwertet, auch wenn er weiß, dass er nie an 
die bewunderten ›guten‹ Schriftsteller wird heranreichen können – so lobt er sich 
doch seine eigene Hochachtung für sie, die Fähigkeit, »den himmelweiten Un-
terschied zwischen ihnen und mir zu erkennen«7. Während er sich auch selber 

                                                
5  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 352. 
6  Michel de Montaigne: Über die Kindererziehung. A.a.O., S. 182.  
7  Ebd., S. 183.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 123

von denen ausnimmt, die er verehrt, so weiß er doch um die Unabtretbarkeit sei-
ner eigenen Urteilskraft, die ihn jene hoch schätzen lässt.8 Der Entwicklung und 
Erprobung eben dieser Urteilskraft dient das Schreiben seiner Essays. Mit ihnen 
konstituiert sich, nach Jean Starobinski*, ein selbsterzieherischer, ichbildender 
Raum.9 Indem Montaigne ihn sich schreibend aufschließt, tritt er in Beziehung 
zu sich selber, wird sein eigener Beobachter und Richter. Im und als Durchgang 
der Distanz zu sich selber, seinen Unbeholfenheiten und Nachlässigkeiten, bildet 
sich erst sein Ich. Es ist, paradoxerweise, die Ausschreitung der Diskrepanz zu 
seinen eigenen Idealvorstellungen, die seinem Ich Legitimation und Halt verleiht 
– die es stark macht. Indem es sich der Erfahrung jener Diskrepanz aussetzt, 
wird es an die Empfindung seiner Grundform herangeführt. Aus deren Empfin-
dung heraus lernt es sich in seiner Selbstverschiedenheit sehen, ohne Schaden zu 
nehmen, um sich von dorther, – wie im Fall Montaignes –, mittels des Schrei-
bens, immer neu zusammenzufügen, wofür denn der Essay, als ›Versuch‹, die 
Text- und Denkform par excellence bereithält.  

Das essayistische Schreiben gibt ihm, Montaigne, Identität, gerade indem es 
die Schwächen seines Autors zum Gegenstand nimmt. Aus der Sicherheit der im 
Innern des schreibenden Ichs vorgefundenen Grundform heraus spielt das Ich die 
empfundene Differenz zu sich selber durch. Dabei kommt der Schreibende im-
mer wieder auf die empfundene Grundform als Ausgangspunkt seiner philoso-
phischen Intuition zurück. Über diesen Prozess gewinnt der Schreibende ein 
immer deutlicheres Gefühl für die Objektivität seines Selbst: zunächst negativ, in 
Erfahrung der Differenz zu sich selber, dann affirmativ, indem sich die erfahrene 
Differenz zu einem Lernen formiert: als Essay formuliert. In der immer wieder 
aufs Neue durchlaufenen Differenz zu sich selber baut sich das Selbst in der Lo-
gik dieser Objektivität permanent um. Im Zuge seines schreibenderweise reali-
sierten Selbstumbaus verwandelt sich Montaignes eingestandene Schwäche in 

                                                
8  Vgl. ders.: Über den Dünkel. A.a.O., S. S. 535. – Wie wir weiter unten (Kap. XI) se-

hen werden, ist unser Diskrepanzbewusstsein Grundlage unseres moralischen Be-
wusstseins überhaupt: Bei aller Unterschiedlichkeit religiös fundierter Moralen sind 
sie sich doch alle darin einig, von uns ein Verhalten zu erwarten, deren Verwirkli-
chung niemandem von uns gelingt – was uns gleichwohl nicht davon abhält, deren 
normative Triftigkeit zu akzeptieren. Vgl. Clive Staples Lewis: Über den Schmerz. 
Gießen 1995, S. 17f. 

*  Jean Starobinski (geb. 1920), Schweizer Literaturwissenschaftler und Philosophiehis-
toriker. Erhielt 1984 den Balzan-Preis für Literaturgeschichte und Literaturkritik so-
wie 1998 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg. 

9  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne. Denken und Existenz. Frankfurt/M. 1989, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

konstruktive Potenz, seine gefühlte Unterlegenheit in so selbstkritische wie hu-
moristische Souveränität. Das Buch, an dem er schreibt, wird zur Werkstätte ei-
ner sich in der Absolvenz der an ihm selbst erfahrenen Innen-Außen-Differenz 
herstellenden Ichstärke. Solche Stärke vermag kein Wille, keine Disziplin, keine 
Moralität hervorzubringen, sondern einzig die Freiheit und der Mut, im Einge-
ständnis der eigenen Begrenztheit in eine eigene Gang- und Denkart zu finden 
jenseits allen, sei es moralischen, sei es bildungsbeflissenen Ehrgeizes, der uns 
an den erfahrenen Unerreichbarkeiten bloß hart werden ließe.10  

Indem Montaigne die von ihm zitierten Autoren zu Zeugen seiner unerreich-
ten Idealvorstellungen macht, billigt er ihnen einen steuernd-integrativen Platz 
innerhalb seines Schreibens zu. Er wird sich selbst zum ›Stoff‹, den er mit den 
Mitteln seines sich vertiefenden Diskrepanzbewusstseins durcharbeitet. So ge-
winnt er, wie wir gesehen haben, über die zunehmende Schonungslosigkeit in ei-
genen Dingen ein umso gelasseneres Selbstbewusstsein, dem die eingesehenen 
Defizite zum Jungbrunnen werden, nicht zuletzt ablesbar an der bewunderungs-
würdigen Lässigkeit seines Stils. Auf eben diesen Stil hin wird Montaigne die 
Zitate seiner Lieblingsautoren, die seinem Denken vordergründig Kontur und 
Halt verleihen, einen manipulativen Dreh geben – schon darüber, dass er ihnen 
einen neuen Kontext, eben den seiner Selbstversuche, verleiht. Er ist es, der kraft 
seines Stils Dominanz über seine eigenen Defizite erringt, indem er den erfahre-
nen Abstand seines Selbst zu seinem eigenen Ideal zum autonomen Selbstauf- 
und -umbau seines Ichs nutzt.11

Das Ich ist drei in eins: Agent, Material und Resultat seines Schreibens. Es 
stellt sich im ausgelagerten Milieu eines immer neu ansetzenden, im Ganzen un-
abschließbaren Textes her. Montaigne baut sein Ich, essayistisch, über den Um-
weg seiner Anhänglichkeit gegenüber den für ihn unerreichbaren ›guten‹ Auto-
ren auf, darüber, dass er seine Anhänglichkeit in den Dienst des selbstdiskrepan-
ten Selbstbezuges stellt. Hier, im Durchlauf der Differenz zu sich, seinem 
Ungenügen an sich selber, erlebt er sein Streben nach Unabhängigkeit in Koexis-
tenz mit der Einsicht in seine Strukturdeterminiertheit. Wie die eingestandene 
Vorbildlichkeit der Anderen, ihr Zitiertwerden, vordergründig seinen Sinn fürs 
Eigene durchkreuzt, so findet er doch kraft der Lässigkeit seines Stils, in Form 
der Unterbietung, einen Ausweg in die Unabhängigkeit bei Beibehaltung der 
Bindung an seine Ideale. Es ist eben diese Koexistenz, die der Ich-Stärkung 
dient, allein schon deswegen, weil das Ich gezwungen bleibt, immer wieder aufs 

                                                
10  Vgl. ebd., S. 52f. 
11  Vgl. ebd., S. 107, 168ff. und 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 125

Neue die innen wie außen vorgefundene Innen-Außen-Differenz zu durchlau-
fen.12

Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie 

Wenn Denken innerliches Handeln ist, so benötige ich, um zu denken, innere 
Freiheit. Ich finde sie in Form bereits bewältigter Innen-Außen-Differenzen vor. 
Mein Gefühl für meine innere Freiheit festigt sich mit deren Bewältigungen, 
dem Verspechen auf progressiven Selbstbesitz in erfahrener Gestaltbarkeit der 
mich bestimmenden Verhältnisse, der Erfahrung, mein eigenes Unterschieden-
sein vom Außen diesem hinzufügen zu können. Die Erfahrung einer einmal er-
langten inneren Dominanz über eine äußere gibt mir Hoffnung und Kraft, die 
mich bestimmende Differenz von Innen und Außen auch weiterhin auf eigene, 
meiner inneren Selbstbewegung gemäße Weise zu bewältigen. Es sind diese Er-
fahrungen, die meine Wahrnehmungen und mit ihnen meine Erwartungen an die 
erscheinende Welt bestimmen. Sie entscheiden darüber, in welchem Ausmaß ich 
Veränderungen innerhalb der erscheinenden Welt nicht nur erdulde, sondern sel-
ber zu initiieren vermag: inwieweit ich, von mir selbst besitzergreifend, mich der 
äußeren Welt hinzufüge, ich innerhalb meiner Individuation mit den Verhältnis-
sen, in denen ich lebe, koevolviere, sodass ich in der Welt zunehmend meinen 
Platz fände.  

Wenn mein Denken, als inneres Handeln, die Selbstübereinstimmung meiner 
selbst in Hinblick auf ein noch zu denkendes Drittes von Innen und Außen, de-
ren Differenz ich augenblicklich durchlaufe, realisiert, so sorgt meine philoso-
phische Intuition dafür, dass ich für das sich in und außerhalb meiner Öffnende 
offen sei. Sie macht mich bereit zur innerlichen Assimilation einer draußen 
wahrgenommenen Bedeutsamkeit: Ich erkenne, dass, was ich draußen für be-
deutsam halte, der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung komplementär ist. Wie 
der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung ein intentionales, auf etwas außerhalb 
meiner bezogenes Bewusstsein vorgelagert ist, bedeutet der schiere Umstand ei-
ner wahrgenommenen Bedeutsamkeit, dass sich etwas mir noch nicht erschlos-
sen hat. Was aber wäre dessen Erschließung anderes als der Eintritt in eine neue 
Innen-Außen-Differenz, in deren Durchlauf ich mich selbst erschlösse? 

Ein Denken, dessen Erschließungen nicht auch Selbsterschließungen wären, 
das unverbunden bliebe mit meiner inneren Selbstbewegung, das vielmehr ›er-
lernt‹ wäre, wäre nicht nur nicht mein Denken, sondern gar kein Denken. Ich 

                                                
12  Vgl. ebd., S. 179f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

würde mir, im Gegenteil, per ›Denken‹ selber zu denken abgewöhnen, d.h. mich 
als bereits Denkenden, bereits so Denkenden abschaffen. Ich würde mich, wie-
der und wieder, zwingen, meinen eigenen Intuitionen zuwiderzuhandeln. So for-
dert Whitehead zurecht, das Lernen aus der Philosophie zu verbannen13, in dem 
Sinne, dass zwar immer etwas, nicht aber das Denken selbst zu erlernen sei bzw. 
nur um den Preis eben des eigenen Denkens. Ein derart erlerntes Denken ließe 
mich an mir vorbeidenken; es hielte mich davon ab, dem, was ich zu verstehen 
suche, mein Inneres zu leihen, mich in freiwilliger Selbstdezentrierung an es zu 
verlieren bzw. überhaupt erst zu bekommen, d.h. mich auf komplementäre – 
meinem objektiven Selbst annähernde, komplexere –  Weise neu zu zentrieren. 
Stattdessen würde ich mir von außen eine Selbstdezentrierung aufnötigen lassen, 
die mich nicht nur nichts lernen, sondern progressiv verlernen lässt, selber zu 
denken. 

Meine philosophische Intuition mobilisiert Prozesse, die mich nicht nur et-
was, sondern etwas über mich und von mir selbst lernen – mich als selbstlernen-
des System kennenlernen – lassen14. Lernen ist nicht nur, akkommodativ, auf ein 
zu Lernendes bezogen, sondern assimilatorischer Akt des Lernenden selbst: 
Selbstaufbau, Orthogenese, Negentropie. Es kann nicht darum gehen, von ir-
gendjemandem denken zu lernen, sondern, angestoßen – ›gestört‹ – vom Denken 
Anderer, von seinem eigenen Denken zu lernen, d.h. über den Umweg des Au-
ßen mit sich selber zu koevolvieren: meinem eigenen Voraussein, je aufmerksa-
mer nach außen, desto rückhaltloser nach innen zu folgen. Ich würde lernen, um 
meiner selbst willen von mir selber abzusehen.  

Wo ich auf ›gelernte‹ Weise dächte, wäre ich dagegen auf systematische 
Weise von mir getrennt. Mit jedem Gedanken inszenierte ich die Trennung von 
mir neu. Statt Abstand zu mir zu suchen, suchte ich die Selbstferne. Philosophie 
würde zu Pseudophilosophie: Das Denken löste sich von seinem eigenen Anlass, 
davon, dass es nach einem Ausweg aus der Verklammerung durch die mich auch 
im Denken bestimmende Differenz von Innen und Außen fahndet. Statt auf mein 
Genötigtsein zum Denken selbst denkend zu antworten, hätte mein Denken, 
pseudophilosophisch, Antworten auf Fragen parat, die ich von mir her nie stellen 
würde. Denken, als Sekundärprozess im Sinne Freuds verstanden, wird von den 
zum Denken drängenden Primärprozessen – den erfahrenen Lücken und Auf-
schüben – getrennt. So wird Denken im wahrsten Sinne sinn- und funktionslos, 
um, von allem Widerständigen einerseits, allem Begehren andererseits freige-
worden, ›kulturell‹ zu reüssieren. 

                                                
13  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 56.
14  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 269 und 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 127

Bedeutung und Ausdruck 

Ich bediene mich der Worte nicht, um eine Wirklichkeit auszusagen, sondern 
mich auf sie als etwas mir Widerstehendes zu beziehen. Darüber bekomme ich 
mich selber zu spüren: Nicht nur, dass Worte nicht die Wirklichkeit wiederge-
ben; sie geben mein eigenes Unterschiedensein von ihr wieder. Aus diesem Be-
wusstsein heraus messe etwas Bedeutung zu, genauer: die Bedeutung, etwas 
Wirkliches zu sein. Wirklich aber ist etwas immer nur unabhängig von mir, dar-
über, dass es mir, meinem Gewusstsein durch mich, widersteht.  

Jaspers zufolge stellt das Vorkommen von Bedeutung einen Grundbezug dar, 
»der das Sein in einer Spaltung zeigt«15. Analog zur Intentionalität unseres Be-
wusstseins ist Bedeutung Bedeutung von etwas, von dem derjenige, der es be-
deutsam findet, ausgeschlossen ist. Die Bedeutsamkeit, die ich etwas zuspreche, 
spreche ich ihm sozusagen stellvertretend für sein Selbstsein zu, an das ich nicht 
heranreiche. Umgekehrt ist mir erst darüber, dass ich mich einer Sache, aus dem 
Gefühl ihrer Bedeutsamkeit heraus, zuwende, von deren Innerem ich mich selber 
ausgeschlossen weiß, Sprache geschenkt.16 Die direkte Referenz auf Sprache 
(auf den sprachlichen ›Sinn‹ einer Sache) ohne den Umweg einer Sache, an de-
ren empfundener Bedeutsamkeit ich mich für Momente vergesse, d.h. sprachlos 
werde, würde die Innen-Außen-Differenz, deren Durchlauf mich überhaupt zu 
Sprache und zum Sprechen bringt, kassieren. Sprechend ›entspreche‹ ich weder 
der Sprache noch der Wirklichkeit. Ich ermittle bloß traumwandlerisch Verbin-
dungen zwischen Innerem und Äußerem, um das von mir Ermittelte sowohl nach 
innen, zum Aufbau meiner selbst, zu nehmen, als auch nach außen hin auszudrü-
cken, mich den Anderen als jemanden zeigend, der von der Wirklichkeit unter-
schieden ist und eben diese Unterschiedenheit – sich selbst ausdrückend –, dem 
Außen hinzufügt.  

Klaus Heinrich* hat unser halb intentionales, halb ontologisches Verhältnis 
zu Sprache in ein kreuzweises Paradox gefasst. Danach hat nur der Sprache, der 
sich von allem getrennt weiß, während die Potenz von Sprache gerade darin be-
steht, Trennungen zu überwinden.17 Ich überwinde Trennendes, indem ich, aus 
mir herausgehend, meine innere Sprachlosigkeit überwinde. Sprachlosigkeit ist 

                                                
15  Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 396. 
16  Vgl. ebd., S. 398. 
*  Klaus Heinrich (geb. 1927), deutscher Philosoph in der religionsphilosophischen 

Nachfolge Paul Tillichs. 
17  Vgl. Klaus Heinrich: Versuch über die Schwierigkeit nein zu sagen. Basel und Frank-

furt/M. 1982, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


128 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ein inner-, kein vorsprachlicher Zustand. Diesen können wir uns gar nicht vor-
stellen, da wir für dessen Vorstellung wiederum Sprache benötigten. Sprachlos 
verharre ich vor der Pforte einer Innen-Außen-Differenz. Sprechenderweise gehe 
ich aus mir heraus und damit aus der Sprache, in die ich gleichsam von Geburt 
an gehüllt bin. Wie ich mich in meinem Herausgang aus mir noch mitnehme, ist 
der Austritt aus meiner Sprache wiederum ein sprachlicher Vorgang. Aus ihr – 
mir – heraustretend, stelle ich sprechend eine Verbindung zu etwas Abwesen-
dem, latent Anwesenden, her. Ich stelle eine Verbindung zu ihm her, so sehr 
mich seine Abwesenheit beunruhigt. Die Verbindung zu etwas, die ich sprach-
lich herstelle, indem ich etwas außerhalb meiner Bedeutung zumesse, dient nicht 
zuletzt meiner eigenen Beruhigung und Stabilisierung.  

Denkend werde ich meiner anfänglichen Verspätung gegenüber einer Diffe-
renz von Innen und Außen inne, die mich, sei es von innen, sei es von außen her, 
zum Denken bringt. Denkend erfahre ich mich je schon von einem zu Denken-
den zum Denken genötigt. Andererseits finde ich mich als bereits Denkenden 
vor, der sich nicht nur gegenüber einem zu Denkenden draußen, sondern seinem 
eigenen Inneren gegenüber verspätet. Meine anfängliche Verspätung ist, parado-
xerweise, Quelle meiner Freiheit, als Aufruf, mich in meinem Bestimmtsein zu 
diesem wiederum selbstbestimmt zu verhalten. Mit jedem Gedanken, jedem 
Wort, jeder Geste, so ungeschickt und unangemessen auch immer, verhalte ich 
mich als Ich. Ich trete aus der Umschlossenheit meines Bestimmtseins durch ei-
ne spezifische Innen-Außen-Differenz, meinem stummen Eingeschlossensein in 
mir, heraus, exponiere ich mich vor den Anderen und mir selber.  

Dass ich immer und überall einer Innen-Außen-Differenz unterliege, gibt mir 
Anlass und Raum, mich auszudrücken, den ich nicht hätte, wäre ich eins mit 
dem Außen oder wüsste ich schon, wer ich bin. Wie ich mich gegenüber der 
mich jeweils bestimmenden Differenz von Innen und Außen verspäte, bin ich als 
innerlich-selbstbestimmtes Wesen schon über sie hinaus: mir selbst voraus. Von 
dorther stelle ich in mir Dominanz über das her, was mich von außen her domi-
niert. Dass ich das Außen als übermächtig erfahre, macht es nicht nur nötig, son-
dern weckt in mir das Bedürfnis, an dieser Erfahrung mein Inneres zu vertiefen 
und zu weiten. Das Außen ist, auf meine Weise bewältigt, gleichsam mit mei-
nem ihm von mir geliehenen Inneren angefüllt, während mein Inneres im Her-
ausgang aus sich selber, mit etwas konfrontiert, was es nicht schon selber ist, 
sich überhaupt erst als Inneres erlebt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 129

Als differenzbewältigendes, geistbegabes Wesen bin ich, wie gesagt, nicht 
schon durch meine Haut begrenzt.18 Ich bin außerhalb meiner noch bei mir, 
gleich der Sprechblase, worüber sich im Comic eine Person in ihr Außen verlän-
gert.19 So drücke ich, wenn ich etwas nach außen hin ausdrücken will, es doch 
immer an und mit mir aus. Andererseits stellt mein Selbst keine Substanz dar, 
die ich zum Ausdruck brächte; ich drücke genau genommen nie mich, sondern 
eine Beziehung von mir zu etwas aus. Ich drücke sie in eins mit meiner Bezie-
hung zu mir selber aus; ich muss sie – mich – auszudrücken, weil ich, mittel-
punktlos, immer neu meine Selbstvermittlung leisten muss, um überhaupt ein Ich 
zu sein. 

Unterschied: Information; Identität: Zeit 

Wahrnehmung ist Wahrnehmung von Unterschieden. Eine »Information« ist die 
Nachricht von einem wahrgenommenen Unterschied.20 Jede Information, die ich 
über meine Sinnesorgane aufnehme, bewirkt eine Unterscheidung, die in und an 
mir fortwirkt. Ich selbst bin es, der, gleich dem Regler einer Maschine, einen 
wahrgenommenen Unterschied in eine interne Mitteilung umwandelt und ler-
nend weiterleitet.  

Gregory Bateson gibt das Beispiel eines Holzfällers, der mit jedem Hieb sei-
ner Axt eine Kerbe am Baum hinterlässt.21 Diese bringt ihn dazu, die Kerbe wei-
ter vertiefen zu wollen. Der Prozess des Holzfällens, der sich im Holzfäller voll-
zieht, geht von außen nach innen wieder nach außen – vom Baum über die 
Augen ins Gehirn zu den Muskeln zurück zur Axt, zur Hand, zum Hieb, zur 
Kerbe, zum Baum. In die Sprache der Selbstregulierung, von sich selbst verar-
beitenden Informationen, übertragen, durchläuft der Prozess an jeder Stelle eine 
Differenz: Der Holzfäller findet nicht nur einen Baum, sondern schon spezifi-
sche Unterschiede an diesem vor, die wiederum Unterschiede auf der Netzhaut 
seiner Augen, in seinem Gehirn, seinen Muskeln usw. bewirken. Im Rücklauf 
veranlassen die verarbeiteten Unterschiede einen Unterschied in der Bewegung 
der Axt. Diese wiederum zieht einen Unterschied im Hieb und am Ende der 

                                                
18  Vgl. Gregory Bateson: Auswirkungen bewußter Zwecksetzung auf die menschliche 

Anpassung. In: Ökologie des Geistes, S. 583. 
19  Vgl. ders.: Geist und Natur, S. 164. 
20  Vgl. ebd., S. 40. 
21  Vgl. im Folgenden ders.: Die Kybernetik des »Selbst«: Eine Theorie des Alkoholis-

mus. In: Ökologie des Geistes, S. 408ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Kerbung nach sich. Die Innen-Außen-Differenz, über die sich ein Organismus 
(Holzfäller) in struktureller Kopplung an seine Umwelt (Baum) konstituiert, er-
öffnet in seinem Organismus Kreisläufe innerer Verarbeitungen, die als interne 
Umwandlungen von Unterschieden vonstattengehen. Wenn der Organismus äu-
ßere Impulse zu Informationen verarbeitet, die seine Selbstorganisation regulie-
ren, so benötigen diese Verarbeitungen Zeit, wie die Verarbeitungen selber Zeit 
generieren. Es entstehen Regelkreise, die nicht nur eine bestimmte Zeit benöti-
gen, durchlaufen zu werden, sondern wiederum Regelkreise eröffnen, die ihrer-
seits neue Zeitschlaufen herausbilden: Aus dem Gedächtnis bereits geleisteter 
Verarbeitungen heraus wird so der Output eines Organismus sich selbst zum In-
put. 

Schafft Selbstorganisation, auf diese Weise, von sich her aber schon Identi-
tät? Dafür müsste der Organismus einen Begriff von sich selber aus der Außen-
perspektive gewonnen haben. Wir müssen uns wenigstens einmal in unserer 
Subjektivität äußerlich geworden, d.h. imstande gewesen sein, uns an uns zu er-
innern – als Wesen, die nicht mehr die sind, die sie einmal waren, und uns gera-
de darüber, über alle Veränderung hinweg, als uns selbst wiedererkennen. Wir 
werden, die wir sind, in der Zeit. So wie sich Zeit in unseren Individuationen ab-
lagert, vergehen wir mit ihr. Uns voraus, werden wir uns mit jedem Moment zu 
Vergangenen, zum Außen; stellvertretend für die Wirklichkeit im Ganzen wissen 
wir, dass das Außen, zu dem wir geworden sind, ein äußerlich gewordenes ehe-
maliges Innen ist. Erst darüber, in der Erinnerung an den, der ich nicht mehr bin, 
›habe‹ ich mich überhaupt als innerliches Wesen.22  

Von daher ist auch die Suche nach der vergangenen Zeit nicht auf die Ver-
gangenheit, sondern auf die Zukunft gerichtet. Sich zu erinnern heißt zu lernen: 
aus einem Vorgefühl heraus leben – sein eigenes Leben ›darleben‹ – zu lernen.23

Mir selbst voraus, mir selbst nachfolgend, auf mich selber zurückblickend, greife 
ich, aus mir herausgehend, meiner eigenen Zukunft vor, um mich im Fortgang 
von der ersten Person in die dritte und wieder zurück in die erste zu verwandeln. 
Zu mir zurückkehrend, merke ich, dass ich nicht mehr derselbe bin; die Welt, in 
der ich lebe, ist nicht mehr dieselbe. Ich habe meinen Weg durch die Differenz 
von Innen und Außen und mich dabei selbst neu in Empfang genommen; ich 
verändere mich, altere und bleibe doch im Innersten wie ungeboren.  

Nach Freud bleiben wir lebenslang zu einem Drittel ungeboren, demselben 
Drittel, das uns zu schlafen zwingt: Allnächtlich wenden wir uns von der Au-
ßenwelt ab, die wir in Kontinuität gar nicht ertragen könnten. So ungern wir zur 

                                                
22  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 112ff. und 116. 
23  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 7 und 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 131

Welt gekommen sind, so schwer fällt uns, gleich einer Geburt, unser allmor-
gendliches Erwachen.24 Es ist dieses Gefühl bleibender Ungeborenheit, worüber 
ich in Kontakt zu meinem inneren Akosmismus trete. So wie ich mich genötigt 
sehe, immer neu zur Welt zu kommen, so nötigt mich der Akosmismus meines 
Inneren, zu denken, d.h. mein Unterschiedensein vom Außen als mich bestim-
mende Differenz noch einmal in meinem Inneren durchzugehen. Sich denkend 
voraus zu sein, aus sich herauszugehen und sich zur Welt zu bringen – sich ihr 
hinzuzufügen –, ist ein und derselbe Vorgang.  

Teilhabe durch Selbstabstand 

Wo jemand Abstand zu sich gewinnt, entsteht Zeit; mit ihr entfaltet sich ein 
Selbstwerden. Mein Denken steuert dieses Werden, während es selber, transzen-
dental, als angewandte Weltlosigkeit, diesem Werden entzogen ist. Denken voll-
bringt sich jäh: Es hält einen Anfang wach, zu dem es selbst nie gelangt. Es ant-
wortet immer nur auf eine Differenz von Innen und Außen, angesichts derer es 
seiner eigenen Verspätung gegenüber dem zu Denkenden innewird. Komme ich 
auch denkend zu keinem Ersten und Letzten, kommt doch mein Denken, akos-
misch, gewisserweise davon her. Anders könnte ich nichts lernen – von mir sel-
ber am allerwenigsten. Ich wäre bar aller philosophischen Intuition. Ich würde 
denken, was ich denken will bzw. was andere wollen, dass ich es denke. Das 
aber ist wie nicht zu denken. Denken ist, im Gegenteil, freiwillige Selbstdezen-
trierung, Abstandnahme vom eigenen Wollen, Brechung des Zwangs zu Egozen-
trik und Rechthaberei.  

Innerlich handelnd, mich dezentrierend, enteigne ich mich meines eigenen 
Inneren: Ich gehe mittels des Denkens aus mir heraus. Ich nehme mich dabei 
noch mit, derweil ich in meinem Mir-voraus-Sein auf einen unerreichbaren Fix-
punkt ausgerichtet bin; von ihm her beziehen mein Denken seine Richtung und 
ich meine Einheit mit mir. Solange ich lebe, erhält sich dieser Bezug. Aus ihm 
heraus verbinde ich traumwandlerisch, was mich von außen anspricht, mit der 
Artikulation meiner selbst. So haftet noch dem klarsten Denken, von einer Intui-
tion geleitet, etwas Träumerisches an. Hieraus bezieht es sowohl seine Kraft zum 
Selbstabstand als auch zu seinem Streben nach Objektivität. Auf diese Weise 
bleibe ich durch alle Veränderungen hindurch mir selbst als Selbst wiederer-
kennbar. Im gleichen Maße bleibe ich mir aber auch wie ungeboren. Eine Erfah-

                                                
24  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 5. Vorle-

sung: Schwierigkeiten und erste Annäherungen. A.a.O., S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

rung, die mir einerseits das Zutrauen verleiht, jederzeit ich selbst zu sein, ande-
rerseits mir abverlangt, mir und den Anderen das Versprechen meiner Integrität 
zu geben. Mein Versprechen, inmitten aller Veränderungen ich selbst zu bleiben, 
gibt mir, unter den Bedingungen der Endlichkeit, einen Begriff vom Unendli-
chen. Jede zu durchlaufende Innen-Außen-Differenz gibt mir hierzu neuerlichen 
Anlass. Je weiter ich mir durch die sich mir bietenden Differenzen folge, desto 
anonymer werde ich mir – aber auch ichstärker. Ich werde meiner in dem Maße 
sicherer, wie ich mich infrage zu stellen vermag, ohne fürchten zu müssen, mir 
dabei verloren zu gehen.  

Ich finde mich von etwas in Bewegung gesetzt, das früher ist als mein Ich, 
früher als alles Handeln, Wollen und Denken. Gäbe es nicht dieses Vorher, mein 
Handeln, Wollen oder Denken hätte buchstäblich keinen Sinn. Alles wäre glei-
chermaßen erlaubt und vergeblich. Die natürliche Bewegung, der ich je schon 
unterstehe, heißt in platonischer Tradition »Eros«. Indem ich mich handelnd, 
wollend und denkend dem gleichmache, was früher ist als ich selber, überant-
worte ich mich der Teilhabe alles Lebendigen daran, dass es gut ist zu leben. Ein 
Name für unsere Selbstüberantwortung an jene Teilhabe ist »Liebe«. Liebend 
mache ich mein Leben einem Lebens- und Liebenswerten wert. Es ist dieses un-
willkürliche Streben nach Teilhabe an etwas, das uns, so wenig es uns zum Ei-
gentum wird (wir das Leben nie ganz ermessen und ausschöpfen), wir uns viel-
mehr ihm verdanken, uns in all unserer Verschiedenheit miteinander kreatürlich 
verbindet.25  

Um ich selbst zu sein, muss ich dem folgen, was mich mehr als nur mich 
selbst, über allen Selbsterhalt hinaus, lieben lässt. Liebend mache ich mich jener 
Selbstüberschreitung gleich, die allen natürlichen, sich selbst organisierenden 
Prozessen eigen ist: Indem ich mich meiner selbst freue, freue ich mich des Le-
bens überhaupt – um in nichts als dieser über alles hinausgehenden Freude den 
Sinn von Leben zu sehen.26  

                                                
25  Vgl. Platon: Das Gastmahl (Symposion) 204A-208B. 
26  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008 - am 14.02.2026, 14:26:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

