1. Auftakt: Das Anthropozan.
Der Mensch zwischen Transzendenz und Deszendenz

1.1 Der Klimawandel als Erschiitterung des modernen Welt/Mensch-
Verhaltnisses: Eine soziale Herausforderung

»Global warming plays a very mean trick. It
reveals that what we took to be a reliable
world was actually just a habitual pattern
[...]. [Allong with melting glaciers it has
melted our ideas of world and worlding.
Thus, the tools that humanists have at their
disposal for talking about the ecological
emergency are now revealed, by global
warming itself, to be as useless as the
proverbial chocolate teapot.«

Timothy Morton (2013): Hyperobjects.
Philosophy and Ecology after the End of the
World, S. 102f.

In der Sommerperiode 2019/2020 erlebte Australien extreme Buschfeuer, welche min-
destens 7,5 Millionen Hektar Eukalyptuswald verbrannten und wahrscheinlich drei Mil-
liarden Tiere das Leben kostete oder diese aus ihrem Lebensraum vertrieb. Die alljihrli-
che Brandsaison auf dem siidéstlichen Kontinent dauert mit 130 Tagen im Jahr nun fast
einen ganzen Monat linger als noch in den 1970ern.' Im Mai 2021 detektieren Erdbeob-
achtungssatelliten den Abbruch des bisher weltgroéfiten Eisbergs, der sich vom Ronne-
Eisschelf der Antarktis gelost hatte und ins Weddelmeer eingetreten war. Mit einer Lin-
ge von ungefihr 170km und Breite von 25km tibertraf diese zusammenhingende Masse
schwimmenden Eises noch die Fliche der Insel Mallorcas.” Im Juni des gleichen Jahres
wird in dem kanadischen Dorf Lytten eine Temperatur von 49,6°C gemessen, was ein

1 Vgl. Readfearn 2022.
2 Vgl. ESA 2021.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Uberschreiten des lokalen Hitzerekords um fast fiinf Grad seit Beginn der Aufzeichnun-
gen bedeutet — eine Folge der extremen Hitzewelle, die den nordamerikanischen Konti-
nent diesen Sommer heimsucht.? Ein Jahr spiter erlebt Pakistan in Folge dhnlicher Tem-
peraturen bisher ungekannte Uberschwemmungen, die mehr als ein Drittel des Landes
unter Wasser setzen. 33 Millionen Menschen werden obdachlos, soookm StrafSe und 240
Briicken sind zerstért.* Ostafrika leidet zum gleichen Zeitpunkt unter der schlimmsten
Diirre seit Jahrzehnten. Der Niederschlag ist in vier aufeinander folgenden Regenperi-
oden ausgeblieben, was 22 Millionen Menschen in der Region der Gefahr einer extremen
Hungerkatastrophe aussetzt.’

Dies sind nur einige Nachrichten, welche die aktuellen Verinderungen der Lebens-
bedingungen auf der Erde im 21. Jahrhundert verdeutlichen. Extremwetterereignisse,
wie die geschilderten Uberflutungen, Waldbrinde, Hitzewellen, Diirren, aber auch Wir-
belstiirme zu Land und zu Wasser nehmen an Hiufigkeit und Intensitit zu, wodurch
die Habitabilitit der Erde fiir menschliche und nichtmenschliche Lebewesen spiirbar zur
Disposition gestellt wird. Fiir die Erdbewohnenden erscheint es, als witrden sich die bis-
her als stabil und vorhersehbar wahrgenommenen Umweltbedingungen auf einmal ra-
dikal verindern und dadurch iber Generationen etablierte Daseinsgewissheiten nichts
mehr gelten.® Das Eingangszitat von Timothy Morton fingt diesen Zustand einer exis-
tenziellen Verunsicherung prignant ein: globale Erwirmung, der Wandel von Okosyste-
men und die Transformationen des Erdklimas fithren zu einer Auflosung des bisherigen
Weltverstindnisses und lassen die Menschen in einem Zustand der Orientierungslosig-
keit zuriick. Morton bezeichnet deshalb den Klimawandel und verwandte 6kologische
Phinomene als Hyperobjekte, als sich strukturell entziehende und grenziiberschreiten-
de Entititen, welche unseren Platz und unser Wirklichkeitsverstindnis grundsitzlich
herausfordern: »These entities cause us to reflect on our very place on Earth and in the
cosmos. Perhaps this is the most fundamental issue — hyperobjects seem to force some-
thing on us, something that affects some core ideas of what it means to exits, what Earth
is, what society is.«” Diesen Irritationen und davon abgeleiteten Reflexionen will sich
auch diese Arbeit widmen. Im Zentrum steht dabei eine mogliche Neubewertung der
menschlichen Stellung auf der Erde, die von der umfassenden Transformation unseres
planetaren Habitats ausgeldst wird und welche sich so insbesondere auch auf eine Re-
perspektivierung der Konstitution sozialer Realitit auswirke.

Der Klimawandel bedeutet dabei also nicht nur eine radikale Transformation der
geosystemischen Verhiltnisse, auch die bisherigen Heuristiken, die kollektiven Wis-
sensformen und Praktiken, welche Menschen nutzten, um sich in ihrer irdischen
Lebenswelt zurechtzufinden, scheinen fundamental irritiert. Die umfassenden Verin-
derungen irdischer Milieus machen es notwendig, unsere Grundannahmen iiber die
Welt, die soziale Wirklichkeit und die menschliche Position im Kosmos zu hinterfragen,
da unsere tradierten und geteilten Vorstellungen offenbar kaum mehr mit der erlebten

Vgl. Thompson et al. 2022.

Vgl. Mallapaty 2022.

Vgl. Agence-France Presse 2022.
Vgl. Mauelshagen 2023.

Morton 2013, S.15.

N oo b~ ow

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

planetaren Situation in Ubereinstimmung zu bringen sind. Aber was stimmt denn nicht
mit >der Welt? Wie verdndert sich »die Gesellschaft« und ihre Rolle angesichts radikaler
geosystemischer Disruptionen? Und welche Stellung nimmt >der Mensch« auf dem
strukturell unsicher gewordenen Grund und Boden der Erde ein? Diese Fragen machen
den Kern der Uberlegungen jenes Buches aus. Nicht zufillig sind dabei die Begriffe Welt,
Gesellschaft und Mensch in Anfithrungszeichen gesetzt, denn mit Morton dringt sich der
Verdacht auf, dass das mit den Fragen adressierte Problem einer Krise der irdischen
Realitit, nicht (nur) am Gegenstand selbst, sondern vielmehr (auch) an der Formulie-
rung der Fragen liegt. Ein zentrales Problem der klimatischen und ¢kologischen Krise
wurzelt dabei, wie schon in der Einleitung geschildert, in unserer auf den Menschen
fixierten Wissensordnung selbst, also den humanistischen und anthropozentrischen
Kategorien, die uns zum Verstindnis und zur Einordnung des globalen Wandels zur
Verfiigung stehen. Mit Morton und anderen kritischen Forschenden wird somit deut-
lich, es ist nicht unbedingt, das Ende der Welt, welches durch die Klimakatastrophe und
tiefgreifende 6kosystemische Transformationen ausgelost wird, aber es ist definitiv ein
Ende der menschlichen, sprich von und fiir Menschen gemachten Weltordnung.

Erschiitterung der modernen Welt - Ein Ende der >GroBen Trennung¢

Die Transformation des Erdklimas, die plétzlichen und extremen Verinderungen der
irdischen Lebenswelten sind fiir menschliche Wesen sowie die nicht-menschlichen
Mitgeschopfe nicht nur existenzbedrohend, sondern sie untergraben auch »unsere
Kategorien, mit denen wir die zuvor relativ stabile Welt beschrieben und verstanden
haben, [auch diese] sind ins Wanken geraten<®. Jiirgen Renn und Bernd Scherer ma-
chen in ihrer Diagnose zum irdischen Stand der Dinge vor allem eine Irritation der
etablierten Wissenssysteme, der spezifischen Modi, Gewohnheiten und Perspektiven,
aus, welche bisher unser Bild der terrestrischen Realitit konstituierten. »Der Mensch,
der sich lange Zeit als Teil eines Zivilisationsprojektes sah, in dem es darum ging, die
Erde, die Natur als blofRe Ressource zu nutzen, erfihrt sich plétzlich selbst wieder als
Teil grofierer natiirlicher Prozesse. Die Loslosungsprozesse von der Natur [..] waren
offenbar [..] Scheinbewegungen.«’ Worauf die beiden Autoren damit verweisen, ist
nicht weniger, als dass der Kerngedanke und Ankerpunkt unseres modernen Weltver-
stindnisses angesichts der jiingsten planetaren Disruptionen obsolet geworden sei. Die
emanzipatorische Geschichte humanistischer Selbstaufklirung und -ermichtigung,
die Loslosung des Menschen aus seiner nat/urwiichsigen Unmiindigkeit kann in einer
derart erschiitterten Welt nicht linger aufrechterhalten werden. Der Klimawandel
erzwingt somit auch eine kritische Neubetrachtung der Grundstruktur der Moderne,
also der angestrebten Transzendierung einer als natiirlich angenommenen Welt durch
einen sich stets qua Perfektionierung und Fortschritt weiterentwickelnden Menschen.™
Die Sonderstellung und Trennung eines menschlichen Wesens gegeniiber einer nicht-
menschlichen Umwelt, die Idee eines enthobenen Wirkungsbereichs humanistischer

8 Renn/Scherer 2015a, S. 13f.
9 Ebd., S.12.
10 Vgl.Jochum 2017.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

35


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Selbstvervollkommnung (welche immer noch vom Schein géttlichen Heilserwartung
begleitet wird) gegeniiber einem niederen und profanen Erdenraum, und damit auch
das unvollendete Projekt einer anthropogenen Kulturisierung eines passivierten Natur-
reiches; diese dichotome Matrix als primire Ausrichtung einer modernen westlichen
Weltsicht kann im Erleben stirkster geosystemischer Eskalationen keine Deutungs-
hoheit mehr beanspruchen. Vielmehr wird nun deutlich, Erde und Mensch, Welt
und Betrachter, Natiirliches und Humanes lassen sich nicht linger separieren. Die
von Bruno Latour so bezeichnete Grofde Trennung »zwischen menschlichen und nicht-
menschlichen Wesen, [...] zwischen Natur und Gesellschaft«", welche die Verfassung
der Moderne reprisentiert, hat sich offenbar itberlebt. Dieser Diagnose schliefen sich
auch die neuen Leitwissenschaften, die »Geo-, Klima- und Umweltwissenschaften«*
an, welche zu den entscheidenden Institutionen der Deutung von Welt und Wirklichkeit
aufgestiegen sind. So spricht der Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), die
zentrale Instanz zur Beschreibung der planetaren Verinderungen, ausdriicklich nicht
bloR vom Klimawandel, sondern eben von einem »human-induced climate change«®. In
den geosystemischen Erklirungsversuchen der erratischen irdischen Situation fithrt
die Annahme separater Komponenten schlicht ins Leere. Tatsichlich erhirtet sich der
Verdacht, dass die vermeintliche Unabhingigkeit humaner Subjekte von ihrer Umwelt
tiberhaupt ein mafigeblicher Grund fir die planetare Krise ist. Es scheint deswegen
uberfillig, »climate, ecosystems (including biodiversity) and human society as coupled
systems«<** zu begreifen.

Der Zustand des Erdklimas, die natiirlichen Okosysteme und menschlichen Gesell-
schaften konnen also nicht mehr als getrennte Sphiren angesehen werden, sondern
befinden sich, wie etwa die gegenwirtigen extremen Wetterereignisse zeigen, in einem
engen Beeinflussungsverhiltnis. In den Berichten des IPCC wird dementsprechend
eben nicht mehr zwischen »human and ecological systems«* als grundsitzlich differen-
ten Wirkdoméanen unterschieden, sondern es werden beide als Teil eines gemeinsamen,
eng verflochtenen irdischen Beziehungsgefiiges verstanden, welches, durch den Klima-
wandel ausgeloste Risiken und Gefihrdungen, Belastungen und Vulnerabilititen, An-
passungen und Resilienzen nur wechselseitig erleiden oder kompensieren lisst.”® Diese
strukturelle Interdependenz reprisentiert aber einen Bruch mit dem bisherigen moder-
nen Wirklichkeitsverstindnis, welches ja gerade auf der Differenz, der Abtrennbarkeit
und Superioritit aktiver menschlicher Subjekte gegeniiber passiven Naturobjekten, der

11 Latour 2015, S. 22.

12 Dirbeck 2018, S. 5.

13 Pértner et al. 2022, S. 9. Herv. ].P.

14  Ebd., S.6.Herv.].P

15 Ebd.,S.s.

16  Die unauflosliche Verbindung sowie wechselseitige Beeinflussung menschlicher und natiirlicher
Systeme wird in diesem Zitat aus dem jiingsten IPCC-Bericht besonders sichtbar: »Human socie-
ty causes climate change. Climate change, through hazards, exposure and vulnerability generates
impacts and risks that can surpass limits to adaptation and result in losses and damages. Human
society can adapt to, maladapt and mitigate climate change, ecosystems can adapt and mitigate
within limits. Ecosystems and their biodiversity provision livelihoods and ecosystem services. Hu-
man society impacts ecosystems and can restore and conserve them.« (Ebd., S. 6.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

Welt als konstantem Hintergrund, Antagonismus oder reiner Materialquelle, basiert.
Der Klimawandel hebt nun jedoch hervor: »Die Erde ist keine stabile Umwelt, keine
Kulisse und blof3e Ressource unseres Handelns mehr, sie ist Teil eines umfassenderen
Dramas, an dem Menschen und Dinge gleichermafien Anteil haben.«” Die Erde, und
nichtlinger der Mensch, ist so zum eigentlichen Schauplatz und gleichzeitig zur zentra-
len Akteurin in der sich jetzt erschreckend plétzlich und umfassend transformierenden
Gegenwart geworden.

W/Erden - Zur-Erde-Werden

Es dringt sich folglich fiir die Betrachtung und Analyse der Gegenwart auf, eine Neu-
bewertung der Erde, ihrer Entwicklungsmoglichkeiten von und fiir Daseinsformen und
damit letztlich auch eine Resituierung der Erdbewohnenden vorzunehmen. Die Wort-
schépfung >W/Erdenc soll dabei genau jene Diffusion der Grenzverhiltnisse widerspie-
geln, welche Welt und Bewohnende, Erde und Mensch, Natur und Kultur nicht linger als
getrennte Entititen begreifen lisst. Denn, wie Clark und Szerszynski feststellen, sind es
»indeed very urgent global and local problems we currently face [..]. And that [...] re-
quires a deep, explorative and imaginative approach to the varied ways in which our
species has joined forces with the Earth.«*® Fest steht, die Erde verindert sich und wir
sind unmittelbar Teil davon. Die folgenschwere Illusion, das humane Subjekt als allei-
nigen Akteur und die Umwelt als unendliche Ressourcenquelle oder unverinderliches
Abfalllager zu betrachten, bildet den Ursprung eines nun in erschreckender Weise mu-
tierenden menschlichen Milieus. Anstatt also weiterhin von einer Trennung zwischen
Dasein und Welt auszugehen, bietet ein >W/Erden, also eine Perspektive des (zur) Erde-
Werdens menschlicher Wesen, einen Ausweg, die gegenwirtige irdische Situation anders
und somit iitberhaupt erfassen zu konnen. Doch wie lisst sich eine solche Anniherung
verstehen?

In der Krise des menschengemachten Klimawandels, der sichtbar gewordenen
Grenzdiffusion zwischen anthropogenen und 6kologischen Wirkungsbereichen, wer-
den auch fruchtbare aber bisher kaum erkennbare Perspektiv- und Handlungsalter-
nativen freigelegt. Es offenbart sich nimlich ein Uberschneidungsgebiet, eine Zone
gemeinsamen Werdens, welche die humane Existenz strukturell an terrestrische Krifte
und Elemente riickbindet, also erdet. Kathryn Yusoff identifiziert ganz in diesem Sinne
die von planetarem Wandel geprigt Gegenwart als Entstehungsmoment eines neuen
»material, evolutionary narrative, that re-imagines human origins and endings within
a geologic [...] context«”. Dem Ursprung, Dasein und einer wie auch immer gearteten
Vorstellung menschlichen Endes ist eine terrestrische Dimension stets immanent. Den
Menschen unaufkiindbar als Teil und auf dieser Erde zu resituieren, ihn, wie Latour
sagt, »zu reterritorialisieren oder besser, allerdings gibt es das Wort noch nicht: zu reter-
restrialisieren«*®, scheint die notwendige Aufgabe unserer Zeit zu sein. Der Erdboden

17 Renn/Scherer 2015b, S. 14.

18  Clark/Szerszynski 2021, S.189.
19 Yusoff 2016, S. 3.

20 Llatour2017,S.377.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

37


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

selbst, die Gesteinsschichten und irdischen Strata sind dabei die entscheidenden Kon-
taktzonen, welche das Ineinanderiibergehen von anthropologischen und geologischen
Faktoren ablesbar machen und die im Zentrum der Definition einer neuen Zeitordnung
stehen, wie sich im Folgenden zeigen wird.

Diese Beschreibung und Erforschung einer strukturellen Erdverbundenheit lisst
sich dabei als gemeinsame Stofrichtung von terrestrischen Wissenschaften und Wis-
senschaffenden identifizieren. Diese haben sich dem Ziel einer alternativen als der
modernistischen Deutung der aktuellen irdischen Realitit verschrieben.” Sei es, wie
der schon erwihnte IPCC oder beteiligte Geosystemwissenschaften, welche einen
wechselseitigen und kokonstitutiven Einfluss von humanen und 6kologischen Fakto-
ren diagnostizieren, oder aber die bereits durch das Erbe postmoderner Kritik fir die
nonhumanen Entititen sensibilisierten Zweige der Geistes- und Sozialwissenschaften,
welche schon vorher an der Sonderstellung des Menschen zweifelten. Sie alle halten
nicht linger an dem neuzeitlichen Paradigma voneinander getrennter Anthropo- und
Geosphiren fest. Folglich bedarf es neuer Begriffe und alternativer Denkweisen, um die-
ses transformierte Beziehungsverhiltnis auf und von der Erde zu fassen. Exemplarisch
und als erdgesittigter Vorgeschmack sei hier schon einmal auf Deleuze und Guattaris
»Geophilosophie«*?, Rosi Braidottis »Becoming-earth«*®, Kathryn Yusoffs »Geosocial
Strata«**, Bruno Latours »Erdverbundene«*, Clark und Szerszynskis »earthly multi-
tudes«** und Donna Haraways emphatisches Bekenntnis, »We are humus, not Homo
[sapiens]«”, als entsprechende Impulse verwiesen.

Das Ende der menschlichen Weltordnung - Eine posthumanistische Wende

Bei diesen Neuverhandlungen iiber die Beschreibung einer geologischen Wirklichkeit
lassen sich vor allem zwei Argumentationslinien identifizieren. Zum einen zeigt sich
die Konzeption eines individuellen, autonomen, cogito-fixierten Humansubjekts, wie
es im Zuge der Aufklirung und der Konsolidierung westlicher Humanwissenschaften
entworfen wurde, als nicht linger adidquat fir die Erklirung planetarer Realitit. Fou-
caults berithmte Diagnose zum Abschluss der Ordnung der Dinge — »Der Mensch ist eine
Erfindung, deren junges Datum die Archiologie unseres Denkens ganz offen zeigt.
Vielleicht auch das baldige Ende.«*® — scheint sich im Zuge der radikalen geosystemi-
schen Umbriiche nun unerwartet plétzlich zu bewahrheiten, wobei die archiologische
Rahmung unseres Wissens vom Menschen bereits auf ein neues orientierungsstiftendes
Paradigma verweist.”” Zum anderen speist sich die Rejustierung der modernen Welt-

21 Vgl. Latour 2018.

22 Deleuze/Guattari 2014, S. 97.

23 Braidotti 201343, S. 81.

24 Yusoff 2017.

25  Latour 2017; Latour 2018.

26  Clark/Szerszynski 2021, S. 9.

27  Haraway 2016, S. 55.

28  Foucault1974, S. 462.

29  »Das Mittelalter begriff sich so wenig als mittel wie das Altertum sich als alt. Doch als sich die Neu-
zeit explizit als Neuzeit bestimmte, war ihr nicht bewusst, dass sie als eine von einem Unteraus-

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

sicht aus der unerwarteten Handlungsmacht und Widerstindigkeit nicht-menschlicher
Wesen, welche sich sowohl konstitutiv fiir die Genese humaner Wirklichkeit herausstel-
len als auch nicht linger in der ihnen zugedachten Rolle passiver, beliebig akkumulier-
oder konstruierbarer Objekte bleiben. Stattdessen wird der anthropozentrische Kosmos
gerade uberflutet von unzihlbaren und mannigfaltigen technologischen, biologischen,
okologischen und nicht zuletzt geologischen Akteuren, welche die Sonderstellung und
Singularitit des Menschen maximal untergraben. Exemplarisch sei nur auf die Rolle
diverser Kleinstlebewesen, wie etwa Bakterien, Viren und Archaeen verwiesen, wel-
che sich in der tiefen menschlichen Evolutionsgeschichte (Endosymbiontentheorie,
lateraler Gentransfer), aktuellen Lebensvollziigen (Mikrobiom und Pandemien), bei
Umweltzerstérung oder -sanierung (Gewisser-Eutrophierung oder Wiederaufberei-
tung), als Klimaregulierer (Phytoplankton und Bodenbakterien), biotechnologische
Innovation (CRISPR-Cas9 und genmodifizierte Mikroorganismen), irdische Uberle-
benskiinstler oder extraterrestrische Lebenskeime (Extremophile), also insgesamt als
unverzichtbar in der Hervorbringung, Aufrechterhaltung und zukiinftigen Entwicklung
mehr-als-menschlicher Lebensrealitit herausstellen.* Diese Perspektivverinderungen in
Bezug auf eine nonhumane Natur wirken sich auch auf die Disziplinen, welche sich der
Deutung originir menschlicher Phinomene verschrieben haben, aus.* Die Humanities
sowie verwandte Kultur- und Sozialwissenschaften miissen folglich ihren zentralen
Forschungsgegenstand und etablierte Wissenspraktiken, also ihren qua Griindungs-
geste identititsstiftenden Anthropozentrismus relativieren. Der Klimawandel befeuert
damit nicht zuletzt auch einen Wandel des Denkens, Wissens und Handelns vom Men-
schen. Mit der Verdnderung irdischer Horizontlinien kiindigt sich schlieflich auch eine
posthumanistische Wende in der Deutung unserer geteilten Realitit an.

Die so durch Klimawandel und Umweltverinderung angestofiene Erosion einer
modernistischen Raumzeitordnung, welche von der Prioritit und Steuerungsgewalt

schuss fiir Stratigraphie prazis definierte Epoche enden wiirde. Foucault hatte nicht vorausgese-
hen, dass das Konzeptder Archdologie beim Wort genommen werden wiirde! Ein weiteres Beispiel
fiir jenes Gesetz der Geschichte, wonach das Bildhafte zum Buchstéblichen wird.« (Latour 2017,
S.194. Herv.i.0)

30 Ineinem gemeinsamen Statement von Wissenschaftler:innen zur Beziehung von Mikroorganis-
men und Klimawandel heifst es: »Microorganisms have key roles in carbon and nutrient cycling,
animal (including human) and plant health, agriculture and the global food web. Microorganisms
live in all environments on Earth that are occupied by macroscopic organisms, and they are the
sole life forms in other environments, such as the deep subsurface and >extreme«environments.
Microorganisms date back to the origin of life on Earth at least 3.8 billion years ago, and they will
likely exist well beyond any future extinction events.« (Cavicchioli et al. 2019, S. 569.)

31 Die gegenseitige Annidherung von Natur- und Geisteswissenschaften vollzieht sich tatsichlich in
beide Richtungen, wie auch der jiingst IPCC-Bericht deutlich macht: »This report recognizes the
interdependence of climate, ecosystems and biodiversity, and human societies [..] and integrates
knowledge more strongly across the natural, ecological, social and economic sciences than earlier
IPCC assessments. The assessment of climate change impacts and risks as well as adaptation is set
against concurrently unfolding non-climatic global trends e.g., biodiversity loss, overall unsustain-
able consumption of natural resources, land and ecosystem degradation, rapid urbanisation, hu-
man demographic shifts, social and economic inequalities and a pandemic.« (Pértner et al. 2022,
S.5)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

39


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

eines deutungs- und handlungsmichtigen Humansubjekts gegeniiber einer amor-
phen Masse beliebig modellierbarer Naturobjekte ausging, kniipft dabei an schon seit
Jahrzehnten bestehende und aus unterschiedlichsten Richtungen formulierte Kritiken
und Dezentrierungsversuche an. Die bereits seit Mitte des 20. Jhd. immer lautstirker
und vehementer vorgetragene Kritik an der Vormachtstellung und Alleinherrschaft
einer modernen eurozentrischen Welt- und Wissensordnung durch diverse polit-aka-
demische Bewegungen (Feminismen, Okologie- und Friedensbewegung, Postmoderne
Theorien, Postkoloniale und Dekoloniale Kritiken, Black und Indigenious Studies, Queer
Theory, Intersektionalititsforschung uvwm.) fungiert als fruchtbarer Nahrboden fiir
eine sich nun aufgrund der jiingeren erdsystemischen Krisen intensivierten Anfechtung
anthropozentrischer Paradigmen.?” Die, damit auf einer langen Tradition herrschafts-
kritischen Denkens aufbauenden, posthumanistischen Plidoyers fiir ein dezentriertes
und relationales Welt- und Wirklichkeitsverstindnis setzen hierbei ihre Verinderungs-
forderungen an der iberkommenen humanistischen Griindungsfigur an: »At the start
of it all there is a He: the classical ideal of >Manc, formulated first by Protagoras as >the
measure of all thingss, later renewed in the Italian Renaissance as a universal model. [...]
This model sets standards not only for individuals, but also for their cultures.«** Die so
ausgebreitete Kritik des anthropozentrischen Paradigmas und den davon abgeleiteten
dualistischen Perspektiven hat folglich auch Auswirkungen auf unsere Idee iiberindivi-
dueller, also gesellschaftlicher Wirklichkeit. Braidotti meint, »social theory needs to take
stock of the transformation of concepts, methods and political practices brought about
by this change of paradigm.«** Unser Verstindnis iiber die Konstitution sozialer Realitiit
und damit die Soziologie als Wissenschaft eben jener gesellschaftlichen Phinomene
wird gleichsam von den posthumanistischen Problemstellungen herausgefordert.

Vorschlag fiir ein posthumanistisches Verstandnis sozialer Realitat

Die Soziologie, welche sich als gesellschaftliche Krisenwissenschaft und Mittel zur Ana-
lyse sozialer Phinomene versteht, scheint dabei pridestiniert, die jingsten irdischen
wie epistemologischen Verwerfungen im Zuge des Klimawandels aufzunehmen und die-
senach auflen hin wie disziplinintern zu reflektieren. Dabei kann>das Posthumane«etwa
als Forschungsgegenstand ins Zentrum soziologischer Fragestellungen geriickt werden:
in Gestalt zahlreicher mehr-als-menschlicher Irritationen, wie dem Emergieren kiinstlicher
Intelligenz und autonomer technologischer Systeme, einem durch Kleinst- und ande-
re Lebewesen assemblierten und mittels Genmodifikation maximal manipulierbar er-
scheinenden Humankorper oder eben durch den anthropogenen Klimawandel und eine
sich so erweiterte pri- wie posthumane Erdgeschichte. Aber auch das disziplinire Selbst-
verstindnis — kondensiert in dem Durkheimschen Anspruch >Soziales aus Sozialem zu
erkldren< — bleibt von den posthumanen Herausforderungen nicht unberithrt. Gerade
letztgenannte Verschiebungen, welche den bisher kaum hinterfragten humanistischen

32 Vgl. Braidotti 2013a, S. 37.
33 Ebd,S.13.
34 Ebd,S.3.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

Griindungsimpuls und damit die implizite Reduktion sozialer Wirklichkeit auf die Sphi-
re menschlichen Handelns und Sinnverstehens adressieren, scheinen im Lichte einer
umfassenden Erschiitterung des anthropozentrischen Wirklichkeitsverstindnisses loh-
nenswerte Ansatzpunkte einer Revision des Sozialen.*® Eine vorliufige, noch im Ver-
lauf der folgenden Kapitel zu plausibilisierende, posthumanistische Erweiterung® fiir
die Soziologie lisst sich so vielleicht in folgendem Satz kondensieren: Das Soziale ist nicht
(nur) menschlich und nicht nur Menschen sind sozial, also zur Konstruktion sozialer Wirklichkeit
fiihig.

Erste Bewegungen in Richtung einer solchen diszipliniren Erweiterung lassen sich
bereits seit wenigen Dekaden aus Richtung hybrider bzw. interdisziplinirer Theorien so-
wie neueren Forschungsansitzen beobachten, welche bisher originir menschliche Ei-
genschaften, wie Bewusstsein, Intentionalitit oder Handlungsmacht nicht linger nur

35 Exemplarisch fiir die Grindung soziologischer Theorie und Gesellschaftsanalyse auf allein
menschlichen Akteuren sei hier nur auf zwei Klassiker aus der deutschen Disziplingeschichte ver-
wiesen. So heifdt es bei Max Weber in den soziologischen Grundbegriffen: »Soziologie [...] soll hei-
Ren: eine Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und dadurch in seinem Ab-
lauf und seinen Wirkungen ursichlich erklaren will. sHandeln<soll dabei ein menschliches Verhal-
ten [...] heiflen, wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen subjektiven Sinn
verbinden.« (Weber 1922, S. 503. Herv. ].P) Und bei Ceorg Simmel heif’t es zum Problem der So-
ziologie: »Da man sich zum Bewusstsein brachte, dass alles menschliche Tun innerhalb der Gesell-
schaft verlauft und keines sich ihrem Einfluss entziehen kann, so musste alles, was nicht Wissen-
schaft von der duferen Natur war, Wissenschaft von der Gesellschaft sein. [...D]ie Wissenschaft
vom Menschen sei Wissenschaft von der Gesellschaft. [So entstand die] Vorstellung der Soziologie
als Wissenschaft von allem Menschlichen Gberhaupt [...].« (Simmel 1992, S. 14. Herv. ].P) Auf diese
disziplin- und theoriegeschichtliche Limitierung der Soziologie gehtinsbesondere Markus Schroer
ein, welcher, durch zahlreiche Quellen belegt, der Soziologie erst eine »systematische Beriicksich-
tigung [dann jedoch] zunehmende Vernachldssigung der physischen Basis von Gesellschaften«
(Schroer 2022, S. 47) bescheinigt. Im gleichen Zuge pladiert Schroer fir eine erneute Beschaftigung
mit den Beziehungsverhiltnissen und dem geteilten Lebensraum von menschlichen und anderen
tierischen wie auch pflanzlichen Gesellschaften, wie sie bereits in frithen soziologischen Schriften
vereinzelt beriicksichtig wurden (vgl. ebd. S. 337-416.).

36  Andieser Stelle istvielleicht eine vorldufige begriffliche Scharfung notwendig. Mit posthuman soll
im Folgenden der Gegenstand oder ein Phanomen benannt werden, welches die Grenzen eines
bisher>dem Menschen<vorbehaltenen Definitionsraum (typische Eigenschaften, Fihigkeiten, Al-
leinstellungsmerkmale) herausfordert. Posthumanistisch meint im Weiteren die disziplindren Zu-
griffe auf und Interpretation von eben solchen Phianomenen, wobei sich die verwendeten Paradig-
men und Methoden explizit von einer humanistischen Wissenschaftstradition abgrenzen. Post-an-
thropozentrisch soll dariiber hinaus ein epistemologischer Standpunkt oder eine Perspektive (etwa
innerhalb eines posthumanistischen Forschungsprogramms) bedeuten, welche von der Zentrali-
tat des Menschen bzw. per se exklusiver menschlicher Eigenschaften absieht. Die Fihigkeit selbst-
lernender Algorithmen eigene Heuristiken zur Interpretation von Wirklichkeit zu entwickeln, also
im erweiterten Sinne>zu denken¢, wire demnach ein posthumanes Problem. Die Deutung dieses
Sachverhalts obliegt dann einer posthumanistischen Theorie und ggf. auch posthumanistischen
Soziologie. Maschinen oder kiinstlichen Intelligenzen die Fahigkeiten des Denkens potentiell zu
zuerkennen, also nicht von vornherein von einer Exklusivitdt kognitiver bzw. kognitionsidhnlicher
Prozesse bei menschlichen Wesen auszugehen, wire eine post-anthropozentrische Annahme. Die
Abgrenzungen zwischen posthuman, posthumanistisch und post-anthropozentrisch sind notwen-
digerweise nicht trennscharf, sondern bedingen einander (vgl. Braidotti 2013a; Braidotti 2019.).

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

anthropogenen Akteuren zuschreiben, sondern diese relational, erst in Beziehung emer-
gierend und insbesondere unter Beriicksichtigung ihrer spezifischen Materialitit unter-
suchen.? Fiir die Sozialwissenschaften ist hierbei vor allem eine aus den Akteur-Netz-
werk-Theorien und Theorien Neuer Materialismen entnommene Agentialitit von bis-
her passivierten Objekten, Artefakten und Materie im Allgemeinen relevant. Exempla-
risch sei hier etwa Latours Versuch, Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft zu ent-
wickeln, genannt, wobei dieser auf eine Erweiterung des Sozialen um eben jene bisher
exkludierten und ignorierten nicht-menschlichen Dinge, die sich jedoch als konstitutiv
fiir die Entstehung sozialer Wirklichkeit zeigen, dringt. So versucht Latour »eine alter-
native Definition fiir >Soziologie« [zu] entwickeln, dabei dieses niitzliche Etikett gleich-
wohl beibehalten und, wie ich hoffe, der traditionellen Berufung dieser Disziplin treu
bleiben.«*® In der Nachzeichnung einer so erweiterten Sozialtheorie tauchen nun man-
nigfaltige Entititen auf, welche ebenfalls in der tiberindividuellen Herausbildung und
Aufrechterhaltung von kollektiven Assoziationen, Strukturen und Institutionen betei-
ligt sind — auch wenn diese vorher eben nicht als menschlich und relevant erachtet wur-
den.” In die gleiche Richtung méchten auch Vertreter:innen der Neuen Materialismen
soziologische Theorie und Praxis erweitern, wenn Sie flache Ontologien statt dualisti-
sche Hierarchien, performative Prozesse statt prastabilierte Positionen sowie geteilte
Agentialitit statt exklusive humane Handlungsmacht fiir die Erklirung sozialer Realitit
heranziehen.*® Genau jene produktiven posthumanistischen Impulse sollen auch in die-
se Forschungsarbeit einfliefRen, wenn abschliefend ein eigener Vorschlag fiir den Nach-
weis und die Reperspektivierung der mehr-als-menschlichen Situation der Erde gege-
ben wird.* Insgesamt lieRe sich so fiir eine Reorientierung hin zu einer stirker post-
humanistisch ausgerichteten Soziologie an jene multiplen Dezentrierungsversuche an-
kniipfen, wodurch auch eine materiesensiblere Forschung gefordert werden wiirde, die
auf das grundlegende nonhumane Milieu, Habitat und damit auf die vitale wie schop-
ferische, also lebens- wie existenzstiftende Umwelt fokussiert. Eine Erweiterung, die
in Zeiten von Klimawandel, Okosystemversagen und massiven Umweltverinderungen
auch notwendig zu sein scheint. So heifdt es dementsprechend bei Nick J. Fox und Pam
Alldred:

»So sociology from a new materialist perspective would become >post-anthropocen-
tric< [...], shifting humans from the central focus of sociological attention, and facilitat-
ing this>post-humancsociology to engage productively with the world beyond the hu-
man: with other living things, and with the wider environment of matter and things.«**

Exemplarisch fir das Forschungsprogramm einer so verstandenen posthumanistischen
Soziologie lieRRe sich etwa mit Astrida Neimanis den globalen Schadstoffstrémen folgen,

37  Vgl. Baueretal. 2017.

38 Latour 2010, S.12.

39  Vgl.ebd,S.17.

40 Vgl. Fox/Alldred 2017, S. 4.
41 Siehe Kapitel 5.

42 Fox/Alldred 2017, S.7.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

welche die Verbindung menschlicher Kérper, nonhumaner Agenzien und sich wech-
selseitig beeinflussender Umweltprozesse sichtbar macht.* Neimanis vollzieht dabei
durch ihre Konzeption strukturell umweltoffener und kokonstituierter Bodies of Water
nach, wie die in der Petrochemie oder anderen Industriezweigen entstehenden Schad-
stoffe aufgrund verschiedener ozeanischer, atmosphirischer oder organischer Vektoren
in arktische Gebiete gelangen und sich dort in lebensgefihrdenden Konzentrationen
ansammeln. PCB (Polychlorierte Biphenyle) und andere giftige wie krebserregende
Chemikalien finden so Eingang in die arktischen Nahrungsketten, wo sie insbesondere
die Korper und Existenzbedingungen der Inuit, ihre Ernidhrungsgewohnheiten und
Umwelt iiber die Grenzen ihrer Kompensationsfihigkeit hinaus belasten. Wenn Nei-
manis im Folgenden den Kampf des »Mothers’ Milk project spearheaded by Mohawk
midwife and activist Katsi Cook«** analysiert, zeigt sie die Besonderheiten einer post-
humanistischen Perspektive auf. So werden hierbei die hohen Konzentrationen von
PCB in der Muttermilch der in den nordamerikanischen Reservaten lebenden Frauen
als Ausdruck einer kolonialen, umweltschidlichen und posthumanen (wie inhuma-
nen) Realititsentfaltung interpretiert, wenn Neimanis dieses Beziehungsgeflecht als

»more-than-human hydrocommons«*

sichtbar macht. Bei einer solchen aquatischen
communitas handelt es sich in diesem Sinne um eine nicht nur menschliche Gemein-
schaftsbildung, also um einen kollektiven Zusammenschluss oder besser -fluss, welcher
qua verbundener liquider Kérper emergiert. Die Genese sozialer Wirklichkeit wird hier
durch verkdrperte menschliche Akteure (Inuit), nonhumane Agenzien (PCB, spezifische
industrielle Produktionsbedingungen) und aktive 6kologische Prozesse (ozeanische
und atmosphirische Stromungen) nachgezeichnet, die tiber die Netzwerke bzw. Kanile
eines gemeinsamen globalen Wasserhaushalts ineinanderflief3en. Das fliissige Element
wird dabei als gemeinschaftsstiftendes, sozio-materielles Medium expliziert, das in
ganz spezifischer Weise menschliche und nicht-menschliche Wesen verkniipft, diese
also in konkreten Verhaltnissen zueinander anordnet. Eine geschirfte Perspektive auf
»these corporeal waters as part of a hydrocommons that we make, and that make us in
return«*® bringen am Beispiel schadstoffbelasteten Grundwassers in den nordameri-
kanischen Territories spezifische Formen von gesellschaftlicher Teilhabe (verminderte
Zuginge zu grundlegenden Versorgungsstrukturen), sozialer Ungleichheit (verringerte
Lebenserwartung) und kollektiver Risiken (hohere Wahrscheinlichkeit fiir Hunger,
Krankheit) zum Vorschein, welche der traditionellen soziologischen Sichtweise wo-
moglich entgingen. Ein dergestalt erweitertes aquatisches Milieu, diese liquide Form
von Lebensgemeinschaft, generiert nimlich ebenfalls ein intersubjektives, soziales
Beziehungsgeflecht, eine Art von kollektiver Wirklichkeit, auch wenn die involvierten
Beziehungspartner eben nicht mehr nur Menschen sind. Durkheims Begriff der Effer-
veszenz, das kollektive Aufbrausen oder Aufwallen als Griindungsmoment des Sozialen,
liefe sich hier — insbesondere bei Beziehungsstiftung qua geteilter Flissigkeiten, wie

43 Vgl. Neimanis 2017, S. 27ff.
44  Ebd.,S.35.

45  Ebd., S.2.

46  Ebd., S.169.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

43


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

beim Stillen, infrastruktureller Wasserversorgung oder industrieller Gewisserkontami-
nation — auf seine aquatischen Urspriinge zuriickfithren und so nonhumane Elemente
reintegrieren.* Fiir die Soziologie als Wissenschaft der Analyse gesellschaftlicher Phi-
nomene kann dies in mehrfacher Hinsicht bedeutsam sein. Der Wandel von Klima,
Umwelt und Mitgeschopfen legt so auch eine Verinderung unseres Bildes des Sozialen
nahe.

Wie kénnte eine posthumanistische Soziologie aussehen?

Dieses Beispiel aquatischer Gemeinschaftsbildung zeigt mindestens drei Ansatzpunkte
oder Ebenen der Kritik, fiir das Unterfangen einer posthumanistisch erweiterten Sozio-
logie. Die Blindstellen einer bisher nur von menschlichen Akteuren, also Humansubjek-
ten ausgehenden Soziologie liegen damit in der, in doppelter Hinsicht, unscharfen »Hu-
mandifferenzierung«*® selbst sowie in der mangelnden Betrachtung nicht-menschlicher
Umwelt. Zum ersten wiirde eine posthumanistisch sensibilisierte Soziologie stirkere
Kritik an der unzureichend reflektierten intrahumanen Differenz, also der »Binnendiffe-
renz«* innerhalb der GrofSkategorie >Mensch/heit<iiben kénnen. Denn erst seit wenigen
Dekaden werden die als sweniger menschlich< angesehenen gesellschaftlichen Gruppen
erkennbarer, also jene marginalisierten Personen, welche bisher als unsichtbar oder ex-
plizit nicht Teil einer menschlichen (National-, Volks- oder Spezies-)Gemeinschaft gal-
ten. Insbesondere die nach geschlechtlichen (weibliche, nicht heterosexuelle, non-bini-
re, trans und queere Menschen), ethnischen (Black, Indigenous und People of Color so-
wie nicht in europiischen Kultursprachen oder Herkunftsregionen sozialisierte Men-
schen) oder anderen kirperlichen Merkmalen (dis:abled, fat oder andere als auRerhalb des
normierten Spektrums angesehene Menschen) Ausgegrenzten waren bisher nie wirklich
bzw. nicht vollwertiger Teil der Menschheit. Auch Braidotti erinnert daran, dass »the
allegedly abstract ideal of Man as a symbol of classical Humanity is very much a male
of the species: it is a he. Moreover, he is white, European, handsome and able-bodied;
of his sexuality nothing much can be guessed [...].«*° Solche nicht dem abstrakten Ideal
entsprechende Menschen, aber auch die nach Alter, Klasse oder intersektional mehrfach
diskriminierten Gruppen und ihre spezifischen lebensweltlichen Erfahrungen kénnten,
in einer weniger am Archetypus des europiischen Renaissance-Humanismus orientier-
ten Soziologie, stirker oder iiberhaupt in den Blick geraten.

Zum zweiten fallen die interhumanen Wesen, also die durch »AufSendifferenzie-
rung«®* des Menschen segregierten Entititen bisher weitestgehend aus dem Blickfeld

47  Vgl.Knoblauch1999,S. 33; Beregow 2021, S. 181ff. Der Begriff Efferverzenz, von lat. effervescére, lasst
sich etymologisch auf den Moment des Kochens, den Beginn der Blasenbildung und Wandel ei-
nes Aggregatszustandes von flissig zu gasformig zuriickfiihren. Das Soziale in dieser Figur zu be-
schreiben, also die Kollektivkrafte als ein die Individuen transzendierendes Aggregat, ein Aufwal-
len und Evaporieren zu rahmen, verweist so auf die strukturelle Liquiditat sozialer Wirklichkeit,
welche sich aus tatsichlichensbodies of water<zusammensetzt.

48 Dizdaretal.2021.

49 Ebd., S. 8.

50 Braidotti 2013a, S. 24.

51 Dizdaretal. 2021,S.8.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

soziologischer Forschung. Insbesondere nicht-menschliche Tiere und Pflanzen sowie
Maschinen und artifizielle Infrastrukturen waren zumeist jenseits einer modernen
humanistischen Demarkationslinie verortet. Dabei mehrt sich etwa die empirische
Beweislage, dass Tiere mindestens in rudimentirer Weise iiber Bewusstsein, Inten-
tionalitit, Trauer und Wissen um Sterblichkeit, Werkzeuggebrauch, medizinisches
Handeln, Sprachfihigkeit, tradierte Kulturleistungen, gegenseitiges Lernen und viele
weitere Eigenschaften verfiigen, welche bisher nur der Domine des Menschen zuge-
rechnet wurden.** Die Erosion eines Alleinvertretungsanspruchs fiir diese und andere
spezifisch menschliche Charakteristika 6ffnet so das soziologische Forschungsfeld fir
die Formenvielfalt der nicht-menschlichen Kollektive sowie deren spezifische Herstel-
lung nonhumaner sozialer Realitit. In der Erweiterung des Kontinuums bisher nur
menschlichen Wesen zugeordneten proto-/sozialen Fihigkeiten schliefRen sich dann
Fragestellungen an, inwieweit nonhumane Wesen auch (schon immer) Teil menschlicher
Gesellschaften waren. Wenn wir folglich dazu angehalten sind, »to rethink the hierarchy
of human/animal«® und stattdessen von einer geteilten »humanimal[ity]«** ausgehen,
erweitert sich die Sphire des Sozialen auf die bisher fast bedenkenlos geschlach-
teten, verspeisten und vernichteten mfellow creatures«®. Neben den organischen
Mitgeschopfen stellen aber vor allem die jiingsten Entwicklungen autonomer, selbstler-
nender Algorithmen und Programme, also das gesamte Forschungsfeld der Kiinstlichen
Intelligenz, ebenfalls ganz grundsitzliche Fragen nach den Formen nonhumaner Sub-
jektivitit und Sozialitit. Offenbar eigenlogische, sich selbst verbessernde und immer
michtigere Rechenmaschinen irritieren durch ihre zahlreichen, den menschlichen
Fihigkeiten mittlerweile entsprechende oder diese iberfliigelnde Leistungen, Ideen
von der Besonderheit humaner Vernunft, Logik und allgemeiner Denkfihigkeit.*® Die
tiberraschende Ubiquitit und Steuerungsmacht intelligenter Maschinen in Alltag und
Hochtechnologiesektoren verweisen dabei auf kaum mehr zu plausibilisierende scharfe
Grenzziehungen zwischen anthropo-logischen und techno-logischen Sphiren, da sich
»humanist distinctions, between genesis and technogenesis, between social surface
and the depth of interiority, between virtual and actual, and between machinic and
organic«*’” zunehmend auflésen.

Und drittens kénnte eine derart erweiterte Soziologie auch die bisher naturalisierte,
fiir passiv befundene und hintergriindige Umwelt stirker in den Blick nehmen. Die
Reperspektivierung der nichtmenschlichen Natur, welche in der Neuzeit als eine die
menschliche Gesellschaft umschliefRende und separierte Sphire gedacht wurde, dringt

52 Vgl. Dung/Newen 2023; Laumeretal. 2024. Siehe insbes. die »New York Declaration of Animal Con-
sciousness« vom 19. April 2024, welche die Anzeichen fiir Bewusstsein und bewusstseinsahnliche
Eigenschaften in mannigfaltigen Tiergattungen, in Vogeln, Sdugetieren, Wirbellosen und selbst
Insekten, zusammentragt (https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background).

53 Wolfe 2010, S.124.

54  Braidotti 2018, S.1.

55  Wolfe 2010, S. 80.

56 Bezeichnend ist hier der von fiihrenden Kl-Forschenden im Mirz 2023 geforderte sechsmonati-
ge Stopp von entsprechenden weiteren Projekten in Folge der durchschlagenden Wirkungen von
GPT-4 (siehe https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/).

57  Waldby 2000, S.157.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

45


https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/

46

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

sich nun angesichts der radikalen planetaren Verinderungen sowie der massiven 6ko-
logischen Stérungen humaner Ordnungsstrukturen in besonderem Mafe auf. Erich
Horl leitet so etwa aus der Beobachtung einer technologisch umgeformten und intel-
ligenten >Zweiten Natur< auch ein anderes Verstindnis der »allgemeinen Okologie«*®
ab, welche jetzt vordergriindig und sehr wohl agentiell gedacht werden muss. In die
gleiche Richtung zielt auch John Durham Peters Philosophie der Umweltmedien, welche

9 nahelegt. Peters unterscheidet

ein neues Verstindnis von »Media and/as Nature«
dezidiert nicht mehr grundsitzlich zwischen artifiziellen oder >natiirlichen< Medien und
vollzieht so eine generell richtungsweisende Hinwendung zur handlungsmichtigen

und existenzbedingenden Umweltlichkeit:

»Media are our infrastructures of being, the habitats and materials through which we
actand are. This gives them ecological, ethical, and existential import. [...] Today natu-
ral facts are media, and cultural facts have elemental imprint. We can see the Internet
as a means of existence, in some ways close to water, air, earth, fire, and ether in its
basic shaping of environments.«*°

Die sich radikal transformierende irdische Umwelt, ein terrestrisches Habitat bestehend
aus nicht mehr zu entwirrenden artifiziellen wie >natiirlichen« Elementen, erzwingt so
eine allgemeine Verlagerung der Aufmerksambkeit auf die nonhumanen ékologischen Pro-
zesse. Diese erweisen sich nun als konstitutiv und generativ, aber ebenso machtvoll und
bedrohlich in einer bisher nur menschlichen Wesen vorbehaltenen Gesellschaftsord-
nung. Wenn sich die Soziologie als Disziplin jenen posthumanen Herausforderungen
stellen wiirde und so auf die terrestrischen Erschiitterungen zu reagieren versuchte,
dann liefe sich auch eine Offnung und Fokusverschiebung in jene drei angedeu-
teten Richtungen - auf 1) infrahumane, also weniger-als-menschliche Gruppen, 2)
interhumane, also mehr-als-menschliche Wesen und 3) norhumane, also nicht-mensch-
liche Umwelt — erwigen. Eine solche Neuorientierung der Soziologie konnte, mittels
entsprechend veranderter soziologischer Theorie- und Methodenauswahl, sowohl einen
feinkornigeren wie erweiterten Ausschnitt sozialer Realitit abbilden. Eine dergestalt
posthumanistisch sensibilisierte Soziologie wiirde damit ihre Deutungsmacht und
Erklirungsreichweite vergréfRern sowie gleichzeitig auf die aktuellen und dringenden
Herausforderungen im Verstindnis sozialer Wirklichkeit reagieren. Denn, soviel sollte
bis hierhin klar geworden sein, wer oder was bisher als Teil der modernen westlichen
Gesellschaft angesehen und so als involviert und relevant fiir die Konstruktion sozia-
ler Realitit erachtet wurde, bildete tatsichlich nur einen kleinen Teil des vielfiltigen
Wirklichkeits- und Akteursspektrums innerhalb der Soziosphire ab.

Somit wiirden sich nicht nur die Gegenstinde soziologischer Fragestellungen und
Forschung auf bisher ausgeklammerte Phinomene und Probleme erweitern, durch die
Dezentrierung des menschlichen Subjekts als Ausgangspunkt und Schaltstelle in der
Konstruktion sozialer Wirklichkeit, ergeben sich auch grundlegende Verinderungen

58  Horl 2021, S. 23.
59  Peters 2016, S. 46.
60 Ebd.,S.15.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op



https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Auftakt: Das Anthropozan

soziologischen Weltverstehens. »[That] allows us to take a fresh look at the ways in
which the non-human has important and pervasive effects — on a daily basis — upon the
social world and on all our lives.«®, meinen Fox und Alldred. >Der Menschs, situative
menschliche Handlungsmacht und eine menschliche Welt kénnten als historisches,
sozio-materielles und damit kontingentes Produkt non- oder posthumaner Krifte
und Prozesse begriffen werden. Damit 6ffnet sich ein mdglicher Verstindnis- und
Beziehungsraum fir die vielfiltigen bisher von einer, in der Tradition des >humanist
Enlightenment« stehenden Wissenschaft, strukturell ausgeblendeten Facetten des »not-
us, more-than-human worlding«®*. Posthumane Akteure als fundamental, vorgingig
und aktiv beteiligt an der Ausgestaltung unseres irdischen Daseins anzuerkennen, bietet
so auch eine Chance, die multiplen planetaren Krisenphinomene der Gegenwart anders
als bisher zu begreifen, und so das erschiitterte neuzeitliche Welt/Mensch-Verhiltnis
neu zu rahmen.

Paradoxerweise scheint sich jedoch gerade das Gegentelil, eine Fixierung und Re-
zentrierung des modernen Menschenbildes, zu vollziehen. In der wachsende Deutungs-
macht beanspruchenden Interpretation irdischer Verinderungen als Anthropozin drii-
cken sich genau jene itberholten und problematischen Uberhéhungen wie Limitationen
einer auf den Menschen ausgerichteten Weltsicht aus. In der erdhistorischen Klassifizie-
rung aktueller Geschichte als anthropogenes Zeichen und Bezeichnung scheinen sich ge-
nau jene anthropozentrischen Wissensformen und Handlungsgewohnheiten fortzuschrei-
ben, welche die geosystemischen Eskalationen itberhaupt erst auslosten. Um den Ur-
sprung und die Dynamiken der aktuellen globalen Transformationen zu verstehen, ist es
deshalb umso notwendiger, den gerade noch dominierenden oder bereits kollabierenden
modernen Welt- und Menschenbildern nachzugehen, gegen die sich eine posthumanis-
tische Analyse und Kritik richtet. Was bedeutet es also, wenn Klimawandel, Artenster-
ben und Okosystemversagen unter einem allzumenschlichen Terminus des Anthropozin
subsummiert werden? Auf welche Weise wird damit eine neue (oder doch altbekannte)
Verbindung von Erdbewohnenden und Erde konzipiert? Und wer oder was verbirgt sich
eigentlich hinter dem namensgebenden Anthropos, welcher so zum Definitionskriterium
planetarer Realitit erhoben wird?

61  Fox/Alldred 2017, S. 8.
62  Haraway 2016, S. 56.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09: Op

47


https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

