
1. Auftakt: Das Anthropozän. 

Der Mensch zwischen Transzendenz und Deszendenz 

1.1 Der Klimawandel als Erschütterung des modernen Welt/Mensch- 
Verhältnisses: Eine soziale Herausforderung 

»Global warming plays a very mean trick. It 
reveals that what we took to be a reliable 
world was actually just a habitual pattern 
[…]. [A]long with melting glaciers it has 
melted our ideas of world and worlding. 
Thus, the tools that humanists have at their 
disposal for talking about the ecological 
emergency are now revealed, by global 
warming itself, to be as useless as the 
proverbial chocolate teapot.« 
Timothy Morton (2013): Hyperobjects. 
Philosophy and Ecology after the End of the 
World, S. 102f. 

In der Sommerperiode 2019/2020 erlebte Australien extreme Buschfeuer, welche min
destens 7,5 Millionen Hektar Eukalyptuswald verbrannten und wahrscheinlich drei Mil
liarden Tiere das Leben kostete oder diese aus ihrem Lebensraum vertrieb. Die alljährli
che Brandsaison auf dem südöstlichen Kontinent dauert mit 130 Tagen im Jahr nun fast 
einen ganzen Monat länger als noch in den 1970ern.1 Im Mai 2021 detektieren Erdbeob
achtungssatelliten den Abbruch des bisher weltgrößten Eisbergs, der sich vom Ronne- 
Eisschelf der Antarktis gelöst hatte und ins Weddelmeer eingetreten war. Mit einer Län
ge von ungefähr 170km und Breite von 25km übertraf diese zusammenhängende Masse 
schwimmenden Eises noch die Fläche der Insel Mallorcas.2 Im Juni des gleichen Jahres 
wird in dem kanadischen Dorf Lytten eine Temperatur von 49,6°C gemessen, was ein 

1 Vgl. Readfearn 2022. 
2 Vgl. ESA 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Überschreiten des lokalen Hitzerekords um fast fünf Grad seit Beginn der Aufzeichnun
gen bedeutet – eine Folge der extremen Hitzewelle, die den nordamerikanischen Konti
nent diesen Sommer heimsucht.3 Ein Jahr später erlebt Pakistan in Folge ähnlicher Tem
peraturen bisher ungekannte Überschwemmungen, die mehr als ein Drittel des Landes 
unter Wasser setzen. 33 Millionen Menschen werden obdachlos, 5000km Straße und 240 
Brücken sind zerstört.4 Ostafrika leidet zum gleichen Zeitpunkt unter der schlimmsten 
Dürre seit Jahrzehnten. Der Niederschlag ist in vier aufeinander folgenden Regenperi
oden ausgeblieben, was 22 Millionen Menschen in der Region der Gefahr einer extremen 
Hungerkatastrophe aussetzt.5 

Dies sind nur einige Nachrichten, welche die aktuellen Veränderungen der Lebens
bedingungen auf der Erde im 21. Jahrhundert verdeutlichen. Extremwetterereignisse, 
wie die geschilderten Überflutungen, Waldbrände, Hitzewellen, Dürren, aber auch Wir
belstürme zu Land und zu Wasser nehmen an Häufigkeit und Intensität zu, wodurch 
die Habitabilität der Erde für menschliche und nichtmenschliche Lebewesen spürbar zur 
Disposition gestellt wird. Für die Erdbewohnenden erscheint es, als würden sich die bis
her als stabil und vorhersehbar wahrgenommenen Umweltbedingungen auf einmal ra
dikal verändern und dadurch über Generationen etablierte Daseinsgewissheiten nichts 
mehr gelten.6 Das Eingangszitat von Timothy Morton fängt diesen Zustand einer exis
tenziellen Verunsicherung prägnant ein: globale Erwärmung, der Wandel von Ökosyste
men und die Transformationen des Erdklimas führen zu einer Auflösung des bisherigen 
Weltverständnisses und lassen die Menschen in einem Zustand der Orientierungslosig
keit zurück. Morton bezeichnet deshalb den Klimawandel und verwandte ökologische 
Phänomene als Hyperobjekte, als sich strukturell entziehende und grenzüberschreiten
de Entitäten, welche unseren Platz und unser Wirklichkeitsverständnis grundsätzlich 
herausfordern: »These entities cause us to reflect on our very place on Earth and in the 
cosmos. Perhaps this is the most fundamental issue – hyperobjects seem to force some
thing on us, something that affects some core ideas of what it means to exits, what Earth 
is, what society is.«7 Diesen Irritationen und davon abgeleiteten Reflexionen will sich 
auch diese Arbeit widmen. Im Zentrum steht dabei eine mögliche Neubewertung der 
menschlichen Stellung auf der Erde, die von der umfassenden Transformation unseres 
planetaren Habitats ausgelöst wird und welche sich so insbesondere auch auf eine Re
perspektivierung der Konstitution sozialer Realität auswirkt. 

Der Klimawandel bedeutet dabei also nicht nur eine radikale Transformation der 
geosystemischen Verhältnisse, auch die bisherigen Heuristiken, die kollektiven Wis
sensformen und Praktiken, welche Menschen nutzten, um sich in ihrer irdischen 
Lebenswelt zurechtzufinden, scheinen fundamental irritiert. Die umfassenden Verän
derungen irdischer Milieus machen es notwendig, unsere Grundannahmen über die 
Welt, die soziale Wirklichkeit und die menschliche Position im Kosmos zu hinterfragen, 
da unsere tradierten und geteilten Vorstellungen offenbar kaum mehr mit der erlebten 

3 Vgl. Thompson et al. 2022. 
4 Vgl. Mallapaty 2022. 
5 Vgl. Agence-France Presse 2022. 
6 Vgl. Mauelshagen 2023. 
7 Morton 2013, S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 35 

planetaren Situation in Übereinstimmung zu bringen sind. Aber was stimmt denn nicht 
mit ›der Welt‹? Wie verändert sich ›die Gesellschaft‹ und ihre Rolle angesichts radikaler 
geosystemischer Disruptionen? Und welche Stellung nimmt ›der Mensch‹ auf dem 
strukturell unsicher gewordenen Grund und Boden der Erde ein? Diese Fragen machen 
den Kern der Überlegungen jenes Buches aus. Nicht zufällig sind dabei die Begriffe Welt, 
Gesellschaft und Mensch in Anführungszeichen gesetzt, denn mit Morton drängt sich der 
Verdacht auf, dass das mit den Fragen adressierte Problem einer Krise der irdischen 
Realität, nicht (nur) am Gegenstand selbst, sondern vielmehr (auch) an der Formulie
rung der Fragen liegt. Ein zentrales Problem der klimatischen und ökologischen Krise 
wurzelt dabei, wie schon in der Einleitung geschildert, in unserer auf den Menschen 
fixierten Wissensordnung selbst, also den humanistischen und anthropozentrischen 
Kategorien, die uns zum Verständnis und zur Einordnung des globalen Wandels zur 
Verfügung stehen. Mit Morton und anderen kritischen Forschenden wird somit deut
lich, es ist nicht unbedingt, das Ende der Welt, welches durch die Klimakatastrophe und 
tiefgreifende ökosystemische Transformationen ausgelöst wird, aber es ist definitiv ein 
Ende der menschlichen, sprich von und für Menschen gemachten Weltordnung. 

Erschütterung der modernen Welt – Ein Ende der ›Großen Trennung‹ 

Die Transformation des Erdklimas, die plötzlichen und extremen Veränderungen der 
irdischen Lebenswelten sind für menschliche Wesen sowie die nicht-menschlichen 
Mitgeschöpfe nicht nur existenzbedrohend, sondern sie untergraben auch »unsere 
Kategorien, mit denen wir die zuvor relativ stabile Welt beschrieben und verstanden 
haben, [auch diese] sind ins Wanken geraten«8. Jürgen Renn und Bernd Scherer ma
chen in ihrer Diagnose zum irdischen Stand der Dinge vor allem eine Irritation der 
etablierten Wissenssysteme, der spezifischen Modi, Gewohnheiten und Perspektiven, 
aus, welche bisher unser Bild der terrestrischen Realität konstituierten. »Der Mensch, 
der sich lange Zeit als Teil eines Zivilisationsprojektes sah, in dem es darum ging, die 
Erde, die Natur als bloße Ressource zu nutzen, erfährt sich plötzlich selbst wieder als 
Teil größerer natürlicher Prozesse. Die Loslösungsprozesse von der Natur […] waren 
offenbar […] Scheinbewegungen.«9 Worauf die beiden Autoren damit verweisen, ist 
nicht weniger, als dass der Kerngedanke und Ankerpunkt unseres modernen Weltver
ständnisses angesichts der jüngsten planetaren Disruptionen obsolet geworden sei. Die 
emanzipatorische Geschichte humanistischer Selbstaufklärung und -ermächtigung, 
die Loslösung des Menschen aus seiner nat/urwüchsigen Unmündigkeit kann in einer 
derart erschütterten Welt nicht länger aufrechterhalten werden. Der Klimawandel 
erzwingt somit auch eine kritische Neubetrachtung der Grundstruktur der Moderne, 
also der angestrebten Transzendierung einer als natürlich angenommenen Welt durch 
einen sich stets qua Perfektionierung und Fortschritt weiterentwickelnden Menschen.10 
Die Sonderstellung und Trennung eines menschlichen Wesens gegenüber einer nicht- 
menschlichen Umwelt, die Idee eines enthobenen Wirkungsbereichs humanistischer 

8 Renn/Scherer 2015a, S. 13f. 
9 Ebd., S. 12. 
10 Vgl. Jochum 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Selbstvervollkommnung (welche immer noch vom Schein göttlichen Heilserwartung 
begleitet wird) gegenüber einem niederen und profanen Erdenraum, und damit auch 
das unvollendete Projekt einer anthropogenen Kulturisierung eines passivierten Natur
reiches; diese dichotome Matrix als primäre Ausrichtung einer modernen westlichen 
Weltsicht kann im Erleben stärkster geosystemischer Eskalationen keine Deutungs
hoheit mehr beanspruchen. Vielmehr wird nun deutlich, Erde und Mensch, Welt 
und Betrachter, Natürliches und Humanes lassen sich nicht länger separieren. Die 
von Bruno Latour so bezeichnete Große Trennung »zwischen menschlichen und nicht
menschlichen Wesen, […] zwischen Natur und Gesellschaft«11, welche die Verfassung 
der Moderne repräsentiert, hat sich offenbar überlebt. Dieser Diagnose schließen sich 
auch die neuen Leitwissenschaften, die »Geo-, Klima- und Umweltwissenschaften«12 
an, welche zu den entscheidenden Institutionen der Deutung von Welt und Wirklichkeit 
aufgestiegen sind. So spricht der Intergovernmental Panel on Climate Change (IPCC), die 
zentrale Instanz zur Beschreibung der planetaren Veränderungen, ausdrücklich nicht 
bloß vom Klimawandel, sondern eben von einem »human-induced climate change«13. In 
den geosystemischen Erklärungsversuchen der erratischen irdischen Situation führt 
die Annahme separater Komponenten schlicht ins Leere. Tatsächlich erhärtet sich der 
Verdacht, dass die vermeintliche Unabhängigkeit humaner Subjekte von ihrer Umwelt 
überhaupt ein maßgeblicher Grund für die planetare Krise ist. Es scheint deswegen 
überfällig, »climate, ecosystems (including biodiversity) and human society as coupled 
systems«14 zu begreifen. 

Der Zustand des Erdklimas, die natürlichen Ökosysteme und menschlichen Gesell
schaften können also nicht mehr als getrennte Sphären angesehen werden, sondern 
befinden sich, wie etwa die gegenwärtigen extremen Wetterereignisse zeigen, in einem 
engen Beeinflussungsverhältnis. In den Berichten des IPCC wird dementsprechend 
eben nicht mehr zwischen »human and ecological systems«15 als grundsätzlich differen
ten Wirkdomänen unterschieden, sondern es werden beide als Teil eines gemeinsamen, 
eng verflochtenen irdischen Beziehungsgefüges verstanden, welches, durch den Klima
wandel ausgelöste Risiken und Gefährdungen, Belastungen und Vulnerabilitäten, An
passungen und Resilienzen nur wechselseitig erleiden oder kompensieren lässt.16 Diese 
strukturelle Interdependenz repräsentiert aber einen Bruch mit dem bisherigen moder
nen Wirklichkeitsverständnis, welches ja gerade auf der Differenz, der Abtrennbarkeit 
und Superiorität aktiver menschlicher Subjekte gegenüber passiven Naturobjekten, der 

11 Latour 2015, S. 22. 
12 Dürbeck 2018, S. 5. 
13 Pörtner et al. 2022, S. 9. Herv. J.P. 
14 Ebd., S. 6. Herv. J.P. 
15 Ebd., S. 5. 
16 Die unauflösliche Verbindung sowie wechselseitige Beeinflussung menschlicher und natürlicher 

Systeme wird in diesem Zitat aus dem jüngsten IPCC-Bericht besonders sichtbar: »Human socie
ty causes climate change. Climate change, through hazards, exposure and vulnerability generates 
impacts and risks that can surpass limits to adaptation and result in losses and damages. Human 
society can adapt to, maladapt and mitigate climate change, ecosystems can adapt and mitigate 
within limits. Ecosystems and their biodiversity provision livelihoods and ecosystem services. Hu
man society impacts ecosystems and can restore and conserve them.« (Ebd., S. 6.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 37 

Welt als konstantem Hintergrund, Antagonismus oder reiner Materialquelle, basiert. 
Der Klimawandel hebt nun jedoch hervor: »Die Erde ist keine stabile Umwelt, keine 
Kulisse und bloße Ressource unseres Handelns mehr, sie ist Teil eines umfassenderen 
Dramas, an dem Menschen und Dinge gleichermaßen Anteil haben.«17 Die Erde, und 
nicht länger der Mensch, ist so zum eigentlichen Schauplatz und gleichzeitig zur zentra
len Akteurin in der sich jetzt erschreckend plötzlich und umfassend transformierenden 
Gegenwart geworden. 

W/Erden – Zur-Erde-Werden 

Es drängt sich folglich für die Betrachtung und Analyse der Gegenwart auf, eine Neu
bewertung der Erde, ihrer Entwicklungsmöglichkeiten von und für Daseinsformen und 
damit letztlich auch eine Resituierung der Erdbewohnenden vorzunehmen. Die Wort
schöpfung ›W/Erden‹ soll dabei genau jene Diffusion der Grenzverhältnisse widerspie
geln, welche Welt und Bewohnende, Erde und Mensch, Natur und Kultur nicht länger als 
getrennte Entitäten begreifen lässt. Denn, wie Clark und Szerszynski feststellen, sind es 
»indeed very urgent global and local problems we currently face […]. And that […] re
quires a deep, explorative and imaginative approach to the varied ways in which our 
species has joined forces with the Earth.«18 Fest steht, die Erde verändert sich und wir 
sind unmittelbar Teil davon. Die folgenschwere Illusion, das humane Subjekt als allei
nigen Akteur und die Umwelt als unendliche Ressourcenquelle oder unveränderliches 
Abfalllager zu betrachten, bildet den Ursprung eines nun in erschreckender Weise mu
tierenden menschlichen Milieus. Anstatt also weiterhin von einer Trennung zwischen 
Dasein und Welt auszugehen, bietet ein ›W/Erden‹, also eine Perspektive des (zur) Erde- 
Werdens menschlicher Wesen, einen Ausweg, die gegenwärtige irdische Situation anders 
und somit überhaupt erfassen zu können. Doch wie lässt sich eine solche Annäherung 
verstehen? 

In der Krise des menschengemachten Klimawandels, der sichtbar gewordenen 
Grenzdiffusion zwischen anthropogenen und ökologischen Wirkungsbereichen, wer
den auch fruchtbare aber bisher kaum erkennbare Perspektiv- und Handlungsalter
nativen freigelegt. Es offenbart sich nämlich ein Überschneidungsgebiet, eine Zone 
gemeinsamen Werdens, welche die humane Existenz strukturell an terrestrische Kräfte 
und Elemente rückbindet, also erdet. Kathryn Yusoff identifiziert ganz in diesem Sinne 
die von planetarem Wandel geprägt Gegenwart als Entstehungsmoment eines neuen 
»material, evolutionary narrative, that re-imagines human origins and endings within 
a geologic […] context«19. Dem Ursprung, Dasein und einer wie auch immer gearteten 
Vorstellung menschlichen Endes ist eine terrestrische Dimension stets immanent. Den 
Menschen unaufkündbar als Teil und auf dieser Erde zu resituieren, ihn, wie Latour 
sagt, »zu reterritorialisieren oder besser, allerdings gibt es das Wort noch nicht: zu reter
restrialisieren«20, scheint die notwendige Aufgabe unserer Zeit zu sein. Der Erdboden 

17 Renn/Scherer 2015b, S. 14. 
18 Clark/Szerszynski 2021, S. 189. 
19 Yusoff 2016, S. 3. 
20 Latour 2017, S. 377. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

selbst, die Gesteinsschichten und irdischen Strata sind dabei die entscheidenden Kon
taktzonen, welche das Ineinanderübergehen von anthropologischen und geologischen 
Faktoren ablesbar machen und die im Zentrum der Definition einer neuen Zeitordnung 
stehen, wie sich im Folgenden zeigen wird. 

Diese Beschreibung und Erforschung einer strukturellen Erdverbundenheit lässt 
sich dabei als gemeinsame Stoßrichtung von terrestrischen Wissenschaften und Wis
senschaffenden identifizieren. Diese haben sich dem Ziel einer alternativen als der 
modernistischen Deutung der aktuellen irdischen Realität verschrieben.21 Sei es, wie 
der schon erwähnte IPCC oder beteiligte Geosystemwissenschaften, welche einen 
wechselseitigen und kokonstitutiven Einfluss von humanen und ökologischen Fakto
ren diagnostizieren, oder aber die bereits durch das Erbe postmoderner Kritik für die 
nonhumanen Entitäten sensibilisierten Zweige der Geistes- und Sozialwissenschaften, 
welche schon vorher an der Sonderstellung des Menschen zweifelten. Sie alle halten 
nicht länger an dem neuzeitlichen Paradigma voneinander getrennter Anthropo- und 
Geosphären fest. Folglich bedarf es neuer Begriffe und alternativer Denkweisen, um die
ses transformierte Beziehungsverhältnis auf und von der Erde zu fassen. Exemplarisch 
und als erdgesättigter Vorgeschmack sei hier schon einmal auf Deleuze und Guattaris 
»Geophilosophie«22, Rosi Braidottis »Becoming-earth«23, Kathryn Yusoffs »Geosocial 
Strata«24, Bruno Latours »Erdverbundene«25, Clark und Szerszynskis »earthly multi
tudes«26 und Donna Haraways emphatisches Bekenntnis, »We are humus, not Homo 
[sapiens]«27, als entsprechende Impulse verwiesen. 

Das Ende der menschlichen Weltordnung – Eine posthumanistische Wende 

Bei diesen Neuverhandlungen über die Beschreibung einer geologischen Wirklichkeit 
lassen sich vor allem zwei Argumentationslinien identifizieren. Zum einen zeigt sich 
die Konzeption eines individuellen, autonomen, cogito-fixierten Humansubjekts, wie 
es im Zuge der Aufklärung und der Konsolidierung westlicher Humanwissenschaften 
entworfen wurde, als nicht länger adäquat für die Erklärung planetarer Realität. Fou
caults berühmte Diagnose zum Abschluss der Ordnung der Dinge – »Der Mensch ist eine 
Erfindung, deren junges Datum die Archäologie unseres Denkens ganz offen zeigt. 
Vielleicht auch das baldige Ende.«28 – scheint sich im Zuge der radikalen geosystemi
schen Umbrüche nun unerwartet plötzlich zu bewahrheiten, wobei die archäologische 
Rahmung unseres Wissens vom Menschen bereits auf ein neues orientierungsstiftendes 
Paradigma verweist.29 Zum anderen speist sich die Rejustierung der modernen Welt

21 Vgl. Latour 2018. 
22 Deleuze/Guattari 2014, S. 97. 
23 Braidotti 2013a, S. 81. 
24 Yusoff 2017. 
25 Latour 2017; Latour 2018. 
26 Clark/Szerszynski 2021, S. 9. 
27 Haraway 2016, S. 55. 
28 Foucault 1974, S. 462. 
29 »Das Mittelalter begriff sich so wenig als mittel wie das Altertum sich als alt. Doch als sich die Neu

zeit explizit als Neuzeit bestimmte, war ihr nicht bewusst, dass sie als eine von einem Unteraus

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 39 

sicht aus der unerwarteten Handlungsmacht und Widerständigkeit nicht-menschlicher 
Wesen, welche sich sowohl konstitutiv für die Genese humaner Wirklichkeit herausstel
len als auch nicht länger in der ihnen zugedachten Rolle passiver, beliebig akkumulier- 
oder konstruierbarer Objekte bleiben. Stattdessen wird der anthropozentrische Kosmos 
gerade überflutet von unzählbaren und mannigfaltigen technologischen, biologischen, 
ökologischen und nicht zuletzt geologischen Akteuren, welche die Sonderstellung und 
Singularität des Menschen maximal untergraben. Exemplarisch sei nur auf die Rolle 
diverser Kleinstlebewesen, wie etwa Bakterien, Viren und Archaeen verwiesen, wel
che sich in der tiefen menschlichen Evolutionsgeschichte (Endosymbiontentheorie, 
lateraler Gentransfer), aktuellen Lebensvollzügen (Mikrobiom und Pandemien), bei 
Umweltzerstörung oder -sanierung (Gewässer-Eutrophierung oder Wiederaufberei
tung), als Klimaregulierer (Phytoplankton und Bodenbakterien), biotechnologische 
Innovation (CRISPR-Cas9 und genmodifizierte Mikroorganismen), irdische Überle
benskünstler oder extraterrestrische Lebenskeime (Extremophile), also insgesamt als 
unverzichtbar in der Hervorbringung, Aufrechterhaltung und zukünftigen Entwicklung 
mehr-als-menschlicher Lebensrealität herausstellen.30 Diese Perspektivveränderungen in 
Bezug auf eine nonhumane Natur wirken sich auch auf die Disziplinen, welche sich der 
Deutung originär menschlicher Phänomene verschrieben haben, aus.31 Die Humanities 
sowie verwandte Kultur- und Sozialwissenschaften müssen folglich ihren zentralen 
Forschungsgegenstand und etablierte Wissenspraktiken, also ihren qua Gründungs
geste identitätsstiftenden Anthropozentrismus relativieren. Der Klimawandel befeuert 
damit nicht zuletzt auch einen Wandel des Denkens, Wissens und Handelns vom Men
schen. Mit der Veränderung irdischer Horizontlinien kündigt sich schließlich auch eine 
posthumanistische Wende in der Deutung unserer geteilten Realität an. 

Die so durch Klimawandel und Umweltveränderung angestoßene Erosion einer 
modernistischen Raumzeitordnung, welche von der Priorität und Steuerungsgewalt 

schuss für Stratigraphie präzis definierte Epoche enden würde. Foucault hatte nicht vorausgese
hen, dass das Konzept der Archäologie beim Wort genommen werden würde! Ein weiteres Beispiel 
für jenes Gesetz der Geschichte, wonach das Bildhafte zum Buchstäblichen wird.« (Latour 2017, 
S. 194. Herv. i.O.) 

30 In einem gemeinsamen Statement von Wissenschaftler:innen zur Beziehung von Mikroorganis

men und Klimawandel heißt es: »Microorganisms have key roles in carbon and nutrient cycling, 
animal (including human) and plant health, agriculture and the global food web. Microorganisms 
live in all environments on Earth that are occupied by macroscopic organisms, and they are the 
sole life forms in other environments, such as the deep subsurface and ›extreme‹ environments. 
Microorganisms date back to the origin of life on Earth at least 3.8 billion years ago, and they will 
likely exist well beyond any future extinction events.« (Cavicchioli et al. 2019, S. 569.) 

31 Die gegenseitige Annäherung von Natur- und Geisteswissenschaften vollzieht sich tatsächlich in 
beide Richtungen, wie auch der jüngst IPCC-Bericht deutlich macht: »This report recognizes the 
interdependence of climate, ecosystems and biodiversity, and human societies […] and integrates 
knowledge more strongly across the natural, ecological, social and economic sciences than earlier 
IPCC assessments. The assessment of climate change impacts and risks as well as adaptation is set 
against concurrently unfolding non-climatic global trends e.g., biodiversity loss, overall unsustain
able consumption of natural resources, land and ecosystem degradation, rapid urbanisation, hu
man demographic shifts, social and economic inequalities and a pandemic.« (Pörtner et al. 2022, 
S. 5.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

eines deutungs- und handlungsmächtigen Humansubjekts gegenüber einer amor
phen Masse beliebig modellierbarer Naturobjekte ausging, knüpft dabei an schon seit 
Jahrzehnten bestehende und aus unterschiedlichsten Richtungen formulierte Kritiken 
und Dezentrierungsversuche an. Die bereits seit Mitte des 20. Jhd. immer lautstärker 
und vehementer vorgetragene Kritik an der Vormachtstellung und Alleinherrschaft 
einer modernen eurozentrischen Welt- und Wissensordnung durch diverse polit-aka
demische Bewegungen (Feminismen, Ökologie- und Friedensbewegung, Postmoderne 
Theorien, Postkoloniale und Dekoloniale Kritiken, Black und Indigenious Studies, Queer 
Theory, Intersektionalitätsforschung uvwm.) fungiert als fruchtbarer Nährboden für 
eine sich nun aufgrund der jüngeren erdsystemischen Krisen intensivierten Anfechtung 
anthropozentrischer Paradigmen.32 Die, damit auf einer langen Tradition herrschafts
kritischen Denkens aufbauenden, posthumanistischen Plädoyers für ein dezentriertes 
und relationales Welt- und Wirklichkeitsverständnis setzen hierbei ihre Veränderungs
forderungen an der überkommenen humanistischen Gründungsfigur an: »At the start 
of it all there is a He: the classical ideal of ›Man‹, formulated first by Protagoras as ›the 
measure of all things‹, later renewed in the Italian Renaissance as a universal model. […] 
This model sets standards not only for individuals, but also for their cultures.«33 Die so 
ausgebreitete Kritik des anthropozentrischen Paradigmas und den davon abgeleiteten 
dualistischen Perspektiven hat folglich auch Auswirkungen auf unsere Idee überindivi
dueller, also gesellschaftlicher Wirklichkeit. Braidotti meint, »social theory needs to take 
stock of the transformation of concepts, methods and political practices brought about 
by this change of paradigm.«34 Unser Verständnis über die Konstitution sozialer Realität 
und damit die Soziologie als Wissenschaft eben jener gesellschaftlichen Phänomene 
wird gleichsam von den posthumanistischen Problemstellungen herausgefordert. 

Vorschlag für ein posthumanistisches Verständnis sozialer Realität 

Die Soziologie, welche sich als gesellschaftliche Krisenwissenschaft und Mittel zur Ana
lyse sozialer Phänomene versteht, scheint dabei prädestiniert, die jüngsten irdischen 
wie epistemologischen Verwerfungen im Zuge des Klimawandels aufzunehmen und die
se nach außen hin wie disziplinintern zu reflektieren. Dabei kann ›das Posthumane‹ etwa 
als Forschungsgegenstand ins Zentrum soziologischer Fragestellungen gerückt werden: 
in Gestalt zahlreicher mehr-als-menschlicher Irritationen, wie dem Emergieren künstlicher 
Intelligenz und autonomer technologischer Systeme, einem durch Kleinst- und ande
re Lebewesen assemblierten und mittels Genmodifikation maximal manipulierbar er
scheinenden Humankörper oder eben durch den anthropogenen Klimawandel und eine 
sich so erweiterte prä- wie posthumane Erdgeschichte. Aber auch das disziplinäre Selbst
verständnis – kondensiert in dem Durkheimschen Anspruch ›Soziales aus Sozialem zu 
erklären‹ – bleibt von den posthumanen Herausforderungen nicht unberührt. Gerade 
letztgenannte Verschiebungen, welche den bisher kaum hinterfragten humanistischen 

32 Vgl. Braidotti 2013a, S. 37. 
33 Ebd., S. 13. 
34 Ebd., S. 3. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 41 

Gründungsimpuls und damit die implizite Reduktion sozialer Wirklichkeit auf die Sphä
re menschlichen Handelns und Sinnverstehens adressieren, scheinen im Lichte einer 
umfassenden Erschütterung des anthropozentrischen Wirklichkeitsverständnisses loh
nenswerte Ansatzpunkte einer Revision des Sozialen.35 Eine vorläufige, noch im Ver
lauf der folgenden Kapitel zu plausibilisierende, posthumanistische Erweiterung36 für 
die Soziologie lässt sich so vielleicht in folgendem Satz kondensieren: Das Soziale ist nicht 
(nur) menschlich und nicht nur Menschen sind sozial, also zur Konstruktion sozialer Wirklichkeit 
fähig. 

Erste Bewegungen in Richtung einer solchen disziplinären Erweiterung lassen sich 
bereits seit wenigen Dekaden aus Richtung hybrider bzw. interdisziplinärer Theorien so
wie neueren Forschungsansätzen beobachten, welche bisher originär menschliche Ei
genschaften, wie Bewusstsein, Intentionalität oder Handlungsmacht nicht länger nur 

35 Exemplarisch für die Gründung soziologischer Theorie und Gesellschaftsanalyse auf allein 
menschlichen Akteuren sei hier nur auf zwei Klassiker aus der deutschen Disziplingeschichte ver
wiesen. So heißt es bei Max Weber in den soziologischen Grundbegriffen: »Soziologie […] soll hei
ßen: eine Wissenschaft, welche soziales Handeln deutend verstehen und dadurch in seinem Ab
lauf und seinen Wirkungen ursächlich erklären will. ›Handeln‹ soll dabei ein menschliches Verhal
ten […] heißen, wenn und insofern als der oder die Handelnden mit ihm einen subjektiven Sinn 
verbinden.« (Weber 1922, S. 503. Herv. J.P.) Und bei Georg Simmel heißt es zum Problem der So
ziologie: »Da man sich zum Bewusstsein brachte, dass alles menschliche Tun innerhalb der Gesell
schaft verläuft und keines sich ihrem Einfluss entziehen kann, so musste alles, was nicht Wissen

schaft von der äußeren Natur war, Wissenschaft von der Gesellschaft sein. […D]ie Wissenschaft 
vom Menschen sei Wissenschaft von der Gesellschaft. [So entstand die] Vorstellung der Soziologie 
als Wissenschaft von allem Menschlichen überhaupt […].« (Simmel 1992, S. 14. Herv. J.P.) Auf diese 
disziplin- und theoriegeschichtliche Limitierung der Soziologie geht insbesondere Markus Schroer 
ein, welcher, durch zahlreiche Quellen belegt, der Soziologie erst eine »systematische Berücksich
tigung [dann jedoch] zunehmende Vernachlässigung der physischen Basis von Gesellschaften« 
(Schroer 2022, S. 47) bescheinigt. Im gleichen Zuge plädiert Schroer für eine erneute Beschäftigung 
mit den Beziehungsverhältnissen und dem geteilten Lebensraum von menschlichen und anderen 
tierischen wie auch pflanzlichen Gesellschaften, wie sie bereits in frühen soziologischen Schriften 
vereinzelt berücksichtig wurden (vgl. ebd. S. 337–416.). 

36 An dieser Stelle ist vielleicht eine vorläufige begriffliche Schärfung notwendig. Mit posthuman soll 
im Folgenden der Gegenstand oder ein Phänomen benannt werden, welches die Grenzen eines 
bisher ›dem Menschen‹ vorbehaltenen Definitionsraum (typische Eigenschaften, Fähigkeiten, Al
leinstellungsmerkmale) herausfordert. Posthumanistisch meint im Weiteren die disziplinären Zu
griffe auf und Interpretation von eben solchen Phänomenen, wobei sich die verwendeten Paradig
men und Methoden explizit von einer humanistischen Wissenschaftstradition abgrenzen. Post-an
thropozentrisch soll darüber hinaus ein epistemologischer Standpunkt oder eine Perspektive (etwa 
innerhalb eines posthumanistischen Forschungsprogramms) bedeuten, welche von der Zentrali
tät des Menschen bzw. per se exklusiver menschlicher Eigenschaften absieht. Die Fähigkeit selbst
lernender Algorithmen eigene Heuristiken zur Interpretation von Wirklichkeit zu entwickeln, also 
im erweiterten Sinne ›zu denken‹, wäre demnach ein posthumanes Problem. Die Deutung dieses 
Sachverhalts obliegt dann einer posthumanistischen Theorie und ggf. auch posthumanistischen 
Soziologie. Maschinen oder künstlichen Intelligenzen die Fähigkeiten des Denkens potentiell zu 
zuerkennen, also nicht von vornherein von einer Exklusivität kognitiver bzw. kognitionsähnlicher 
Prozesse bei menschlichen Wesen auszugehen, wäre eine post-anthropozentrische Annahme. Die 
Abgrenzungen zwischen posthuman, posthumanistisch und post-anthropozentrisch sind notwen
digerweise nicht trennscharf, sondern bedingen einander (vgl. Braidotti 2013a; Braidotti 2019.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

anthropogenen Akteuren zuschreiben, sondern diese relational, erst in Beziehung emer
gierend und insbesondere unter Berücksichtigung ihrer spezifischen Materialität unter
suchen.37 Für die Sozialwissenschaften ist hierbei vor allem eine aus den Akteur-Netz
werk-Theorien und Theorien Neuer Materialismen entnommene Agentialität von bis
her passivierten Objekten, Artefakten und Materie im Allgemeinen relevant. Exempla
risch sei hier etwa Latours Versuch, Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft zu ent
wickeln, genannt, wobei dieser auf eine Erweiterung des Sozialen um eben jene bisher 
exkludierten und ignorierten nicht-menschlichen Dinge, die sich jedoch als konstitutiv 
für die Entstehung sozialer Wirklichkeit zeigen, drängt. So versucht Latour »eine alter
native Definition für ›Soziologie‹ [zu] entwickeln, dabei dieses nützliche Etikett gleich
wohl beibehalten und, wie ich hoffe, der traditionellen Berufung dieser Disziplin treu 
bleiben.«38 In der Nachzeichnung einer so erweiterten Sozialtheorie tauchen nun man
nigfaltige Entitäten auf, welche ebenfalls in der überindividuellen Herausbildung und 
Aufrechterhaltung von kollektiven Assoziationen, Strukturen und Institutionen betei
ligt sind – auch wenn diese vorher eben nicht als menschlich und relevant erachtet wur
den.39 In die gleiche Richtung möchten auch Vertreter:innen der Neuen Materialismen 
soziologische Theorie und Praxis erweitern, wenn Sie flache Ontologien statt dualisti
sche Hierarchien, performative Prozesse statt prästabilierte Positionen sowie geteilte 
Agentialität statt exklusive humane Handlungsmacht für die Erklärung sozialer Realität 
heranziehen.40 Genau jene produktiven posthumanistischen Impulse sollen auch in die
se Forschungsarbeit einfließen, wenn abschließend ein eigener Vorschlag für den Nach
weis und die Reperspektivierung der mehr-als-menschlichen Situation der Erde gege
ben wird.41 Insgesamt ließe sich so für eine Reorientierung hin zu einer stärker post
humanistisch ausgerichteten Soziologie an jene multiplen Dezentrierungsversuche an
knüpfen, wodurch auch eine materiesensiblere Forschung gefördert werden würde, die 
auf das grundlegende nonhumane Milieu, Habitat und damit auf die vitale wie schöp
ferische, also lebens- wie existenzstiftende Umwelt fokussiert. Eine Erweiterung, die 
in Zeiten von Klimawandel, Ökosystemversagen und massiven Umweltveränderungen 
auch notwendig zu sein scheint. So heißt es dementsprechend bei Nick J. Fox und Pam 
Alldred: 

»So sociology from a new materialist perspective would become ›post-anthropocen
tric‹ […], shifting humans from the central focus of sociological attention, and facilitat
ing this ›post-human‹ sociology to engage productively with the world beyond the hu
man: with other living things, and with the wider environment of matter and things.«42 

Exemplarisch für das Forschungsprogramm einer so verstandenen posthumanistischen 
Soziologie ließe sich etwa mit Astrida Neimanis den globalen Schadstoffströmen folgen, 

37 Vgl. Bauer et al. 2017. 
38 Latour 2010, S. 12. 
39 Vgl. ebd., S. 17. 
40 Vgl. Fox/Alldred 2017, S. 4. 
41 Siehe Kapitel 5. 
42 Fox/Alldred 2017, S. 7. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 43 

welche die Verbindung menschlicher Körper, nonhumaner Agenzien und sich wech
selseitig beeinflussender Umweltprozesse sichtbar macht.43 Neimanis vollzieht dabei 
durch ihre Konzeption strukturell umweltoffener und kokonstituierter Bodies of Water 
nach, wie die in der Petrochemie oder anderen Industriezweigen entstehenden Schad
stoffe aufgrund verschiedener ozeanischer, atmosphärischer oder organischer Vektoren 
in arktische Gebiete gelangen und sich dort in lebensgefährdenden Konzentrationen 
ansammeln. PCB (Polychlorierte Biphenyle) und andere giftige wie krebserregende 
Chemikalien finden so Eingang in die arktischen Nahrungsketten, wo sie insbesondere 
die Körper und Existenzbedingungen der Inuit, ihre Ernährungsgewohnheiten und 
Umwelt über die Grenzen ihrer Kompensationsfähigkeit hinaus belasten. Wenn Nei
manis im Folgenden den Kampf des »Mothers’ Milk project spearheaded by Mohawk 
midwife and activist Katsi Cook«44 analysiert, zeigt sie die Besonderheiten einer post
humanistischen Perspektive auf. So werden hierbei die hohen Konzentrationen von 
PCB in der Muttermilch der in den nordamerikanischen Reservaten lebenden Frauen 
als Ausdruck einer kolonialen, umweltschädlichen und posthumanen (wie inhuma
nen) Realitätsentfaltung interpretiert, wenn Neimanis dieses Beziehungsgeflecht als 
»more-than-human hydrocommons«45 sichtbar macht. Bei einer solchen aquatischen 
communitas handelt es sich in diesem Sinne um eine nicht nur menschliche Gemein
schaftsbildung, also um einen kollektiven Zusammenschluss oder besser -fluss, welcher 
qua verbundener liquider Körper emergiert. Die Genese sozialer Wirklichkeit wird hier 
durch verkörperte menschliche Akteure (Inuit), nonhumane Agenzien (PCB, spezifische 
industrielle Produktionsbedingungen) und aktive ökologische Prozesse (ozeanische 
und atmosphärische Strömungen) nachgezeichnet, die über die Netzwerke bzw. Kanäle 
eines gemeinsamen globalen Wasserhaushalts ineinanderfließen. Das flüssige Element 
wird dabei als gemeinschaftsstiftendes, sozio-materielles Medium expliziert, das in 
ganz spezifischer Weise menschliche und nicht-menschliche Wesen verknüpft, diese 
also in konkreten Verhältnissen zueinander anordnet. Eine geschärfte Perspektive auf 
»these corporeal waters as part of a hydrocommons that we make, and that make us in 
return«46 bringen am Beispiel schadstoffbelasteten Grundwassers in den nordameri
kanischen Territories spezifische Formen von gesellschaftlicher Teilhabe (verminderte 
Zugänge zu grundlegenden Versorgungsstrukturen), sozialer Ungleichheit (verringerte 
Lebenserwartung) und kollektiver Risiken (höhere Wahrscheinlichkeit für Hunger, 
Krankheit) zum Vorschein, welche der traditionellen soziologischen Sichtweise wo
möglich entgingen. Ein dergestalt erweitertes aquatisches Milieu, diese liquide Form 
von Lebensgemeinschaft, generiert nämlich ebenfalls ein intersubjektives, soziales 
Beziehungsgeflecht, eine Art von kollektiver Wirklichkeit, auch wenn die involvierten 
Beziehungspartner eben nicht mehr nur Menschen sind. Durkheims Begriff der Effer
veszenz, das kollektive Aufbrausen oder Aufwallen als Gründungsmoment des Sozialen, 
ließe sich hier – insbesondere bei Beziehungsstiftung qua geteilter Flüssigkeiten, wie 

43 Vgl. Neimanis 2017, S. 27ff. 
44 Ebd., S. 35. 
45 Ebd., S. 2. 
46 Ebd., S. 169. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

beim Stillen, infrastruktureller Wasserversorgung oder industrieller Gewässerkontami
nation – auf seine aquatischen Ursprünge zurückführen und so nonhumane Elemente 
reintegrieren.47 Für die Soziologie als Wissenschaft der Analyse gesellschaftlicher Phä
nomene kann dies in mehrfacher Hinsicht bedeutsam sein. Der Wandel von Klima, 
Umwelt und Mitgeschöpfen legt so auch eine Veränderung unseres Bildes des Sozialen 
nahe. 

Wie könnte eine posthumanistische Soziologie aussehen? 

Dieses Beispiel aquatischer Gemeinschaftsbildung zeigt mindestens drei Ansatzpunkte 
oder Ebenen der Kritik, für das Unterfangen einer posthumanistisch erweiterten Sozio
logie. Die Blindstellen einer bisher nur von menschlichen Akteuren, also Humansubjek
ten ausgehenden Soziologie liegen damit in der, in doppelter Hinsicht, unscharfen »Hu
mandifferenzierung«48 selbst sowie in der mangelnden Betrachtung nicht-menschlicher 
Umwelt. Zum ersten würde eine posthumanistisch sensibilisierte Soziologie stärkere 
Kritik an der unzureichend reflektierten intrahumanen Differenz, also der »Binnendiffe
renz«49 innerhalb der Großkategorie ›Mensch/heit‹ üben können. Denn erst seit wenigen 
Dekaden werden die als ›weniger menschlich‹ angesehenen gesellschaftlichen Gruppen 
erkennbarer, also jene marginalisierten Personen, welche bisher als unsichtbar oder ex
plizit nicht Teil einer menschlichen (National-, Volks- oder Spezies-)Gemeinschaft gal
ten. Insbesondere die nach geschlechtlichen (weibliche, nicht heterosexuelle, non-binä
re, trans und queere Menschen), ethnischen (Black, Indigenous und People of Color so
wie nicht in europäischen Kultursprachen oder Herkunftsregionen sozialisierte Men
schen) oder anderen körperlichen Merkmalen (dis:abled, fat oder andere als außerhalb des 
normierten Spektrums angesehene Menschen) Ausgegrenzten waren bisher nie wirklich 
bzw. nicht vollwertiger Teil der Menschheit. Auch Braidotti erinnert daran, dass »the 
allegedly abstract ideal of Man as a symbol of classical Humanity is very much a male 
of the species: it is a he. Moreover, he is white, European, handsome and able-bodied; 
of his sexuality nothing much can be guessed […].«50 Solche nicht dem abstrakten Ideal 
entsprechende Menschen, aber auch die nach Alter, Klasse oder intersektional mehrfach 
diskriminierten Gruppen und ihre spezifischen lebensweltlichen Erfahrungen könnten, 
in einer weniger am Archetypus des europäischen Renaissance-Humanismus orientier
ten Soziologie, stärker oder überhaupt in den Blick geraten. 

Zum zweiten fallen die interhumanen Wesen, also die durch »Außendifferenzie
rung«51 des Menschen segregierten Entitäten bisher weitestgehend aus dem Blickfeld 

47 Vgl. Knoblauch 1999, S. 33; Beregow 2021, S. 181ff. Der Begriff Efferverzenz, von lat. effervescĕre, lässt 
sich etymologisch auf den Moment des Kochens, den Beginn der Blasenbildung und Wandel ei
nes Aggregatszustandes von flüssig zu gasförmig zurückführen. Das Soziale in dieser Figur zu be
schreiben, also die Kollektivkräfte als ein die Individuen transzendierendes Aggregat, ein Aufwal
len und Evaporieren zu rahmen, verweist so auf die strukturelle Liquidität sozialer Wirklichkeit, 
welche sich aus tatsächlichen ›bodies of water‹ zusammensetzt. 

48 Dizdar et al. 2021. 
49 Ebd., S. 8. 
50 Braidotti 2013a, S. 24. 
51 Dizdar et al. 2021, S. 8. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 45 

soziologischer Forschung. Insbesondere nicht-menschliche Tiere und Pflanzen sowie 
Maschinen und artifizielle Infrastrukturen waren zumeist jenseits einer modernen 
humanistischen Demarkationslinie verortet. Dabei mehrt sich etwa die empirische 
Beweislage, dass Tiere mindestens in rudimentärer Weise über Bewusstsein, Inten
tionalität, Trauer und Wissen um Sterblichkeit, Werkzeuggebrauch, medizinisches 
Handeln, Sprachfähigkeit, tradierte Kulturleistungen, gegenseitiges Lernen und viele 
weitere Eigenschaften verfügen, welche bisher nur der Domäne des Menschen zuge
rechnet wurden.52 Die Erosion eines Alleinvertretungsanspruchs für diese und andere 
spezifisch menschliche Charakteristika öffnet so das soziologische Forschungsfeld für 
die Formenvielfalt der nicht-menschlichen Kollektive sowie deren spezifische Herstel
lung nonhumaner sozialer Realität. In der Erweiterung des Kontinuums bisher nur 
menschlichen Wesen zugeordneten proto-/sozialen Fähigkeiten schließen sich dann 
Fragestellungen an, inwieweit nonhumane Wesen auch (schon immer) Teil menschlicher 
Gesellschaften waren. Wenn wir folglich dazu angehalten sind, »to rethink the hierarchy 
of human/animal«53 und stattdessen von einer geteilten »humanimal[ity]«54 ausgehen, 
erweitert sich die Sphäre des Sozialen auf die bisher fast bedenkenlos geschlach
teten, verspeisten und vernichteten »›fellow creatures‹«55. Neben den organischen 
Mitgeschöpfen stellen aber vor allem die jüngsten Entwicklungen autonomer, selbstler
nender Algorithmen und Programme, also das gesamte Forschungsfeld der Künstlichen 
Intelligenz, ebenfalls ganz grundsätzliche Fragen nach den Formen nonhumaner Sub
jektivität und Sozialität. Offenbar eigenlogische, sich selbst verbessernde und immer 
mächtigere Rechenmaschinen irritieren durch ihre zahlreichen, den menschlichen 
Fähigkeiten mittlerweile entsprechende oder diese überflügelnde Leistungen, Ideen 
von der Besonderheit humaner Vernunft, Logik und allgemeiner Denkfähigkeit.56 Die 
überraschende Ubiquität und Steuerungsmacht intelligenter Maschinen in Alltag und 
Hochtechnologiesektoren verweisen dabei auf kaum mehr zu plausibilisierende scharfe 
Grenzziehungen zwischen anthropo-logischen und techno-logischen Sphären, da sich 
»humanist distinctions, between genesis and technogenesis, between social surface 
and the depth of interiority, between virtual and actual, and between machinic and 
organic«57 zunehmend auflösen. 

Und drittens könnte eine derart erweiterte Soziologie auch die bisher naturalisierte, 
für passiv befundene und hintergründige Umwelt stärker in den Blick nehmen. Die 
Reperspektivierung der nichtmenschlichen Natur, welche in der Neuzeit als eine die 
menschliche Gesellschaft umschließende und separierte Sphäre gedacht wurde, drängt 

52 Vgl. Dung/Newen 2023; Laumer et al. 2024. Siehe insbes. die »New York Declaration of Animal Con
sciousness« vom 19. April 2024, welche die Anzeichen für Bewusstsein und bewusstseinsähnliche 
Eigenschaften in mannigfaltigen Tiergattungen, in Vögeln, Säugetieren, Wirbellosen und selbst 
Insekten, zusammenträgt (https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background). 

53 Wolfe 2010, S. 124. 
54 Braidotti 2018, S. 1. 
55 Wolfe 2010, S. 80. 
56 Bezeichnend ist hier der von führenden KI-Forschenden im März 2023 geforderte sechsmonati

ge Stopp von entsprechenden weiteren Projekten in Folge der durchschlagenden Wirkungen von 
GPT-4 (siehe https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/). 

57 Waldby 2000, S. 157. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/
https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://sites.google.com/nyu.edu/nydeclaration/background
https://futureoflife.org/open-letter/pause-giant-ai-experiments/


46 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

sich nun angesichts der radikalen planetaren Veränderungen sowie der massiven öko
logischen Störungen humaner Ordnungsstrukturen in besonderem Maße auf. Erich 
Hörl leitet so etwa aus der Beobachtung einer technologisch umgeformten und intel
ligenten ›Zweiten Natur‹ auch ein anderes Verständnis der »allgemeinen Ökologie«58 
ab, welche jetzt vordergründig und sehr wohl agentiell gedacht werden muss. In die 
gleiche Richtung zielt auch John Durham Peters Philosophie der Umweltmedien, welche 
ein neues Verständnis von »Media and/as Nature«59 nahelegt. Peters unterscheidet 
dezidiert nicht mehr grundsätzlich zwischen artifiziellen oder ›natürlichen‹ Medien und 
vollzieht so eine generell richtungsweisende Hinwendung zur handlungsmächtigen 
und existenzbedingenden Umweltlichkeit: 

»Media are our infrastructures of being, the habitats and materials through which we 
act and are. This gives them ecological, ethical, and existential import. […] Today natu
ral facts are media, and cultural facts have elemental imprint. We can see the Internet 
as a means of existence, in some ways close to water, air, earth, fire, and ether in its 
basic shaping of environments.«60 

Die sich radikal transformierende irdische Umwelt, ein terrestrisches Habitat bestehend 
aus nicht mehr zu entwirrenden artifiziellen wie ›natürlichen‹ Elementen, erzwingt so 
eine allgemeine Verlagerung der Aufmerksamkeit auf die nonhumanen ökologischen Pro
zesse. Diese erweisen sich nun als konstitutiv und generativ, aber ebenso machtvoll und 
bedrohlich in einer bisher nur menschlichen Wesen vorbehaltenen Gesellschaftsord
nung. Wenn sich die Soziologie als Disziplin jenen posthumanen Herausforderungen 
stellen würde und so auf die terrestrischen Erschütterungen zu reagieren versuchte, 
dann ließe sich auch eine Öffnung und Fokusverschiebung in jene drei angedeu
teten Richtungen – auf 1) intrahumane, also weniger-als-menschliche Gruppen, 2) 
interhumane, also mehr-als-menschliche Wesen und 3) nonhumane, also nicht-mensch
liche Umwelt – erwägen. Eine solche Neuorientierung der Soziologie könnte, mittels 
entsprechend veränderter soziologischer Theorie- und Methodenauswahl, sowohl einen 
feinkörnigeren wie erweiterten Ausschnitt sozialer Realität abbilden. Eine dergestalt 
posthumanistisch sensibilisierte Soziologie würde damit ihre Deutungsmacht und 
Erklärungsreichweite vergrößern sowie gleichzeitig auf die aktuellen und drängenden 
Herausforderungen im Verständnis sozialer Wirklichkeit reagieren. Denn, soviel sollte 
bis hierhin klar geworden sein, wer oder was bisher als Teil der modernen westlichen 
Gesellschaft angesehen und so als involviert und relevant für die Konstruktion sozia
ler Realität erachtet wurde, bildete tatsächlich nur einen kleinen Teil des vielfältigen 
Wirklichkeits- und Akteursspektrums innerhalb der Soziosphäre ab. 

Somit würden sich nicht nur die Gegenstände soziologischer Fragestellungen und 
Forschung auf bisher ausgeklammerte Phänomene und Probleme erweitern, durch die 
Dezentrierung des menschlichen Subjekts als Ausgangspunkt und Schaltstelle in der 
Konstruktion sozialer Wirklichkeit, ergeben sich auch grundlegende Veränderungen 

58 Hörl 2021, S. 23. 
59 Peters 2016, S. 46. 
60 Ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Auftakt: Das Anthropozän 47 

soziologischen Weltverstehens. »[That] allows us to take a fresh look at the ways in 
which the non-human has important and pervasive effects – on a daily basis – upon the 
social world and on all our lives.«61, meinen Fox und Alldred. ›Der Mensch‹, situative 
menschliche Handlungsmacht und eine menschliche Welt könnten als historisches, 
sozio-materielles und damit kontingentes Produkt non- oder posthumaner Kräfte 
und Prozesse begriffen werden. Damit öffnet sich ein möglicher Verständnis- und 
Beziehungsraum für die vielfältigen bisher von einer, in der Tradition des ›humanist 
Enlightenment‹ stehenden Wissenschaft, strukturell ausgeblendeten Facetten des »not- 
us, more-than-human worlding«62. Posthumane Akteure als fundamental, vorgängig 
und aktiv beteiligt an der Ausgestaltung unseres irdischen Daseins anzuerkennen, bietet 
so auch eine Chance, die multiplen planetaren Krisenphänomene der Gegenwart anders 
als bisher zu begreifen, und so das erschütterte neuzeitliche Welt/Mensch-Verhältnis 
neu zu rahmen. 

Paradoxerweise scheint sich jedoch gerade das Gegenteil, eine Fixierung und Re
zentrierung des modernen Menschenbildes, zu vollziehen. In der wachsende Deutungs
macht beanspruchenden Interpretation irdischer Veränderungen als Anthropozän drü
cken sich genau jene überholten und problematischen Überhöhungen wie Limitationen 
einer auf den Menschen ausgerichteten Weltsicht aus. In der erdhistorischen Klassifizie
rung aktueller Geschichte als anthropogenes Zeichen und Bezeichnung scheinen sich ge
nau jene anthropozentrischen Wissensformen und Handlungsgewohnheiten fortzuschrei
ben, welche die geosystemischen Eskalationen überhaupt erst auslösten. Um den Ur
sprung und die Dynamiken der aktuellen globalen Transformationen zu verstehen, ist es 
deshalb umso notwendiger, den gerade noch dominierenden oder bereits kollabierenden 
modernen Welt- und Menschenbildern nachzugehen, gegen die sich eine posthumanis
tische Analyse und Kritik richtet. Was bedeutet es also, wenn Klimawandel, Artenster
ben und Ökosystemversagen unter einem allzumenschlichen Terminus des Anthropozän 
subsummiert werden? Auf welche Weise wird damit eine neue (oder doch altbekannte) 
Verbindung von Erdbewohnenden und Erde konzipiert? Und wer oder was verbirgt sich 
eigentlich hinter dem namensgebenden Anthropos, welcher so zum Definitionskriterium 
planetarer Realität erhoben wird? 

61 Fox/Alldred 2017, S. 8. 
62 Haraway 2016, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008 - am 13.02.2026, 19:09:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

