
V. Ergebnisse

Leichenzimmer oder -häuser können für Berlin ab 1794 nachgewiesenwerden und dien-

ten zur Aufbewahrung und Beobachtung der potenziell Verstorbenen. Die Einrichtun-

gen entstanden in der Regel auf den Friedhöfen außerhalb des unmittelbaren Stadtbe-

reichs, die verstärkt ab dem Ende des 18. beziehungsweise dem Beginn des 19. Jahrhun-

derts aushygienischenwohl aber auchökonomischenGründenausgelagertwurden.Ob-

gleich derartige Lokalitäten andernorts bereits früher eingeführtwordenwaren, stellten

sie für Berlin eine neuartige Institution im Bestattungswesen dar. Leichenhäuser waren

eine Reaktion auf die seit Mitte des 18. Jahrhunderts europaweit verbreitete Angst vor

dem Lebendig-begraben-Werden scheintoter Menschen. Nicht von ungefähr korrelier-

te das Angstphänomen unmittelbar mit dem Aufkommen des europäischen Lebensret-

tungswesens, das ab dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts konstatiert werden kann.

Am Beispiel Berlins lassen sich zwei Phasen der Leichenhausentwicklung ablesen,

in denen unterschiedliche Gründe zum Bau der Einrichtungen dominierten und die im

Verlauf des 19. Jahrhunderts zu gegenläufigen Positionen führten. Diese beiden Phasen

werdenaus emotionshistorischer Perspektivemit denBegriffen emotional communityund

emotional regime beschrieben. Ab dem Ende des 18. Jahrhunderts bis in die Mitte des 19.

Jahrhunderts propagierten Teile der bürgerlichen Schichten die Sorge um potenzielle

Scheintote, denen im Namen von Mitmenschlichkeit und aufgeklärten Denken Hilfe-

stellungen geleistet werden sollten. Als eine der sinnvollsten Optionen zur Erreichung

dieses Ziels erkannten sie die Leichenhäuser. Gegner*innen dieser Einrichtungen wur-

de ein amoralisches, unterentwickeltes Denken unterstellt. Die emotional community, die

den Scheintod und die Angst vor einem Lebendig-begraben-Werden in den Fokus ih-

rer Betrachtung nahm, kann jedoch nur für einen Teil der damaligen Gesellschaft gel-

ten, da nicht allein die Angehörigen der Unterschichtenweitestgehend von demDiskurs

ausgenommenwaren, sondern konträreMeinungen auch in den bürgerlichen Schichten

selbst sowie in den kommunalen und staatlichen Institutionen bestanden. Damit kann

eine dogmatische Umsetzung oder Auslebung klar definierter Gefühlszuschreibungen

hier nicht zweifelsfrei festgestellt werden.

Spätestens für die zweite Hälfte des 19. Jahrhunderts – erste Anzeichen eines inhalt-

lichen Bruches lassen sich bereits in den 1830er-Jahren mit dem Auftreten der Cholera

feststellen – kann ein Paradigmenwechsel konstatiert werden. Die Sorge um Scheinto-

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


440 Schlussteil

te wurde sukzessive von hygienischen Befürchtungen vor Ansteckung mit Krankheiten

verdrängt. Während im ersten Fall lediglich ein Teil der damaligen Gesellschaft von der

Angst betroffen war, bedeutete der zweite Fall auch unter dem Eindruck der Erfahrun-

gen durch die zahlreichen Choleraepidemien im 19. Jahrhundert eine annährend homo-

gene Lesart aller erfassten gesellschaftlichenGruppen.Aus diesemGrundwird an dieser

Stelle von einem emotional regime gesprochen.DieserWandel kann an ausstattungstech-

nischen und architektonischen Aspekten, wie der Ablehnung von Weckapparaten für

Scheintote, der Nutzung von Kühlsystemen in den Einrichtungen, der Unterbringung

von Leichen in Kellergewölben unter Nichtbeachtung der Standards zum Schutz von

Scheintotenundeiner stärkerenKonzentration auf Trauerkapellen festgemachtwerden,

womit eine dezidierte Berücksichtigung der Interessen von Lebenden aufgezeigt wird.

Die Entwicklung spiegelte sich in Berlin aber auch in einer sprachlichen Anpassung wi-

der, indem von nun an vermehrt der Begriff Leichenhallen anstatt Leichenhäuser im

Schriftverkehr verwendet wurde. Für den nachfolgenden Zeitraum, in dem hygienische

Aspekte dominierten, bietet sich daher für die neu errichteten Institute in Berlin ge-

nerell eine Bezeichnung als Leichenhallen an, um auf die modifizierten Vorstellungen

und Konditionen der Einrichtungen hinzuweisen. An den divergierenden Ängsten der

zwei Phasen lassen sich unterschiedliche Vorstellungen von den Verstorbenen ablesen

undwiemit ihnen umzugehenwar.Der schriftlicheDiskurs umdie Institution Leichen-

hauswurde hochemotional geführt. Aufgrund der zahlreichen Innovationen undVerän-

derungen, die mit der Einführung der Anstalten verbunden waren – zu erwähnen sind

hier Neuerungen in der Gesetzgebung und den Architekturen, spezifische technische

Errungenschaften, Umbrüche im europäischen Bestattungswesen und damit einherge-

hend erzwungeneModifikationendes traditionellenUmgangsmit denVerstorbenen so-

wie gewandelte Interpretationen von Tod und Sterben – sollte im Fall der Leichenhäuser

weniger von einem Diskurs denn von einem Dispositiv nach Foucault gesprochen wer-

den.

Mit der vorliegenden Arbeit erfolgt erstmals eine systematische Aufarbeitung der

Leichenhaussituation einer Stadt primär aus kultur- und sozialgeschichtlicher Perspek-

tive.Dabeiwurden fürBerlin zwischen 1794 bis 1871 annähernd80 JahreStadt- und Insti-

tutionengeschichte untersucht. In diesem Zeitraum wurden 29 Leichenhäuser auf ins-

gesamt 25 Friedhöfen unterschiedlicher Glaubensrichtungen und Konfessionen sowie

kommunaler Institutionen in der preußischen Hauptstadt realisiert, wobei diese Zäh-

lung auch verschiedene Bauphasen inkludiert. An der Etablierung der Einrichtungen

in Berlin waren sowohl kommunale und staatliche Behörden als auch eine interessier-

te Öffentlichkeit beteiligt. ImGegensatz zu zahlreichen anderen deutschen Städten, de-

ren Bestattungswesen bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts unter gemeindliche Auf-

sicht gestellt worden waren, befanden sich in Berlin viele Friedhöfe bis zum Ende des

19. Jahrhunderts in der Hand der Glaubensgemeinschaften. Dennoch waren die Kultus-

vertretungen, auf deren Friedhöfen die Institute entstanden, nachweislich stark in ih-

rer Handlungsfreiheit eingeschränkt. Auch in Berlin ist auf diese Weise der kirchliche

Machtverlust nachzuweisen, der insbesondere ab dem 18. Jahrhundert in zahlreichen

europäischen Staaten erkennbar war. Unter dieser Prämisse ist auch das Bemühen der

evangelischen Kirchen während der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts nachvollzieh-

bar, ihre Geistlichen wieder verstärkt in den eigentlichen Begräbnisablauf zu integrie-

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Ergebnisse 441

ren. Diese Neuorientierung der Kirchen führte auch zu einem größeren Bemühen, Ka-

pellen imVerbundmit oder anstelle von genuinen Leichenhäusern zu errichten.Berliner

Einrichtungen inKombinationmit Kapellen,wie sie gesteigert ab der zweitenHälfte des

19. Jahrhunderts anzutreffen sind, deuten hier Ansätze einer Re-Sakralisierung im Be-

stattungswesen an.

Anhand des Transformationsprozesses der früheren Leichenhäuser zu Leichenhal-

len lässt sich die sukzessive Enfernung der Verstorbenen aus demBereich der Lebenden

seit demausgehenden 18. Jahrhundert nachzeichnen,die imweiterenVerlaufdes 19.und

20. Jahrhunderts Züge einer gesamtgesellschaftlichenTodesverdrängungannahm.Über

die Praktiken der Totenbehandlung in der Berliner Anstalten liegen nur wenige profun-

de Quellen vor. Dies stellt dahingehend ein Problem dar, dass damit Aussagen über eine

womöglich stärkere EinbindungundEinflussnahmederKultusgemeindenunddie Fort-

führung von traditionellen Bestattungsriten innerhalb der Einrichtungen oftmals ent-

fallen. InsbesonderederUmgangmitden totenKörpernundderdaranablesbareWandel

im Verständnis vom Tod und den Toten kann somit weniger mit den inhärenten Prakti-

ken denn mit dem Dispositiv um und anhand der externen Handlungen nachgezeich-

net werden. Obgleich der Nutzen der Leichenhäuser namentlich unter sanitätspolizei-

lichen Gesichtspunkten wiederholt in den regionalen Zeitungen hervorgehoben wurde,

gab es inderBevölkerungwährendder ersten Jahrzehntedes 19. Jahrhunderts erhebliche

Vorbehalte gegenüber der neuen Institution. Dies beruhte im Fall der ärmeren Bevölke-

rungsschichten auf einem ausgeprägten Misstrauen gegenüber den Ärzten und kom-

munalen Einrichtungen. Aber auch für andere Gesellschaftsschichten kann eine deutli-

che Zurückhaltung imGebrauch von Leichenhäusern nachgewiesenwerden, obwohl die

Einrichtungen als Ausdruck einer modernen, aufgeklärten und menschenfreundlichen

Gesinnung proklamiert wurden. Gründe für dasmangelnde Interesse waren die Brüche

im traditionellen Bestattungswesen, die mit der Aufnahme von Leichen in die Leichen-

häuser einhergingen.Dies betraf die Vorstellungen sowohl der beiden christlichen Kon-

fessionen als auch des Judentums und führte dazu, dass die Nutzungsquote der Berli-

ner Anstalten in Relation zur Gesamtsterblichkeit in der preußischen Hauptstadt selbst

unter dem Eindruck epidemischer Krankheiten während des 19. Jahrhunderts nur all-

mählich anstieg. In Hinblick auf die Sozialgeschichte sind einige Aspekte von besonde-

rer Bedeutung: Von Beginn an forderten bürgerliche Schichten die Einrichtungen nicht

allein in Berlin primär für die Angehörigen der Unterschichten, die aufgrund beengter

Wohnverhältnisse keine adäquate Aufbewahrung von Leichen erreichen konnten. Um-

so auffälliger ist es, dass in den ersten Jahrzehnten die Berliner Leichenhäuser vermehrt

in jenen Stadtbezirken errichtet wurden, die von den Angehörigen der Oberschichten

oder der wohlhabenderen Mittelschicht bewohnt wurden. Ähnliche Ergebnisse liefern

die Einstellungslisten einiger Leichenhäuser, in denen die Verstorbenen der bürgerli-

chen und Oberschichten die ersten Jahrzehnte dominieren. Damit muss zumindest die

vielfach propagierte Zielsetzung der Einrichtungen als menschenfreundliche Projekte

mit einem scheinbar egalitären Ansinnen und Hilfsleistung für die Armen infrage ge-

stellt werden. Dieser Umstand zeigt den quasi-utopischen und zugleich illusorischen

Charakter konträr zum bestehendenOrdnungsschema im Fall der Berliner Leichenhäu-

ser auf und ermöglicht es, diese als Heterotopien zu interpretieren. Dass der egalitäre

Ansatz, der aus den Statuten und Forderungen im Umgang mit den Verstorbenen ab-

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


442 Schlussteil

gelesen werden kann, letztlich eine Illusion der bürgerlichen Schichten war, wird durch

die Analyse der Nutzungsmodalitäten deutlich.Hier zeigen sich sublime Ausschlusskri-

terien, im Wesentlichen auf finanzieller Basis, die einen adäquaten Gebrauch der Ein-

richtungen für die Armen bezüglich eines Rettungsgedankens von Scheintoten beina-

he unmöglich machte. Somit war es nur den wohlhabenden Teilen der Gesellschaft er-

schwinglich, ihre Toten nach den damaligen Vorstellungen angemessen beobachten zu

lassen und damit alle Optionen auszuschöpfen, diese ins Leben zurückholen zu können.

Die Heterotopien bieten bei der Interpretation der Leichenhäuser Ansätze, die auf

die zukünftige Behandlung der Verstorbenen in den westlichen Gesellschaften antizi-

pieren. Damit wird ihr Potenzial eines neuen gesellschaftlichen Ordnens im Sinne He-

theringtons und die utopische Lesart deutlich, die ihnen inhärent sind. Zudem ermög-

lichen sie eine Annäherung an den Begriff des ›Anderen‹,mit demdie unterschiedlichen

Interpretationsmuster der Verstorbenen erfasst werden können.

Der illusionäre Charakter der Leichenhäuser als genuin menschenfreundlich ge-

sinntem Projekt zeigt sich zudem in der wiederholt gestellten Forderung nach einem

Leichenhauszwang ausdrücklich für die Unterschichten. Hier tritt bisweilen ein sozi-

aldisziplinierender Ansatz zutage, wie er grundsätzlich im Bereich der Armenfürsorge

des 18. und 19. Jahrhunderts nachweisbar ist. Nicht allein der Verweis auf den Charakter

der Institute, die eine Gegenrealität zur restriktiven Außenwelt der hierarchischen

Gesellschaften versprachen, eine solche Umsetzung jedoch nicht einhielten, lehnt sich

an das Konzept der Heterotopien an. Auch der Aspekt einer Zugangsregulierung, der

ubiquitäre Bezug oder der spezifische Zeitaspekt lassen es zu, sie als Heterotopien,

als »Andere Orte« und damit als die Option auf einen sozialen Gegenentwurf zur be-

stehenden Ordnung zu interpretieren.1 Der Ordnungsbegriff, wie ihn Hetherington

auffasst, spielt in diesem Zusammenhang eine maßgebliche Rolle, verweist er doch auf

die inhärenten Möglichkeiten, die in einem Wandel von normierten Strukturen liegen

und kann als eine Antwort auf die Frage aufgefasst werden,wie im vorliegenden Fall der

gesellschaftlichen Verunsicherung mit der problematischen medizinischen Situation

umgegangen wurde.

Unter dem Eindruck einer medizinischen Professionalisierung und eines ge-

steigerten Vertrauens in die Ärzteschaft wurde die Vorstellung von einer Gefahr des

Lebendig-begraben-Werdens im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts zunehmend

als unwahrscheinlich betrachtet. Mediziner, aber auch Laien, beteuerten die erreichte

Absicherung durch die getroffenen gesetzlichen undmedizinischenMaßnahmen. Zwar

wurde auch weiterhin der Zustand des Scheintodes nicht bestritten, doch glaubte man

nun, Tod und Leben annähernd sicher voneinander scheiden zu können. Unter dieser

Prämisse galten die in die Leichenhäuser eingebrachten Verstorbenen immer seltener

als Scheintote, sondern wurden als tatsächlich Verstorbene betrachtet. Die gewandelten

Vorstellungen, verbunden mit der Verschiebung der zweckmäßigen Ausrichtung der

Berliner Leichenhäuser gegenMitte des 19. Jahrhunderts, können alsMarker verstanden

werden, der die bisherige Bewertung der Leichen als potenzielle Scheintote und damit

als noch immer in gewisserWeise zugehörig zur Gemeinschaft der Lebenden aufhob. In

1 Foucault: Räume.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Ergebnisse 443

den Vordergrund trat eine Neuinterpretation als tatsächlich Tote, die zusätzlich unter

dem Eindruck der Hygienebewegung womöglich als gefährlich gelten konnten.

Währenddie potenziellen Scheintoten gemäßdenBehandlungsvorgaben fürKranke

umsorgt wurden, veränderte sich der Status der Verstorbenen in der zweiten Hälfte des

19. Jahrhunderts erheblich.Vonnunanüberwogdie SorgeumdieGesundheit der Leben-

den und die Gestorbenenwurden sukzessive als Bedrohung klassifiziert. Damit erfolgte

eine prägnantere emotionale Distanzierung der Lebenden von den Toten als zuvor.Hat-

ten beide Gruppen bisher die communio sanctorum gebildet, so verlor diese Vorstellung

sukzessive an Bedeutung. Anhand der Trias-Taxonomie der Kategorien »eigen«, »an-

ders« und »fremd« nach Waldenfels lässt sich dieser Distanzierungsprozess,2 der stark

auf emotionale Belange Bezug nimmt, näher bestimmen. Übertragen auf den beschrie-

benen Paradigmenwechsel in der Leichenhausfrage zeigt sich, dass die Toten aufgrund

der nun einsetzendenNegierung desRettungsgedankens von Scheintoten ihren bisheri-

gen Status als ›Andere‹, der sie nicht gänzlich von der Gemeinschaft der Lebenden sepa-

rierte, verloren und zu ›Fremden‹ gemacht wurden, vor denen man sich hüten musste,

da sie den Kern einer steten Bedrohung darstellten.3 Damit stützt die Untersuchung die

Arbeitshypothese, die dieser Arbeit zugrunde liegt und von einem ablesbaren Wandel

der Vorstellungen von den Verstorbenen anhand der Institution Leichenhaus ausgeht.

Mit dieser Polarisierung der unterschiedlichen Wahrnehmungen von toten Menschen

wurde bereits ein entscheidendes Element der heutigen Sepulkralkultur dargestellt, die

den Tod zumeist räumlich weit entfernt von der Welt der Lebenden positioniert. Und

obgleich sich in den westlichen Gesellschaften seit den letzten vier Dekaden eine neue

Auseinandersetzungmit derThematik abzeichnet,4 sofindet dieBeschäftigungmit dem

Tod heute in gewandelter und vielerorts deutlich distanzierterer Form statt als in den

Jahrhunderten zuvor.

Die Vorstellung von Scheintoten als Repräsentant*innen eines »Mittelzustandes

zwischen Leben und Tod«5 kann gemäß den Ausführungen Turners mit seiner Defini-

tion der »Schwellenwesen«6 korreliert werden, das heißt jenen Personengruppen, die

innerhalb einer Gesellschaft eine Statustransformation durchlaufen. Die Schwellen-

wesen, hier die Scheintoten, gehörten nicht länger uneingeschränkt der Gruppe der

Lebenden an, noch wurden sie in Gänze den Verstorbenen zugerechnet. Sie nahmen

damit eineHybridrolle ein,wurden zumverbindendenund gleichsamverstörendenEle-

ment beider Kategorien. In der Vorstellung von scheintoten Menschen lässt sich somit

eineKategorie verorten, die einenÜbergangsprozess gesellschaftlicher Totenvorstellun-

gen und -praxis ablichtet. ImMittelalter und der Frühen Neuzeit hatte Vergänglichkeit

eine starke Verortung im Leben. Dies galt auch für die räumliche Nähe von Lebenden

und Toten. Mit der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden und der Auseinander-

setzung mit dem Scheintod vor dem Hintergrund der generellen gesellschaftlichen

Verunsicherung und den zahlreichen Veränderungen ab dem 18. Jahrhundert änderte

2 Waldenfels: Fremdheitsschwellen; Waldenfels: Stachel.

3 Vgl. Laqueur: Work, S. 230-234.

4 Vgl. meine Ausführungen in Kap. IV.

5 Hufeland: Scheintod, S. 170.

6 Turner: Ritual, S. 95.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


444 Schlussteil

sich dies.Die Scheintoten boten aufgrund ihres ambivalenten Status dieMöglichkeit ei-

nes Fortbestandes von Nähe. Erst mit der Infragestellung der Sorge um die Scheintoten

vor demHintergrund eines gesteigerten Vertrauens in diemedizinischen Kompetenzen

und verstärkten hygienischen Abwägungen ab derMitte des 19. Jahrhunderts, kann eine

neue Phase im Umgang und der Betrachtung von Verstorbenen konstatiert werden.

Die Entfremdungder Toten innerhalb derwestlichenGesellschaften,die gegenEnde

des 18. Jahrhunderts mit der Auslagerung der Friedhöfe aus dem städtischen Raum ih-

ren Anfang nahm, erlebte ab Mitte des 19. Jahrhunderts eine Steigerung und vorläufige

Klimax dieser Entwicklung. Die Leichenhäuser zeugen wie kaum eine andere Institu-

tion von diesem Prozess und ebneten damit den Boden für den nächsten Umbruch im

europäischen Bestattungswesen: die Einführung der Feuerbestattung und der Krema-

torien ab den 1870er-Jahren im Deutschen Kaiserreich.7 Die prozessualen Schritte ei-

ner Verdrängung der Toten an die Peripherie der Gesellschaft treten deutlicher hervor

und ermöglichen phasenweise die präzise Datierung von Entwicklungsschritten. Da-

mitwird aber gleichermaßen deutlich, dass die Angst vor demLebendig-begraben-Wer-

den als Initialzündung respektive Katalysator zahlreicher Veränderungen im europäi-

schen Bestattungswesen verstanden werden kann. Zu diesen Innovationen gehörte, ne-

ben der Einführung einer gesetzlichen Bestattungsfrist, den Leichenhäusern und den

Totenscheinen,auchdie ärztlicheLeichenschau.EinGroßteil derdamals erlassenenVer-

ordnungen bildet noch heute die Basis des europäischen Bestattungswesens. Um die

gegenwärtigen Verordnungen und das Prozedere im Umgang mit Verstorbenen zu ver-

stehen, ist die Berücksichtigung des behandelten Angstphänomens unerlässlich. Dies

zeigt sich auch beim Studium aktueller Bestattungsvorschriften, die wiederholt auf den

Scheintod rekurrieren.8

Die Leichenhäuser des späten 18. und frühen 19. Jahrhunderts als »Asyle des verbor-

genenLebens«nehmeneineSonderpositionunterden Institutionenein,9 die imKontext

des Funeralbereichs etabliert wurden, da ihre vormalige primäre Bedeutung heutzutage

weitestgehend vergessen scheint.10 Dahingegen dominiert der ehemals sekundäre sani-

tätspolizeiliche Zweck. Der Soziologe Klaus Feldmann wies darauf hin, dass nicht allein

Lebewesen sterben, sondern auch Orte zu »sozialen Leichen« degradiert werden kön-

nen,11 indem sie bewusst zerstört oder nicht länger erinnert werden. An die Stelle der

einstigen »Bindungskraft erinnerungsträchtiger Orte« tritt dann etwas anderes.12 Im

Fall der Leichenhäuser war dies die vollständige Identifikation der Einrichtungen mit

dem Gedanken der Hygiene. Damit gehören diejenigen Leichenhäuser, die in den Jahr-

zehnten vor und nach derWende vom 18. zum 19. Jahrhundert entstanden waren, heute

7 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 56f.

8 Vgl. Gaedke: Handbuch, S. 121, 128, 134.

9 Kempner: Denkschrift (1851), S. 5.

10 Dies zeigt sich auch dann, wenn die Kulturwissenschaftlerin Tanja Jankowiak in ihrer Kulturge-

schichte von Architektur und Tod die LH nicht tiefer gehend erfasst, vgl. Jankowiak: Architektur.

11 Feldmann, Klaus: Eindruck vom Lebensende, das nicht mit dem Eintritt des wirklichen Todes

übereinstimmt. A. Der soziale Tod und die sozialen Leichen, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Körper,

S. 97-103, hier S. 101f.

12 Assmann, Aleida: Erinnerungsräume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedächtnisses, 3.

Aufl., München 1999, S. 302.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V. Ergebnisse 445

zu jener Gruppe vergessener Architekturen respektive Institutionen, die erst wieder in

quasi archäologischer Praxis von den Straten der Geschichte freigelegt werdenmüssen.

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012 - am 13.02.2026, 21:32:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

