V. Ergebnisse

Leichenzimmer oder -hduser kénnen fiir Berlin ab 1794 nachgewiesen werden und dien-
ten zur Aufbewahrung und Beobachtung der potenziell Verstorbenen. Die Einrichtun-
gen entstanden in der Regel auf den Friedhofen auerhalb des unmittelbaren Stadtbe-
reichs, die verstirkt ab dem Ende des 18. beziehungsweise dem Beginn des 19. Jahrhun-
derts aus hygienischen wohl aber auch 6konomischen Griinden ausgelagert wurden. Ob-
gleich derartige Lokalititen andernorts bereits frither eingefithrt worden waren, stellten
sie fiir Berlin eine neuartige Institution im Bestattungswesen dar. Leichenhiuser waren
eine Reaktion auf die seit Mitte des 18. Jahrhunderts europaweit verbreitete Angst vor
dem Lebendig-begraben-Werden scheintoter Menschen. Nicht von ungefihr korrelier-
te das Angstphinomen unmittelbar mit dem Aufkommen des europiischen Lebensret-
tungswesens, das ab dem letzten Drittel des 18. Jahrhunderts konstatiert werden kann.

Am Beispiel Berlins lassen sich zwei Phasen der Leichenhausentwicklung ablesen,
in denen unterschiedliche Griinde zum Bau der Einrichtungen dominierten und die im
Verlauf des 19. Jahrhunderts zu gegenliufigen Positionen fithrten. Diese beiden Phasen
werden aus emotionshistorischer Perspektive mit den Begriffen emotional community und
emotional regime beschrieben. Ab dem Ende des 18. Jahrhunderts bis in die Mitte des 19.
Jahrhunderts propagierten Teile der biirgerlichen Schichten die Sorge um potenzielle
Scheintote, denen im Namen von Mitmenschlichkeit und aufgeklirten Denken Hilfe-
stellungen geleistet werden sollten. Als eine der sinnvollsten Optionen zur Erreichung
dieses Ziels erkannten sie die Leichenhiuser. Gegner*innen dieser Einrichtungen wur-
de ein amoralisches, unterentwickeltes Denken unterstellt. Die emotional community, die
den Scheintod und die Angst vor einem Lebendig-begraben-Werden in den Fokus ih-
rer Betrachtung nahm, kann jedoch nur fiir einen Teil der damaligen Gesellschaft gel-
ten, da nicht allein die Angehorigen der Unterschichten weitestgehend von dem Diskurs
ausgenommen waren, sondern kontrire Meinungen auch in den biirgerlichen Schichten
selbst sowie in den kommunalen und staatlichen Institutionen bestanden. Damit kann
eine dogmatische Umsetzung oder Auslebung klar definierter Gefithlszuschreibungen
hier nicht zweifelsfrei festgestellt werden.

Spitestens fiir die zweite Hélfte des 19. Jahrhunderts — erste Anzeichen eines inhalt-
lichen Bruches lassen sich bereits in den 1830er-Jahren mit dem Auftreten der Cholera
feststellen — kann ein Paradigmenwechsel konstatiert werden. Die Sorge um Scheinto-

13.02.2026, 21:32:37. -


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Schlussteil

te wurde sukzessive von hygienischen Befiirchtungen vor Ansteckung mit Krankheiten
verdringt. Wihrend im ersten Fall lediglich ein Teil der damaligen Gesellschaft von der
Angst betroffen war, bedeutete der zweite Fall auch unter dem Eindruck der Erfahrun-
gen durch die zahlreichen Choleraepidemien im 19. Jahrhundert eine annihrend homo-
gene Lesart aller erfassten gesellschaftlichen Gruppen. Aus diesem Grund wird an dieser
Stelle von einem emotional regime gesprochen. Dieser Wandel kann an ausstattungstech-
nischen und architektonischen Aspekten, wie der Ablehnung von Weckapparaten fiir
Scheintote, der Nutzung von Kithlsystemen in den Einrichtungen, der Unterbringung
von Leichen in Kellergewdlben unter Nichtbeachtung der Standards zum Schutz von
Scheintoten und einer stirkeren Konzentration auf Trauerkapellen festgemacht werden,
womit eine dezidierte Beriicksichtigung der Interessen von Lebenden aufgezeigt wird.
Die Entwicklung spiegelte sich in Berlin aber auch in einer sprachlichen Anpassung wi-
der, indem von nun an vermehrt der Begriff Leichenhallen anstatt Leichenhiuser im
Schriftverkehr verwendet wurde. Fiir den nachfolgenden Zeitraum, in dem hygienische
Aspekte dominierten, bietet sich daher fir die neu errichteten Institute in Berlin ge-
nerell eine Bezeichnung als Leichenhallen an, um auf die modifizierten Vorstellungen
und Konditionen der Einrichtungen hinzuweisen. An den divergierenden Angsten der
zwei Phasen lassen sich unterschiedliche Vorstellungen von den Verstorbenen ablesen
und wie mit ihnen umzugehen war. Der schriftliche Diskurs um die Institution Leichen-
haus wurde hochemotional gefithrt. Aufgrund der zahlreichen Innovationen und Verin-
derungen, die mit der Einfithrung der Anstalten verbunden waren — zu erwihnen sind
hier Neuerungen in der Gesetzgebung und den Architekturen, spezifische technische
Errungenschaften, Umbriiche im européischen Bestattungswesen und damit einherge-
hend erzwungene Modifikationen des traditionellen Umgangs mit den Verstorbenen so-
wie gewandelte Interpretationen von Tod und Sterben — sollte im Fall der Leichenhiduser
weniger von einem Diskurs denn von einem Dispositiv nach Foucault gesprochen wer-
den.

Mit der vorliegenden Arbeit erfolgt erstmals eine systematische Aufarbeitung der
Leichenhaussituation einer Stadt primar aus kultur- und sozialgeschichtlicher Perspek-
tive. Dabei wurden fiir Berlin zwischen 1794 bis 1871 annihernd 80 Jahre Stadt- und Insti-
tutionengeschichte untersucht. In diesem Zeitraum wurden 29 Leichenhiuser auf ins-
gesamt 25 Friedhofen unterschiedlicher Glaubensrichtungen und Konfessionen sowie
kommunaler Institutionen in der preuflischen Hauptstadt realisiert, wobei diese Zih-
lung auch verschiedene Bauphasen inkludiert. An der Etablierung der Einrichtungen
in Berlin waren sowohl kommunale und staatliche Behérden als auch eine interessier-
te Offentlichkeit beteiligt. Im Gegensatz zu zahlreichen anderen deutschen Stidten, de-
ren Bestattungswesen bereits zu Beginn des 19. Jahrhunderts unter gemeindliche Auf-
sicht gestellt worden waren, befanden sich in Berlin viele Friedhofe bis zum Ende des
19. Jahrhunderts in der Hand der Glaubensgemeinschaften. Dennoch waren die Kultus-
vertretungen, auf deren Friedhofen die Institute entstanden, nachweislich stark in ih-
rer Handlungsfreiheit eingeschrankt. Auch in Berlin ist auf diese Weise der kirchliche
Machtverlust nachzuweisen, der insbesondere ab dem 18. Jahrhundert in zahlreichen
europiischen Staaten erkennbar war. Unter dieser Primisse ist auch das Bemithen der
evangelischen Kirchen wihrend der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts nachvollzieh-
bar, ihre Geistlichen wieder verstirkt in den eigentlichen Begribnisablauf zu integrie-

13.02.2026, 21:32:37. -


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Ergebnisse

ren. Diese Neuorientierung der Kirchen fithrte auch zu einem gréferen Bemiihen, Ka-
pellen im Verbund mit oder anstelle von genuinen Leichenhdusern zu errichten. Berliner
Einrichtungen in Kombination mit Kapellen, wie sie gesteigert ab der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts anzutreffen sind, deuten hier Ansitze einer Re-Sakralisierung im Be-
stattungswesen an.

Anhand des Transformationsprozesses der fritheren Leichenhiuser zu Leichenhal-
len lisst sich die sukzessive Enfernung der Verstorbenen aus dem Bereich der Lebenden
seitdem ausgehenden 18. Jahrhundert nachzeichnen, die im weiteren Verlauf des 19. und
20.Jahrhunderts Ziige einer gesamtgesellschaftlichen Todesverdringung annahm. Uber
die Praktiken der Totenbehandlung in der Berliner Anstalten liegen nur wenige profun-
de Quellen vor. Dies stellt dahingehend ein Problem dar, dass damit Aussagen iiber eine
womdglich stirkere Einbindung und Einflussnahme der Kultusgemeinden und die Fort-
fithrung von traditionellen Bestattungsriten innerhalb der Einrichtungen oftmals ent-
fallen. Insbesondere der Umgang mit den toten Kérpern und der daran ablesbare Wandel
im Verstiandnis vom Tod und den Toten kann somit weniger mit den inhirenten Prakti-
ken denn mit dem Dispositiv um und anhand der externen Handlungen nachgezeich-
net werden. Obgleich der Nutzen der Leichenhiuser namentlich unter sanititspolizei-
lichen Gesichtspunkten wiederholt in den regionalen Zeitungen hervorgehoben wurde,
gab es in der Bevolkerung wihrend der ersten Jahrzehnte des 19. Jahrhunderts erhebliche
Vorbehalte gegeniiber der neuen Institution. Dies beruhte im Fall der &rmeren Bevolke-
rungsschichten auf einem ausgeprigten Misstrauen gegeniiber den Arzten und kom-
munalen Einrichtungen. Aber auch fir andere Gesellschaftsschichten kann eine deutli-
che Zuriickhaltung im Gebrauch von Leichenhiusern nachgewiesen werden, obwohl die
Einrichtungen als Ausdruck einer modernen, aufgeklirten und menschenfreundlichen
Gesinnung proklamiert wurden. Griinde fiir das mangelnde Interesse waren die Briiche
im traditionellen Bestattungswesen, die mit der Aufnahme von Leichen in die Leichen-
hiuser einhergingen. Dies betraf die Vorstellungen sowohl der beiden christlichen Kon-
fessionen als auch des Judentums und fithrte dazu, dass die Nutzungsquote der Berli-
ner Anstalten in Relation zur Gesamtsterblichkeit in der preuf3ischen Hauptstadt selbst
unter dem Eindruck epidemischer Krankheiten wihrend des 19. Jahrhunderts nur all-
mahlich anstieg. In Hinblick auf die Sozialgeschichte sind einige Aspekte von besonde-
rer Bedeutung: Von Beginn an forderten biirgerliche Schichten die Einrichtungen nicht
allein in Berlin primir fir die Angehérigen der Unterschichten, die aufgrund beengter
Wohnverhiltnisse keine adiquate Aufbewahrung von Leichen erreichen konnten. Um-
so auffilliger ist es, dass in den ersten Jahrzehnten die Berliner Leichenhiuser vermehrt
in jenen Stadtbezirken errichtet wurden, die von den Angehdrigen der Oberschichten
oder der wohlhabenderen Mittelschicht bewohnt wurden. Ahnliche Ergebnisse liefern
die Einstellungslisten einiger Leichenhiuser, in denen die Verstorbenen der biirgerli-
chen und Oberschichten die ersten Jahrzehnte dominieren. Damit muss zumindest die
vielfach propagierte Zielsetzung der Einrichtungen als menschenfreundliche Projekte
mit einem scheinbar egalitiren Ansinnen und Hilfsleistung fir die Armen infrage ge-
stellt werden. Dieser Umstand zeigt den quasi-utopischen und zugleich illusorischen
Charakeer kontrir zum bestehenden Ordnungsschema im Fall der Berliner Leichenhiu-
ser auf und ermoglicht es, diese als Heterotopien zu interpretieren. Dass der egalitire
Ansatz, der aus den Statuten und Forderungen im Umgang mit den Verstorbenen ab-

13.02.2026, 21:32:37. -

441


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Schlussteil

gelesen werden kann, letztlich eine llusion der biirgerlichen Schichten war, wird durch
die Analyse der Nutzungsmodalititen deutlich. Hier zeigen sich sublime Ausschlusskri-
terien, im Wesentlichen auf finanzieller Basis, die einen adidquaten Gebrauch der Ein-
richtungen fiir die Armen beziiglich eines Rettungsgedankens von Scheintoten beina-
he unmoglich machte. Somit war es nur den wohlhabenden Teilen der Gesellschaft er-
schwinglich, ihre Toten nach den damaligen Vorstellungen angemessen beobachten zu
lassen und damit alle Optionen auszuschépfen, diese ins Leben zuriickholen zu kénnen.

Die Heterotopien bieten bei der Interpretation der Leichenhiuser Ansitze, die auf
die zukiinftige Behandlung der Verstorbenen in den westlichen Gesellschaften antizi-
pieren. Damit wird ihr Potenzial eines neuen gesellschaftlichen Ordnens im Sinne He-
theringtons und die utopische Lesart deutlich, die ihnen inhirent sind. Zudem ermog-
lichen sie eine Anniherung an den Begriff des >Anderen<, mit dem die unterschiedlichen
Interpretationsmuster der Verstorbenen erfasst werden konnen.

Der illusiondre Charakter der Leichenhiuser als genuin menschenfreundlich ge-
sinntem Projekt zeigt sich zudem in der wiederholt gestellten Forderung nach einem
Leichenhauszwang ausdriicklich fiir die Unterschichten. Hier tritt bisweilen ein sozi-
aldisziplinierender Ansatz zutage, wie er grundsitzlich im Bereich der Armenfiirsorge
des 18. und 19. Jahrhunderts nachweisbar ist. Nicht allein der Verweis auf den Charakter
der Institute, die eine Gegenrealitit zur restriktiven Auflenwelt der hierarchischen
Gesellschaften versprachen, eine solche Umsetzung jedoch nicht einhielten, lehnt sich
an das Konzept der Heterotopien an. Auch der Aspekt einer Zugangsregulierung, der
ubiquitire Bezug oder der spezifische Zeitaspekt lassen es zu, sie als Heterotopien,
als »Andere Orte« und damit als die Option auf einen sozialen Gegenentwurf zur be-
stehenden Ordnung zu interpretieren.’ Der Ordnungsbegriff, wie ihn Hetherington
auffasst, spielt in diesem Zusammenhang eine maflgebliche Rolle, verweist er doch auf
die inhdrenten Moglichkeiten, die in einem Wandel von normierten Strukturen liegen
und kann als eine Antwort auf die Frage aufgefasst werden, wie im vorliegenden Fall der
gesellschaftlichen Verunsicherung mit der problematischen medizinischen Situation
umgegangen wurde.

Unter dem Eindruck einer medizinischen Professionalisierung und eines ge-
steigerten Vertrauens in die Arzteschaft wurde die Vorstellung von einer Gefahr des
Lebendig-begraben-Werdens im weiteren Verlauf des 19. Jahrhunderts zunehmend
als unwahrscheinlich betrachtet. Mediziner, aber auch Laien, beteuerten die erreichte
Absicherung durch die getroffenen gesetzlichen und medizinischen Mafinahmen. Zwar
wurde auch weiterhin der Zustand des Scheintodes nicht bestritten, doch glaubte man
nun, Tod und Leben annihernd sicher voneinander scheiden zu kénnen. Unter dieser
Primisse galten die in die Leichenhiuser eingebrachten Verstorbenen immer seltener
als Scheintote, sondern wurden als tatsichlich Verstorbene betrachtet. Die gewandelten
Vorstellungen, verbunden mit der Verschiebung der zweckmifligen Ausrichtung der
Berliner Leichenhiuser gegen Mitte des 19. Jahrhunderts, konnen als Marker verstanden
werden, der die bisherige Bewertung der Leichen als potenzielle Scheintote und damit
als noch immer in gewisser Weise zugehorig zur Gemeinschaft der Lebenden aufhob. In

1 Foucault: Raume.

13.02.2026, 21:32:37. -


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Ergebnisse

den Vordergrund trat eine Neuinterpretation als tatsichlich Tote, die zusitzlich unter
dem Eindruck der Hygienebewegung womoglich als gefihrlich gelten konnten.

Wahrend die potenziellen Scheintoten gemif den Behandlungsvorgaben fiir Kranke
umsorgt wurden, verinderte sich der Status der Verstorbenen in der zweiten Hilfte des
19. Jahrhunderts erheblich. Von nun an itberwog die Sorge um die Gesundheit der Leben-
den und die Gestorbenen wurden sukzessive als Bedrohung klassifiziert. Damit erfolgte
eine prignantere emotionale Distanzierung der Lebenden von den Toten als zuvor. Hat-
ten beide Gruppen bisher die communio sanctorum gebildet, so verlor diese Vorstellung
sukzessive an Bedeutung. Anhand der Trias-Taxonomie der Kategorien »eigenc, »an-
ders« und »fremd« nach Waldenfels lisst sich dieser Distanzierungsprozess,* der stark
auf emotionale Belange Bezug nimmt, niher bestimmen. Ubertragen auf den beschrie-
benen Paradigmenwechsel in der Leichenhausfrage zeigt sich, dass die Toten aufgrund
der nun einsetzenden Negierung des Rettungsgedankens von Scheintoten ihren bisheri-
gen Status als >Anderes, der sie nicht ginzlich von der Gemeinschaft der Lebenden sepa-
rierte, verloren und zu >Fremden«< gemacht wurden, vor denen man sich hiiten musste,
da sie den Kern einer steten Bedrohung darstellten.> Damit stiitzt die Untersuchung die
Arbeitshypothese, die dieser Arbeit zugrunde liegt und von einem ablesbaren Wandel
der Vorstellungen von den Verstorbenen anhand der Institution Leichenhaus ausgeht.
Mit dieser Polarisierung der unterschiedlichen Wahrnehmungen von toten Menschen
wurde bereits ein entscheidendes Element der heutigen Sepulkralkultur dargestellt, die
den Tod zumeist riumlich weit entfernt von der Welt der Lebenden positioniert. Und
obgleich sich in den westlichen Gesellschaften seit den letzten vier Dekaden eine neue
Auseinandersetzung mit der Thematik abzeichnet,* so findet die Beschiftigung mit dem
Tod heute in gewandelter und vielerorts deutlich distanzierterer Form statt als in den
Jahrhunderten zuvor.

Die Vorstellung von Scheintoten als Reprisentant®innen eines »Mittelzustandes
zwischen Leben und Tod«® kann gemif} den Ausfithrungen Turners mit seiner Defini-
tion der »Schwellenwesen«® korreliert werden, das heifit jenen Personengruppen, die
innerhalb einer Gesellschaft eine Statustransformation durchlaufen. Die Schwellen-
wesen, hier die Scheintoten, gehorten nicht linger uneingeschrinkt der Gruppe der
Lebenden an, noch wurden sie in Ginze den Verstorbenen zugerechnet. Sie nahmen
damit eine Hybridrolle ein, wurden zum verbindenden und gleichsam verstérenden Ele-
ment beider Kategorien. In der Vorstellung von scheintoten Menschen lisst sich somit
eine Kategorie verorten, die einen Ubergangsprozess gesellschaftlicher Totenvorstellun-
gen und -praxis ablichtet. Im Mittelalter und der Frithen Neuzeit hatte Verginglichkeit
eine starke Verortung im Leben. Dies galt auch fiir die riumliche Nihe von Lebenden
und Toten. Mit der Angst vor dem Lebendig-begraben-Werden und der Auseinander-
setzung mit dem Scheintod vor dem Hintergrund der generellen gesellschaftlichen
Verunsicherung und den zahlreichen Veranderungen ab dem 18. Jahrhundert dnderte

Waldenfels: Fremdheitsschwellen; Waldenfels: Stachel.
Vgl. Laqueur: Work, S. 230-234.

Vgl. meine Ausfiihrungen in Kap. IV.

Hufeland: Scheintod, S.170.

Turner: Ritual, S. 95.

o A W N

13.02.2026, 21:32:37. -

443


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

by

Schlussteil

sich dies. Die Scheintoten boten aufgrund ihres ambivalenten Status die Moglichkeit ei-
nes Fortbestandes von Nihe. Erst mit der Infragestellung der Sorge um die Scheintoten
vor dem Hintergrund eines gesteigerten Vertrauens in die medizinischen Kompetenzen
und verstirkten hygienischen Abwigungen ab der Mitte des 19. Jahrhunderts, kann eine
neue Phase im Umgang und der Betrachtung von Verstorbenen konstatiert werden.

Die Entfremdung der Toten innerhalb der westlichen Gesellschaften, die gegen Ende
des 18. Jahrhunderts mit der Auslagerung der Friedhéfe aus dem stidtischen Raum ih-
ren Anfang nahm, erlebte ab Mitte des 19. Jahrhunderts eine Steigerung und vorliufige
Klimax dieser Entwicklung. Die Leichenhiuser zeugen wie kaum eine andere Institu-
tion von diesem Prozess und ebneten damit den Boden fiir den nichsten Umbruch im
europiischen Bestattungswesen: die Einfithrung der Feuerbestattung und der Krema-
torien ab den 1870er-Jahren im Deutschen Kaiserreich.” Die prozessualen Schritte ei-
ner Verdringung der Toten an die Peripherie der Gesellschaft treten deutlicher hervor
und ermdglichen phasenweise die prizise Datierung von Entwicklungsschritten. Da-
mit wird aber gleichermafien deutlich, dass die Angst vor dem Lebendig-begraben-Wer-
den als Initialziindung respektive Katalysator zahlreicher Verinderungen im europii-
schen Bestattungswesen verstanden werden kann. Zu diesen Innovationen gehorte, ne-
ben der Einfilhrung einer gesetzlichen Bestattungsfrist, den Leichenhdusern und den
Totenscheinen, auch die irztliche Leichenschau. Ein Grofiteil der damals erlassenen Ver-
ordnungen bildet noch heute die Basis des europdischen Bestattungswesens. Um die
gegenwirtigen Verordnungen und das Prozedere im Umgang mit Verstorbenen zu ver-
stehen, ist die Beriicksichtigung des behandelten Angstphinomens unerlisslich. Dies
zeigt sich auch beim Studium aktueller Bestattungsvorschriften, die wiederholt auf den
Scheintod rekurrieren.?

Die Leichenhiuser des spiten 18. und frithen 19. Jahrhunderts als »Asyle des verbor-
genen Lebens« nehmen eine Sonderposition unter den Institutionen ein,’ die im Kontext
des Funeralbereichs etabliert wurden, da ihre vormalige priméire Bedeutung heutzutage
weitestgehend vergessen scheint.'® Dahingegen dominiert der ehemals sekundire sani-
tatspolizeiliche Zweck. Der Soziologe Klaus Feldmann wies darauf hin, dass nicht allein
Lebewesen sterben, sondern auch Orte zu »sozialen Leichen« degradiert werden kon-
nen," indem sie bewusst zerstort oder nicht linger erinnert werden. An die Stelle der
einstigen »Bindungskraft erinnerungstrichtiger Orte« tritt dann etwas anderes.” Im
Fall der Leichenhduser war dies die vollstindige Identifikation der Einrichtungen mit
dem Gedanken der Hygiene. Damit gehéren diejenigen Leichenhiuser, die in den Jahr-
zehnten vor und nach der Wende vom 18. zum 19. Jahrhundert entstanden waren, heute

7 Vgl. Bobert: Entwicklungen, S. 56f.

8 Vgl. Gaedke: Handbuch, S. 121,128, 134.

9 Kempner: Denkschrift (1851), S. 5.

10 Dies zeigt sich auch dann, wenn die Kulturwissenschaftlerin Tanja Jankowiak in ihrer Kulturge-
schichte von Architektur und Tod die LH nicht tiefer gehend erfasst, vgl. Jankowiak: Architektur.

1 Feldmann, Klaus: Eindruck vom Lebensende, das nicht mit dem Eintritt des wirklichen Todes
ibereinstimmt. A. Der soziale Tod und die sozialen Leichen, in: Norbert Stefenelli (Hg.): Kérper,
S.97-103, hier S.101f.

12 Assmann, Aleida: Erinnerungsriume. Formen und Wandlungen des kulturellen Gedichtnisses, 3.
Aufl., Miinchen 1999, S. 302.

13.02.2026, 21:32:37. -


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Ergebnisse 445

zu jener Gruppe vergessener Architekturen respektive Institutionen, die erst wieder in
quasi archiologischer Praxis von den Straten der Geschichte freigelegt werden miissen.

13.02.2026, 21:32:37. -


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

13.02.2026, 21:32:37. [Er—
6, ()


https://doi.org/10.14361/9783839463406-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

