230

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

iiberhaupt erst moglich macht. Und Marktfreiheit selbst zwischen wenigen Privi-
legierten kann in einer Diktatur auf Dauer nicht funktionieren, weil es dort kein
Korrektiv gibt, mit dem verhindert werden kénnte, dass die Machtigen die ohnehin
beschrinkte Offenheit der Mirkte durch Protektionismus ersetzen.

Quesnay und seinesgleichen stehen zwischen schwachem Liberalismus und mo-
dernem Autoritarismus. Sie formulierten eine geradezu klassisch liberale Forde-
rung, als sie fiir die Trennung von Staat und Wirtschaft plidierten. Sie plidierten
fiir einen »schlanken Staat«. Es sollte sich keine Biirokratie bilden, die sich aufgrund
der Interessen einer Schicht von Empfingern mittlerer und héherer Staatsgehilter
im Lauf der Zeit verselbststindigen kénnte.

Diese an und fiir sich liberalen Ideen und Konzepte fithrten bei den Physiokra-
ten, so paradox es scheinen mag, zu einem prononcierten Antiliberalismus. Mit ih-
rer Begeisterung fiir einen itberaus michtigen Staat fielen sie aus allem heraus, was
noch als liberal bezeichnet werden kann. Trennung von Staat und Wirtschaft im-
plizierte fur sie, Demokratisierung abzulehnen, da jeder Schritt in diese Richtung
einzelnen Personen oder Gruppen von Personen die Chance béte, mit ihren Interes-
sen auf den Staat einzuwirken, sodass er sich von einer Politik der Marktfreiheit in
ihrem Sinne entfernen wiirde.

Im letzten Kapitel seines Buches Despotisme de la Chine diskutiert Quesnay die
bedeutendsten staatlichen Verfassungen in Europa, die er alle zu Gunsten des chi-
nesischen »despotisme légitime« oder »despotisme légal« verwirft.** Er schligt vor,
dass, unter dem Dach der Monarchie, die propriétaires staatliche Aufgaben wahrneh-
men, was eine prizise Aufhebung der Trennung von Staat und Wirtschaft bedeutet.
Wenn dann noch die Adeligen und Grundbesitzer simtliche hoheren, sei es welt-
lichen, sei es kirchlichen Amter {ibernehmen sollen und nur sie an politischen Ent-
scheidungen beteiligt werden, dann verschmelzen die Interessen der Triger 6kono-
mischer und politischer Macht, dann verschmelzen legislative, judikative und exe-
kutive Gewalt: Am Horizont erscheint eine moderne Despotie mit teils planwirt-
schaftlichen Strukturen.

10.9 Physiokratismus und Rousseauismus im Vergleich 2

Die entscheidende Frage einer liberalen Wirtschaftspolitik lautet gestern wie heu-
te: Welches politische System ist am besten in der Lage, der Wirtschaft eine Ord-
nung zu geben, die allen, wirklich allen Biirgern 6konomische Freiheit sichert? We-

43 Francgois Quesnay: Despotisme de la Chine. Chapitre VIII. Comparaison des lois chinoises avec les
principes naturels, constitutifs des gouvernements prospéres, 1767, in: Institut National d’Etudes
Démographiques (Hg.): Francois Quesnay et la physiocratie, Bd. Il Textes annotés, Paris 1958,
S.917-934.

https://dol.org/1014361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29.



https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Strategien zur Minimierung von Macht vor der Franzésischen Revolution

der Quesnay noch Rousseau haben es verstanden, die mit ihren Namen assoziierten
wirtschaftlichen Ziele widerspruchsfrei in ein Modell von Gesellschaft als Ganzem
zu fiigen. Bei Quesnay gibt es keinen Schutz vor der Abschaffung des Laissez-faire,
bei Rousseau keinen Schutz vor der Abschaffung des kleinen Eigentums.

Beide Positionen erweisen sich bei niherer Betrachtung als strukturell insta-
bil. Sicher, bei Quesnay wird die Marktfreiheit, bei Rousseau das kleine Eigentum
mit grofler Emphase verlangt. Beide Denksysteme enthalten jedoch eine innere Wi-
derspriichlichkeit. Jedes dieser Systeme beschwort in quasi religidsem Ton seine
Grundidee - hier »Marktfreiheit« oder dort »kleines Eigentum« — beide begriinden
ihre Grundidee als naturgesetzlich notwendig bzw. in der menschlichen Seele ver-
ankert. Doch beide Systeme kranken daran, ithre Grundidee nur allzu schnell hintan
zu stellen. So ist bei Quesnay das produit net von hoherem Wert als die Marktfrei-
heit, bei Rousseau die volonté générale von hoherem Wert als das kleine Eigentum.
Die Nichterfillung von Marktfreiheit und Eigentumsbegrenzung kann so jederzeit
legitimiert werden.

Widerspriichliches Denken kann fruchtbar sein. Tatsichlich ist sowohl die Phy-
siokratie wie auch der Rousseauismus — im liberalen Sinne — entwicklungsfihig,
wenn die Widerspriiche tatsichlich erkannt werden. Hinter den Widerspriichen
verbergen sich zum gréfiten Teil ideologische Weichenstellungen, die vor allem mit
Wertvorstellungen aber auch mit realen Problemen zu tun haben.

Ein solches reales Problem sozialer Technik ist zum Beispiel der in jeder De-
mobkratie bestehende Konflikt zwischen der Freiheit des Einzelnen und dem Willen
der Mehrheit. Diese schlichte Sachfrage beschiftigt uns bis heute. Die Physiokra-
ten itberdeckten dieses Problem planmifig in den Fundamenten ihrer Sozialtheo-
rie, nahmen die Chancen einer Auseinandersetzung mit den Widerspriichen nicht
wahr, ihr schwacher Liberalismus ging in eine Autokratie iiber.

Auf erstaunliche Weise 16ste Rousseau im Rahmen seiner Theorie des Gesell-
schaftsvertrags den Widerspruch, einerseits individuelle Freiheit, andererseits de-
ren Aufgabe zu Gunsten eines kollektiven Willens zu fordern:

»Wie kann ein Mensch frei und dennoch gezwungen sein, sich anderem als sei-
nem eigenen Willen zu fligen? Wie kénnen Opponenten frei und zugleich Geset-
zen unterworfen sein, denen sie nicht zugestimmt haben? Ich antworte darauf,
die Frage ist falsch gestellt. Der Biirger stimmt allen Gesetzen zu, selbst denen,
die gegen seinen Willen erlassen wurden, ja selbst denen, die ihn strafen, wenn
er eines von ihnen zu tibertreten wagt. Der bestindige Wille aller Mitglieder des
Staates ist der Gemeinwille; durch ihn sind sie erst Biirger und frei. Wird ein Ge-
setz in der Volksversammlung vorgeschlagen, dann werden die Birger strengge-
nommen nicht gefragt, ob sie den Vorschlag annehmen oder verwerfen, sondern
ob er dem Gemeinwillen, also ihrem Willen, entspricht oder nicht. Jeder dufert
mit seiner Stimme seine Meinung dariiber, und in der Stimmenzahl zeigt sich der

https://dol.org/1014361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29.

231


https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Cemeinwille. Werde ich iberstimmt, beweist das nur, daf ich mich geirrt habe
und daf der Gemeinwille nicht war, was ich fiir ihn hielt. Hitte meine besondere
Meinung sich durchgesetzt, hatte ich etwas anderes getan, als ich gewollt hatte;
gerade dann wire ich nicht frei gewesen.«**

Rousseau negierte den Widerspruch zwischen dem individuellen oder Einzel-Wil-
len und dem kollektiven oder Gemein-Willen, indem er den ersten hinter dem zwei-
ten so gut wie vollends zum Verschwinden brachte. Wer sich gegen den Gemein-
Willen stellt, hat nur noch nicht begriffen, was er im tiefsten Innern seiner Person
will. Ebendiese Logik — spiter wiirde sie in die sowohl hegelianische wie marxisti-
sche Redevon der Freiheit als Einsicht in die Notwendigkeit gefasst werden — mach-
te Rousseau zu einem Vordenker des Autoritarismus. Der israelische Politologe und
Historiker Jacob L. Talmon (1916-1980) ordnete ihn sogar den Urspriingen des Tota-
litarismus zu, als er schrieb:

»Letzten Endes ist der Allgemeine Wille fiir Rousseau eine Art mathematischer
Wahrheit oder eine platonische Idee. Er habe eine eigene, objektive Existenz,
unabhingig davon, ob sie wahrgenommen wird oder nicht. Er miisse dennoch
vom menschlichen Verstand entdeckt werden. Aber nachdem der menschliche
Verstand ihn entdeckt habe, kdnne er sich ehrlicherweise nicht einfach weigern,
ihn zu akzeptieren. Auf diese Weise sei der Allgemeine Wille gleichzeitig aufer-
halb unserer selbst und in uns. [...] Denn Freiheit ist die Fahigkeit, diejenigen
Riicksichten, Interessen, Vorlieben und Vorurteile sowohl personlicher als auch
kollektiver Art abzuschiitteln, die das objektiv Wahre und Gute verdunkeln, das
ich wollen muf}, wenn ich meiner wahren Natur treu bin. Was auf das Individuum
zutrifft, findet ebenso auf das Volk Anwendung. Mensch und Volk miissen dazu
gebracht werden, die Freiheit zu wahlen und nétigenfalls gezwungen werden,
frei zu sein.«*

10.10 Das Demokratieverstandnis René-Louis d’Argensons

Wahrend der Position des schwachen Liberalismus, die sich bei Quesnay und
Rousseau gleichermaflen findet, eine Tendenz zu autoritirer, ja diktatorischer
Herrschaft inhirent ist, resultiert aus der Position eines konsequenten 6konomi-
schen Laissez-faire eine Tendenz zu politischer Liberalisierung. Wenn alle Biirger
ein Recht auf wirtschaftliche Freiheit haben, haben sie dann nicht auch ein Recht
auf politische Freiheit? Frankreichs Riickstindigkeit in den Jahrzehnten vor der

44 Jean-Jacques Rousseau, wie Anm. 20 Kap. 10, S. 474f.
45 Jacob L. Talmon: Die Urspriinge der totalitiren Demokratie, 1952, K6In und Opladen 1961, Ab-
schnitt Totalitdre Demokratie, Rousseau, S. 34—45, Zitat S. 37f.

https://dol.org/1014361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29.



https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

