
230 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

überhaupt erst möglich macht. Und Marktfreiheit selbst zwischen wenigen Privi-

legierten kann in einer Diktatur auf Dauer nicht funktionieren, weil es dort kein

Korrektiv gibt,mit dem verhindert werden könnte, dass dieMächtigen die ohnehin

beschränkte Offenheit der Märkte durch Protektionismus ersetzen.

QuesnayundseinesgleichenstehenzwischenschwachemLiberalismusundmo-

dernem Autoritarismus. Sie formulierten eine geradezu klassisch liberale Forde-

rung, als sie für die Trennung von Staat und Wirtschaft plädierten. Sie plädierten

für einen »schlankenStaat«.Es sollte sichkeineBürokratie bilden,die sich aufgrund

der Interessen einer Schicht von Empfängernmittlerer und höherer Staatsgehälter

im Lauf der Zeit verselbstständigen könnte.

Diese an und für sich liberalen Ideen und Konzepte führten bei den Physiokra-

ten, so paradox es scheinenmag, zu einem prononcierten Antiliberalismus.Mit ih-

rer Begeisterung für einen überausmächtigen Staat fielen sie aus allem heraus,was

noch als liberal bezeichnet werden kann. Trennung von Staat und Wirtschaft im-

plizierte für sie, Demokratisierung abzulehnen, da jeder Schritt in diese Richtung

einzelnen Personen oder Gruppen von Personen die Chance böte,mit ihren Interes-

sen auf den Staat einzuwirken, sodass er sich von einer Politik der Marktfreiheit in

ihrem Sinne entfernen würde.

Im letzten Kapitel seines Buches Despotisme de la Chine diskutiert Quesnay die

bedeutendsten staatlichen Verfassungen in Europa, die er alle zu Gunsten des chi-

nesischen »despotisme légitime« oder »despotisme légal« verwirft.43 Er schlägt vor,

dass, unter demDach derMonarchie, diepropriétaires staatliche Aufgabenwahrneh-

men,was eine präzise Aufhebung der Trennung von Staat undWirtschaft bedeutet.

Wenn dann noch die Adeligen und Grundbesitzer sämtliche höheren, sei es welt-

lichen, sei es kirchlichen Ämter übernehmen sollen und nur sie an politischen Ent-

scheidungen beteiligt werden, dann verschmelzen die Interessen der Träger ökono-

mischer und politischer Macht, dann verschmelzen legislative, judikative und exe-

kutive Gewalt: Am Horizont erscheint eine moderne Despotie mit teils planwirt-

schaftlichen Strukturen.

10.9 Physiokratismus und Rousseauismus im Vergleich 2

Die entscheidende Frage einer liberalen Wirtschaftspolitik lautet gestern wie heu-

te: Welches politische System ist am besten in der Lage, der Wirtschaft eine Ord-

nung zu geben, die allen, wirklich allen Bürgern ökonomische Freiheit sichert?We-

43 François Quesnay: Despotisme de la Chine. Chapitre VIII. Comparaison des lois chinoises avec les

principes naturels, constitutifs des gouvernements prospères, 1767, in: Institut National d’Etudes

Démographiques (Hg.): François Quesnay et la physiocratie, Bd. II Textes annotés, Paris 1958,

S. 917–934.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


10. Strategien zur Minimierung von Macht vor der Französischen Revolution 231

derQuesnay nochRousseau haben es verstanden, diemit ihrenNamen assoziierten

wirtschaftlichen Ziele widerspruchsfrei in ein Modell von Gesellschaft als Ganzem

zu fügen. Bei Quesnay gibt es keinen Schutz vor der Abschaffung des Laissez-faire,

bei Rousseau keinen Schutz vor der Abschaffung des kleinen Eigentums.

Beide Positionen erweisen sich bei näherer Betrachtung als strukturell insta-

bil. Sicher, bei Quesnay wird die Marktfreiheit, bei Rousseau das kleine Eigentum

mit großer Emphase verlangt.BeideDenksysteme enthalten jedoch eine innereWi-

dersprüchlichkeit. Jedes dieser Systeme beschwört in quasi religiösem Ton seine

Grundidee – hier »Marktfreiheit« oder dort »kleines Eigentum« – beide begründen

ihre Grundidee als naturgesetzlich notwendig bzw. in der menschlichen Seele ver-

ankert.Doch beide Systeme kranken daran, ihre Grundidee nur allzu schnell hintan

zu stellen. So ist bei Quesnay das produit net von höherem Wert als die Marktfrei-

heit, bei Rousseau die volonté générale von höherem Wert als das kleine Eigentum.

Die Nichterfüllung vonMarktfreiheit und Eigentumsbegrenzung kann so jederzeit

legitimiert werden.

Widersprüchliches Denken kann fruchtbar sein. Tatsächlich ist sowohl die Phy-

siokratie wie auch der Rousseauismus – im liberalen Sinne – entwicklungsfähig,

wenn die Widersprüche tatsächlich erkannt werden. Hinter den Widersprüchen

verbergen sich zum größten Teil ideologischeWeichenstellungen, die vor allemmit

Wertvorstellungen aber auchmit realen Problemen zu tun haben.

Ein solches reales Problem sozialer Technik ist zum Beispiel der in jeder De-

mokratie bestehende Konflikt zwischen der Freiheit des Einzelnen und demWillen

der Mehrheit. Diese schlichte Sachfrage beschäftigt uns bis heute. Die Physiokra-

ten überdeckten dieses Problem planmäßig in den Fundamenten ihrer Sozialtheo-

rie, nahmen die Chancen einer Auseinandersetzung mit den Widersprüchen nicht

wahr, ihr schwacher Liberalismus ging in eine Autokratie über.

Auf erstaunliche Weise löste Rousseau im Rahmen seiner Theorie des Gesell-

schaftsvertrags denWiderspruch, einerseits individuelle Freiheit, andererseits de-

ren Aufgabe zu Gunsten eines kollektivenWillens zu fordern:

»Wie kann ein Mensch frei und dennoch gezwungen sein, sich anderem als sei-

nem eigenen Willen zu fügen? Wie können Opponenten frei und zugleich Geset-

zen unterworfen sein, denen sie nicht zugestimmt haben? Ich antworte darauf,

die Frage ist falsch gestellt. Der Bürger stimmt allen Gesetzen zu, selbst denen,

die gegen seinen Willen erlassen wurden, ja selbst denen, die ihn strafen, wenn

er eines von ihnen zu übertreten wagt. Der beständige Wille aller Mitglieder des

Staates ist der Gemeinwille; durch ihn sind sie erst Bürger und frei. Wird ein Ge-

setz in der Volksversammlung vorgeschlagen, dann werden die Bürger strengge-

nommen nicht gefragt, ob sie den Vorschlag annehmen oder verwerfen, sondern

ob er dem Gemeinwillen, also ihrem Willen, entspricht oder nicht. Jeder äußert

mit seiner Stimme seine Meinung darüber, und in der Stimmenzahl zeigt sich der

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Walter Oswalt: Starker Liberalismus

Gemeinwille. Werde ich überstimmt, beweist das nur, daß ich mich geirrt habe

und daß der Gemeinwille nicht war, was ich für ihn hielt. Hätte meine besondere

Meinung sich durchgesetzt, hätte ich etwas anderes getan, als ich gewollt hatte;

gerade dann wäre ich nicht frei gewesen.«44

Rousseau negierte den Widerspruch zwischen dem individuellen oder Einzel-Wil-

len unddemkollektiven oderGemein-Willen, indemer den ersten hinter demzwei-

ten so gut wie vollends zum Verschwinden brachte. Wer sich gegen den Gemein-

Willen stellt, hat nur noch nicht begriffen, was er im tiefsten Innern seiner Person

will. Ebendiese Logik – später würde sie in die sowohl hegelianische wie marxisti-

scheRede vonderFreiheit alsEinsicht indieNotwendigkeit gefasstwerden – mach-

te Rousseau zu einemVordenker des Autoritarismus.Der israelische Politologe und

Historiker Jacob L. Talmon (1916–1980) ordnete ihn sogar denUrsprüngen des Tota-

litarismus zu, als er schrieb:

»Letzten Endes ist der Allgemeine Wille für Rousseau eine Art mathematischer

Wahrheit oder eine platonische Idee. Er habe eine eigene, objektive Existenz,

unabhängig davon, ob sie wahrgenommen wird oder nicht. Er müsse dennoch

vom menschlichen Verstand entdeckt werden. Aber nachdem der menschliche

Verstand ihn entdeckt habe, könne er sich ehrlicherweise nicht einfach weigern,

ihn zu akzeptieren. Auf diese Weise sei der Allgemeine Wille gleichzeitig außer-

halb unserer selbst und in uns. [...] Denn Freiheit ist die Fähigkeit, diejenigen

Rücksichten, Interessen, Vorlieben und Vorurteile sowohl persönlicher als auch

kollektiver Art abzuschütteln, die das objektiv Wahre und Gute verdunkeln, das

ich wollenmuß, wenn ichmeiner wahren Natur treu bin.Was auf das Individuum

zutrifft, findet ebenso auf das Volk Anwendung. Mensch und Volk müssen dazu

gebracht werden, die Freiheit zu wählen und nötigenfalls gezwungen werden,

frei zu sein.«45

10.10 Das Demokratieverständnis René-Louis d’Argensons

Während der Position des schwachen Liberalismus, die sich bei Quesnay und

Rousseau gleichermaßen findet, eine Tendenz zu autoritärer, ja diktatorischer

Herrschaft inhärent ist, resultiert aus der Position eines konsequenten ökonomi-

schen Laissez-faire eine Tendenz zu politischer Liberalisierung. Wenn alle Bürger

ein Recht auf wirtschaftliche Freiheit haben, haben sie dann nicht auch ein Recht

auf politische Freiheit? Frankreichs Rückständigkeit in den Jahrzehnten vor der

44 Jean-Jacques Rousseau, wie Anm. 20 Kap. 10, S. 474f.

45 Jacob L. Talmon: Die Ursprünge der totalitären Demokratie, 1952, Köln und Opladen 1961, Ab-

schnitt Totalitäre Demokratie, Rousseau, S. 34–45, Zitat S. 37f.

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071 - am 13.02.2026, 10:01:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471401-071
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

