
AUFSATZ

Richard Bourke

War Edmund Burke ein Konservativer? Notizen zum Begriff des
Konservatismus1

Die Paradoxa des Konservatismus

»Die Bolschewiki von heute sind genauso konservativ wie die Zaristen von ges-
tern«,2 schrieb Robert Michels 1930 in Perugia. Wenn man bedenkt, welche Irrfahrt
Michels von der Sozialdemokratie bis zum Syndikalismus zurückgelegt hat – eine
Reise, die später in seiner Hinwendung zum Faschismus endete –, dann muss es
vielleicht nicht weiter erstaunen, dass Konservatismus ein so breites Spektrum
unterschiedlicher politischer Positionen zu umfassen scheint. Vielleicht wollte
Michels in dem Kontext, in dem er schrieb, eine bestimmte Argumentation in Bezug
auf Lenins Vermächtnis vorbringen. Gleichwohl lässt sich eine entscheidende Impli-
kation seiner Äußerung nicht übersehen, dass nämlich der Konservatismus eher eine
Ideologie der Haltung als der Lehre sei.3 Das heißt, konservative Politik ist nicht in
Hinblick auf eine bestimmte politische Strategie oder auch nur in Anlehnung an
spezifische ideologische Grundsätze zu definieren. Bewahrt wird immer etwas in
Bezug auf eine Gegenposition, die unerwünschte Veränderungen herbeizuführen
versucht. Es stimmt natürlich, dass Konservative, wenn sie eine Haltung stützen
wollen, explizit eine Politik vertreten müssen. Ihr Konservatismus liegt jedoch weni-
ger in inhaltlichen Präferenzen als in ihrer entschlossenen Verteidigung der herr-
schenden Verhältnisse. Von diesem Standpunkt aus betrachtet, war der Bolsche-
wismus 1930 in gewissem Sinne bereits ein konservatives Unterfangen.

Diese Schlussfolgerung dürfte kaum besonders überraschen. Der Autor der Streit-
schrift Was tun?4 von 1902 lässt sich zwar schwerlich des Konservatismus bezich-
tigen: Damals galt es einen Staat niederzuringen, ja sogar eine Welt zu erobern. Aber
bereits 1920 drängte Lenin darauf, die Sowjetmacht dadurch zu festigen, dass sie
alle staatlichen Kompetenzen an sich riss.5 Vom Gesichtspunkt der innenpolitischen

1.

 
1 Eine erste Fassung dieses Beitrags habe ich im November 2014 in der Siemens Stiftung

München vorgetragen. Mein Dank gilt Prof. Heinrich Meier für die Einladung. Die
Forschungen zur Vervollständigung meiner Thesen konnte ich während meiner Zeit als
Fellow des Wissenschaftskollegs zu Berlin vollenden. Mein Dank gilt dem Kolleg auch für
die Ermöglichung der Übersetzung, die von Maria Colmant durchgeführt wurde. Bedankt
seien auch Philip Manow und Reinhard Blomert für Kommentare zu früheren Versionen.

2 Michels 1930-1935, 1949, S. 230. Die Dehnbarkeit des Begriffs bildet den Ausgangspunkt
für Golo Mann; vgl. Mann 1953.

3 Nähere Ausführungen zu der Ansicht, Konservatismus sei eine »Haltungsfrage«, finden
sich in Kapitel 4 dieses Aufsatzes.

4 Lenin 1902.
5 Lenin 1968 [1920], S. 23 ff.

Leviathan, 44. Jg., 1/2016, S. 65 – 96, DOI: 10.5771/0340-0425-2016-1-65

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Entwicklung Russlands aus lässt sich Lenins Botschaft durch eine Aufforderung
Machiavellis auf den Punkt bringen: Herrscher sollten bestrebt sein, »den Staat zu
erhalten« (mantenere lo stato).6 Es ist eine frappierende Tatsache, wenn auch kein
Zufall, dass der Marxismus-Leninismus in militantem Konservatismus gipfeln
sollte. Michels ehemaliger Lehrer Max Weber stellte im Januar 1919 in der Großen
Aula der Ludwig-Maximilians-Universität in München einer großen Zuhörerschaft
die rhetorische Frage, was denn die politischen Methoden des Bolschewismus von
jedem anderen subversiven Versuch, die politische Macht an sich zu reißen, unter-
scheide. Tatsächlich, führte er weiter aus, müsse sich der Leninismus zur Eroberung
der Politik der vorhandenen Mittel bedienen, sei aber zugleich gezwungen, sich mit
den verfügbaren Instrumenten selbst zu schützen: Wenn die Revolutionäre erst ein-
mal aufgestiegen seien, strebten sie danach, ihre Stellung zu halten.7

Diese scheinbar paradoxen Beobachtungen zu den Geschicken des Konservatis-
mus können ebenso erhellend auch am anderen Ende des politischen Spektrums
erforscht werden. Für Armin Mohler, der 1950 über das Wesen der deutschen
Rechten nachdachte, wurde ein einflussreicher Zweig des Konservatismus seit 1918
mit »radikalen« Tendenzen auf eine Linie gebracht – und somit in Opposition zum
Traditionalismus. Im Versuch, die grundlegenden Merkmale der von ihm so
bezeichneten Deutschen Bewegung nach dem Ersten Weltkrieg zu erfassen,
beschrieb Mohler sie mit dem Begriff der »konservativen Revolution«. In Deutsch-
land wurden 1933 wesentliche Ausrichtungen innerhalb der sogenannten revolu-
tionären konservativen Bewegung durch den politischen Erfolg des Nationalsozia-
lismus verdrängt, so sein Argument. Dabei überließ er es den Historikern, zu
rekonstruieren, was radikaler Konservatismus bis dahin gewesen war.8 Mohler
zeichnete die Verwendung des Begriffs »konservative Revolution« über Hermann
Rauschning und Hugo von Hofmannsthal bis ins Jahr 1848 nach, doch seiner
Ansicht nach ließen sich die tatsächlichen Ursprünge der Bewegung bis zu den
Gegenreaktionen auf die Französische Revolution von 1789 zurückverfolgen.9 Das
Zusammenfließen dieser angeblich konservativen Strömungen in den 1930er Jahren
in der Nationalsozialistischen Deutschen Arbeiter Partei erschien Mohler als dras-
tische Einengung des ursprünglichen Entwurfs. Auf die Begrenzung ihrer Ziele folgte
die politische Aufsplitterung, was denen, die sich der neuen Orthodoxie nicht
anschlossen, die Rolle der »Trotzkisten« zuwies, während sie schrittweise von der
allgemeinen Machtpolitik ausgeschlossen wurden.10 Vielleicht meinte Mohler, dass
diese vermeintlichen Trotzkisten der Rechten versuchten, eine reaktionäre Tradition
zu »konservieren«, die über 100 Jahre zurückreichte. Dennoch bleibt festzuhalten,

 
6 Machiavelli 1988, Kapitel 18.
7 Weber 1994, S. 78.
8 Mohler 1989 [1950], S. 3. Eine nützliche Kritik von Mohlers maßlos überzogenen Thesen

enthält Klemperer 1957; vgl. außerdem Stern 1961. Zur Einordnung in einen größeren
Kontext vgl. den historiografischen Überblick in Jones, Retallack 1993.

9 Mohler 1989 [1950], S. 9-11.
10 Ebd., S. 4.

66 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


dass die Idee einer revolutionären konservativen Bewegung wie ein Widerspruch in
sich anmutet.

Das führt uns zum Gedanken, dass der Konservatismus nicht nur eine unleugbare
Tatsache, sondern anscheinend auch eine nur schwer zu definierende Haltung ist,
wie die vorangegangenen Beispielen nahelegen.11 Wie auch bei anderen Bewegungen
der Moderne liegt das daran, dass er sowohl das Produkt von Prinzipien als auch
praktischer Organisation ist. Die Untersuchung dieser beiden Phänomene wird
gewöhnlich in zwei Unterdisziplinen aufgeteilt – in Ideengeschichte und Politikge-
schichte. Erstere beschäftigt sich mit Entwicklungen in der Welt der Gedanken.
Letztere zumindest teilweise mit der Entstehung von politischen Parteien. Beide
Denkansätze tendieren dazu, ihren Gegenstand zu verdinglichen. Die Geistesge-
schichte denkt häufig in ideologischen Kontinuitätslinien, während die Politikge-
schichte davon ausgeht, dass Parteien dauerhafte Einrichtungen sind, so stark sie
auch von ihrer einst gewählten politischen Strategie abweichen mögen. Natürlich
kann eine politische Partei eine kontinuierliche institutionelle Geschichte haben,
doch bleibt sie selten in allen Stadien ihrer Entwicklung genau »dieselbe«.12 Eine
weitverbreitete Beschwerde lautet, eine Partei würde in die »Kleider einer anderen
schlüpfen«. Den politischen Kurs seines Gegners zu kopieren ließe sich jedoch rich-
tiger als Übernahme des gegnerischen Kernbestands bezeichnen, denn die Botschaft
einer Partei ist integraler Bestandteil ihrer Identität. Politische Führungen, Wähler-
schaften, Strategien und ideologische Bekenntnisse ändern sich. Diese Dynamik
wurde am Beispiel der Christdemokratie in den Niederlanden, in Deutschland, Bel-
gien, Österreich und Italien eingehend gezeigt: Die ursprünglichen Interessen, denen
sich die Parteien verschrieben hatten, weichen ab von den tatsächlichen Zielen,
denen sie letztlich dienten.13 Mehr noch, während sich die Wurzeln der Parteien von
ihren späteren Bestrebungen sehr stark unterschieden, wurden diese Ziele zudem im
Laufe der Zeit noch weiter revidiert. Am Ende solcher Wandlungsprozesse über-
dauert kaum etwas diese Entwicklung unverändert.14 Aus diesem Grund löst sich
die Körperschaftsidentität, die von der Politikgeschichte untersucht wird, wenn sie
die Geschicke einer Partei nachzeichnet, bei näherer Betrachtung häufig in eine
Reihe fortlaufender Kursänderungen auf. Nicht zuletzt wegen dieser ständigen Ver-
änderungen wird die Doktrin mitunter als das verstanden, was einer Partei Konti-
nuität verleiht.15

 
11 Vgl. dazu zum Beispiel Pocock 1987, S. xlix: »A general history of ›conservative‹ doctrine

cannot be written; too many minds have been trying to ›conserve‹ too many things for
too many reasons.«

12 Dennoch gibt es in der politikwissenschaftlichen Literatur ein verbreitetes Interesse am
»Erstarren« von Parteiensystemen, die sich gerade in einem Veränderungsprozess befin-
den. Vgl. dazu Mair 2004 [1997].

13 Kalyvas 1996.
14 Für ein Beispiel solcher sich wandelnder Bezeichnungen vgl. Hawkins 2005.
15 Wie beispielsweise veranschaulicht in Sternhell 2010; Brennan, Hamlin 2004; siehe auch

Muller 1997, S. 23, für den Konservatismus »a constellation of recurrent assumptions,
themes, and images« ist; Sirinelli, Vigne 1992; Freund 1955; Rémond 1954; Neumann
1930.

War Edmund Burke ein Konservativer? 67

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Im Falle des Konservatismus bieten insbesondere zwei Lehrsätze die besten Bei-
spiele für einen scheinbar kontinuierlichen Sprachgebrauch, und beide werden
gewöhnlich mit Edmund Burke in Verbindung gebracht. Mit dem ersten wird der
Wert der Tradition gefeiert, der zweite schließt auch noch ein Bekenntnis zur Klug-
heit (Prudentia) ein.16 Beruhend auf einer flüchtigen Lektüre von Burke wurden
diese beiden Grundsätze in einer umfassenden Doktrin miteinander verbunden.17

Nach dieser ermahnte Burke den Staatsmann eindringlich zu einer Haltung der
Vorsicht, die auf einem Bewusstsein von den Schwächen der menschlichen Natur
gründet. Dass er Klugheit propagierte, ließ den Verdacht auf einen abstrakten
Moralismus aufkommen, und das, so schien es, zog eine pauschale Verteidigung des
bestehenden Status quo nach sich.18 Deshalb geht man oft davon aus, dass konser-
vative Politik eine Art »Politik der kleinen Schritte« bevorzugt, indem sie an einer
Haltung des Bewahrens und Verbesserns des bereits Vorhandenen festhält.19 Auf-
grund des Umstands, dass Burke mit diesen Glaubenssätzen in Verbindung gebracht
wurde, gelten sie häufig als Grundzutaten des Konservatismus. Allerdings werden
sie gewöhnlich in stark vereinfachter Weise mit Burke verknüpft. Angefangen damit,
dass das Bekenntnis zur Besonnenheit, nicht selten dargestellt als Bedürfnis, die
»Theorie« in der »Praxis« zu verankern, nie eine typisch Burke’sche Position war:
Tatsächlich war sie im britischen Parlament des 18. Jahrhunderts eine verbreitete
rhetorische Figur. Doch im Vergleich zu den allgemeinen Gepflogenheiten neigte
Burke dazu, am äußeren Rand des Üblichen zu agieren, war er doch für seine
Gewohnheit bekannt, die politische Debatte mit dem Verkünden von Leitsätzen
anzuheizen. Gemessen an Lord North oder viel später an Michael Oakeshott, waren
Burkes Schriften die Erzeugnisse eines »Theoretikers«.20

Ebenso weit entfernt ist Burkes Werk von der Idee des »Traditionalismus«. Er
stimmte durchaus der Vorstellung zu, dass Legitimität durch Autorität gefestigt und
Autorität gestützt würde, wenn sie den Anstrich der Altehrwürdigkeit hatte.21 Doch
glaubte er zugleich daran, dass dem Recht, das auf dem Naturrecht gründete, vor
dem, das auf Konvention beruht, Vorrang gebühre. Auch wenn das kaum wahrge-
nommen wurde, tritt diese Einstellung gegen Ende des Amtsenthebungsverfahrens
von Hastings, bei dem sich Burke für den Fortschritt der Rechtsprechung und gegen
die Macht der Tradition einsetzte, eindrucksvoll hervor.22 Darüber hinaus vertei-
digte er in den Reflections on the revolution in France selbst bekanntermaßen

 
16 Weitere, noch ausführlichere Typologien in Vincent 1994, auch wenn der Autor ihnen

sehr kritisch gegenübersteht.
17 Die verschiedenen Komponenten dieser Interpretation werden kritisch hinterfragt in

Bourke 2015.
18 Diskutiert wird das in Eccleshall 1990, S. 1. Eccleshall selbst hat Zweifel bei einigen dieser

Verallgemeinerungen. Vgl. auch Fischer 2010.
19 Zur Politik der kleinen Schritte vgl. Popper 2002 [1957]. Zur Vorstellung einer konser-

vativen »Disposition« vgl. Oakeshott 1962.
20 Vgl. dazu Bourke 2009. Für eine andere Sichtweise siehe Henrich 1967; O’Brien 2003.
21 Diese Haltung wurde klassisch dargelegt in Burke 2001, S. 171.
22 Burke 2000, S. 142.

68 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


sowohl die Nützlichkeit als auch die auf Gewohnheit gründende Autorität der poli-
tischen Gemeinschaft innerhalb eines größeren Zusammenhangs, der den »great
primaeval contract of eternal society«23 umfasste. Die frühe Rezeption der Ideen
Burkes ist eine komplizierte Angelegenheit, die hier nur kurz in einzelnen Punkten
gestreift werden kann. Doch lässt sich damit beleuchten, mit welch unterschiedli-
chen Positionen seine frühen Schriften ursprünglich in Verbindung gebracht wur-
den. In Großbritannien waren die Reaktionen auf Burke zwischen 1790 und den
frühen 1830er Jahren fast ausnahmslos parteiisch, auch wenn selbst das zu bemer-
kenswert unterschiedlichen Meinungen führte, einschließlich der Rücknahme frü-
herer Ablehnung Burke’scher Positionen seitens so unterschiedlicher Persönlichkei-
ten wie den zeitweilig radikalen Publizisten Macintosh und Coleridge. Dennoch
wurde Burke zu keiner Zeit ohne Umschweife als »konservativ« bezeichnet. So
betitelte beispielsweise der Parlamentarier Richard Sheridan, als er im britischen
Unterhaus ein Komitee forderte, welches das Ausmaß von Volksverhetzung unter-
suchen sollte, Burke am 4. März 1793 wegen seiner düsteren Einschätzung der Ent-
wicklungen in Großbritannien und Frankreich als Prediger blinder »Panik«: She-
ridan verkündete, dass Burke nichts »als schwarze Wolken am Himmel«24 sehe.
Daraufhin akzeptierte Burke zwar die Anschuldigung, hinsichtlich der gegenwärti-
gen Politik ein »Schwarzseher« zu sein, doch musste er sich zu keiner Zeit gegen
den Vorwurf des Konservatismus verteidigen.25

Zeitgenossen in Deutschland bewunderten Burkes Fähigkeit, philosophische
Erkenntnisse mit praktischer Erfahrung zu vereinen. Wie der hannoversche Beamte
Ernst Brandes erklärte, führte das zu seiner positiven Einschätzung von Reformen
im Gegensatz zu den Methoden einer gewaltsamen Revolution.26 Doch wurde dies
nicht als Beispiel für Konservatismus aufgeführt. Tatsächlich zog Brandes’ Zeitge-
nosse August Wilhelm Rehberg die gegenteilige Schlussfolgerung. In seinen Augen
hatte Burke in den Reflections die Vorzüge einer Mischverfassung beleuchtet und
regte damit die deutschen Beobachter an, auf soziale und politische Reformen auf
eigenem Gebiet hinzuwirken. Dabei betonte er nachdrücklich, dass es sich dabei
nicht darum handelte, rückschrittlichen Lebensweisen Raum zu bieten, was nur die
»Verewigung der Missbräuche« fortschreibe.27 Ähnlich äußerte sich Burkes Über-
setzer Friedrich Gentz, für den die Reflections weniger eine Ablehnung des Primats
des Naturrechts waren als eine Tirade gegen die völlig falsche Anwendung dessel-
ben.28 Die Vorstellung, Burke sei ein Abtrünniger, der den Kampf für die Freiheit
aufgegeben habe, war im deutschen Kontext vor Adam Müller nicht verbreitet.29

 
23 Burke 2001, S. 261.
24 Vgl. die Debatte in Sheridans Motion on Seditious Practices: Cobbett 1817, Sp. 528.
25 Ebd., Sp. 550. Zum Vorwurf des Übermuts oder des »visionären« Idealismus auf Burkes

Seite vgl. zum Beispiel Musgrave 1801, S. vii-ix; Boucher 1797, S. xiv-xvii.
26 Brandes 1791. Zu Burkes Rezeption in Deutschland immer noch einschlägig Braun 1917.
27 Rehberg 1791. Rehberg selbst wird natürlich stets als Konservativer eingestuft; vgl. Vogel

1972.
28 Siehe dazu Green 2014.
29 Müller 1936 [1809], S. 18.

War Edmund Burke ein Konservativer? 69

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Gegen dieses Bild wandte sich Heinrich von Sybel, ein Schüler von Savigny und
Ranke, der sich aufgerufen sah, Burkes Integrität wiederherzustellen, indem er gegen
die (zuvor vorgebrachten) Ansichten von Friedrich Schlosser, Friedrich Dahlmann
und Johann Droysen argumentierte.30

Sybel entwickelte im Deutschland des 19. Jahrhunderts die differenzierteste Dar-
stellung von Burkes politischem Wirken, was vor allem seinem Zugang zu dessen
erst kurz zuvor publizierter Korrespondenz zu verdanken war.31 Sybel ging es in
erster Linie darum, einer Darstellung der Foxite Whigs zu begegnen, die sich in der
deutschen Literatur verbreitet hatte und die besagte, dass niedere Beweggründe
Burke zu seinem Glaubensabfall von der Sache Frankreichs getrieben hätten. Unmit-
telbar vor 1848 hoffte er noch, dass der Preußische Staat liberale Reformen in
Deutschland einleiten würde, glaubte er doch, dass mit der Französischen Revolu-
tion der Versuch unternommen worden war, der modernen Politik eine unhaltbare
Idee von Volkssouveränität aufzuerlegen. Der »Freiheitsruf« von 1789 habe sich
schon bald in eine Tragödie verwandelt, schrieb Sybel in seiner Geschichte der
Revolutionszeit, und er fragte sich weiter, ob nicht vielleicht jede utopische Hoff-
nung immer schon den Keim ihrer Korrumpierung in sich trage.32 Sybel war davon
überzeugt, dass Burke die Fehler der Revolution maßgeblich gedeutet hatte, Fehler,
die Sybel seinerseits damit erklärte, dass sich die Revolution einem Ideal von Volks-
herrschaft verschrieben hätte, welches einer moderaten rechtsstaatlichen Regelung
widersprach.33 Burkes Vorhersagen, so Sybel weiter, schienen 1846 noch genauso
zutreffend zu sein, wie sie es 1790 gewesen waren.34 Und doch ließ sich aus Burkes
Darstellung kein ihr innewohnender Konservatismus herauslesen: Stattdessen deu-
tete sich darin in Sybels Augen die Möglichkeit einer fortschrittlicheren Zukunft an.

Entscheidend ist hier, dass 1789 konkurrierende Zukunftsvisionen aufeinander-
prallten, wobei jede auf ihre Weise für sich beanspruchte, der Weiterentwicklung
der Gesellschaft verpflichtet zu sein. Obwohl Burke alle Vorschläge ablehnte, die
auf die Zerstörung der französischen Monarchie hinausliefen, bekämpfte er auch
prominente Versuche, die Rolle eines aufgeklärten Monarchen aufzuwerten, wie sie
beispielsweise von den Brüdern Antoine und Claude-Françoise de Rivarol verfoch-
ten wurde.35 Burke plädierte dafür, Frankreich durch bereits vorhandene Instru-
mente zu reformieren, und nahm damit den Kampf gegen die treuen Verfechter der

 
30 Diese Ansichten wurden zum Ausdruck gebracht in Schlosser 1843/1844; Dahlmann

1835; Droysen 1846. Droysens Darstellung wird diskutiert in Nippel 2008, S. 48-50.
31 Heinrich von Sybels Forschungsarbeit wurde in Form zweier langer Essays publiziert:

Sybel 1847a; Sybel 1847 b. Letztere erschien als revidierte, wiederaufgelegte Ausgabe in
den Kleinen historischen Schriften; Sybel 1869. Er stützte sich dabei auf die kurz zuvor
publizierte Correspondence of the Right Honourable Edmund Burke, between the Year
1744 and the Period of his Decease, in 1797; William, Bourke 1844.

32 Sybel 1853-1879, S. 3.
33 Sybel 1847 a, S. 17-18.
34 Ebd., S. 20. Sybels Text trägt das Datum 1. Juli 1846.
35 Burke 1791. Das Original wurde auf Englisch verfasst und findet sich in Copeland et al.

1968, S. 265-270.

70 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Verfassung des alten Regimes auf.36 Die Heftigkeit, mit der Burke seinen Abscheu
gegenüber der Entwicklung in Frankreich äußerte, machte ihn zu einem schwierigen
Verbündeten für die Fürsprecher einer neuen politischen Ordnung in der Zeit nach
1789. Dennoch bleibt sein Einfluss spürbar – von Germaine de Staël bis zu Alexis
de Tocqueville. In ihren 1813 begonnenen Betrachtungen über die Hauptereignisse
der Französischen Revolution erhob de Staël Einwände gegen die Versuche der
Aristokratie, Burke als Anhänger einer Regierung, die niemandem Rechenschaft
abzulegen hatte, zu vereinnahmen. Sie erinnerte ihre Leser daran, dass der britische
Whig (das heißt: kein »Tory«) die Franzosen auf »jeder Seite« seines Werks dafür
tadelte, kein gemischtes Regierungssystems eingeführt zu haben, nachdem Ludwig
XVI. den Versuch unternommen hatte, seine Herrschaft wiederherzustellen.37 Das
heißt, dass Burkes Schriften bereits zur Zeit der Restauration von den liberalen
Gegnern einer erklärtermaßen konservativen Politik in Frankreich wohlwollend
aufgenommen wurden.38

Dieser Prozess setzte sich bis in die 1850er Jahre fort. Alexis de Tocqueville war
bemüht, sich von Burkes Schriften zur französischen Politik zu distanzieren, seine
Abhängigkeit von Burkes Analyse ist jedoch ein unübersehbares, wenn auch subtiles
Charakteristikum seiner Schrift Der alte Staat und die Revolution. Unmittelbar nach
der Lektüre von Charles de Rémusats langem, zweiteiligem Essay von 1853 über
Burkes Werdegang glich Tocqueville seine Einschätzungen zur Revolution mit den
Ansichten ab, die aus Burkes Äußerungen zu diesem Thema hervorgingen.39 Dafür
konnte Tocqueville sich, so wie Sybel und Rémusat vor ihm, durch die 1844 gerade
erst zugänglich gemachte Ausgabe von Burkes Korrespondenz auf neue Belege stüt-
zen. Er begutachtete seinen Stoff mit einem bestimmten Ziel vor Augen. Seinem
eigenen Verständnis der tiefer liegenden Ursachen für die Revolutionswirren wollte
er die, wie er es sah, »versehentlichen« unmittelbaren Einflüsse gegenüberstellen,
die Burke vermeintlich in den Vordergrund gerückt hatte.40 In diesem Zusammen-
hang kritisierte er Burkes angebliche Verherrlichung der Verdienste des französi-
schen Adels, die einen gravierenden Gegensatz zu der von ihm formulierten Anklage
der aristokratischen Verhaltensweisen darstellte.41 Doch Burke hatte sich ganz auf
die Spannungen zwischen den Ständen in Frankreich konzentriert, wobei er beson-
ders die Antipathie zwischen Neureichen und adeligen Titelträgern festhielt.42 Das
könnte uns schlussfolgern lassen, Burke habe die erste liberale Kritik von Frank-
reichs Ancien Régime entwickelt; es könnte uns aber noch eher davon überzeugen,

 
36 Siehe dazu Jennings 2011, S. 237 ff.
37 Staël 2008, S. 306.
38 Das Etikett »liberal« setzte sich in der Geschichtsschreibung dieser Zeit durch. Vgl. zum

Beispiel Craiutu 2003, S. 8-9.
39 Rémusats 1753.
40 Gannett Jr. 2003, S. 57-65.
41 Tocqueville 1988, S. 156-157.
42 Burke 2001, S. 274.

War Edmund Burke ein Konservativer? 71

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


dass die Unterscheidung zwischen »Liberalen« und »Konservativen« lediglich die
Vielfalt der postrevolutionären Politik jener Zeit verschleiert.43

Unmittelbar nach 1789 waren die meisten Publizisten des gesamten politischen
Spektrums um den Erhalt von »Freiheit« bemüht, und der Historiker ist aufgerufen,
die vielen verschiedenen Einstellungen, unter denen dieses Ziel anvisiert wurde, zu
differenzieren, ohne sie vorschnell im Licht späterer Entwicklungen zu beurteilen.
Aus philosophischer Sicht ist dieser Rekonstruktionsversuch von vornherein schwie-
rig, weil man vergangenen Lehren keine heute gültigen Werte zuschreiben will,
außer jenen, die ihre Protagonisten selbst damit verbanden.44 Burke wäre nicht auf
die Idee gekommen, sich selbst als Konservativen zu betrachten. Er sah sich vielmehr
als Anhänger einer progressiven Strömung des Whiggismus. Wäre man allwissend
am Ende der Geschichte, würde man ihn vielleicht als Reaktionär bezeichnen, weil
sich herausstellen könnte, dass seine Auffassung von Fortschritt kontraproduktiv
war.45 Vorerst müssen wir jedoch damit vorliebnehmen, seine Haltung anhand sei-
ner erklärten Überzeugungen und seiner Geschichtsphilosophie zu rekonstruieren.
Aus diesem Blickwinkel wären Thomas Paine und Richard Price rückschrittliche
Agitatoren, die drohten, Politik wieder in das Chaos des vergangenen Zeitalters zu
stürzen. Natürlich war ihre Selbsteinschätzung eine völlig andere und bedarf glei-
chermaßen einer unvoreingenommenen Rekonstruktion. Die Standpunkte der Ver-
gangenheit gegenüber möglichen Formen zukünftiger Politik zu rekonstruieren
bedeutet nicht die Entdeckung von Wegen in eine Welt, die kommen sollte. Statt-
dessen bedeutet es, umgearbeitete und neugestaltete Relikte der Vergangenheit zu
interpretieren, die uns eher unvorhergesehene Entwicklungen anstatt ungebrochene
Traditionen hinterlassen.

Liberalismus und Konservatismus

Die überstrapazierten Kategorien von Liberalismus und Konservatismus, die von
den letzten Jahrzehnten des 19. Jahrhunderts auf die 1790er Jahre rückprojiziert
wurden, tauchten in der Politik des späten 20. Jahrhunderts wieder auf und sorgten
für Verwirrung. Dieser Mangel an ideologischer »Kohärenz« kann nur dann wirk-
lich erschrecken, wenn wir auf der Suche nach einer Philosophie des Konservatismus
sind, die linear weitervererbt wurde. Am Ende des Zweiten Weltkriegs taten sich
die verschiedenen Anhänger konservativer Politik schwer damit, eine zusammen-
hängende Entstehungsgeschichte ihrer Überzeugungen auszugraben. Zu diesem
Zeitpunkt wurde dem Konservatismus häufig die Aufgabe zugewiesen, den Libera-
lismus zu erhalten, auch wenn man ihn ebenso oft mobilisierte, um den Einfluss
liberaler Ideen zu minimieren. Friedrich von Hayeks Rückgriff auf Burke liefert ein

2.

 
43 Als Beispiel für das anhaltende Vertrauen in solche Vereinfachungen vgl. Sack 1993; Neill

2006; Beik 1951.
44 Für den Ansatz des Philosophen in der Verkleidung eines moralischen Richters siehe Kant

1991.
45 Für die Debatte über rivalisierende Sichtweisen auf den Fortschritt im historischen Ver-

ständnis früherer Autoren vgl. Koselleck 1979, passim.

72 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Beispiel für die verwirrenden Resultate dieses Vorgehens. 1960 hatte Hayek kein
Problem damit, den Konservatismus als ein inhaltsleeres Bekenntnis zu skizzieren,
dem, ungeachtet der tatsächlichen Verdienste der Haltung, die er bewahren sollte,
eine unreflektierte Anhänglichkeit an den Status quo eingeschrieben war. Mit die-
sem Urteil demonstrierte Hayek sein Bestreben, die eigenen gedanklichen Wurzeln
auf den Liberalismus des 19. Jahrhunderts in Europa zurückzuführen. In seinen
Augen wurde dieser Liberalismus gerade von nationalistischen Impulsen über-
schwemmt, was sich sowohl im Sozialismus als auch im Konservatismus beobachten
ließ. Hayeks Liberalismus konnte also seinem Wesen nach nur konservativ sein, da
er eine kränkelnde Praxis der Vergangenheit am Leben zu halten versuchte.46 Hayek
würde wahrscheinlich einwenden, dass seine eigenen Überzeugungen nie »rück-
wärtsgewandte Doktrin« gewesen seien, doch dass ihn die Lage in Europa spätestens
seit 1930 gezwungen hätte, seine Werte zu verteidigen, indem er Zuflucht in der
Rückschau suchte.47 Diese Hinwendung zur Vergangenheit führte Hayek über den
»methodologischen Individualismus« der Österreichischen Schule der National-
ökonomie zum britischen Whiggismus.48 Offenbar waren es die erstmals von den
Whigs formulierten »Ideale«, die später »die liberale Bewegung« quer durch Europa
beflügelten.49 Nach Hayeks Verständnis war Edmund Burke die Verkörperung des
Whiggismus – und er »würde bei dem Gedanken geschaudert haben, für einen
Tory gehalten zu werden«.50

Bisher lag mein Hauptaugenmerk auf der Unbestimmtheit des Begriffs Konserva-
tismus oder, genauer gesagt, darauf, in welchem Ausmaß er eine Rolle im breiten
Spektrum ideologischer Festlegungen gespielt hat. Würde Konservatismus lediglich
Widerstand gegen ungewollte Veränderungen bedeuten, dann ließe sich sagen, dass
die meisten Positionen eine konservative Dimension aufweisen. Doch steht diese
Schlussfolgerung anscheinend im Widerspruch zu einer ebenso offenkundigen Tat-
sache: dass nämlich Konservatismus eine erklärte politische Überzeugung ist, die
überall in der heutigen Welt durch entsprechende Parteien verkörpert wird. Wie
können diese für sich gleichermaßen zutreffenden, wenn auch im Widerspruch
zueinander stehenden Feststellungen in Einklang gebracht werden – die eine, die das
Vorhandensein eines spezifisch konservativen Programms bezweifelt, und die
andere, die auf die faktische Wirklichkeit konservativer Politik hinweist? Angesichts
dieser beiden Möglichkeiten sei hervorgehoben, dass ich nicht den Versuch unter-
nehmen will, die Existenz des Konservatismus, den wir überall um uns herum beob-
achten können, infrage zu stellen. Vielmehr möchte ich die Bedeutung seines Vor-
handenseins interpretieren. Ein Interpretationsversuch ist sicherlich notwendig, da
der Konservatismus wie auch der Liberalismus seine eigene Geschichte neu erfunden

 
46 Hayek 1960, S. 405.
47 Ebd., S. 399.
48 Zum Schlagwort »methodological individualism« in diesem Kontext siehe Schumpeter

1908, S. 94.
49 Hayek 1960, S. 408.
50 Ebd., S. 401.

War Edmund Burke ein Konservativer? 73

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


hat. Er hat sich wiederholt an wechselnde Gegebenheiten und unterschiedliche
Wählerkreise angepasst und wurde im Zuge dessen bewusst umgestaltet.

Ungeachtet dieser ständigen Verwandlungen wird in den Standardwerken über
die Geschichte des Konservatismus ein kontinuierlicher Überlieferungsprozess
unterstellt, bei dem eine Gründungsideologie seine Entwicklung bestimmt haben
soll. Um meine Skepsis gegenüber diesen Darstellungen deutlich zu machen, habe
ich dargelegt, dass Burke die konservative Doktrin nicht erfunden hat, auch wenn
Konservative ihn seither für sich vereinnahmt haben, und damit gegen den allge-
meinen Strom argumentiert. Wie gezeigt wurde, haben auch sogenannte Liberale
Anspruch auf Burke als einen ihrer wichtigsten Vorläufer erhoben, wobei sie seine
ursprünglichen Intentionen mehr oder weniger ignoriert haben. Doch Liberalismus
wäre das Thema einer eigenen Analyse. Ein Grund, sich auf die Geschichte des
Konservatismus zu konzentrieren, geht auf die Tatsache zurück, dass die meisten
Darstellungen von Burkes Rolle im Konservatismus so erstaunlich übereinstimmend
sind. Fast alle Wissenschaftler, die sich mit den Wurzeln des Konservatismus
beschäftigt haben, schreiben Burke eine nachhaltig prägende Rolle zu.

Angesichts dieser Einhelligkeit sieht Hayeks Darstellung auf den ersten Blick wie
eine Abweichung von der Norm aus. Für ihn stand Burke am Anfang des Libera-
lismus und nicht des Konservatismus. Doch Hayek erzählt seine Geschichte mit
umgekehrtem Vorzeichen. Jener Liberalismus, dessen unbestrittener Urheber Burke
Hayeks Meinung nach war, zählt für andere als ein Beispiel des Konservatismus.
Mit Sicherheit ist jener Burke, den er uns schildert, nicht der Burke, den die britische
Konservative Partei seit ca. 1890 feiert.51 Dennoch hat Hayeks Annäherung deutlich
konservative Züge. Zwischen 1944 und 1980 war es seine Absicht, einen Prozess
umzukehren, den er polemisch den Aufstieg der »Knechtschaft« nannte, und dafür
griff er auf die Vergangenheit zurück, um ein fast vergessenes Konzept wiederzu-
beleben.52 Dabei handelt es sich um die Doktrin der »Freiheit«, die er nun mit Burke
verknüpfte. Letztlich bleiben wir damit auf einer seltsam hybriden These sitzen:
nämlich auf einer Reihe von Prinzipien, die sich gegen den Konservatismus richten,
dabei jedoch eine konservative Funktion übernehmen. Dann fügt Hayek seiner
Geschichte noch eine zusätzliche Komplikation hinzu. Nicht nur bringt er sein Ideal
von Freiheit mit dem Burkes in Einklang, sondern gleicht es in der Folge auch mit
den Maximen der Französischen Revolution ab.53 Da Burke die Revolution bekann-
termaßen ablehnte, muss man sich fragen, wie in Hayeks gedanklichem Kosmos der
große Gegenspieler der Idee von revolutionärer Freiheit zugleich deren Quelle sein
konnte.

Damit will ich nicht sagen, dass Hayek ein schlechter Historiker war. Mit den
Einzelheiten historischer Kausalität befasste er sich eigentlich nie, nicht zuletzt des-
halb, weil er dazu neigte, Ideengeschichte als eine Abfolge von abstrakten Prinzipien

 
51 Die Vereinnahmung Burkes durch die britische Konservative Partei kam um 1893 auf

und etablierte sich zunehmend im frühen 20. Jahrhundert. Zu diesem Prozess vgl. Jones
2015.

52 Hayek 1944.
53 Ebd., S. 397.

74 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


zu verstehen. Wenn man die Ideen Edmund Burkes und die Werte der Französischen
Revolution als etwas betrachten konnte, das sich in einem gewissen theoretischen
Sinne deckt, dann lassen sich ihre Widersprüche wohl auch leicht übersehen. Doch
Hayeks Zusammenführung muss man nicht folgen. Drei Instanzen spielen hier eine
Rolle – »Freiheit«, »Burke« und die »Französische Revolution« – und machen es
erforderlich, ihr kompliziertes Beziehungsgefüge zu überdenken.

Angesichts Hayeks Verwirrung ist es sinnvoll, sich auf zwei Details zu konzen-
trieren. Erstens scheint es nicht ohne Belang, dass Hayeks Bild von Burke sich auf
Carl Menger zurückführen lässt, den Vater der Österreichischen Schule, als dessen
Angehöriger in vierter Generation Hayek sich selbst ansah.54 In seinen Untersu-
chungen über die Methode der Sozialwissenschaften von 1883 erkannte Menger in
Burke einen frühen Kritiker der Vorstellung, dass gesellschaftliche Institutionen das
Ergebnis vorsätzlicher Gestaltung seien.55 Somit konnte Burke zur Stützung von
Mengers Auffassung ins Feld geführt werden, dass die Gesellschaft als Ergebnis
nicht-zielgerichteten Handelns verstanden wird.

Wie man weiß, hatte Menger bei dieser Analyse die deutsche Historische Schule
für Nationalökonomie im Blick, die zu der Zeit von dem selbstbewussten Gustav
Schmoller angeführt wurde.56 Nach Menger lag Schmollers Irrtum nicht in dessen
Überzeugung, dass soziale und politische Beziehungen durch die Verhältnisse
bedingt seien. Für Menger war das eine selbstverständliche Erkenntnis der
Geschichtsforschung. Die Vorstellung, diese Beziehungen wären ein absichtlich her-
beigeführtes Resultat der politischen Gemeinschaft, war dagegen in seinen Augen
eine außerordentliche Mystifizierung. Menger zufolge war diese Art der Mystifizie-
rung, die Karl Popper in Das Elend des Historizismus aufgreifen und verurteilen
sollte,57 seit dem 18. Jahrhundert Gegenstand eingehender Untersuchungen gewor-
den. Ungeachtet der Annahmen Schmollers und seiner Kollegen wurde dies in
Deutschland von der historischen Rechtsschule, wie sie ursprünglich von Savigny
und Niebuhr vertreten wurde, infrage gestellt. Doch Menger beharrte darauf, es sei
Burke gewesen, der als Erster behauptet habe, Gesellschaft sei die unbeabsichtigte
Folge des Aufeinanderprallens individueller Ziele.58 Auf dieser Grundlage konnte
Hayek dann in der Folge Burke als einen Feind gesellschaftlicher Planung und einen
Verfechter der wirtschaftlichen Freiheit ins Feld führen.

Hayek kam also dazu, Burke mit der Geschichte des Liberalismus zu verknüpfen,
indem er sich Menger anschloss und seine Botschaft auf die Verhältnisse des 20.
Jahrhunderts übertrug. Doch es gibt noch einen zweiten Punkt in Hayeks Darstel-
lung, der nach einer Erläuterung verlangt. Dabei geht es um seine Gleichsetzung von
»Freiheit« mit der Französischen Revolution. Es mag überraschen, dass Hayek zum
Geist der Revolution zurückkehren wollte, um das Voranschreiten der Geschichte
 
54 Hayek 1968, S. 461. Vgl. außerdem Hayek 1992, S. 61 ff.
55 Menger 1883, S. 200-201.
56 Für eine Darstellung der Ziele Schmollers und seiner Mitarbeiter siehe Tribe 1995, Kapi-

tel 4.
57 Popper 2002 [1957].
58 Menger 1883, S. 201-203.

War Edmund Burke ein Konservativer? 75

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


in Bezug auf gesellschaftliche und politische Planungen aufzuhalten. Angesichts die-
ser Zielsetzung lässt sich aber erahnen, wie Hayek den prominentesten Gegner von
1789 mit dem revolutionären Prozess zusammenbringen konnte, den dieser so aus-
drücklich ablehnte. Doch Hayeks Blickwinkel – wie auch der konservative Impuls,
dem er dienen sollte – folgt der konventionellen Hypothese, die Revolution trage
den Keim des modernen Fortschritts in sich. Richtig ist, dass diese Annahme eine
Vielzahl von Meinungen beeinflusst hat, angefangen von unterschiedlichen sozia-
listischen Autoren bis hin zu Vertretern des liberalen Mainstream. Aus diesem
Grund ist daraus auch keine einheitliche Darstellung des Wesens postrevolutionärer
Politik hervorgegangen. Gleichwohl bildete sich zumindest bezüglich der allgemei-
nen Bedeutung der Revolution die verbreitete Ansicht heraus, dass sie einen funda-
mentalen Bruch in der Geschichte darstellt. Hayek blieb dieser Sichtweise verhaftet,
und sein »konservatives« Bemühen, den »Liberalismus« wiederzubeleben, war von
seiner damit einhergehenden Geschichtsauffassung geleitet.

Im Schatten der Französischen Revolution

In seiner plumpesten Form applaudiert der herrschende Konsens, auf den sich auch
Hayek stützte, der Welt nach 1789 dafür, dass sie der Erfüllung höherer moralischer
und politischer Ideale entgegengeht. Infolgedessen wird gewöhnlich behauptet, die
gesellschaftlichen Werte vor dieser Zeit hätten sich im Niedergang befunden; sie
seien von Aberglauben geprägt, hierarchisch, unterdrückerisch und ungerecht gewe-
sen. Interessanterweise sind selbst eingehendere Darstellungen hier nicht wesentlich
differenzierter. Überwiegend lassen auch sie sich vom Selbstbild der Revolution lei-
ten, eine welthistorische Spaltung in die Politik gebracht zu haben. Schließlich war
es ja die Französische Revolution, welche die Vorstellung von einem Ancien
Régime hatte aufkommen lassen. Dieser Begriff wurde in der Folge verallgemeinert,
um damit das sogenannte »alte« Europa zu beschreiben.59 Die Auffassung, der
Umsturz des alten Europa mit seinen verschiedenen Ancien Régimes diene unzwei-
felhaft modernem säkularen Fortschritt, führte auf der anderen Seite dazu, die
Revolutionskritiker als Hindernisse auf dem Weg zu einer besseren Zukunft zu dis-
qualifizieren. Demnach hätte der Konservatismus seine Wurzeln in einer Oppositi-
onsbewegung, die dem fortschrittlichen Potenzial von 1789 feindlich gegenüber-
stand. Gewöhnlich folgt daraus, dass Edmund Burke als führendem Gegner der
Revolution die Rolle des Begründers konservativer Ideologie zugeschrieben wird.

Wie hier bereits angedeutet wurde, hat die Darstellung Burkes als maßgeblichem
Urheber des Konservatismus dementsprechend nicht nur die theoretische Ausein-
andersetzung mit dem Thema dominiert, sondern buchstäblich jede geschichtliche
Abhandlung, die über dieses Phänomen seit dem Beginn des 20. Jahrhunderts

3.

 
59 Dazu gibt es umfangreiche Literatur. Für einen Überblick siehe Gerhard 1981; Bödeker,

Hinrichs 1991.

76 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


geschrieben wurde.60 »Mit Burke«, schrieb Lord Hugh Cecil 1912, »fand der Kon-
servatismus seinen ersten und vielleicht größten Lehrmeister.«61 Da bekannt war,
dass Burke ein Publizist innerhalb der Rockingham Whigs und nach Rockinghams
Tod der Bündnispartner von Charles James Fox und des Duke of Portland gewesen
war, sah sich Cecil genötigt, Burkes scheinbares Abrücken vom Whiggismus hin
zum Konservatismus zu erklären. Nach Cecil kündeten die Reflections on the revo-
lution in France, die im November 1790 publiziert wurden, einen Wechsel an, der
erst sechs Monate später wirklich vollzogen wurde. Am 6. Mai 1792, während einer
Debatte im britischen Unterhaus über die Quebec Bill, geriet Burke mit seinem Bun-
desgenossen Charles James Fox über die Bedeutung der Revolution in Frankreich
aneinander.62 Als die Portland Whigs sich spalteten, war vermeintlich der Konser-
vatismus geboren. Nach dieser Sichtweise entwickelte sich die konservative Ideolo-
gie als Gegenmittel zu den »Ideen von 1789«. Für Cecil war dieser Wechsel eher
eine Kurskorrektur als eine grundsätzliche Neuorientierung, da der Whiggismus
Burkes seiner Ansicht nach schon immer konservativ gewesen war. Dieses Urteil
wurde bald zum Gemeinplatz, und dementsprechend hatte F. J. C. Hearnshaw keine
Bedenken, Burke in seiner Darstellung der Geschichte des Konservatismus in Eng-
land von 1933 als »old whig« und im Zuge dessen den Whiggismus als eine kon-
servative Ideologie des 18. Jahrhunderts zu beschreiben.63

Es gab Zeiten, in denen die Schriften Platons als Beispiel totalitärer Politik dar-
gestellt wurden und man das Werk Hobbes’ als Verkörperung des Absolutismus
auslegte.64 Genauso wurde in den 1950er Jahren Locke noch immer als Hauptquelle
für die liberale Ideologie angesehen und Rousseau als eine Schlüsselfigur in der
Schöpfungsgeschichte demokratischen Denkens.65 Inzwischen ist jede einzelne die-
ser abwegigen Konstruktionen von der Forschung widerlegt worden, und sie über-
dauern nur noch in völlig überholten historischen Schriften.66 Werke über die
1790er Jahre sind jedoch Paradigmen verhaftet geblieben, die Denker in progressive
und reaktionäre Lager aufteilen.67 Innerhalb dieses Schemas wird Kant als Förderer
des modernen Liberalismus angesehen, während Burke als sein strenger Gegenpol
definiert ist.68 Wenn ihre Zeitgenossen dann, wie es gern getan wird, in Schlacht-
ordnung gebracht werden, stehen Price und Constant seltsamerweise mit Kant in
einer Reihe, während de Maistre und Bonald verwirrenderweise Burke zugeordnet
 
60 Das belegen Einträge in Wörterbüchern und Enzyklopädien. Für eine Auswahl von Bei-

spielen siehe Rachfahl 1923; Klemperer 1969; Rossiter 1968; Vierhaus 1973; Dictionn-
aire 1992; Bénéton 1996.

61 Cecil 1912, S. 40.
62 Cecil datiert dieses Ereignis fälschlich auf das Jahr davor; ebd., S. 43.
63 Hearnshaw 1933, S. 165; Butterfield 1944, passim.
64 Popper 1945, Band I, passim; Kavka 1986, S. xii, 4.
65 Hartz 1955, passim; Schumpeter 1942, Part IV, Kapitel 21.
66 Die veraltete Lehrmeinung wird beispielsweise infrage gestellt von Schofield 2006; Dunn

1969; Tuck 2015; Hont 2015.
67 Vgl. als einschlägiges Beispiel Philp 2014.
68 Vgl. zum Beispiel Dworkin 1977, S. 5.

War Edmund Burke ein Konservativer? 77

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


werden. Eine gewissenhafte historische Rekonstruktion, die sich der Untersuchung
der tatsächlich von den einzelnen Personen verfochtenen Grundsätze verpflichtet
sieht, tendiert gewöhnlich dazu, die Korrektheit solcher Lager infrage zu stellen. Aus
eigener Sicht hatte sich Burke nämlich völlig den Zielen staatsbürgerlichen und
sozialen Fortschritts verschrieben. Wie bereits festgehalten, schienen aus diesem
Blickwinkel Burkes hartnäckigste Gegner in den 1790er Jahren untrennbar den ver-
alteten und rückwärtsgewandten Idealen verhaftet zu sein. Wenn man diese Sicht-
weisen wieder ins Bewusstsein rückt, werden Zweifel an dem Bild von Burke als
dem Stammvater einer konservativen Bewegung geweckt, die bis hin zum Reaktio-
nären tendierte. Tatsache ist, dass es in den 1790er Jahren viele konkurrierende
Vorstellungen von Fortschritt gab, deren Vertreter sich zumeist vielschichtiger
Beziehungen zum Status quo erfreuten und verschiedentlich hofften, diesen mal in
die eine, mal in die andere Richtung zu verschieben. Ungeachtet dieser tatsächlich
vorhandenen heterogenen Struktur hat die Geschichtsschreibung die Vielfalt zur
Einheitlichkeit abstrahiert und eine bevorzugte Sichtweise auf bestimmte Tendenzen
als normativ »gesichert« erklärt.

Ohne Rücksicht auf den Charakter von Burkes tatsächlichem politischen Wirken
und trotz der Komplexität seiner Beziehungen zu zeitgenössischen Denkern neigt
man seit den 1950er Jahren in Geschichtsbüchern, Anthologien und Streitschriften
dazu, die Grundthese zu wiederholen, dass er als faktischer »Erzgegner« der Men-
schenrechte und damit als Stammvater des modernen Konservatismus anzusehen
ist.69 Bei Clinton Rossiter, Peter Viereck, Hans Barth, Noël O’Sullivan und Corey
Robin gleichermaßen bekommen wir die Idee aufgetischt, ausgesprochener Kon-
servatismus habe seine Wurzeln in einer reflektierten Gegenbewegung zu 1789.70

Stets wird Burke die Hauptrolle im Drama des Widerstands zuerkannt.71 Doch die-
sen Behauptungen hat schon immer etwas überaus Vereinfachendes angehaftet. Es
ist völlig richtig, dass das politische Denken in Europa stark von der Französischen
Revolution geprägt war. Von diesem Zeitpunkt an orientierten sich Fortschrittsvi-
sionen häufig an den Erwartungen, die sich im Licht der Ereignisse von 1789 her-
ausgebildet hatten. Es ist genauso richtig, dass Burke ein bestimmtes Bild von der
Zukunft ablehnte und stattdessen für etwas eintrat, das er für die bessere Alternative
hielt. Vom Blickwinkel des 21. Jahrhunderts aus mögen wir spöttisch auf diese
Alternative herabsehen, doch das bedeutet kaum, dass der Fortschritt, wie Burke
ihn verstand, im Kontext der Politik des späten 18. Jahrhunderts der Inbegriff des
Reaktionären war. Auch wenn die Ereignisse von 1789 starke Auswirkungen auf
Europa hatten, stellte die Revolution dennoch keinen so endgültigen Bruch mit dem
Vorhergehenden dar, dass sie die Gegner ihrer ursprünglichen Ziele zum Hemm-
schuh auf dem Weg zum Fortschritt werden ließ.

 
69 Siehe White 1950, S. 6; Auerbach 1959, S. 33; Schuettinger 1970, S. 29-30; Bußmann

1973. Für einen Überblick siehe Allen 1981.
70 Rossiter 1955, S. 16; Viereck 1956, S. 10; Barth 1958, S. 6; Greiffenhagen 1971, S. 43;

O’Sullivan 1976, S. 9; Robin 2011, S. 3, 19, 42.
71 Vgl. zusätzlich zu den oben genannten Texten Rothfels 1978 [1961], S. 156.

78 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Die Vorstellung von einem revolutionären Königsweg in die Zukunft ist von vielen
Blickwinkeln aus problematisch. Zunächst ist festzuhalten, dass keine schrittweise
Besserung stattfand. So glaubt beispielsweise heute kaum noch jemand, dass die
Ereignisse von 1793 die »Versprechen« von 1789 eingelöst hätten. Genauso lässt
sich kaum behaupten, dass die Thermidorianer einen ausschließlich positiven
Impuls nach vorne darstellten oder dass das Direktorium, Bonaparte, die Restau-
ration und die Julirevolution einen eindeutigen Verbesserungsprozess darstell-
ten.72 Jede dieser Episoden weist nicht nur darauf hin, dass nach dem Sturm auf die
Bastille keine gradlinige Entwicklung stattfand, sondern insgesamt unterstreichen
sie auch die Tatsache, dass die Revolution der Geschichte nicht entkommen konnte,
die sie doch eigentlich hinter sich gelassen haben wollte. Deshalb verwundert auch
die Schlussfolgerung, die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte beispielsweise
sei die Mustervorlage für eine zukünftige Entwicklung. Nur zwei Punkte sollen hier
exemplarisch genannt werden: Die Erklärung in Artikel I, »die Menschen sind und
bleiben von Geburt frei und gleich an Rechten«, und folglich dürften »soziale
Unterschiede nur im gemeinen Nutzen begründet sein«, beruht auf Grundsätzen,
die bereits auf historische Vorbilder zurückgreifen konnten.73 Der noch berühmtere
Artikel III, der verkündet: »Der Ursprung jeder Souveränität ruht letztlich in der
Nation«, wies nicht in Richtung einer unkomplizierten, rosigen Zukunft.74 Mit die-
sen eher allgemeinen Beispielen soll daran erinnert werden, dass die Revolution kein
radikaler Einschnitt war; ihr Verlauf machte deutlich, dass sie ihrer Vergangenheit
nicht gänzlich entfliehen konnte, und selbst ihre populäreren Vorhaben schienen
selten ausschließlich gutartig. Doch darüber hinaus darf man nicht vergessen, dass
die Revolution kein linearer Vorgang war. Da hier Prinzipien aufeinanderprallten,
die im weiteren Verlauf modifiziert wurden, kann es keine gradlinige Entwicklung
in die Zukunft, keine bruchlose Übertragung von Ideen gegeben haben. Wenn die
Revolution tatsächlich Fortschritt bedeutete, war das nur auf Kosten ihrer ursprüng-
lichen Ideale möglich.

Die Vorstellung, die Französische Revolution repräsentiere einen klaren Bruch,
der den liberalen Idealismus vom feudalen Despotismus trennte, ist also kaum auf-
rechtzuerhalten. Im Umkehrschluss laufen geschichtliche Darstellungen, die sich zur
normativen Orientierung auf diese Vorstellung stützen, Gefahr, ein verzerrendes
Interpretationsraster über den Gang der Ereignisse zu legen. Doch wenn moralisie-
rende Erzählungen über die Revolution nicht dazu angetan sind, bei der Darstellung
der Entwicklung Frankreichs die Bildung eines Urteils über die Geschichte zu
 
72 Die beste allgemeine Behandlung des Themas findet sich immer noch in Doyle 2002.
73 »Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en droits. Les distinctions sociales ne

peuvent être fondées que sur l’utilité commune«; zitiert in Rials 1988, S. 22. Die For-
mulierung stammt von aneinandergereihten Entwürfen zu einer Erklärung, ausgearbeitet
vom Marquis de Lafayette zwischen Januar und Juli 1789, deren aufeinanderfolgende
Fassungen zu finden sind in ebd., S. 528 f., 567 f. und 590 f.

74 »Le principle de toute Souveraineté réside essentiellement dans la nation«, zitiert in ebd,
S. 22. Zur Diskussion rund um diesen Artikel vgl. Baker 1994; Hont 2005, S. 477-483.
Georg Jellinek legt dar, dass Lafayette diesen Artikel aus der Declaration of Rights, vom
Staat Virginia 1776 verkündet, entlehnte; Jellinek 1901, S. 13.

War Edmund Burke ein Konservativer? 79

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


erleichtern, dann sind sie als ein Mittel, die europäische Politik im Ganzen zu inter-
pretieren, mit Sicherheit noch problematischer. Der 1791 in Gang gesetzte kom-
plexe Prozess von Krieg, Aufstand, Intrige und Reaktion in Großbritannien, den
Niederlanden, Spanien, Italien und dem Heiligen Römischen Reich kann nicht
anhand der gegensätzlichen Positionen von »Befürwortern« und »Gegnern« von
1789 erfasst werden. Die übrige Welt außerhalb von Europa weist sogar eine noch
kompliziertere Geschichte auf. Die amerikanische Geschichte lässt sich nicht als
Reaktion auf 1789 lesen – noch weniger die chinesische, indische, iranische oder
koreanische Geschichte. Natürlich wäre es abwegig zu behaupten, Indien im Jahr
1947 oder China nach 1966 stünden in »keiner Beziehung« zu den Ereignissen im
Frankreich des späten 18. Jahrhunderts; doch eine indirekte sollte nicht mit einer
unmittelbaren Verbindung verwechselt werden.75 Wenn also die vorherrschende
Auffassung von Konservatismus als Reaktion auf die vorwärtsgewandte Dynamik
von 1789 eine derartige Vereinfachung darstellt, dass sie nur als falsch bezeichnet
werden kann, dann kann sich die Erwartung, man könne die Weltpolitik irgendwie
entlang eines »Spektrums« von links nach rechts einordnen, notgedrungen nicht
erfüllen.76

Viele der historischen und theoretischen Standpunkte, die ich in Verbindung mit
der Idee von Konservatismus untersucht habe, wurden im Jahr 1927 zu einer ein-
zigen gebündelt. In diesem Jahr publizierte Karl Mannheim seine zweiteilige Studie
»Das konservative Denken« in der Zeitschrift Archiv für Sozialwissenschaft und
Sozialpolitik. Der Aufsatz war 1925 im Rahmen seiner Habilitation entstanden und
wurde später für eine Publikation auf Englisch überarbeitet. Seine Argumentation
sollte als Teil eines größeren Projekts verstanden werden, das zum Ziel hatte, his-
torisch zu unterscheidende Denk-»Stile« zu untersuchen.77 Mannheim glaubte, der
Begriff »konservativ« habe seine politischen Wurzeln in der Verteidigung der kle-
rikalen und politischen Restauration in Frankreich und dass dessen Verbreitung
dem Namen einer Zeitschrift von François-René Chateaubriand zu verdanken
sei.78 In Wirklichkeit war ein »programme conservatrice«, welches das Erbe von
1789 bewahren sollte, gleich zu Beginn der Revolution verkündet worden. Schon
1794 ging die Pariser Zeitschrift Le Conservateur, die sich den »wahren Prinzipien
der Freiheit« verschrieben hatte, in Druck.79 1830 wurde das Wort zum ersten Mal
verwendet, um eine etablierte Partei zu beschreiben, in diesem Fall die Tory-Partei
Großbritanniens und Irlands.80 1841 wurde die Notwendigkeit einer »konservati-

 
75 Zur Diskussion im Falle Chinas in Relation zu konkurrierenden »Weltgeschichten« vgl.

Hui 2008 [2004]. Für eine Darstellung des zeitgenössischen Kontextes zu dieser Debatte
vgl. Yongle 2010.

76 Diese Vorstellung findet sich in Anderson 2005.
77 Vgl. zum Beispiel Scheler 1960 [1926], S. 9 ff.
78 Karl Mannheim 1953, S. 98, wo auch Rachfahl 1923 zitiert wird.
79 Vierhaus 1982, S. 537.
80 Croker 1830, S. 276. Vier Jahre später wurde der Name von Robert Peel offiziell ange-

nommen.

80 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


ven Partei« in Deutschland artikuliert.81 Seit den späten 1860er Jahren kamen preu-
ßische Thronanwärter diesem Ruf in steter Folge nach.82 Doch war es nicht Mann-
heims Anliegen, die Geschichte eines Begriffs nachzuzeichnen. Sein Hauptziel war
vielmehr, zu untersuchen, wie politische Werte mit dem Wandel gesellschaftlicher
Gruppen verbunden wurden und welche spezifischen Denkmuster sie dabei erzeug-
ten. Konservatives Denken bot dafür ein besonderes historisches Beispiel.

Die konservative Geisteshaltung, die Mannheim interessierte, war nicht der kon-
ventionelle »Traditionalismus«. Der war bereits von Weber untersucht worden,
welcher ihn in Wirtschaft und Gesellschaft als eine »psychische Hemmung« gegen-
über »jeder Änderung eingelebter Gepflogenheiten des Handelns« beschrieben
hatte, wie er vermerkte.83 Im Vergleich dazu repräsentierte der eigentliche Konser-
vatismus für Mannheim weniger eine typische Verhaltensweise oder auch nur einen
allgemeinen anthropologischen Impuls als vielmehr eine spezifische Weltanschau-
ung, die sich möglicherweise aus einem Urinstinkt speiste, doch anders als beim
Traditionalismus eine bewusste und reflektierte historische »Gegenbewegung« dar-
stellte.84 Seiner Ansicht nach hatte die Französische Revolution einen »katalysie-
renden« Effekt auf seine Entstehung. Als Folge davon polarisierten sich die franzö-
sische und die europäische Politik, was schließlich neben dem Konservatismus den
Liberalismus und den Sozialismus hervorbrachte.85 Der Keim dieser neuen Denk-
weise war vermeintlich zuerst bei Justus Möser, Sekretär der Osnabrücker Ritter-
schaft in Westphalen, zu finden. Doch, so Mannheim weiter, der Konservatismus
blühte erst mit dem Aufkommen der Romantik richtig auf. Dies sei ein speziell
deutsches Phänomen, das, wie er behauptete, in einer Form gesellschaftlicher
»Rückständigkeit« wurzelte und einen Aufstand der aufgeklärten »bourgeoisen«
Kultur gegen die Prinzipien des Naturrechts unterstützte. Der wichtigste intellektu-
elle Anstoß zu dieser angeblich antiaufklärerischen Weltsicht kam von den Schriften
Burkes, wie Mannheim festhielt. Und er ging noch weiter: Burke habe sogar »die
Reihe der antirevolutionären Konservatismen eröffnet und dadurch diesen seine
Prägung« verliehen.86

Die Grundzüge von Mannheims Argumentation konnten sich auch in der zweiten
Hälfte des Jahrhunderts behaupten und regten Klaus Epstein zu der übergreifenden
These seines Werks The genesis of German conservatism87 an, das immer noch die
maßgebliche Forschungsarbeit auf dem Gebiet darstellt. Epstein, der aus Deutsch-
land zunächst in die Niederlande, dann in den frühen 1930er Jahren in die Verei-
nigten Staaten floh, untermauerte seinen Standpunkt, indem er die wesentlichsten
Schlussfolgerungen zweier seiner Vorgänger übernahm. Der Erste war Mannheim,

 
81 Huber 1841.
82 Vierhaus 1982, S. 562-563.
83 Weber 1978 [1968], S. 37.
84 Mannheim 1953, S. 99.
85 Ebd., S. 77, 79.
86 Ebd., S. 82, 134.
87 Epstein 1966.

War Edmund Burke ein Konservativer? 81

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


der Zweite der mitteleuropäische Historiker Fritz Valjavec, ein führender Vertreter
der »Ostforschung« im Dritten Reich, der in seinem 1951 entstandenen Werk Die
Entstehung der politischen Strömungen in Deutschland das Aufkommen des Kon-
servatismus in deutschsprachigen Ländern auf den Widerstand gegen das Voran-
schreiten der Aufklärung in den 1780er Jahren zurückführte.88 Neu daran war, dass
Valjavec den politischen Konservatismus bis ins vorrevolutionäre Deutschland
zurückverfolgte und sich damit gegen eine Darstellung der 1790er Jahre als einzig
relevanter Zäsur wendete.89 Doch bei näherer Betrachtung weicht er damit weniger
von der etablierten Forschung ab, als es den Anschein hat. An die Stelle der Vor-
stellung, dass die Revolution einen Bruch kennzeichnete, setzte Valjavec den davon
abgeleiteten teleologischen Gedanken, die Konflikte der Jahrzehnte vor der Revo-
lution seien eine Art Kostümprobe für die 1789 ausbrechenden Kämpfe gewesen.
In einer schematischen Darstellung der intellektuellen Strömungen des späten 18.
Jahrhunderts, die in unserer Zeit neuerlich ihren Niederschlag im Werk von Jona-
than Israel gefunden hat, erklärte er politische Auseinandersetzungen mit dem
Kampf des Establishments gegen zwei »Bewegungen«– auf der einen Seite die Bewe-
gung, die sich für moderate Reformen einsetzte, und auf der anderen Seite jene, die
einen radikalen Umbau vorantrieb.90 Wie Valjavec ließ Epstein seine Geschichte mit
dem Widerstand gegen die Aufklärung beginnen. Aber zugleich schloss er sich inso-
fern Mannheim an, als er die Revolution als eine Zuspitzung der Polaritäten inter-
pretierte, die in den vorangegangenen Jahrzehnten allmählich immer deutlicher
zutage traten. Für alle drei Verfasser ließ sich die Zeit um 1789 also in gegnerische
»Parteien« unterteilen – eine »Partei der Bewegung«, wie Epstein sie genannt hatte,
auf der einen Seite und eine Partei, die sich dem Status quo verschrieben hatte, auf
der anderen.91

Meiner Ansicht nach ist es nicht möglich, eine derart einheitliche »Partei der
Bewegung« in Deutschland, Frankreich oder Großbritannien auszumachen,
geschweige denn in Europa als Ganzem. Ebenso wenig gab es so etwas wie ein fest
umrissenes geeintes »Establishment«, gegen das sich mögliche oppositionelle Strö-
mungen hätten richten können. Gehörten die französische Monarchie und die par-
lements zum selben Establishment? Bildeten die britischen Jurys und das Oberhaus
ein einziges Kraftfeld? Die europäischen Staaten unterschieden sich im Ausmaß der
Machtkonzentration, aber für gewöhnlich wiesen sie eine gewisse Gewaltenteilung
auf. Diese Tatsache sollte man im Blick behalten, wenn in Kommentaren der Aufbau
der europäischen Staaten im 18. Jahrhundert eingeebnet wird, weil vom Establish-
ment im Sinne eines Gattungsbegriffs ausgegangen wird. Trotz seiner durchaus vor-
handenen Sensibilität fürs Detail stellte Epstein den Konservatismus, den er bei
Burke fand, als eine typische Verteidigungshaltung des herrschenden Systems gegen

 
88 Valjavec 1951.
89 Valjavec wiederum zitierte Franz Schnabels Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahr-

hundert als einen Vorläufer; Schnabel 1929-1937, insbesondere Band 2, S. 18.
90 Valjavec 1951, S. 11. Zu seinen Ansichten zum jeweiligen Einfluss von »radikaler« und

»moderater« Aufklärung vgl. Valjavec 1954, S. 260-261
91 Epstein 1966, S. 10.

82 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


den Prozess der Aufklärung dar. Ja, er schrieb Burkes Reflections on the revolution
in France sogar »alle Elemente des allgemeinen konservativen Syndroms« zu. Und
deshalb, schlussfolgerte er, könne man Burke zum »Idealtypus« des Konservatismus
zählen.92 Ich übergehe hier die offensichtliche Tatsache, dass so etwas wie eine ein-
zige Staatsordnung im vornapoleonischen Europa, gegen die sich eine einheitliche
Aufklärung hätte formieren können, nicht existierte. Ebenso möchte ich beiseitelas-
sen, dass sogar Osnabrück, mit dessen Geschick sich Möser maßgeblich befasste,
ein gemischtes Regierungssystem hatte, in dem unterschiedliche Kräfte einander in
der Regierung gegenüberstanden. Wenden wir uns also dem relevanten Leitbild zu,
dem vermeintlichen Establishment, das Burke angeblich sein Leben lang verteidigt
hat.

Establishment und Revolution

Die britische Politik im 18. Jahrhundert vollzog sich im Schatten der Glorious
Revolution und der großen Aufstände, die ihr in den 1640er und 1650er Jahren
vorausgegangen waren. Die Konflikte in der Mitte des 17. Jahrhunderts waren dem
Wesen nach sowohl politische als auch kirchliche Auseinandersetzungen. Die Eini-
gung, zu der man zwischen 1688 und 1691 kam und die über eine Zeitspanne von
zwei Jahrzehnten gefestigt werden konnte, bestand notwendigerweise in einer Ver-
fassung für Kirche und Staat. Diese Verfassung war als Kompromiss Gegenstand
divergierender, mitunter auch widerstreitender Interpretationen. Als Burke 1766,
etwas mehr als ein halbes Jahrzehnt, nachdem Georg III. den Thron bestiegen hatte,
Mitglied des Parlaments wurde, schloss er sich den Rockingham Whigs im britischen
Unterhaus an und war somit Verfechter einer bestimmten Vorstellung davon, wie
der Erhalt der Verfassung künftig am besten abzusichern sei. Im Bemühen um dieses
Projekt hat er nahezu seine gesamte Laufbahn auf der Oppositionsbank zugebracht.
Das führte zu Auseinandersetzungen mit den Regierungen des Earl of Chatham, des
Duke of Grafton, des Lord North und William Pitt des Jüngeren. Es bedeutete, die
Innenpolitik genauso infrage zu stellen wie verschiedene Aspekte der Verwaltung
des Empire, vor allem in Irland, in den amerikanischen Kolonien und auf dem indi-
schen Subkontinent.

Nicht der Regierung anzugehören hieß für Burke nicht immer, regierungskritische
Maßnahmen zu unterstützen. So setzte er sich zum Beispiel konsequent für die Ver-
teidigung religiöser Toleranz ein, stellte sich jedoch 1772 auf die Seite der Regierung
und gegen eine Petition, den Klerus der Church of England vom obligatorischen
Bekenntnis zur Trinitätslehre zu befreien.93 In den frühen 1780er Jahren arbeitete
er mit der Yorkshire Association zusammen, um die Machtbefugnisse der Krone
einzugrenzen. 1782 entwarf er schließlich als Mitglied der Regierung und in der
Stellung des Generalzahlmeisters der Streitkräfte eine umfangreiche »Establishment

4.

 
92 Ebd., S. 13.
93 Edmund Burke, Speech on Clerical Subscription, 6. Februar 1772, Northampton MSS.

A. XXXVI. 23, 26A, 26B, 26C, 26D.

War Edmund Burke ein Konservativer? 83

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Bill«, deren Ziel die Kürzung der dem Hof zur Verfügung stehenden Mittel war, um
die Möglichkeiten der Krone, Parlamentsabgeordnete für sich zu vereinnahmen,
einzuschränken.94 Doch im selben Zeitraum bezog er auch Stellung gegen die Pläne
einer umfassenden Reform der Repräsentation des Staates. In diesem Zusammen-
hang machte er seine Abneigung gegenüber kürzeren Legislaturperioden des Parla-
ments, bindenden Mandaten für Parlamentsmitglieder und der Idee der »persönli-
chen« Vertretung deutlich.95 Ideologisch voreingenommene Historiker entscheiden
sich vielleicht dafür, diese Anwandlungen Burkes als sträfliche Feindseligkeit gegen-
über gesunden, wohlwollend in die Zukunft blickenden Reformen auszulegen. Pro-
blematisch ist eine derartige Voreingenommenheit nicht nur wegen der Weigerung,
sich damit zu befassen, welche berechtigten Einwände es etwa gegen eine einjährige
Legislaturperiode des Parlaments in Großbritannien im 18. Jahrhundert gäbe, vor
allem die plausible Annahme, dass die Legislative umso feinmaschiger von der Exe-
kutive kontrolliert wird, je häufiger die Parlamente wechseln. Sie stellt außerdem
Positionen als wünschenswert für die Zukunft dar, deren Glaubwürdigkeit zumin-
dest hinterfragt werden sollte. Ob bindende Mandate beispielsweise klug sind, war
im britischen Unterhaus des 18. Jahrhunderts umstritten; im Verlauf der Französi-
schen Revolution wurde es zum umkämpften Thema, und heute gelten sie bezeich-
nenderweise als sehr problematisch. Und doch galten den Historikern, die sich mit
der sogenannten »unreformierten« Verfassung auseinandersetzten, merkwürdiger-
weise diejenigen, die es befürworten, Parlamentsmitgliedern Weisungen zu geben,
irgendwie als »radikal« – worunter verstanden wurde, nicht nur grundsätzlichen
Reform zugeneigt, sondern zudem untrennbar mit einem offensichtlich fortschritt-
lichen Programm verbunden zu sein.

Für moderne Historiker war es aber Burkes in den 1780er Jahren zum Ausdruck
gebrachte Antipathie gegenüber der Einführung von etwas, das zu der Zeit eine
»gleichere« Repräsentation im britischen Unterhaus genannt wurde, die als Beweis
für sein unsinniges konservatives Engagement angesehen wurde. Wie kann jemand
»gleiche«, also paritätische Mitbestimmung ablehnen? Doch muss man sich zwei
Fragen stellen, ehe man vorschnelle Schlüsse zieht. Erstens, warum thematisierten
in den 1770er und 1780er Jahren diejenigen, die einen Wandel der Repräsentati-
onsprinzipien in der Verfassung des 18. Jahrhunderts befürworteten, nicht den Ver-
tretungsanspruch des britischen Oberhauses? Und warum eigentlich griffen sie die
Monarchie nicht an, war sie doch ein nichtrepräsentatives, feudales Relikt? Viel-
leicht waren ihre Denkansätze weniger mit der heutigen Praxis im Einklang, als es
auf den ersten Blick scheint. Zweitens stehen wir einer noch komplizierteren Frage
gegenüber: Sorgt eine demokratische Repräsentation, deren Umsetzbarkeit Burke
angeblich die Stirn hatte zu bestreiten, wirklich für die Einführung »persönlicher«
Repräsentation? Bilden die modernen Vertretungsorgane wirklich im Kleinen die
vorhandenen gegensätzlichen individuellen Interessen ab, aus denen sich moderne
Gesellschaften zusammensetzen? Burke hatte Grund zu der Annahme, dies sei
unmöglich. Wir können seine Argumente als rückwärtsgewandte Hypothese abtun,
 
94 Burke 1782, Sp. 121-127.
95 Burke 1808-1813.

84 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


ohne ihren Gehalt näher zu untersuchen, oder wir widmen uns stattdessen dem
anstrengenden Geschäft, zu rekonstruieren, was er gemeint haben könnte − das ist
Aufgabe des Historikers.

Ein Überblick über Burkes Äußerungen während seiner politischen Laufbahn
macht deutlich, dass er sowohl den Monarchien von Frankreich und Spanien wie
auch den Aristokratien des Heiligen Römischen Reichs kritisch gegenüberstand.
Außerdem war er ein einflussreicher Gegner der Entwicklungen der britischen Ver-
fassung unter der Herrschaft von Georg III. Nirgends war sein Widerstand deutli-
cher zu erkennen als in seiner intensiven Auseinandersetzung mit der Verwaltung
der Provinzen und Kolonien des Empire. Das schloss seinen erklärten Widerwillen
gegenüber einer Reihe von untergeordneten Gerichtsbarkeiten ein, darunter die
Vereinbarungen mit den sogenannten »Junto« in Irland, die Durchsetzung der
Macht der Ostindien-Kompanie in Südasien und die Verfassung der Regierung in
Massachusetts. Noch schärfer stellte Burke die Disposition von imperialer Autorität
selbst infrage, insbesondere angesichts ihrer Anwendung in den amerikanischen
Kolonien und in Indien. Tatsächlich fühlte sich Burke in beiden Fällen dazu aufge-
rufen, das Recht auf bewaffneten Widerstand gegen Willkürherrschaft zu verteidi-
gen, womit er sich gegen die herrschende Meinung im Mutterland stellte. Zudem
zog sich Burke nicht nur auf die Rolle des empörten Anklägers zurück. Stattdessen
entwickelte er umfassende Vorschläge für Reformen. In Bezug auf Indien schlug er
vor, Gesetze wiederzubeleben, mit denen die Ostindien-Kompanie für ihre Aktivi-
täten hätte zur Rechenschaft gezogen werden können. Im Fall von Amerika plädierte
er dafür, zum Status quo ante zurückzukehren, der existiert hatte, bevor Georg
Grenvilles versuchte, Steuern in den Kolonien zu erheben. Bemerkenswert aber ist,
dass er 1791, nach der Ratifizierung der Verfassung der Vereinigten Staaten und als
die Französische Revolution noch in vollem Gange war, trotzdem öffentlich die
Grundsätze der neuen amerikanischen Regierung verteidigte.

Das führt uns zur Krux der Kontroverse um Edmund Burke: Warum verteidigte
er 1775 den gewaltsamen Aufstand in den Kolonien, reagierte jedoch derartig ent-
setzt auf die Geschehnisse von 1789 in Paris? Es wäre vielleicht sinnvoll, diese Frage
andersherum zu stellen: Warum sollte man annehmen, dass der Verlauf der Proteste
Mitte der 1770er Jahre auf der anderen Seite des Atlantiks den Ereignissen während
der Französischen Revolution glich? Der amerikanische Historiker R. R. Palmer
überzeugte Generationen von dix-huitèmistes davon, die Zeitspanne zwischen 1760
und 1800 als ein »Zeitalter« der demokratischen Revolution anzusehen und damit
explizit die amerikanischen und die französischen Erfahrungen zusammenzufas-
sen.96 Doch lohnt es, sich in Erinnerung zu rufen, dass die amerikanische Haltung
zwischen dem Stamp Act und der Unabhängigkeitserklärung darauf ausgerichtet
war, eine historische Übereinkunft wiederherzustellen, während sich die Rebellen
in Frankreich seit dem Juli 1789 einem Regimewechsel verschrieben hatten. Im
Sommer und frühen Herbst des Jahres schwankten Burkes Reaktionen auf die fran-
zösischen Ereignisse noch, doch ab November stand seine Feindseligkeit ihr gegen-
über unverrückbar fest. Vier Gründe führten ihn zu seiner Haltung: Erstens glaubte
 
96 Palmer 1959/1964. Zu diesem Thema vgl. auch Higonnet 1988.

War Edmund Burke ein Konservativer? 85

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


er, dass die erfolgreichsten Protagonisten an der Spitze der Revolution alle prä-
skriptiven Mittel zur Sicherung der Staatsmacht radikal ablehnten; zweitens und
damit verbunden argumentierte er, dass der antiklerikale Angriff auf das Gemein-
schaftsvermögen der gallikanischen Kirche die Institution von Eigentum per se
gefährdete; drittens, und auch das wiederum damit verknüpft, dachte er, die Abnei-
gung prominenter Abgeordneter gegenüber der christlichen Religion untergrabe die
Überlebensfähigkeit der Gesellschaft schlechthin. Und schließlich sah er in den Ver-
suchen, die Macht der Nationalversammlung zu festigen, eine Zersetzung des Prin-
zips der Mischverfassung. Es versteht sich von selbst, dass dieser Katalog von Ein-
wänden gegen einen Aufstand erhoben wurde, der nicht die geringste Ähnlichkeit
mit den Entwicklungen in den amerikanischen Kolonien zwischen 1775 und 1776
hat, der Zeitspanne, während der Burke davon überzeugt war, die amerikanischen
Provinzen würden zu Recht Widerstand leisten.

In den Augen vieler, die sich im 19. Jahrhundert dazu äußerten, hat sich Burke
mit seiner Verteidigung des amerikanischen Widerstands einen Platz im Himmel-
reich der Geschichte erworben. Dann aber führte seine entsetzte Reaktion auf die
Entwicklungen in Frankreich dazu, dass man ihm vorwarf, die Mächte der Finster-
nis entfesselt zu haben. Diese schwarz-weiß-malerische Rezeption ist umso bemer-
kenswerter, wenn man bedenkt, was Burke im Falle Frankreichs eigentlich verteidigt
hat. Er befürwortete zweifellos die Existenz von Privilegien in auf Handel beruhen-
den Gesellschaften, aber das taten auch Emmanuel-Joseph Sieyès und sogar Thomas
Paine – wenn sie auch beide eine andere Auffassung davon hatten, was als legitimer
Vorteil anzusehen sei. Ebenso wenig gibt es Zweifel daran, dass Burke die Wahrung
der gesellschaftlichen Rolle der Religion am Herzen lag, wie fast jedem anderen, der
im 18. Jahrhundert in Europa dazu Stellung genommen hat, auch wenn er, anders
als manche seiner Zeitgenossen, tatsächlich an die Lehren glaubte, die er sich zu
empfehlen erlaubte. Zudem unterstützte Burke wie viele andere, die zu seiner Zeit
über dieses Thema debattierten, die Prinzipien des Besitzes und ein nach gesell-
schaftlichem Stand unterscheidendes System. Des Weiteren glaubte er, dass die
grundlegenden Maximen eines Staatswesens – wie die Voraussetzungen von Legi-
timität und die Struktur der Verfassung – vor regelmäßigen Veränderungen auf-
grund der Launen des Volkes geschützt werden sollten. In seinen Augen war dies
keine Entscheidung gegen das Volk, sondern eine Vorkehrung gegen ständig wie-
derkehrende Konflikte im Staat. Irgendwie ist das Eintreten Burkes für diese bekann-
ten Maximen des 18. Jahrhunderts dazu angetan, unter kleinmütigen Lesern der
heutigen Zeit ein gewisses Unbehagen hervorzurufen, und sie scheinen sich mit der
Vorstellung, dass anderswo andere Werte Geltung haben, schwerzutun.

Doch sollten wir uns fragen, ob sich Burkes Ansichten wirklich so grundsätzlich
von unseren unterscheiden. Sein wichtigstes Ziel beim Angriff auf die »Ideen von
1789« war nicht, für ganz bestimmte Arten von Besitz, Staatsgewalt und Religion
einzutreten, sondern Europa davor zu bewahren, dass diese gänzlich ausgelöscht
wurden. Wir mögen heute über die Vorzüge mancher Erscheinungsformen dieser
Institutionen streiten, aber kaum jemand hat sich noch ihrer Zerstörung aus Prinzip
verschrieben. Zwischen 1911 und 1918 – zwischen dem Parliament Act des Verei-
nigten Königreichs und der Weimarer Verfassung – hat die Idee einer ständischen

86 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Staatsführung sich von der europäischen Bühne verabschiedet. Einer der wichtigsten
Bausteine der Welt, um deren Erhalt Burke gekämpft hatte, war aus der politischen
Praxis verschwunden. Aber anstatt an dem Gedanken zu verzweifeln, dass vergan-
gene Normen dieser Art je geschätzt worden sind, sollten wir lieber versuchen zu
verstehen, wie Hume, Smith, Montesquieu, Rousseau, Hegel und Burke gleicher-
maßen die Idee der Anpassung einer Regierungsform an die vorhandene gesell-
schaftliche Rangordnung als Rezept für Frieden und Wohlstand hat erscheinen
können.

Freiheit und Reaktionen von Huntington bis Hirschman

1957 führte Samuel Huntington den Gedanken ein, den Konservatismus als eine
notwendige Voraussetzung für den amerikanischen Liberalismus zu verstehen.97 In
gewisser Hinsicht stellte dies eine Überarbeitung der alten Hume’schen These dar,
nämlich dass Autorität eine Voraussetzung echter Freiheit sei.98 Innerhalb des zeit-
genössischen amerikanischen Kontextes war es Huntingtons Ziel, den »neuen Kon-
servatismus« von Russell Kirk als reaktionäre Nostalgie zu entlarven.99 Nach Hun-
tingtons Dafürhalten sehnte sich Kirk nach Idealen, die inhaltlich wohl kaum als
amerikanisch gelten konnten. Zudem hätten seine Werte keine Chance, den Anfor-
derungen der herrschenden Ideale einer liberalen Kultur zu genügen. Doch aus
Huntingtons Sicht führte diese Unmöglichkeit, den Liberalismus anzupassen, nicht
zu Konservatismus, sondern zu einer reaktionären Bewegung. Daraus schien zu fol-
gen, dass Amerikas Ziel in den 1950er Jahren nicht darin liegen sollte, nicht länger
gebrauchte Werte wiederherzustellen, sondern den vorherrschenden liberalen Kon-
sens zu bewahren. Im Widerspruch zu Louis Hartz’ gerade erschienenem Werk The
liberal tradition in America100 war Huntington der Ansicht, Amerika könne auf
diesen Konsens nicht länger zählen. Vielmehr müsse er durch konservative Prinzi-
pien gestützt werden. Dafür griff Huntington auf Burke als den »konservativen
Archetypus«101 zurück. Für Huntington schien Burkes Denkart so anpassungsfähig
zu sein, dass sie sich leicht mit den großen Veränderungen der historischen Ver-
hältnisse in Einklang bringen ließ. Damit schloss er sich Leo Strauss’ neuer Darstel-
lung von Burke als Abtrünnigem vom Rechtsdenken des Naturrechts an.102 In dieser
Lesart bot Burke die Mittel, um bestehende Institutionen zu legitimieren, ohne ihnen
einen bestimmten Inhalt zuzuschreiben.103

5.

 
97 Huntington 1957.
98 Hume 1987.
99 Henrie 2004. Zur Aneignung Burkes durch die amerikanischen Konservativen in den

1950er Jahren vgl. Kirk 1954; zur Debatte dazu siehe Maciag 2013.
100 Hartz 1955.
101 Huntington 1957, S. 456.
102 Strauss 1953, S. 13-14, 318-319.
103 Huntington 1957, S. 457.

War Edmund Burke ein Konservativer? 87

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Der Reiz, den Burke auf Huntington ausübte, hatte eine seltsame Ironie zur Kon-
sequenz. Indem er in ihm einen Fürsprecher für den Konservatismus schlechthin sah
– losgelöst von jeglichem substantiellen »konservativen« Ideal –, befreite Hunting-
ton den Staatsmann des 18. Jahrhunderts mit seiner Argumentation von der Zuord-
nung zu einem spezifischen Dogma. Auf dieser Grundlage konnten auch Bolsche-
wiki und Zaristen gleichermaßen Burkeaner werden. Diese Ironie wiederum hatte
eine unbeabsichtigte Wirkung. Indem er aus Burke einen Vertreter eines reinen
Konservatismus-Prinzips machte, musste Huntington ihm jedes Interesse an fort-
schrittlichen Absichten absprechen. Das ist mit Sicherheit sehr weit entfernt von
dem, wie Burke sich selbst charakterisierte, und weist auf eine Schwäche in Hun-
tingtons Verständnis von Konservatismus hin. Weil der Impuls, etwas konservieren
zu wollen, sich im Angesicht des Wandels entfaltet, läuft der Entschluss, etwas zu
bewahren, Gefahr, in die Reaktion umgelenkt zu werden. Ein Programm, das nicht
umgesetzt werden kann, muss möglicherweise zurückgenommen werden – ein
Dilemma, das Huntington doch eigentlich umgehen wollte. Es zeigt sich, dass Hun-
tingtons Rückgriff auf eine traditionalistische Interpretation Burkes ihn zu einer
Haltung beliebigen Konservatismus verdammte, dessen er ursprünglich seine Feinde
auf der rechten Seite angeklagt hatte. Wollte er für eine fortschrittliche Reform
argumentieren, musste er sein auf Burke gegründetes Gedankengebäude einreißen.

Das Paradoxon eines Konservatismus als Vorhaben ohne Ziel wurde noch ein-
dringlicher von Huntingtons älterem Zeitgenossen Albert Hirschman veranschau-
licht. Hirschman beschäftigte sich erst relativ spät in seiner Karriere eingehender
mit konservativem Denken und konservativer Politik, nämlich 1989 mit der Publi-
kation eines Aufsatzes in The Atlantic Monthly zur »reaktionären Rhetorik.«104

Diese Einlassung wurde als Angriff auf neokonservative Hypothesen aufgenommen,
die zunehmend als selbstverständliche Wahrheiten verkauft wurden. Hirschman
zielte damit nicht allein auf die damalige sich im Aufschwung befindende wirt-
schaftspolitische Strömung in den Vereinigten Staaten und in Großbritannien, son-
dern auch auf die aus der Sozialwissenschaft kommenden Wegbereiter dieses Denk-
ansatzes, die sich mit dem Jargon der Unfehlbarkeit bewaffnet hatten, um lediglich
fragwürdige Meinungen anzubieten. Hirschman führte seinen Standpunkt 1991 mit
der Publikation seiner Monografie The rhetoric of reaction105 weiter aus. Der Titel
deutet allerdings nur unvollkommen auf das hin, was er darin darlegen wollte; min-
destens zwei Punkte seiner Argumentation werden mit diesem Titel falsch wieder-
gegeben. Erstens handelt Hirschmans Werk weniger von der »Rhetorik« der Reak-
tion als von verschiedenen Glaubenssätzen, die mit reaktionärer Politik verknüpft
wurden. Seiner Meinung nach legte es der Neokonservatismus darauf an, seine
Gegner zu täuschen, statt sie offen für seine Ziele zu gewinnen, indem er sie über-
zeugte. Zweitens war das eigentliche Thema von Hirschmans Abhandlung nicht
Reaktion, sondern Intransigenz, wie ihm selbst klar wurde, sodass er sogar ver-
suchte, den Titel des Buchs zu ändern.106

 
104 Hirschman 1989.
105 Hirschman 1991.
106 Adelman 2013, S. 632.

88 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Edmund Burke wird in The rhetoric of reaction als führender Lieferant verschie-
dener Dogmen von Intransigenz aufgerufen. Dies stellte eine interessante Entschei-
dung Hirschmans dar: Während einer früheren Beschäftigung mit Burke in den
späten 1950er Jahren hatte er ihn noch als einen lehrreichen politischen Skeptiker
gepriesen.107 Doch mit der Verschiebung seines Angriffsziels änderte sich auch seine
öffentliche Haltung zu Burke. Sieht man sich allerdings The rhetoric of reaction
genauer an, wird deutlich, dass Hirschmans Angriffsziel beweglich blieb. Intransi-
genz wurde hier vornehmlich mit »Reaktion« verknüpft, womit in diesem Falle die
radikale Pose einer neu entstehenden konservativen Orthodoxie gemeint war.
Bekanntermaßen konzentrierte sich Hirschman auf drei Grundfiguren reaktionären
Argumentierens, die er »Sinnverkehrungsthese«, »Vergeblichkeitsthese« bezie-
hungsweise »Gefährdungsthese« nannte. Jeder dieser rhetorischen Figuren lag die
Hypothese von den unbeabsichtigten Folgen zugrunde, ein Konzept, das in Hirsch-
mans Frühwerk eine größere Rolle gespielt hatte.108 Hirschmans Charakterisierung
dieser Haltungen zufolge argumentierten die Reformgegner entweder, dass die Vor-
gehensweisen, um Verbesserungen herbeizuführen, paradoxerweise den gegenteili-
gen Effekt hätten. Oder sie vertraten, zweitens, den Standpunkt, positiver Wandel
sei ein vergebliches Unterfangen. Eine dritte Behauptung war, dass Bemühungen um
Verbesserung das bereits Erreichte gefährden. Hirschmans Analyse stützte sich auf
eine unter Historikern verbreitete Hypothese. Danach stellte die Französische Revo-
lution ein paradigmatisches »Fortschrittsereignis« dar, und folglich war der kon-
terrevolutionäre Widerstand die »Grundströmung, die dem modernen konservati-
ven Standpunkt einen bedeutenden Teil seines Kernbestands« lieferte.109 Doch
sollten wir an dieser Stelle den naheliegenden Einspruch erheben, dass Erwartungen
von Fortschritt potenziell genauso problematisch sind wie Vorhersagen von Kata-
strophen. Hirschman selbst wusste das natürlich, weshalb er seiner »Rhetoric of
reaction« ein Kapitel über die Intransigenz bestimmter Stilrichtungen fortschrittli-
cher Ideologie hinzufügte. Er hatte sein Buch als Tirade gegen die zeitgenössischen
Konservativen begonnen, sah sich aber gezwungen, einzuräumen, dass auch deren
Gegenspieler nicht immun gegen leeres Gerede waren.

Es ist nicht schwer zu ergründen, warum Hirschmans »reaktionäre« Haltungen
immer wieder sowohl von linken als auch von rechten Gelehrten angegriffen wer-
den. Jede einzelne seiner Thesen stützt sich auf das Gefühl, dass ein politisches Urteil
vergeblich ist, eine Auffassung, die häufig auf vernünftiger Erfahrung beruht.110

Natürlich lassen sich die Unzulänglichkeiten des menschlichen Verstands ausnutzen,
indem Gefahrenszenarien herausbeschworen werden. Doch ebenso ist richtig, dass
die realen Verhältnisse regelmäßig der abstrakten Klugheit in die Quere kommen.
Eine politische Haltung gründet sich auf der Vorausberechnung der Zukunft und
ist somit anfällig für Enttäuschung und Frustration. Und deshalb sind, wie Burke

 
107 Ebd., S. 339.
108 Hirschman 1977.
109 Hirschman 1991, S. 159.
110 Siehe dazu Dunn 2000.

War Edmund Burke ein Konservativer? 89

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


klar wurde, Verkehrung und Gefährdung typische Risiken eines zügellosen Den-
kens. Letztlich behauptete Hirschman nicht, dass wir unsere Begrenztheit überwin-
den könnten, sondern dass der Versuch, unser Verständnis von Gesellschaft zu ver-
tiefen, von den Verlockungen der Parteinahme nicht gefördert wird. Denn hier
befürchtete er, dass Parteien in der Politik korrumpierend wirken könnten. Bei rela-
tiver politischer Stabilität ist Streit jedoch einer nicht vorhandenen Opposition vor-
zuziehen. Parteien können also, das wollte ich in meinem Aufsatz deutlich machen,
paradoxerweise sowohl positiv auf die Politik einwirken als auch die Redlichkeit
historischer Forschung gefährden.

Übersetzt von Moira Colmant

Literatur

Adelman, Jeremy 2013. Worldly philosopher: the odyssey of Albert O. Hirschman. Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Allen, David V. 1981. »Modern conservatism: the problem of definition«, in Review of Politics
43, 4, S. 582-603.

Anderson, Perry 2005. Spectrum: from right to left in the world of ideas. London: Verso.
Auerbach, M. Morton 1959. The conservative illusion. New York: Columbia University Press.
Baker, Keith Michael 1994. »The idea of a declaration of rights«, in The French idea of freedom:

the old regime and the declaration of the rights of man, hrsg. v. Kley, Dal van, S. 154-196.
Stanford: Stanford University Press.

Barth, Hans 1958. »Einleitung«, in Der konservative Gedanke, hrsg. v. Barth, Hans, S. 1-21.
Stuttgart: K. F. Koehler Verlag.

Beik, Paul H. 1951. »The Comte d’Antraigues and the failure of French conservatism in 1789«, in
The American Historical Review 56, 4, S. 767-787.

Bénéton, Philippe 1996. »Conservatisme«, in Dictionnaire de philosophie politique, hrsg. v.
Raynaud, Philippe; Rials, Stéphane, S. 115 ff. Paris: Presses Universitaires de France.

Bödeker, Hans Erich; Hinrichs, Ernst 1991. »Alteuropa – Fru ̈he Neuzeit – Moderne Welt? Per-
spektiven der Forschung«, in Alteuropa – Ancien Régime – Fru ̈he Neuzeit: Probleme und
Methoden der Forschung, hrsg. v. Bödeker, Hans Erich; Hinrichs, Ernst, S. 11-50. Stutt-
gart-Bad Cannstatt: Friedrich Frommann Verlag.

Boucher, Jonathan 1797. View of the causes and consequences of the American revolution in
thirteen discourses. London: G. G. & J. Robinson.

Bourke, Richard 2009. »Theory and practice: the revolution in political judgement«, in Political
judgement, hrsg. v. Bourke, Richard; Geuss, Raymond, S. 73-109. Cambridge: Cambridge
University Press.

Bourke, Richard 2015. Empire and revolution: the political life of Edmund Burke. Princeton,
Oxford: Princeton University Press.

Brandes, Ernst 1791. »Rezension der Reflections on the Revolution in France«, in Göttingische
Anzeigen von Gelehrten Sachen, 26. November 1791, S. 1903-1904.

Braun, Frieda 1917. Edmund Burke in Deutschland: Ein Beitrag zur Geschichte des historisch-
politischen Denkens. Heidelberg: Carl Winters Universitätsbuchhandlung.

Brennan, Geoffrey; Hamlin, Alan 2004. »Analytic conservatism«, in British Journal of Political
Science 34, 4, S. 675-691.

Burke, Edmund 1782. »Debate on civil list expenditure« (14. Juni 1782), in Parliamentary
History, XXIII.

Burke, Edmund 1808-1813. »Speech on the state of the representation of the commons« (16. Mai
1784), in The works of the right honourable Edmund Burke (1808-1813), Vol X. London.

Burke, Edmund 1791. Lettre de M. Burke sur les affaires de France et des Pays-Bas, addressee à M.
le Vicomte de Rivaro. Paris.

90 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Burke, Edmund 2000. »Report from the committee of the house of commons appointed to inspect
the Lords Journals, 30. April 1794«, in Writings and speeches of Edmund Burke, Band VII,
hrsg. v. Marshall, P. J.; Langford, Paul. Oxford: Oxford University Press.

Burke, Edmund 2001. Reflections on the revolution in France, hrsg. von Jonathan C. D. Clark.
Stanford: Stanford University Press.

Bußmann, Walter 1973. »Ein Beitrag zum europäischen Konservatismus in der ersten Hälfte des
19. Jahrhunderts«, in Festschrift Klaus Lankheit, hrsg. v. Hartmut, Wolfgang, S. 38-45.
Köln: DuMont Schauberg.

Butterfield, Herbert 1944. The Englishman and his history. Cambridge: Cambridge University
Press.

Cecil, Lord Hugh 1912. Conservatism. London: William and Norgate.
Cobbett, William. Hrsg. 1817. Cobbett’s parliamentary history of England from the Norman

conquest in 1066 to the year 1803. Vol. XXX: Comprising the period from the 13th Decem-
ber 1792 to the 10th March 1794. London.

Copeland, Thomas W. Hrsg. 1968. The correspondence of Edmund Burke. Band 5. Chicago: The
Chicago University Press.

Craiutu, Aurelian 2003. Liberalism under siege: the political thought of the French doctrinaires.
New York: Lexington Books.

Croker, John Wilson 1830. »International policy«, in The Quarterly Review 42, S. 276.
Dahlmann, Friedrich Christoph 1835. Die Politik auf den Grund und das Maaß der gegebenen

Zustände zurückgeführt. Göttingen: Verlag der Dieterichsschen Buchhandlung.
Dictionnaire 1992. »Conservatisme«, in Dictionnaire de la pensée politique: hommes et idées,

S. 133 ff. Paris: Hatier.
Doyle, William 2002. The Oxford history of the French Revolution. 2. Auflage. Oxford: Oxford

University Press.
Droysen, Johann Gustav 1846. Vorlesungen u ̈ber die Freiheitskriege. 2 Bände. Kiel: Universi-

tätsbuchhandlung.
Dunn, John 1969. The political thought of John Locke: an historical account of the argument of

the »two treatises«. Cambridge: Cambridge University Press.
Dunn, John 2000. The cunning of unreason: making sense of politics. London: Harper Collins.
Dworkin, Ronald 1977. Taking rights seriously. Cambridge: Harvard University Press.
Eccleshall, Robert 1990. English conservatism since the restoration. London: Unwin Hyman.
Epstein, Claus 1966. The genesis of German conservatism. Princeton: Princeton University

Press.
Fischer, Pascal 2010. Literarische Entwu ̈rfe des Konservatismus in England 1790 bis 1805.

München: Wilhelm Fink.
Freund, Ludwig 1955. »The new American conservatism and European conservatism«, in Ethics

63, 1, S. 10-17.
Gannett Jr., Robert T. 2003. Tocqueville unveiled: the historian and his source for »The old

regime and the revolution«. Chicago, London: The Chicago University Press.
Gerhard, Dietrich 1981. Old Europe: a study of continuity, 1000-1800. New York: Academic

Press.
Green, Jonathan Allen 2014. »Friedrich Gentz’s translation of Burke’s reflections«, in The His-

torical Journal 57, 3, S. 639-659.
Greiffenhagen, Martin 1971. Das Dilemma des Konservatismus in Deutschland. München:

Piper.
Hartz, Louis 1955. The liberal tradition in America. New York: Harcourt.
Hawkins, Mike 2005. »What’s in a name? Republicanism and conservatism in France,

1871-1879«, in History of Political Thought 36, 1, S. 120-141.
Hayek, Friedrich A. von 1944. The road to serfdom. London: Routledge & Sons.
Hayek, Friedrich A. von 1960. »Why I am not a conservative«, in Friedrich August von Hayek:

The constitution of liberty, S. 397-411. London: Routledge & Kegan Paul.
Hayek, Friedrich A. von 1968. »Economic thought VI: the Austrian school«, in International

encyclopedia of the social sciences, Vol. 4, hrsg. v. Sills, David L., S. 458-462 . New York:
Macmillan.

War Edmund Burke ein Konservativer? 91

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Hayek, Friedrich A. von 1992. »Carl Menger (1840-1921)«, in The collected works of F. A.
Hayek IV: the fortunes of liberalism, hrsg. v. Klein, Peter G., S. 61-107. Chicago: The Uni-
versity of Chicago Press.

Hearnshaw, Fossey J. C. 1933. Conservatism in England: an analytical, historical, and political
survey. London: Macmillan.

Henrich, Dieter 1967. »Introduction«, in Kant, Gentz, Rehberg: Über Theorie und Praxis, hrsg. v.
Henrich, Dieter. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Henrie, Mark C. 2004. »Understanding traditionalist conservatism«, in Varieties of conservatism
in America, hrsg. v. Berkowitz, Peter, S. 3-30. Stanford: Hoover Institution Press.

Higonnet, Patrice 1988. Sister republics: the origins of French and American republicanism.
Cambridge, London: Harvard University Press.

Hirschman, Albert O. 1977. The passions and the interests: arguments for capitalism before its
rise. Princeton: Princeton University Press.

Hirschman, Albert O. 1989. »Reactionary rhetoric«, in The Atlantic Monthly 263, 5, S. 63-70.
Hirschman, Albert O. 1991. The rhetoric of reaction. Perversity, futility, jeopardy. Cambridge:

Belknap Press.
Hont, Istvan 2005. Jealousy of trade: international competition and the nation-state in historical

perspective. Cambridge: Harvard University Press.
Hont, Istvan 2015. Politics in commercial society: Jean-Jacques Rousseau and Adam Smith.

Cambridge: Harvard University Press.
Huber, Viktor Aimé 1841. Über die Elemente, die Möglichkeit oder Notwendigkeit einer kon-

servativen Partei in Deutschland. Marburg.
Hui, Wang 2008 [2004]. China from empire to nation-state. Cambridge: Harvard University

Press.
Hume, David 1987. »Of the origin of government«, in David Hume: Essays, moral, political, and

literary, hrsg. v. Miller, Eugene F., Part 1, Essay 5. Indianapolis: Liberty Fund.
Huntington, Samuel 1957. »Conservatism as an ideology«, in Review of Politics 51, 2,

S. 454-473.
Jellinek, Georg 1901. The declaration of the rights of man and of citizens: a contribution to

modern constitutional history. New York: Henry Holt.
Jennings, Jeremy 2011. Revolution and the republic: a history of political thought in France since

the eighteenth century. Oxford: Oxford University Press.
Jones, Emily 2015. »Conservatism, Edmund Burke, and the invention of a political tradition, c.

1885–1914«, in The Historical Journal 58, 12, S. 1115-1139.
Jones, Larry E.; Retallack, James N. 1993. »German conservatism reconsidered: old problems and

new directions«, in Between reform, reaction and resistance: studies in the history of German
conservatism from 1789 to 1945, hrsg. v. Jones, Larry E.; Retallack, James N., S. 1-30.
Oxford: Berg.

Kalyvas, Stathis 1996. The rise of Christian democracy in Europe. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press.

Kant, Immanuel 1991. »What is orientation in thinking?«, in Immanuel Kant: Political writings,
hrsg. v. Reiss, Hans, S. 237-249. Cambridge: Cambridge University Press.

Kavka, Gregory S. 1986. Hobbesian moral and political theory. Princeton: Princeton University
Press.

Kirk, Russell 1954. The conservative mind. London: Faber and Faber.
Klemperer, Klemens von 1957. Germany’s new conservatism: its history and dilemma in the

twentieth century. Princeton: Princeton University Press.
Klemperer, Klemens von 1969. »Konservatismus«, in Sowjetsystem und demokratische Gesell-

schaft: Eine vergleichende Enzyklopädie, Band 3, hrsg. v. Kernig, Claus D., S. 848 ff. Frei-
burg: Herder.

Koselleck, Reinhart 1979. Vergangene Zukunft: Zur Semantik geschichtlicher Zeiten. Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

Lenin, Wladimir I. 1902. Was tun? Brennende Fragen unserer Bewegung. Stuttgart.
Lenin, Wladimir I. 1968 [1920]. Left-wing communism: an infantile disorder. Collected works,

Vol. 31. Moskau: Progress Publishers.
Machiavelli, Niccolò 1988. The prince, hrsg. v. Skinner, Quentin. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press.

92 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Maciag, Drew 2013. Edmund Burke in America: the contested career of the father of modern
conservatism. Ithaca, London: Cornell University Press.

Mair, Peter 2004 [1997]. Party system change: approaches and interpretations. Oxford: Oxford
University Press.

Mann, Golo 1953. »Was ist konservativ?«, in Der Monat 6, 62, S. 183-188.
Mannheim, Karl 1953. »Conservative thought«, in Karl Mannheim: Essays on sociology and

social psychology, S. 74-164. London: Routledge and Kegan Paul.
Menger, Carl 1883. Untersuchungen über die Methode der Sozialwissenschaften, und der poli-

tischen Oekonomie insbesondere. Leipzig: Duncker und Humblot.
Michels, Robert 1930-1935, 1949. »Conservatism«, in Encyclopaedia of the social sciences, 15

Bände, hrsg. v. Seligman, Edwin R. A.; Johnson, Alvin, Band III, S. 230. New York: Macmil-
lan.

Mohler, Armin 1989 [1950]. Die konservative Revolution in Deutschland, 1918-1932: Ein
Handbuch. Stuttgart: Leopold Stocker Verlag.

Muller, Jerzy Z. 1997. »Introduction«, in Conservatism: an anthology of social and political
thought, hrsg. v. Muller, Jerzy Z., S. 3-31. Princeton: Princeton University Press.

Müller, Adam 1936 [1809]. Die Elemente der Staatskunst. Meersburg am Bodensee, Leipzig: F.
W. Hendel Verlag.

Musgrave, Richard 1801. Memoirs of the different rebellions in Ireland. Band 1. Dublin.
Neumann, Sigmund 1930. Die Stufen des preußischen Konservatismus: Ein Beitrag zum Staats-

und Gesellschaftsbild Deutschlands im 19. Jahrhundert. Historische Studien, Heft 190.
Berlin.

Neill, Edmund 2006. »Political ideologies: liberalism, conservatism, and socialism«, in A com-
panion to nineteenth-century Europe, 1789-1914, hrsg. v. Berger, Stefan, S. 211-233. Mal-
den: Blackwell.

Nippel, Wilfried 2008. Johann Gustav Droysen: Ein Leben zwischen Wissenschaft und Politik.
München: C. H. Beck.

Oakeshott, Michael 1962. »On being conservative«, in Michael Oakeshott: Rationalism in poli-
tics and other essays, S. 407-437. London: Methuen.

O’Brien, Conor Cruise 2003. »Edmund Burke: prophet against the tyranny of the politics of
theory«, in Edmund Burke: Reflections on the revolution in France, hrsg. v. Turner, Frank,
S. 213-232. New Haven, London: Yale University Press.

O’Sullivan, Noël 1976. Conservatism. London: J. M. Dent.
Palmer, Robert R. 1959/1964. The age of the democratic revolution: a political history of Europe

and America, 1760-1800. 2 Bände. Princeton: Princeton University Press.
Philp, Mark 2014. Reforming ideas in Britain: politics and language in the shadow of the French

Revolution, 1789-1815. Cambridge: Cambridge University Press.
Pocock, John G. A. 1987. »Introduction«, in Edmund Burke: Reflections on the revolution in

France, hrsg. v. Pocock, John G. A., S. vii-xlviii. Indianapolis: Hackett.
Popper, Karl 1945. The open society and its enemies. 2 Bände. London: Routledge and Sons.
Popper, Karl 2002 [1957]. The poverty of historicism. London: Routledge.
Rachfahl, Felix 1923. »Konservativ«, in Politisches Handwörterbuch, Band 1, hrsg. v. Herre,

Paul, S. 1021 ff. Leipzig: K. F. Koehler.
Rehberg, August Wilhelm 1791. »Rezension der Reflections on the Revolution in France«, in

Jenaer Allgemeine Literaturzeitung vom 4. März 1791, S. 566.
Rémond, René 1954. La Droite en France de 1815 à nos jours. Paris: Aubier.
Schlosser, Friedrich Christoph 1843/1844. Geschichte des achtzehnten Jahrhunderts und des

neunzehnten bis zum Sturz des französischen Kaiserreichs. 7 Bände. Heidelberg: Academi-
sche Verlagshandlung.

Rémusats, Charles de 1753. »Burke: Sa vie et ses écrits«, in Revue des Deux Mondes 23, 1,
S. 209-261 und S. 435-490.

Rials, Stéphane. Hrsg. 1988. Les déclarations des droits de l’homme et du citoyen. Paris:
Hachette.

Robin, Corey 2011. The reactionary mind: conservatism from Edmund Burke to Sarah Palin.
Oxford: Oxford University Press.

Rossiter, Clinton 1955. Conservatism in America. New York: Alfred A. Knopf.

War Edmund Burke ein Konservativer? 93

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Rossiter, Clinton 1968. »Conservatism«, in International encyclopedia of the social sciences, Vol.
3, hrsg. v. Sills, David L., S. 290 ff. New York: Macmillan and the Free Press.

Rothfels, Hans 1978 [1961]. The German opposition to Hitler: an assessment. London: Oswald
Wolff Publishers.

Sack, James J. 1993. From jacobite to conservative: reaction and orthodoxy in Britain, c.
1760-1832. Cambridge: Cambridge University Press.

Scheler, Max 1960 [1926]. »Probleme einer Soziologie des Wissens«, in Max Scheler: Gesammelte
Werke, Band 8. Bern: A. Francke Verlag.

Schnabel, Franz 1929-1937. Deutsche Geschichte im neunzehnten Jahrhundert. 4 Bände. Frei-
burg: Herder Verlag.

Schofield, Malcolm 2006. Plato: political philosophy. Oxford: Oxford University Press.
Schumpeter, Joseph 1908. Das Wesen und der Hauptinhalt der theoretischen Nationalökonomie.

Leipzig: Duncker & Humblot.
Schumpeter, Joseph 1942. Capitalism, socialism and democracy. New York: Harper and Row.
Schuettinger, Robert Lindsay. Hrsg. 1970. The conservative tradition in European thought: an

anthology. New York: G. P. Putnam and Sons.
Sirinelli, Jean-François; Vigne, Éric 1992. »Introduction général«, in Histoire des droits en

France, 3 Bände, hrsg. v. Sirinelli, Jean-François, S. iii–xlv. Paris: Gallimard.
Staël, Germaine de 2008. Considerations on the principal events of the French Revolution (1818),

hrsg. v. Craiutu, Aurelian. Indianapolis: Liberty Fund.
Stern, Fritz 1961. The politics of cultural despair: a study of the rise of the Germanic ideology.

Berkeley: University of California Press.
Sternhell, Zeew 2010. The anti-enlightenment tradition. New Haven, London: Yale University

Press.
Strauss, Leo 1953. Natural right and history. Chicago: Chicago University Press.
Sybel, Heinrich von 1847 a. »Edmund Burke und die französische Revolution«, in Allgemeine

Zeitschrift für Geschichte 7, S. 1-53.
Sybel, Heinrich von 1847 b. »Edmund Burke und Irland«, in Allgemeine Zeitschrift fu ̈r

Geschichte 7, S. 488-533.
Sybel, Heinrich von 1853-1879. Geschichte der Revolutionszeit von 1789 bis 1800. Band 2.

Düsseldorf: J. Buddeus.
Sybel, Heinrich von 1869. »Edmund Burke und Irland«, in Kleine historische Schriften von

Heinrich von Sybel, Band I, S. 455-510. München: Lit. art. Anstalt.
Tocqueville, Alexis de 1988. The old regime and the revolution, Band 1, hrsg. v. Furet, François;

Mélonio, Françoise. Chicago, London: University of Chicago Press.
Tribe, Keith 1995. Strategies of economic order: German economic discourse, 1750–1959.

Cambridge: Cambridge University Press.
Tuck, Richard 2015. The sleeping sovereign. Cambridge: Cambridge University Press.
Valjavec, Fritz 1951. Die Entstehung der politischen Strömungen in Deutschland 1770-1815.

München: Oldenbourg.
Valjavec, Fritz 1954. »Die Entstehung des europäischen Konservatismus«, in Ostdeutsche Wis-

senschaft: Jahrbuch des Ostdeutschen Kulturrates, hrsg. v. Boehm, Max Hildebert et al.,
S. 255-277. München: Oldenbourg.

Viereck, Peter 1956. Conservatism from John Adams to Churchill. Princeton: V. van Nostrand
and Co.

Vierhaus, Rudolf 1973. »Conservatism«, in Dictionary of the history of ideas: studies of selected
pivotal ideas, Vol. 1, hrsg. v. Wiener, Philip P., S. 481 ff. New York: Charles Scribner’s Sons.

Vierhaus, Rudolf 1982. »Konservativ, Konservatismus«, in Geschichtliche Grundbegriffe: His-
torisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutschland, Band 3, hrsg. v. Brunner,
Otto; Konze, Werner; Koselleck, Reinhart. Stuttgart: Klett-Cotta.

Vincent, Andrew 1994. »British conservatism and the problem of ideology«, in Political Studies
42, S. 204-227.

Weber, Max 1978 [1968]. Economy and society: an outline of interpretative sociology, Band 1,
hrsg. v. Roth, Guenther; Wittich, Claus. Berkeley: University of California Press.

Weber, Max 1994. »Politik als Beruf«, in Max Weber: Wissenschaft als Beruf 1917/1919/Politik
als Beruf 1919, Band I/17, hrsg. v. Mommsen, Wolfgang J.; Schluchter, Wolfgang. Tübingen:
J. C. Mohr.

94 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Vogel, Ursula 1972. Konservative Kritik an der bu ̈rgerlichen Revolution. Darmstadt, Neuwied:
Hermann Luchterhand Verlag.

White, Reginald J. Hrsg. 1950. The conservative tradition. London: Nicholas Kaye.
Williams, Charles; Bourke, Richard. Hrsg. 1844. Correspondence of the right honourable

Edmund Burke, between the year 1744 and the period of his decease, in 1797. 4 Bände.
London: Francis & John Rivington.

Yongle, Zhang 2010. »The future of the past: on Wang Hui’s rise of modern Chinese thought«, in
New Left Review 62, S. 47-83.

War Edmund Burke ein Konservativer? 95

Leviathan, 44. Jg., 1/2016

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65


Zusammenfassung: Gibt es eine politische Philosophie des Konservatismus? Meist wird ver-
sucht, diese Frage zu beantworten, indem die konservative Ideologie mit einer bestimmten
Denktradition erklärt wird. Doch gibt es eine solche Tradition überhaupt? Die wichtigsten
historischen Darstellungen und Typologien des Konservatismus führen seine intellektuellen
Wurzeln einmütig auf die Gegner der Französischen Revolution zurück. Als solcher wird
Edmund Burke gewöhnlich als »Vater« der konservativen Politik herausgehoben. Burke war
jedoch ein Whig des 18. Jahrhunderts, der sich für Reformen einsetzte und seine Karriere in
den Dienst der Verteidigung der Volksrechte stellte. In diesem Zusammenhang verteidigte er
sowohl die amerikanische Revolution gegen das britische Empire als auch das Recht auf
Rebellion in Indien und Irland. Aber wie ist seine Stellungnahme zur Französischen Revolu-
tion zu verstehen? Dieser Aufsatz stellt Burkes Reaktion auf 1789 wieder in ihren historischen
Kontext und widerspricht damit der Mehrheit der Darstellungen konservativer Ideologie des
20. Jahrhunderts, die Denker wie Karl Mannheim, Klaus Epstein, Samuel Huntington und
Albert Hirschman entworfen haben.

Stichworte: Burke, Konservatismus, Aufklärung, Revolution

Edmund Burke and the origins of conservatism

Summary: Is there a political philosophy of conservatism? Most attempts to answer this
question try to explain conservative ideology in terms of a distinct tradition of thought. But
does such a tradition really exist? The principal histories and typologies of conservatism
uniformly trace its intellectual origins to the opposition to the French Revolution. Accord-
ingly, Edmund Burke is standardly singled out as the »father« of conservative politics. Yet
Burke was a reforming Whig of the eighteenth century who devoted his career to the defence
of popular rights. In this connection, he justified the American revolution against empire and
the right of rebellion in India and Ireland. But what are we to make of his response to the
French Revolution? By restoring Burke’s reaction to 1789 to its original historical context,
this article takes issue with the predominant twentieth-century accounts of conservative ide-
ology developed by such figures as Karl Mannheim, Klaus Epstein, Samuel Huntington and
Albert Hirschman.

Keywords: Burke, conservatism, Whiggism, enlightenment, revolution

Autor

Prof. Richard Bourke
School of History
Queen Mary University of London
London E1 4NS.

96 Richard Bourke

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65 - Generiert durch IP 216.73.216.147, am 28.01.2026, 15:54:48. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-0425-2016-1-65

