4. Posthumanismus.
Welten jenseits des Menschen

»The historical process of humanizing has
emerged through, not only the exclusions of
the humans who were considered inferior,
but also, a strict dichotomy with nonhuman
animals and planet Earth. If post-humanism
can be seen as the pluralistic symphony of
human voices who had been silenced in
the historical developments of the notion
>humanitys, post-anthropocentrism adds to
this concert the nonhuman voices [..].«
Francesca Ferrando (2020): Philosophical Post-
humanism, S.103

Die Krise des Humanismus scheint sich sowohl epistemologisch als auch ontologisch
besonders pragnant in Gestalt der aktuellen geosystemischen Transformationen aus-
zudriicken, die in den Debatten um das neue Erdzeitalter aufscheinen. Paradoxerwei-
se riicken damit gerade in einer als anthropogen, also einer durch den Menschen, de-
finierten Epoche die mannigfaltigen nicht-menschlichen Wirkmachte ins Zentrum der
Aufmerksambkeit. Die Dynamisierungen im Anthropozin — also der Anstieg von Tem-
peratur, Treibhausgasen, Extremwetterereignissen, dkologischen Uberlastungssympto-
men, das Massensterben unzihliger Tier- und Pflanzenarten, die Ausweitung technolo-
gischer Umwelten und die massive Mobilisierung von Material, Energie, Organismen,
Elementen und Informationen innerhalb der volatilen Erdsysteme - sie alle zeigen das
beschrankte Deutungsvermogen des vermeintlich universellen und stabilen Welt- und
Menschenbildes der Moderne auf. Sowohl hinsichtlich seiner explikatorischen als auch
handlungspraktischen Reichweite scheint der Anthropos in seiner gleichnamigen Epo-
che, dem Anthropozin, auf einmal mit strukturellen Grenzen konfrontiert.
Insbesondere die neuzeitliche Idee der Transzendierung eines michtigen, mensch-
lichen Subjekts, welches auf dem Boden einer passiven, beliebig gestaltbaren, naturali-
sierten Umwelt immer weiter fortschreitet und sich in Richtung einer quasi-paradiesi-
schen Zukunft vervollkommnet, wird anhand der Erfahrung unhintergehbarer Verbun-

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

denheit, Abhingigkeit und geteilter Vulnerabilitit von Mensch und Planet nachhaltig er-
schiittert. Die moderne Emanzipation des Menschen, ein europiischer Mythos gespeist
aus der sikular-sakralen Verkiindigung von Superioritit, Exzeptionalitit und Zentra-
litit eines insbesondere weifen, minnlichen und rationalen Wesens," muss sich ange-
sichts globaler Disruptionen der techno-ckologischen Sphiren nun als utopische bzw.
dystopische Erzihlung entzaubern lassen. Diese planetare Erschiitterung des humanis-
tischen Kosmos erzwingt somit eine Verinderung der Geschichte von menschlicher Vor-
herrschaft, einer Geschichte, welche gerade ihren allwissenden Erzihler und singuliren
Protagonisten zu verlieren droht.

Wie im vorherigen dritten Kapitel gezeigt, versucht deswegen eine vor allem techno-
logisch informierte Bewegung, den Menschen programmatisch als transhumanes Wesen
zu rezentrieren. Durch eine Aktualisierung, ein Update des Renaissance-Humanismus
zum technologischen »Ultra-Humanismus«?, soll der allgegenwirtigen Krise begegnet
werden. Doch angesichts der tiefgreifenden Zerstérungen, welche dieses neue Zeital-
ter des Menschen einleiten, dringt sich ganz grundsitzlich die Frage nach der Evidenz
bzw. Kontingenz eben jener zentralen Figur im modernen Weltbild auf. Wenn Anthro-
pos und Anthropozentrismus als die eigentlich pathologischen Urspriinge der anthropozi-
nen Gegenwartskrise angenommen werden kénnen, dann scheint es notwendig, die Le-
bensriume, Denkweisen und Existenzformen jenseits jener Fixierung des Menschen aus-
zuloten. Genau dies ist es, was der Posthumanismus versucht und was im nun folgenden
vierten Kapitel nachvollzogen werden soll.

Der Posthumanismus emergiert als theoretisches Programm zum Ende des 20. Jhd.
und nimmt sich ebenfalls der antizipierten bzw. bereits ablesbaren Auflésungserschei-
nungen des westlichen Humanismus an. Doch wihrend der Transhumanismus die im-
mer weiter klaffenden Risse im modernen Menschenbild durch verschiedene Enhance-
ment-Strategien zu kitten versucht, begriifien posthumanistische Denker:innen die De-
konstruktion humanistischer Allein- und Vorherrschaft. Deswegen werden die multi-
plen Anzeichen ihres Niedergangs nichtals tragisches Ende sondern als vielversprechen-
der Neuanfang begriffen: »[E]xit from Anthropos does not mark a crisis, but the explo-
sion of multiple new beginnings.«* Posthumanistische Positionen stofRen dabei eher ei-
ne andere Perspektive, ein Bewusstsein fiir die besondere Situiertheit des eigenen und
vermeintlich fremden Daseins an, wobei sich Verinderungen der menschlichen Exis-
tenz eher durch Reflexion des Standortes statt einer Optimierung des Selbst einstellen.
Francesca Ferrando meint dazu: »[I]n order to become posthuman, we need to reflect on
our location in this material, dynamic and responsive process, that is, existence.«* Erst
die Anerkennung der spezifisch sozio-historischen wie materiellen Position, welche sich
gegeniiber den iiberindividuellen Wirkmichten und anderen Beteiligten der Wirklich-
keit 6ffnet, macht ein posthumanes Selbst- und Weltverhiltnis méglich. Da aber auch
der Transhumanismus mit dem Begriff sposthumanc operiert, ist hier eine grundlegen-

-

Vgl. Braidotti 2013a, S. 24.
Onishi 2011, S.101.
Braidotti 2020, S. xv.
Ferrando 2020, S.185.

AW N

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

de Differenzierung beider Konzepte noch einmal angebracht. Dazu fithrt Ferrando er-
hellend aus:

»The most confused areas of signification are the ones shared by Transhumanism and
Posthumanism; the most common misunderstandings are generated by the ways the
term >posthumanc has been employed within posthumanist and transhumanist dis-
courses. In fact, while within transhumanist literature, the term>posthuman<may refer
to the next phase of (human) evolution, within posthumanist literature, it may refer to
the symbolic move of going beyond the human, embracing a post-anthropocentric ap-
proach which acknowledges technology and environment, among others, as defining
aspects of the human. [..] Both Transhumanism and Posthumanism arose in the late
1980s/early 1990s, orienting their interests around similar topics, but they generally
do not share either the same roots or perspectives, even if they do share a common
perception of the human as a non-fixed and mutable condition.«<’

Wie auch im vorherigen Kapitel zum Transhumanismus ist es also gewinnbringend,
itber einen kurzen historischen Exkurs die Genealogie und Hintergriinde der Bewe-
gung zu kliren und auf seine Deutungsmoglichkeiten der gegenwirtigen Krisen hin
zu iberpriifen. So entstammt der Begriff >posthuman« aus dem Umfeld postmoderner
Theorie, welche sich dezidiert von der modernen, eurozentrischen und dualistischen
Wirklichkeitskonzeption (Kultur vs. Natur, Geist vs. Materie, Mensch vs. Nicht-Mensch
etc.) abgrenzt. Durch die Weltkriege und den Kalten Krieg, den Holocaust und die
drohende atomare Annihilation, immer gravierendere Umweltzerstorung und die fort-
gefithrte Ausbeutung naturalisierter Erd- und Bevdlkerungsteile wurden die inhirenten
Selbstzerstérungs-, Unterdriickungs- und Exklusionsmechanismen der Moderne als
genozidales, koloniales und patriarchales Projekt immer wieder deutlich. Im Zuge dieser
umfassenden gesellschaftlichen Selbst-/Reflexion wurde auch die Kritik an einem west-
lichen Verstindnis des Humanismus laut, welche sich im Folgenden als entscheidende
Position innerhalb eines breiten postmodernen Programms ausformte.

So lasst sich der fiir den Posthumanismus begriffsprigende Text Prometheus as Per-
former: Toward a Posthumanist Culture? des Literaturtheoretikers Thab Hassan als Repri-
sentation dieser besonderen soziohistorischen Gemengelage verorten.® Hassan legt in
diesem kunstvollen Text zur Eruierung posthumaner Potentiale bereits entscheidende
Koordinaten fir die Ausrichtung der gegenwirtigen Theorielandschaft an, weswegen
sich die Analyse seiner zentralen Motive und Positionen auch zum Verstindnis aktuel-
ler Diskurse lohnt. Er diagnostiziert so insbesondere eine Erosion der fiir die Moderne
typischen dualistisch-hierarchischen Prinzipien und nutzt die mythologische Figur des
Prometheus als Vermittler, um diese neuzeitliche Dissoziation von Mensch und Welt zu

5 Ebd., S. 27.
6 Vgl. Hassan 1977.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

247


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

tiberwinden.” Hassan verweist damit auf das Zusammenschmelzen moderner Dichoto-
mien wie Imagination und Wissenschaft, Mythos und Technologie, Subjekt und Objekt,
dem Partikularen und Universellen, was fiir einen Wandel von universalistischen und
starren zu spezifischen und fluiden Charakterisierungen der Wirklichkeit spricht. Vor
dem Hintergrund des jiingst ausgerufenen anthropogenen Zeitalters ist dabei vor allem
die von ihm ausgemalte Verbindung von »abstract, sky-haunted technophiles domina-
ted by the male principle, and moist, earth-bound arcadians ruled by the female princi-
ple« interessant, da diese vermeintlichen Antagonismen »are slowly becoming obsolete
as consciousness evolves, through many setbacks and contradictions, to include them
both.«®

Diese Grenzauflosungen werden laut Hassan auch anhand ganz konkreter Trans-
gressionsereignisse evident. Vor allem der astronautische Aufbruch in den Raum jen-
seits der Erde und die astrophysikalische Extension zu den Urspriingen des Universums
fithren, seiner Meinung nach, zu einer Revision des anthropozentrischen Koordinaten-
systems. Neben dieser kosmischen Expansion ist es aber auch die Entwicklung einer
neuen technischen Lebensform, der kiinstlichen Intelligenz, welche die Primisse eines
rein anthropo-logischen Deutungsanspruchs der Wirklichkeit grundlegend irritiert.” Es
sind also Transformationen einer technologisch erweiterten Lebenswelt, eines artifiziell
extendierten Kosmos, welche aufgrund neuer Einflussfaktoren die menschliche Allein-
herrschaft herausfordern. Dementsprechend lieRe sich das Ende eines heroischen Hu-
manismus nicht nur wegen der »dissolution of the >subject, the annihilation of that hard
Cartesian ego or consciousness which distinguished itself from the world by turning the
world into an object«'® erkennen, sondern auch durch das Emergieren von andersartigen
aber ebenbiirtigen Daseinsweisen und Daseinsformen feststellen. Diese, so meint Has-
san, »are [the] agents of a new posthumanism.«" Somit begriindet Thab Hassan sein Pli-
doyer fiir andere Formen der Existenz mit der Erosion humanistischer Deutungsmacht,
welche alternative Modi, Modelle und Methoden der Konzeption von Realitit in Erschei-
nung treten lassen. Doch brauchte dieser Niedergang der »figure of Vitruvian Man, arms
and legs defining the measure of [all] things«'?, also das Verblassen des menschlichen
Zentralgestirns und universellen Maf3stabs, nicht als Verlust betrauert, sondern miisse
als Ausdruck steten Wandels akzeptiert und kénne so als Chance neuer Wirklichkeits-
konzeptionen begriif3t werden:

7 »Still, linking Cosmos and Culture, Divine Space and Human Time, Sky and Earth, the Universal and
the Concrete, Prometheus may prove himself to be a figure of flawed and evolving consciousness,
an emblem of human destiny.« (Ebd., S. 831.) In diesem Zitat wie auch im weiteren Text wird deut-
lich, dass Hassan trotz posthumaner Impulse immer noch eine sehr auf den Menschen fokussierte
Perspektive einnimmt. Begriffe wiesevolving consciousness<und>human destiny<deuten noch auf
Spuren eines teleologischen und cogito-fixierten Menschenbildes hin, was aktuelle posthumanis-
tische Theorien nicht langer als zentral ansehen.

8 Ebd., S. 839.

9 Vgl. ebd., S. 843-846.

10 Ebd.,S. 845.

11 Ebd., S.846.

12 Ebd., S. 843.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

»We need first to understand that the human form — including human desire and all
its external representations —may be changing radically, and thus must be re-visioned.
We need to understand that five hundred years of humanism may be comingtoanend,
as humanism transforms itself into something that we must helplessly call posthu-
manism.«"

Dieses Ende der 1970er Jahre noch etwas >hilflos< vorgebrachte Konzept trigt so bereits
viele, auch fiir den aktuellen Posthumanismus entscheidende, Diagnosen in sich. Die
Dekonstruktion des tradierten Menschenbilds ist dabei stets der Ausgangspunkt fiir die
Imagination alternativer posthumaner Zukiinfte.

In diesem Sinne platziert auch Rosi Braidotti in ihren aktuelleren Grundlagentexten
den »Anti-Humanismus«** an den Anfang ihrer Konzeptionen des dazugehérigen post-
humanen Programmes. Diese spezifische Ablehnung des Humanismus, gespeist aus fe-
ministischer und postkolonialer Kritik, setzt gerade bei der Auflésung des »allegedly abs-
tract ideal of Man as a symbol of classical Humanity« und dessen exklusivem Geschlecht
an, und hinterfragt dariiber hinaus seine »white, European, handsome and able-bodi-
ed«®® Erscheinung.’® Diese aus der Kritik des Humanismus erwachsende Position lisst
sich als Kritischer Posthumanismus bezeichnen und trigt neben dem Kulturellen Posthuma-
nismus und Philosophischen Posthumanismus als einflussreiche Entwicklungslinie zur wei-
teren Entfaltung des »umbrella term >posthumanc««'? bei."® So kénnen etwa zahlreiche
universitire und auflerakademische Forschungsfelder genannt werden, welche sich in
Richtung von »Posthuman Humanities«" transformieren und dadurch einen vernetzten

13 Ebd., S.843.

14  Braidotti 2013a, S.16.

15 Ebd., S. 24.

16  Zu den politischen und theoretischen Hintergriinden der anti-humanistischen Kritiker:innen
meint Braidotti aufderdem: »Thus, the philosophical generation of the 1970s, that proclaimed the
»death of Man<was anti-fascist, post-communist, post-colonial and post-humanist, in a variety of
different combinations of the terms. They led to the rejection of the classical definition of Euro-
pean identity in terms of Humanism, rationality and the universal.« (Ebd., S. 25.) An dieser Stelle
ist es auch wichtig anzumerken, dass >Anti-Humanismus« nicht fiir -unmenschlich< oder die Aus-
l6schung der menschlichen Spezies steht (vgl. Ferrando 2020, S.154.).

17 Ferrando 2020, S. 26.

18  Zusitzliche Differenzierungen der posthumanen Facetten sollen hier jedoch nicht versucht wer-
den. In einem erweiterten Sinne werden in dieser Arbeit alle Positionen als posthumanistisch
verhandelt, wenn sie sich einerseits aus einer Dezentrierung des Menschen (historisch wie episte-
mologisch) (bei Braidotti unter sPost-Humanismus« gefasst) sowie andererseits einer Aufwertung
des Nicht-Menschlichen (bei Braidotti unter sPost-Anthropozentrismus« gefasst) speisen. Um den-
noch einen Eindruck ob der Vielzahl solcher Theoriestrange zu erhalten, lassen sich mit Ferran-
do »Transhumanism and Antihumanism (in all their variants); Metahumanism, Posthumanities,
and Metahumanities; Object-Oriented-Ontology, and the nonhuman turn; among other currents«
(ebd., S. 26.) als einflussreiche Spielfelder nennen. Dieses Konzept des »Posthuman as Exuberant
Excess« (Braidotti 2020.) wird als produktive wenn auch verwirrende Vielstimmigkeit ausgegeben.
Dariiber hinaus fiihrt Braidotti noch weitere Arten des Posthumanismus als »insurgent, specula-
tive, cultural, literary, trans-human, meta-humanism and a-humanism« (vgl. Braidotti 2018, S. 23.
FN) an.

19 Braidotti 2013b.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

249


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

und breiten »posthuman turn«*® einleiten. In diesem Sinne plidiert auch Braidotti fiir
eine entsprechende Verschiebung innerhalb der Humanwissenschaften, einer Offnung
hin zu den bisher exkludierten Perspektiven und Subjekten, da deutlich wird »the pro-
per study of the Humanities is no longer >Man«?'. Diese Pluralitit wird als Bereicherung
und Diversifizierung begriffen, trigt aber nicht unbedingt zur inhaltlichen und begrift-
lichen Trennschirfe bei. Als hier verwendete und genealogisch schliissige Kennzeichen
einer posthumanistischen Perspektive lassen sich jedoch die von Ferrando identifizier-
ten Aspekte »post-human, post-anthropocentrism, and a post-dualism«** definieren.
Wihrend post-dualistische Ansitze ganz grundsitzlich als Ablehnung von binirer Epis-
temologie und Weltordnung verstanden werden konnen, zielen post-humanistische Posi-
tionen auf die Sichtbarmachung und Ermichtigung von Subjekten die bisher nicht unter
der engen Kategorie des humanistischen Menschen gefasst wurden (infrahumane Diffe-
renz), wihrend post-anthropozentrische Perspektiven die naturalisierten, objektifizierten
und passivierten, also nicht-menschlichen Anderen (interhumane Differenz) zu beriick-
sichtigen versuchen.?

Dabei steht insbesondere die Reflexion und Anerkennung des eigenen Standortes
(historisch, diskursiv, materiell) am Ausgangspunkt posthumanistischen Denkens, wo-
bei gerade die Korperlichkeit als Spezifikum des in-der-, mit-ihr- und durch-die-Welt-
Seins hervorgehoben wird. Auf Grundlage einer feministischen Onto-Epistemologie
mit ihrem Fokus auf die je spezifische situated** und embodied® Existenzweise stellt sich
der Posthumanismus so explizit gegen die humanistische Proklamation eines univer-
sellen und prioritir geistigen Erfassens der Wirklichkeit. Statt der Transzendierung und
Objektivierung der Welt machen posthumanistische Theoretiker:innen die unauflos-
liche Konstitution durch und Verwobenheit mit eben dieser Welt zum entscheidenden
Prinzip ihres Denkens.?® So ist es nicht zufillig, dass gerade Katherine Hayles und
Donna Haraway zu zentralen Referenzen posthumanistischer Theorie werden, da sich
diese in ihren Arbeiten explizit gegen die entkdrperlichte und transzendente Konstruk-
tion der Wirklichkeit durch einen vermeintlich singuliren, objektiven, rationalen und
allwissenden menschlichen Geist wenden.”” So beschreibt Haraway eindriicklich ihre
Existenz als ein »becoming with«*®, ein Dasein nur auf der Basis manifester, relationaler
Beziehungen, wie etwa mit zahlreichen anderen »companion species«*:

20 Ebd,S.7.

21 Braidotti 2018, S. 5.

22 Ferrando 2020, S. 22.

23 Insbesondere post-humanistische und post-anthropozentrische Positionen sind dabei nicht im-
mer trennscharf auseinander zu halten, wie auch Braidotti zugibt: »The former focuses on the cri-
tique of the Humanist ideal of sMan« as the allegedly universal measure of all things, while the
latter criticizes species hierarchy and anthropocentric exceptionalism. Although they overlap and
tend to be used interchangeably in general debates, they are rather discrete and separate events,
both in the intellectual genealogies and in their social manifestations.« (Braidotti 2019, S. 2.)

24  Vgl. Haraway 1988.

25  Vgl. Haraway 1991.

26  Vgl. Potzsch 2023.

27 Vgl. insbes. Haraway 2008; Hayles 1999.

28  Haraway 2008, S. 4. Herv. ].P.

29  Haraway 2003.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

»| love the fact that human genomes can be found in only 10 percent of all the cells
that occupy the mundane space | call my body; the other 90 percent of the cells are
filled with the genomes of bacteria, fungi, protists, and such, some of which play in a
symphony necessary to my being alive at all, and some of which are hitching a ride and
doing the rest of me, of us, no harm. I am vastly outnumbered by my tiny companions;
better put, | become an adult human being in company with these tiny messmates.«*°

Die menschliche Existenz ist aber nicht nur hinsichtlich ihrer vitalen Lebensvollziige
durch vielschichtige nicht-menschliche Agenzien konstituiert, sondern auch epis-
temologisch kommt der komplexen materiellen Korperlichkeit als grundlegendem
Instrument des Weltzugangs eine entscheidende Rolle zu. Haraways berithmter Aufsatz
zu Situated Knowledges mit ihrer Prisentation einer strukturellen »embodied objectivi-
ty«’* und damit immer »partial perspective«®* spricht sich dabei dezidiert gegen den
vermeintlich allwissenden Blick aus dem standortunabhingigen Nichts aus. Im gleichen
Sinne argumentiert Katherine Hayles in ihrem diskursprigenden Werk How we became
posthuman, in dem sie sich gegen die trans-/humanistische Vorstellung entkérperlichten
Denkens und Daseins stellt.® Stattdessen konstatiert sie: »The body is the net result
of thousands of years of sedimented evolutionary history, and it is naive to think that
this history does not affect human behaviors at every level of thought and action.«**
Hayles hebt so erneut die unhintergehbare »significance of embodiment«®*® hervor
und kritisiert damit explizit die epistemologischen wie ontologischen Illusionen eines
transhumanen »dream of downloading human consciousness into a computer«*.

Eine posthumanistische Realititsbeschreibung erkennt hierbei die Inhirenz und
Unverzichtbarkeit des Fremden, Nicht-menschlichen im eigenen, menschlichen Sein
und Werden an. Statt eines isolierten, autonomen und selbstreferenziellen Subjekts
reprasentieren Haraway und Hayles Schriften eine posthumanistische Erkenntnis-
theorie, Ethik und Existenzweise, welche bisher exkludierten Entititen Sichtbarkeit
und Relevanz zuspricht. Dementsprechend kritisch wird sich auch zu Programmen
ultrahumanistischer Deifikation geduflert: »Immortality and omnipotence are not our
goals.«*” Im Gegensatz zu einer menschlichen Rezentrierung oder Transzendierung
riicken so die vielfiltigen biologischen, technologischen, vermeintlich unbelebten und
irrationalen Anderen in den Fokus, wodurch der humanistische Kosmos zugunsten
eines »Posthuman Multiverse«*® aufgelst wird.

30 Haraway 2008, S. 4. Auch wenn aktuellere Studien eher ein Verhiltnis von 1:1im Hinblick auf mi-
krobische und menschliche Zellen annehmen und sich dieses schon nach jedem Stuhlgang stark
verschiebt, ist damit keinesfalls der Einfluss von >fremden< Bakterien, Viren und anderer Kleinst-
lebewesen fiir die Entwicklung und Aufrechterhaltung des menschlichen Kérper zu unterschitzen
(vgl. Sender et al. 2016.).

31 Haraway 1988, S. 581.

32 Haraway 1988.

33 Hayles1999.

34 Ebd.,S. 284.

35 Ebd.,S. 284.

36 Ebd,S.284.

37  Haraway 1988, S. 580.

38  Ferrando 2020, S.17.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

251


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

»[Tlhe posthuman offers resources for the construction of another kind of account.
In this account, emergence replaces teleology; reflexive epistemology replaces objec-
tivism; distributed cognition replaces autonomous will; embodiment replaces a body
seen as a support system for the mind; and a dynamic partnership between humans
and intelligent machines replaces the liberal humanist subject’s manifest destiny to
dominate and control nature.«<**

Als methodischer Impetus zur adiquateren, realistischeren Beschreibung der Wirklich-
keit bieten sich demnach aus posthumanistischer Perspektive Forschungsprogramme
an, welche einst universelle und objektive Kategorien — wie Rationalitit, Bewusstsein,
Materie aber auch den menschlichen Beobachter - selbst nicht als Ursprung, sondern
als kontingente Konstrukte eines dauerhaften Werdensprozesses annehmen. Karen
Barads »Agentieller Realismus«*® kann damit stellvertretend fiir ein posthumanes Pro-
gramm zur Darstellung der Welt genannt werden, da sie hier vermeintliche Invarianten
— wie Subjekte, Natur oder >Dinge an sich« — konsequent als Produkte von dynamischen
Grenzziehungen betrachtet. Mit Barad stellen quasi-stabile Zustinde und Verhiltnisse
zwischen den Dingen immer nur Momentaufnahmen von »intra-aktiven«* Prozessen
dar.** Sie sind das Ergebnis von grenzziehenden Praktiken, welche bspw. Subjekt/
Objekt-Differenzen nur als spezifisch materiell-diskursive Figuration eines perma-
nenten Ausagierens der Welt begreifen.® Menschliche Wesen, Objekte, Geschichte
und Materie sind demnach blof} Kristallisationen im stindigen Sich-Vollziehen des
Universums, ein Ergebnis relationaler Entstehungsprozesse, was Haraway treffend als
»worlding«* beschreibt.

Gemifl dem Bonmot >Being is a verb< fokussieren posthumanistische Theoreti-
ker:innen nicht auf die vermeintlich unabhingigen und stabilen Endprodukte dieses
Erzeugens von Wirklichkeit, sondern fragen eben genau nach den Praktiken, Prozessen
und Performationen, welche diese Produkte erst hervorbringen. Fiir das kritikwiirdige
Konstrukt des Humanismus stellt sich entsprechend dieser Sichtweise die Frage: »Is
the >humanc« a notion (i.e. a noun) or a process (i.e. a verb)?«** Und diese Frage lisst
sich unter posthumanen Gesichtspunkten auch eindeutig beantworten: »[Tlhe human
should be expressed as a verb: to humanize.«** Auch der Mensch und damit mensch-
liche Eigenschaften sind das Ergebnis eines sozio-materiellen Herstellungsprozesses,

39  Hayles1999, S. 288.

40 Barad 2017.

41 Barad 2007, S. 353.

42 Zum Konzept der >Intra-Aktion< fiihrt Barad aus: »The notion of intra-action (in contrast to the
usualsinteraction,<which presumes the prior existence of independent entities/relata) represents
a profound conceptual shift. It is through specific agential intra-actions that the boundaries and
properties of the>components<of phenomena become determinate and that particular embodied
concepts become meaningful.« (Barad 2003, S. 815.)

43 Vgl. Barad 2017, S. 598f.

44  Haraway 2016, S. 296.

45  Ferrando 2020, S. 68.

46 Ebd, S.68.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

eines »humaning«*’ bzw. »humanifying«**. Wenn der Mensch wie der Humanismus
aber erst hergestellt werden miissen, lassen sich diese Konstruktionsschritte auch ge-
nealogisch rekonstruieren, erkenntnisgeleitet dekonstruieren sowie erneut produktiv
rekonstruieren.* Genau dies ist das Programm des Posthumanismus.

Menschen sowie Nicht-Menschen, Natur, Kultur, Materie, Geschichte — all dies
sind Produkte eines spezifischen Werdens der Welt, eines Ausagierens von Wirklich-
keit, einer, mit Barad gesprochen, »Posthumanist Performance«*° der Realitit. Dieser
performative Schwerpunkt greift so auch Ihab Hassan frithes Verstindnis — »We are
ourselves that performance; we perform and are performed every moment. We are
the pain or play of the Human, which will not remain human.«** — als Kennzeichen
einer posthumanistischen Perspektive auf. Subjekt, Objekt, Aktivitit, Passivitit, Ge-
wordenheit, Gewesensein sind alles Erzeugnisse einer »exteriority-within«<**, einer
ko-konstitutiven, konzertierten Performanz des Universums. Hassan, Hayles, Haraway,
Ferrando und Barad teilen wie andere posthumanistische Wissenschaftler:innen diesen
affirmativen Ansatz, welcher die Grenzen eines distanzierten menschlichen Subjekts
tiberwindet, die Agentialitit nicht-menschlicher Entititen anerkennt und dualistische
Hierarchien dekonstruiert:

»| propose a specifically posthumanist notion of performativity — one that incorpo-
rates important material and discursive, social and scientific, human and nonhuman,
and natural and cultural factors. A posthumanist account calls into question the given-
ness of the differential categories of shuman<and >nonhuman,<examining the practices
through which these differential boundaries are stabilized and destabilized.«*

Bei aller methodischen Grenziiberschreitung zur Obsoleszenz des Humanen ist dabei
dennoch die spezifische menschliche Situierung, der bis zu einem gewissen Grad unhin-
tergehbare Anthropomorphismus gegenwirtiger menschlicher Subjekte zu beachten.>
Denn die kritikwiirdige historische, diskursive, machtvolle, materielle etc. Figuration
des Humanen ist immer noch real, und auf einigen Ebenen viel >realers, als die speku-

47 Ingold 2015, S.113.

48  Ebd., S.117.

49  Dererste Prafix»Re-<bedeutet eine Riickkehr (retour) zum Ausgangspunkt« (Lyotard 2014a, S. 39.),
der zweite >De-<ist im Sinne von >aufheben, riickgangig machen<verwendet und der dritte Prafix
>Re-<|eitet sich von der Bedeutung des Prifixes als neu ab.

50 Barad 2003.

51 Hassan 1977, S. 850.

52 Barad 2003, S. 815.

53 Ebd., S. 808.

54  Lambros Malafouris macht dies besonders deutlich, wenn er auf die Differenz von Anthropozen-
trismus und Anthropomorphismus eingeht, wobei letzterer besonderer Aufmerksamkeit und Refle-
xion bedarf, aber weitaus schwerer abzulegen sein diirfte, als ersterer. »Anthropocentrism is a bad
intellectual habit, characteristic of Western modernity, that we need to overcome. Anthropomor-
phism is a biological necessity of the human condition that we need to embrace, or else we run a
constant risk of removing the human subject from the center of the social universe only to place
this subject in a god-like position on top and outside of it.« (Malafouris 2013, S.131.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

253


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

lativen posthumanen Existenzweisen.” Folglich braucht es auch eine Anerkennung der
(noch) stabilen Grenzverhiltnisse, welche menschliche von nicht-menschlichen Wesen,
Sprachen, Stoffen, Einfliissen usw. trennen. Ferrando weist anschaulich auf diese Limi-
tationen eines posthumanen Programms hin: »Before delving into the meaning and pos-
sibilities of the posthuman approach, we should also mention its species-specific epistemo-
logical premises. [ ... Elven when trying to avoid anthropocentric positions, humans are still
communicating specific and situated human understandings in a human language to
other human beings.«*

Ebenso wichtig, wie diese spezifischen Beschrinkungen einer aktuellen menschli-
chen Verfasstheit, ist auch der posthumanistische Anspruch, sich mit den schrecklich in-
humanen Phinomenen und Strukturen unserer Gegenwart auseinandersetzen. Das Ver-
sagen von Humanitit und Absprechen von Menschlichkeit fithrte und fithrt immer noch
zuunsiglichem Leid, bei alljenen, die den Status >Mensch<bisher nie erhalten haben. Ei-
ne moglicherweise hoffnungsvolle posthumane Zukunft fiir mehr-als-menschliche Sub-
jekte und Existenzweisen darf nicht ein Ende humanistischer Solidaritit und Ethik be-
deuten. Dafiir spricht sich auch Braidotti mit Nachdruck aus:

»If one considers the scale of the major issues confronting the contemporary world,
from the financial crises and their consequences for employment and structural eco-
nomic inequalities, to climate change and the ensuing environmental crises, not to
mention geo-political conflicts, terrorism and humanitarian armed interventions, it is
clear that the posthuman condition has engendered its own inhuman(e) dimension.
[..] Politically, we need to assess the advantages of the politics of vital affirmation. Eth-
ically, we need to re-locate compassion and care of both human and non-human others
in this new frame.<”’

Dieser kurze Uberblick hinsichtlich der posthumanistischen Theorielandschaft soll
nun als Grundlage fir die weitere Exploration mehr-als-menschlicher Wesen und Welten
dienen. Der Posthumanismus lisst sich somit als duflerst passende Perspektive im
neuen geologischen Zeitalter des Menschen begreifen, in welchem Anthropos sowohl
Erzeuger als auch Erleidender geosystemischer Umbriiche zu sein scheint.*® Im Gegen-
satz zu Humanismus und Transhumanismus versuchen posthumanistische Ansitze die
Ursache, Folgen und Dispositionen des Anthropozin aber nicht auf ein universelles Kol-
lektivsubjekt sMenschheit« zuriickzufithren, sondern begreifen dieses als fragmentiert
(intra-humane Differenzierung weniger-menschlicher Subjekte)® und sensibilisieren

55  Spekulativ meint nichtirreal. Ganz im Gegenteil pladiert Haraway mit ihrer Auslegung von SF als
»science fiction, speculative fabulation, string figures, speculative feminism, science fact, so far.«
(Haraway 2016, S. 2.) fiir eine manifeste Moglichkeit, andere Wesen und Welten hervorzubringen.

56  Ferrando 2020, S. 23. Herv. ].P.

57  Braidotti 2013a, S. 110.

58  Dies meint auch Ferrando: »Historically, it [Posthumanism] can be seen as the philosophical ap-
proach which suits the informal geological time of the Anthropocene.« (Ferrando 2020, S. 22.)

59 InKapitel 1.2 wurde die Differenzierung des Kollektivsingulars sMenschheit< nach intra- und inter-
humanen Unterscheidungen eingefiihrt. Auch wenn posthumanistische Positionen ganz entschie-
den Machtdifferenzen innerhalb der menschlichen Gesellschaft kritisieren (also bspw. Kategori-
sierungen nach Geschlecht, Rasse und Klasse fiir weniger-menschlich geltende Subjekte beschrei-

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope



https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

fiir die multiplen, voraussetzungsreichen und ko-konstitutiven nonhumanen Akteure
und Strukturen, welche die Erdgeschichte in entscheidender Weise mitgestalten.®
Es gilt also in den folgenden Kapiteln die spezifischen posthumanen Entititen und
Einflussfaktoren, welche eine realistischere Darstellung der planetaren Wirklichkeit
erlauben, in ihrer jeweiligen Eigenlogik herauszuarbeiten und in ihrer besonderen
Wirkungsmacht auf Mensch und Erde zu analysieren.

Begeben wir uns nach dieser ersten Orientierung nun also auf eine weitverzweigte
Entdeckungsreise in das posthumane Multiversum, um so zu einem besseren Verstind-
nis der aktuellen sozialen und irdischen Verwerfungen zu gelangen. Anhand der Dimen-
sionen Zeit, Leben und Technik sollen dabei die mehr-als-menschlichen Aspekte einer
bisher auf den Anthropos verengten Weltsicht herausgearbeitet werden.

4.1 Zeitgenossenschaft: Un/Gleichzeitige Geschichten
4.1.1 Anzestralitat: Tiefenzeit vor dem Erscheinen der Menschheit

Das besondere Verhiltnis von Posthumanismus und Zeitlichkeit scheint auf der Hand zu
liegen. Wenn die Moderne und ihre Konflikte in einem anthropozentrischen Weltbild,
mit dem Menschen als Maf? und Ausgangspukt aller Dinge, griinden, so muss sich die-
ser besondere geschichtliche Schwerpunkt durch eine Verschiebung der Zeitachse auch
wieder aus dem Gravitationszentrum entfernen lassen. Ein naheliegender Zugang zu
posthumanen Welten liegt somit in der Historisierung, also einer chronologischen Uber-
schreitung des humanistischen Horizonts. Die folgenden drei Kapitel stellen eine solche
Dezentrierung des Menschen als alleinigem Zeitgeber dar und leiten damit die Einstim-
mung des vordermals humanen Chronometers auf andere Zeitverliufe und Zeitriume
ein. Uber das Eintauchen in die Epochen vor dem Erscheinen des Menschen, die histori-
sche und anzestrale Realitit, welche in den tieferen Zeitschichten verborgen liegt, wird
die Exploration posthumaner Chronologien begonnen.

Also beginnen wir diese Zeitreise mit einer archiologischen Ausgrabung vergan-
gener Wissensstrukturen, welche den Menschen noch nicht als Forschungsgegenstand
entdeckt hatten. Wenn, wie in der Einleitung zum vierten Kapitel erneut gesehen, eine
anthropogene und anthropozentrische Wirklichkeit erst hergestellt werden musste,
dann liegt es nahe, sich fiir einen Aufbruch in posthumane Zeitriume an die geschicht-
lichen Grenzen dieses Humanisierungsprozesses zu begeben. So werden iiber eine
Historisierung des Humanismus die spezifischen Entstehungsbedingungen des exklu-
siven, europdischen und imperialen Menschenbilds sichtbar und verweisen damit auf
eine Vorgeschichte, welche noch nicht von diesem strukturellen Anthropozentrismus

ben), gehtes in den folgenden Unterkapiteln vor allem um die stets aufRerhalb der modernen An-
throposphére verorteten Akteure (also interhumane Differenz). Gleichwohl sind auch diese Unter-
scheidungen nicht trennscharf, wie bspw. die Nihe von Weiblichkeit und naturalisierten Anderen
sowie die Objektivierung rassifizierter Anderer als Werkzeug und Ressource zeigen (vgl. Jackson
2020; Yusoff 2018.)

60 Vgl. Chakrabarty 2012.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

255


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

gekennzeichnet war. Denn schon Foucault diagnostiziert: »Wenn man eine ziemlich
kurze Zeitspanne und einen begrenzten geographischen Ausschnitt herausnimmt —
die europdische Kultur seit dem sechzehnten Jahrhundert —, kann man sicher sein,
dass der Mensch eine junge Erfindung ist.«** Der neuzeitliche Humanismus verliert
dementsprechend immer dann bzw. siberall dort seine Deutungsmacht, wo seine
Universalitit hinterfragt und die Realitit einer Zeitstruktur vor (oder auch nach) der
Moderne sowie von anderen Kulturriumen anerkannt wird.

Diese intra- bzw. interchronologisch differenten Zeitsysteme bieten also einen ers-
ten Ansatz, um aus der linearen und teleologischen Temporalitit der Neuzeit auszubre-
chen. Dies wird jedoch erschwert, da der neuzeitliche Humanismus mit der Idee ei-
nes universellen Fortschritts, sein modernes Zeitregime tiber alle bisherigen Epochen
und Entwicklungen stillpt. Die Linearitit des Zeitverlaufs scheint auferdem schon vor
der Moderne als persistente chronologische Tiefenstrémung prisent gewesen zu sein.®*
Denn sowohl in christlicher Schopfungs- und Erlésungslehre, neuzeitlichem Fortschritt-
optimismus sowie transhumaner Singularititsutopie wird die Weltgeschichte als ziel-
gerichtetes Entwicklungsgeschehen betrachtet, das auf das Erscheinen und die Tran-
szendierung des divinen Menschen hin ausgerichtet ist.> Die Fortsetzung dieses Pro-
blems schildert auch der Historiker Dipesh Chakrabarty, wenn er auf die Differenz von
Erdgeschichte und Weltgeschichte in der Erfassung antropoziner Zeit verweist, wobei
jedoch »the time of human world history comes to predominate.«** Die moderne Chrono-
Logik zeigt sich in ihrer Ausrichtung nach einer stindigen Vorwirts- und Aufwirtsbe-
wegung als nur schwer abzuindernder Kurs.

Dennoch wird diese Teleologie gerade im angekiindigten geologischen Zeitalter des
Menschen von einer posthumanen Geschichte herausgefordert. Einer Geschichte, welche
nichtnur als eine Zeit jenseits des modernen Humanismus, also einem ca. 500 Jahre dau-
ernden Abschnittinnerhalb der menschlichen Historie, zu Tage tritt, sondern sich vor al-
lem als eine Zeit ginzlich ohne menschliche Prisenz offenbart. Diese posthumane Geschich-
te 6ffnet den Blick nimlich nicht nur fiir andere Zeitabschnitte innerhalb der Humange-
schichte, in welcher der Mensch noch nicht als Forschungsgegenstand auftauchte, son-
dern widmet sich insbesondere der Erd- bzw. kosmischen Geschichte, in der mensch-
liche Beobachter und Zeitzeugen itberhaupt keine Rolle spielen. Gerade durch die sich
aufdringende planetare Perspektive reifSen so schier unermessliche Zeithorizonte auf,
welche den Menschen vor eine chronologische Tiefendimension stellen, die sich um Jahr-
milliarden in Vergangenheit und Zukunft erstreckt.

Diese Anniherung an eine Zeit jenseits des Menschen wird insbesondere von Ste-
fan Herbrechter und seinem Projekt »Before Humanity«* untersucht. Herbrechter, wel-
cher neben Braidotti ebenfalls als prominenter Vertreter eines Kritischen Posthumanismus

61  Foucault1974, S. 462.

62 Marina Garcés bestatigt diese archetypische Zeitordnung: »Denn lineare Erzahlungen zwingen
uns dazu, dass wir alles, was passiert — die Geschichte, Handlungen, menschliche Erfahrung —, in
Begriffen von Anfang und Ende erzahlen miissen. Diese Struktur gehort seit Urzeiten zu unserer
westlichen Kultur.« (Garcés in Eisenmann 2020, S.7.)

63  Siehe Unterkapitel 2.1. und 3.1.

64  Chakrabarty 2018, S. 6. Herv. ].P.

65  Herbrechter 2022; Herbrechter 2021.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

gilt,® versucht sich der Sphire jenseits des Menschen iiber das Konzept der Anzestra-
litdt zu ndhern. Obwohl sich sein Zugang zum Posthumanen dadurch vor allem iiber
den Ritckgriff, das Vorherige, Gewesene vollzieht, schwingt in der Wahl des Wortes befo-
re nicht nur Vergangenheit (vorher), sondern auch Gegenwart (gegeniiber) und Zukunft
(bevorstehend) mit.%” Somit eréffnen sich, durch die Wahl des vor als Stellvertreter des
post, nicht-menschliche Existenzriume in aller Dreifaltigkeit der Zeit. Die posthumane
Zeitlichkeit durchdringt damit simtliche chronologischen Ebenen und tritt als histori-
sche Klammer der Menschheitsgeschichte auf, wobei sie gleichzeitig in jedem Moment
humaner Lebenszeit prasent ist. Dennoch beginnt Herbrechter seine Suche nach post-
humanen Welten mit dem Blick zuriick. Er fragt nach den Spuren der vormenschlichen
Zeit, also die dem Menschen vorausgehende Geschichte, welche sich trotz ihres Vergan-
genseins immer noch als materielles Echo im gegenwirtigeren Dasein nachhallend und
nachhaltig wirksam zeigt:

»Before Humanity pushes this empathy with the non/human to its>ancestral<limits, i.e.
from the time before the human to the time of human emergence, and the traces of this
anteriority that inhere in materiality throughout time including »today-. [...] This goes
against the predominant strain of posthumanism that tends to focus on (and maybe
even hasten) what comes after humanity. Aiming for the time before time instead —the
past before human semergences, a situation >without< narrative — does not only help
>us< understand >our<stories or>our< ends better. Through the analogies and contrasts
discoverable there, our attempt may also help clarify whether sour< presents and fu-
tures could well have been (p)re-figured in the pre-human.«®

Eine anzestrale nicht-menschliche Wirklichkeit im Sinne eines Vor-Menschlichen stellt
also einen fruchtbaren Ansatz zur Hinterfragung humaner Zentralitit und Eigentlich-
keit dar. Uber das Eintauchen in Zeitriume der vormodernen, vorsprachlichen, prihis-
torischen und sogar prahumanen Wirklichkeit entfaltet Herbrechter eine reiche Vergan-
genheit ohne rationale menschliche Zeitzeugenschaft, welche dennoch zur anteiligen
oder gar bestimmenden Grundlage des modernen Menschen wird.®

Doch ist diese posthumane Zeit nicht nur in der Prifiguration des Humanen
relevant, sie ist von diesem Humanen ganzlich unabhdngig. Insbesondere die Vergegen-
wirtigung der unfassbaren Zeitriume vor dem Erscheinen von homo sapiens, welche
sich anhand der paldoontologischen, geologischen und kosmischen Spuren als radikale
chronologische Extension einer individuellen, generationalen oder selbst phylogene-
tischen Genese offenbaren, lassen die gegenwirtige anthropogene Existenzphase zur
Insignifikanz gegeniiber dem bisherigen Weltgeschehen schrumpfen. Die Relativierung

66  Vgl. Herbrechter 2013.

67 »The phrase and title, before humanity, point towards all these meanings of >before«— pastness,
presence and futurity — and they do so with the intensified awareness of our current posthuman
or maybe rather posthumanist climate, i.e. when the question of what it means to be human is
once again being asked with great urgency, in the face of new and not so new threats and new and
also not so new >opportunities«« (Herbrechter 2022., S. xif.)

68  Ebd.S. xivf.

69 Vgl ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

257


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

menschlicher Lebenszeit und ihrer Bedeutung iiber Kontrastierung mit den giganti-
schen Dimensionen planetarer oder kosmischer Existenz zeigen die Hyperrealitit des
Posthumanen als eine Art »Hyper-Chaos in dem nichts unméglich ist«’® auf. Dieses
chronologische Exzentrierungspotential wird besonders im Kontrast zu traditionellen
Kosmogonien, Schopfungslegenden und Weltdeutungen offenkundig, welche nicht
selten durch Spiegelung und Antizipation der, oder Ausrichtung auf den, menschli-
chen Betrachter strukturiert sind (anthropomorphe Gétt:innen, jiidisch-christliche
Genesis, Ptolemiisches Weltbild).” Im Gegensatz dazu sind schon gegenwirtigere
astrophysikalische Deutungen zum Aufbau des Universums maximal dezentriert bzw.
polyzentrisch gegeniiber einem humanen Standort (Kopernikanische Kosmologie, En-
tropischer Wirmetod, Relativititstheorie). Doch wihrend angesichts dieser Abgriinde
transhumane Interpretationen vom Schicksal des Kosmos und seinen Naturgesetzen
erneut eine Rezentrierung und Verschmelzung mit anthropogenen Géttern vorsehen,
beziehen sich posthumanistische Theorien affirmativ auf die Deutungen kosmischer
Indifferenz gegeniiber menschlichen Akteuren. In diesem Sinne er6ffnet auch Herbrech-
ter seine Einfithrung in den Kritischen Posthumanismus mit Nietzsches berithmten
Zitat, welches auf die unermesslichen Zeitraume und unerfassbaren Realititen, die das
menschliche Dasein rahmen, einstimmt:

»In irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd
ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Tiere das Erkennen
erfanden. Es war die hochmiitigste und verlogenste Minute der>Weltgeschichte¢ aber
doch nur eine Minute. Nach wenigen Atemziigen der Natur erstarrte das Gestirn, und
die klugen Tiere mussten sterben. — So kénnte jemand eine Fabel erfinden und wiirde
doch nicht geniigend illustriert haben, wie klaglich, wie schattenhaft und fliichtig, wie
zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt innerhalb der Natur ausnimmt.
Es gab Ewigkeiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird sich
nichts begeben haben.«”

Mit Nietzsche wird deutlich, dass die Existenz menschlicher Wesen aus kosmischer Per-
spektive, insbesondere kosmischer Zeitlichkeit, nur einem Flackern im ewigen Sternen-
meer gleichkommt.” In den Ewigkeiten der Natur macht sein Erscheinen blo einen
fliichtigen und zu vernachlissigenden Moment aus. Schon aus terrestrischer Sicht zeigt
sich: »[H]uman beings occupy only a microsecond of geologic time.«’* Und in Carl Sa-
gans kosmischem Jahreskalender taucht homo sapiens erst am letzten Tag des Jahres,
zwdlf Minuten vor Mitternacht auf.” Fiir das Universum spielt das Entstehen humaner

70  Meillassoux 2018, S. 91. Dies Hyperrealitat wird auch in Timothy Mortons Hyperobjects ausgedeu-
tet, welche ebenfalls menschliche Wahrnehmungs- und Erfahrungsmaoglichkeiten sprengen (vgl.
Morton 2013.).

71 Vgl. Arrhenius 1908.

72 Herbrechter 2013, S.1. (Hier in dt. Ubersetzung, 1873)

73 Vgl. Pétzsch 2021.

74  Schneiderman 2017, S.189.

75  Vgl. Ellis 2018, S.11.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Beobachter demnach wohl nur eine »minor role«’, wenn iiberhaupt. Im Gegensatz zu
trans-/humanen Plidoyers fiir ein menschengemachtes (also fiir Menschen gemachtes)
All, welches in seinen Anlagen die Entstehung anthropogener, lebendiger und intelligen-
ter Wesen antizipiert, zeigen Nietzsche und posthumane Denker:innen die Absurditit
dieses Anthropischen Prinzips auf.”’ Es braucht ihnen zur Folge keinen transzendenten
menschlichen Geist, damit die Welt sich selbst erkennt, das Universum sei zur Intelligi-
bilitit sehr gut selbst in der Lage” — oder bedarf dieser besonderen Form der Selbstver-
gewisserung angesichts seiner ohnmenschlichen Geschichte von 13,8 Mrd. Jahren iiber-
haupt nicht. Der Mensch steht somit vor einem schier unendlich tiefen Abgrund der Vor-
geschichte, einer unfassbaren anzestralen Wirklichkeit.

Mit der Vertiefung des Konzepts der Anzestralitit bezieht sich Herbrechter insbeson-
dere auf Quentin Meillassoux und dessen Offenlegung einer »Wirklichkeit, die dem Auf-
kommen der menschlichen Gattung vorausgeht — und die sogar jeder erfassten Form
des Lebens auf der Erde vorausgeht.«’® In seinem Werk Nach der Endlichkeit sensibili-
siert Meillassoux ebenfalls fiir eine schier unermessliche Extension des Zeithorizonts,
welche keinerlei menschliche Teilnahme zulisst oder benétigt. Seine Kritik setzt dabei
passenderweise genau bei einem der Begriinder der modernen Philosophie, dem Ver-
fechter eines neuzeitlichen Weltverstindnisses und somit universellen Humanismus an:
Immanuel Kant. Fiir Meillassoux bringt Kants Philosophie schizoiderweise nimlich ge-
nau dann eine maximale Verengung und Zentrierung der Wirklichkeit auf den menschli-
chen Standortin Stellung, als naturwissenschaftliche Deutungen erstmals »die Erkennt-
nis einer Welt hervorzubringen [wagten], die so indifferent wie noch nie gegeniiber der
menschlichen Existenz war.«*® Die von ihm so betitelte »kantianische Katastrophe«®
sieht Meillassoux als eine Konterrevolution in der Philosophie und damit europdischen
Geistesgeschichte, welche sich gerade dann voll zu entfalten beginnt, als rationale Wis-
senschaften (insbesondere Physik und Astronomie) unter den Nachwirkungen von Ko-
pernikus, Galilei und Descartes eine »grundlegende Exzentrierung«®?, also eine struk-
turell »vom Menschen abtrennbare Welt zu entwickeln«® versucht hatten. Denn die fort-
schreitende Mathematisierung und Geometriesierung von Natur und Kosmos zeugten
von einer Welt, welche von des Menschen »sinnlichen Qualititen — Geschmack, Geruch,
Wirme etc.«* unabhingig ist, einer Welt die ganz fiir sich sein kann. Diese mathemati-
sierbare, aber der menschlichen Erfahrbarkeit vollig entzogene Wirklichkeit rahmt Meil-
lassoux in ganz dhnlichen Worten wie Nietzsches kosmische Fabel:

»Die Welt der kartesianischen Ausdehnung — diese Welt, welche die Unabhingigkeit
einer Substanz gewinnt, diese Welt, die man nunmehr als von allem unabhingig

76  Ebd., S.10.

77  Siehe Teilkapitel 3.1.3
78  Vgl. Barad 2003, S. 824.
79  Meillassoux 2018, S. 24.
80 Ebd., S.155.

81  Ebd, S.165f.

82 Ebd., S.155.
83 Ebd., S.155. Herv.i.0.
84 Ebd., S.154.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

259


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

denken kann, was ihr an konkretem, lebendigem Bezug entspricht —, eine eisige Welt
enthiillt sich also dem Menschen der Neuzeit, in welcher es weder unten noch oben
gibt, weder Zentrum noch Peripherie, noch auch irgendetwas, das dieser Welt etwas
Menschliches verleihen wiirde. Die Welt zeigt sich zum ersten Mal imstande, ohne all
das, was fiir uns ihre Konkretheit ausmacht, bestehen zu kénnen.<®

Diese unmenschliche, indifferente Welt untergrabt auf radikale Weise den privilegierten
menschlichen Standort, den zentralen menschlichen Beobachter. Die Wirklichkeit exis-
tiert nach dieser mathematischen Beschreibbarkeit in »absoluter Indifferenz gegeniiber
dem Denken«*, in einem tatsichlichen »an-und-fiir-sich-Sein< ohne geistiges Korrelat.
Und hier setzt Meillassouxs Kritik an dem Kantschen Idealismus und dessen Erkennt-
nistheorie an, weil diese im Gegenteil dem Ding-an-sich, also einer Realitit jenseits des
menschlichen Geistes, keine eigene Existenz zusprechen.®” Diese kantsche »Schize«®®,
welche die Realitat nur aufihre Korrelate und damit den menschlichen Bezugspunkt re-
duziere, verschliefRe sich so gegeniiber einem unendlich grofRen Wirklichkeitsraum jen-
seits menschlichen Seins. Das moderne Denken, welches sich in Kants Korrelationismus
ausdriickt,® trennt sich von den unendlichen Mannigfaltigkeiten, die sich nicht zum hu-
manen Sensorium in Beziehung setzen lassen. Eine Beschrinkung, welche menschliche
Sinne und Verstandesfihigkeit als die eigentlichen Grenzen der Realitit annehmen. Die
Unzufriedenheit mit dieser selbstauferlegten Limitierung stellt den Ausgangpunkt von
Meillassouxs kritischer Auseinandersetzung mit dem »korrelationelle[n] Zirkel«*®, der
Vorstellung einer Welt fiir-uns statt an-sich dar. Dabei meint er, sein eigenes Unbehagen
auch in anderen Geistes- und Zeitgenoss:innen wachsen zu sehen: »Es kénnte tatsich-
lich sein, dass die Modernen dumpf fithlen, das Grof3e AufSen unwiederbringlich verloren
zu haben, das absolute Auflen der vorkritischen Denker: Ein Aufden, das nicht relativ zu
uns war [...].<>*

Esistalso ein philosophischer Anthropozentrismus gegen den sich Meillassoux wen-
det, ein Anthropozentrismus, welcher den Menschen zum Ausgangs- und Endpunkt der
Welt macht. Die Kritik an diesem Reduktionismus eines menschlichen Standorts und
somit der Exklusion einer nicht-menschlichen Wirklichkeit riickt Meillassoux in die N4-
he posthumanistischer Theorie, welche sich ebenfalls gegen die limitierte anthropozen-
trische Weltsicht, einer nur in Beziehung zu menschlichen Subjekten relevanten Realitit

85  Ebd., S.154.f

86 Ebd., S.157.

87  »DieTatsache der wissenschaftlichen Exzentrierung des Denkens der Welt gegeniiber veranlasste
die Philosophie, diese Exzentrierung in der Weise einer nie dagewesenen Zentrierung des Den-
kens derselben Welt gegeniiber [anzunehmen].« (Ebd., S.159.)

88  Ebd., S.159.

89  Die philosophischen Stromungen eines neuen bzw. spekulativen Realismus, zu der sich auch Meil-
lassoux zdhlt, und der Object-Oriented-Ontology (OOO) nehmen alle die Auflésung dieser mensch-
lichen Korrelation als Ausgangspunkt ihrer nonhumanen Wirklichkeitskonzeption.

90 Meillassoux 2018, S.18.

91 Ebd., S. 21. Herv. i.0. Hier heifdt es weiter »Ein Aufen [...], das sich seiner Gebung gegeniiber indif-
ferent gab, um das zu sein, was es ist, in sich selbst bestehend, ob wir es denken oder nicht; ein
Aufien, das vom Denken mit dem berechtigten Gefiihl durchlaufen werden konnte, in der Fremde
—diesmal ganz woanders —zu sein.« (Ebd.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope



https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

ausspricht. Ahnlich wie Haraway, die stellvertretend fiir ein posthumanes Begehren nach
»speculative fabulation«®” steht, plidiert Meillassoux als Vertreter des Spekulativen Rea-
lismus fir die Notwendigkeit, sich eben jenen nicht-menschlichen Riumen, Zeiten und
Realititen erneut anzunihern. Seine Kritik an einem zugespitzten Korrelationismus a
la Kant betrauert den katastrophalen »Verzicht auf jede Spekulation«**, den Verlust von
Wirklichkeit und Moglichkeit jenseits des Menschen.

Es ist kein Zufall, dass sich diese Kritik ebenfalls an der Beschrinktheit einer Welt
»fiir den Menschen«**, diesem besonderen »Zusatz der Modernitit«”® entziindet. Denn
es ist gerade die neuzeitliche Limitierung, als Folge der >groflen Trennung< zwischen
menschlicher und nicht-menschlicher (also »>natiirlicher, »archaischer<, technischer,
materieller, objektivierter etc.) Sphire, welche den Beginn der sich vervielfiltigenden
posthumanen Anderen, den Ausgangspunkt des Konflikts mit dem wachsenden post-
humanen Auflen darstellt.”® Und es ist diese wachsende posthumane Realitit, welche
nun verstirke in Gestalt kosmologischer, geologischer, biologischer und technologischer
Anderer in das bisherige Raumzeitgefiige eindringt, und dadurch eine Sprengung der
anthropozentrischen Ordnung hervorruft. Es ist, wie Braidotti schreibt, ein »excess as
a form of over-compilation and saturation of concepts that result in pushing them to
their outmost boundaries and ends up exploding them.«*’

Dieses Explosionspotential durch dufiere Brandbeschleuniger wird aber auch durch
innere Friktionskrifte verstarkt. Denn die Beschrinktheit des modernen Weltbilds und
seiner Konzepte lsst sich mit Meillassoux auch als eine Art rekursiver Kreisel beschrei-
ben, welcher sich nur um menschliches Sein, menschlichen Geist und menschliche
Sprache dreht, doch der sich schon zu tief in die eigene Spur gegraben hat und nun im
Widerstand der eigenen Geschichte immer mehr Reibungshitze aufbaut. Meillassoux
beschreibt diese humanistische Selbstbeziiglichkeit anschaulich als eine Reduktion auf
»den Raum des Korrelats, auf ein urspriinglich endliches In-der-Welt-Sein, auf eine
Epoche des Seins, auf eine linguistische Gemeinschaft, auf eine >Zones, auf einen Boden,
auf ein immer beschrinktes Wohnen - von welchem der Philosoph aber aufgrund der
angenommenen Einzigartigkeit seines besonderen Wissens doch [bisher] Herr und
Besitzer blieb.«*® Aber diese Konzeption der Welt als ein klar abgestecktes Herrschafts-
gebiet menschlicher Sprache, Denkfihigkeit und Seinsordnung sieht sich zunehmend
nicht-sprachlicher, undenkbarer und nichtbewusster sowie absolut chaotischer und
kontingenter Wirklichkeiten des »Nicht-Seins«*® ausgesetzt. Statt eines anthropozen-
trischen, anthropomorphen oder gar anthropophilen Universums zeichnet Meillassoux
ein maximal unwirtliches Bild der Realitit, einer Realitit, die nie eine Heimstidte des
Menschen, dem vermeintlichen »Hirt des Seins«'°°, war:

92  Haraway 2016, S. 2.

93  Meillassoux 2018, S.161.
94  Ebd., S.29. Herv.i.O.

95 Ebd,S. 29.

96  Vgl. Latour 2015.

97  Braidotti 2020, S. xi.

98  Meillassoux 2018, S.161.
99  Ebd., S.103.

100 Heidegger 2010, S.12.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

261


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

»Nichts hat in Wirklichkeit einen Grund, eher so zu sein und zu bleiben als anders zu
werden — die Gesetze der Welt genauso wenig wie die Dinge der Welt. Es ist wirklich
so, dass alles zusammenbrechen kann — die Biume wie die Sterne, die Sterne wie die
Cesetze, die physikalischen Gesetze wie die logischen Gesetze. Dies nicht aufgrund ei-
nes héchsten Gesetzes, das alle Dinge dazu bestimmen wiirde unterzugehen, sondern
kraft der Abwesenheit eines hochsten Cesetzes, das fahig wire, was auch immer von
seinem Untergang zu bewahren.«'”'

Diese Fragilitit der Welt, »die absolute Notwendigkeit der Kontingenz aller Dinge«'*?,
leitet Meillassoux auch von der Faktizitit einer anzestralen Wirklichkeit ab, welche, um
zum Phinomen prihumaner Zeitlichkeit zuriickzukehren, aufgrund der chronologi-
schen Bestimmung von Objekten geschieht, die jeglichem Denken, dem Menschen
selbst, ja sogar der Emergenz des Lebens vorausgehen. Es sind experimentell feststell-
bare Daten, wie »der Ursprung des Universums [... und] die Entstehung der Erde«',
welche diese vormenschliche Zeitlichkeit und damit posthumane Realitit 6ffnen. Mit-
tels Messungen des radioaktiven Zerfalls von Atomen sowie der Thermolumineszenz ist
es moglich, auf das tatsichliche Alter von Ereignissen oder Gegenstinden zu schliefien,
welche jeglicher Kopridsenz oder Beobachtung durch den Menschen vorausgehen. Es
geht also um eine anzestrale Wirklichkeit, »die jeder menschlichen Form der Beziehung
zur Welt vorausgeht.«*** Die Aussagekraft dieser »fossile[n] Materie [... bzw.] Archifossi-

l 6«105

ist es, welcher Meillassoux eine Sprengung des korrelationellen Zirkels zutraut.
Uber die naturwissenschaftlichen, experimentellen und mathematischen Messungen
an den Beginn des Universums, zur Formung der Erde, Bildung erster Kontinente
und Entstehung frithen Lebens zeigt sich eine Welt, welche in chronologischer Fiille
vorhanden war und welche in ihren reichhaltigen Mannigfaltigkeiten menschliches
Dasein multidimensional iibersteigt. Diese anzestrale, posthumane Zeit umschlief3t die
menschliche Geschichte, wie der fast unendliche Raum des Universums, den winzigen
Planeten Erde umschliefit, ohne selbst davon in irgendeiner signifikanten Weise Notiz
zunehmen. Und da so »die Wissenschaft mit der strengen Mathematisierung der Natur
eine Zeit entdeckte, die in der Lage ist, uns verschwinden zu lassen oder uns wieder her-
vorzubringen, ohne selbst davon betroffen zu sein«'*¢, zeigt sich die posthumane Realitit
before humanity als iberwiltigend, sowohl als pri- aber auch nonhumane Wirklichkeit.
Eine durch Meillassoux vorgestellte posthumane Zeitlichkeit gestaltet sich somit als
eine fiir-sich statt fiir-uns seiende, also eine einerseits unzugingliche sowie andererseits
prifigurierende Chronologie. Das Ereignis des Urknalls, die Entstehungszusammen-
hinge des Sonnensystems und der Planetenbildung, die Emergenz von irdischer
Atmosphire, Ozeanen und schlieRlich das erste Leben weisen datierbare, in ihrer Ge-
lagertheit und Ausdehnung jedoch sinnlich unerfassbare, Zeitriume aus, welche dem

101 Meillassoux 2018, S. 78f.
102 Ebd.,S. 89.

103 Ebd.,S. 23.

104 Ebd., S. 24.

105 Ebd.,S.24. Herv.iO.
106 Ebd.,S.164.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

menschlichen Leben sowie dem menschlichen Denken fast unendlich lange vorausge-
hen und diese dennoch in ihrer Gegenwart prigen. Diese anzestrale, nicht-menschliche
Zeitlichkeit welche Meillassoux vor allem als Zeichen einer unbeeindruckten, ungreif-
baren und kontingenten Wirklichkeit beschreibt, ist umgekehrt dennoch wirksam, in
ihren Spuren, Fossilien und Echos, welche den vermeintlich transzendenten Anthropos
pragen, erden und dadurch immer noch affizieren.

Diese sondierten Ewigkeiten vor dem Erscheinen des Menschen haben bis hierhin
einen posthumanen Wirklichkeitsraum in der Vergangenheit eréffnet. Aber wie sich aus
Herbrechters multitemporalen Verzweigungen des before ableiten lasst, stehen dem
Menschen, homo sapiens und Anthropos auch mindestens ebensolche Ewigkeiten nach
seinem Verschwinden bevor. So lisst sich eine posthumane >Menschheit< nach dem
Ende des Humanismus imaginieren — eben jenes berithmte Bild Foucaults, in dem ein
menschliches Gesicht von den Gezeiten des Meeresufers iiberspiilt wird. Aber gerade
in einer Gegenwart klimatischer, 6kologischer und planetarer Katastrophen deutet sich
auch eine noch tiefgreifendere posthumane Zukunft an, die der Extinktion. Sowohl epis-
temologisch wie ontologisch dringt sich so die unheimliche Nihe des Post|Humanen
auf. Im folgenden Unterkapitel begeben wir uns deswegen auf den méglichen Pfad einer
vergehenden Menschheit auf einem sterbenden Planeten.

4.2 PostlHuman: Endlichkeit, Extinktion und Entropie

Wie im vorherigen Abschnitt gesehen, bietet eine chronologische Transposition die
Moglichkeit, aus der anthropozentrischen Weltordnung der Moderne zu entkommen
und durch die Spekulation tiber vergangene vor- bzw. nicht-menschliche Zeithorizonte,
auf eine posthumane Wirklichkeit zu schliefRen. Was Herbrechter und Meillassoux iiber
die Vertiefung in eine anzestrale, also vergangene Welt aufzeigen, lisst sich jedoch
auch fir eine kommende, zukiinftige Welt annehmen. So versuchen posthumanistische
Autor:innen in vielfiltiger und kreativer Weise eine post-anthropozentrische Welt zu
imaginieren, auszudeuten und damit auch lebendige Realitit werden zu lassen.

Aber neben diesen utopischen und lebendigen Formen des Werdens drangt sich an-
gesichts der in allen Sphiren des Planeten zunehmenden Erschiitterungen, Krisen und
Katastrophen eher eine thanatologische Perspektive auf, eine dko- oder geozidale Zu-
kunft, welche Menschheit und Umwelt in einem »commonly shared bond of vulnerabili-
ty«'®” vereint. Das Anthropozin konfrontiert menschliche Wesen so in bisher ungekann-
ter Weise mit einer Realitit der Extinktion, der fremden wie eigenen. Diese aktuelle Ten-
denz zur Selbst-/Zerstérung diagnostiziert auch Claire Colebrook: »[TThe human race
hurtles toward extinction, primarily as a result [of] annihilating its own milieu«®®. Das
sechste globale Massensterben in der Geschichte des Planeten, die Vernichtung von Le-
bensraum sowie das Verloschen von Populationen und Spezies zeugt damit von einer
Nicht-Zukunft, dem Auslaufen der Lebenszeit und folglich dem Ende vitaler Entwick-
lungsméglichkeiten. Marina Garcés nennt dies die »postume Kondition«'®, das Entste-

107 Braidotti 2013a, S. 111.
108 Colebrook 20143, S. 7.
109 Garcés 2019, S.17.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

263


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

hen einer apokalyptischen Ordnung, welche die Zeit unter die Logik des Todes und somit
einer alles bestimmenden Frage, »Wie lange noch?«™®, stellt. Das sich vollziehende glo-
bale Aussterben verweist so auf einen vielleicht nicht mehr allzu fernen Moment, an dem
sich der homo sapiens neben Dodo, Beutelwolf, Wandertaube und Auerochse ebenfalls
in die Liste extinkter Spezies einreiht. Der dramatische Riickgang irdischer Biodiversitit

" an, eine Realitit nach der menschlichen

kiindigt damit eine posthumane »posteriority«
Existenz.

Das Verhiltnis zu Tod und Aus-/Sterben ist dabei im Posthumanismus durch-
aus ambivalent. Einerseits ist die Kritik an der dominierenden »Necro-Politic«*?, der

" und der Verbreitung eines »forensic turn«™*

Herrschaft des Totengottes »Thanatos«
als Reprisentation der wachsenden Schlachtfelder, Gribermeere und Todeszonen im
Anthropozin zentraler Bestandteil der posthumanen Agenda. Aber gleichzeitig wird
in den entsprechenden Theoriestromungen, insbesondere denen, die sich stark von
einem Vitalismus Deleuze’scher Prigung informiert zeigen, der Tod nur als radikalere
Form des Werdens, eines Ubergehens in die virtuelle Sphire interpretiert, welche neue
und unendliche Formen kreativer Ausdifferenzierung erméglicht.” Diese Perspektive
fokussiert auf die mannigfaltigen Formen nicht-menschlichen Lebens, zoé,"® welche der
humanen Existenz allzeit immanent sind (bspw. in Form von Bakterien und anderen
Kleinstlebewesen) und dieser chronologisch immer auch voraus- sowie nachgehen.™”
Dadurch transformiert sich die Dichotomie von »life/death«*®
um »living-dying«**®, welches der Fixierung und Extensionsbesessenheit quantitativer

eher zu einem Kontinu-

menschlicher Lebenszeit entgegenwirkt.”® Bevor aber diesem transformativen und
generativen Potential im nichsten Teilkapitel mehr Aufmerksamkeit geschenkt wer-
den soll, geht es an dieser Stelle um die Vernichtung im eigentlichen Sinne, also das
unwiederbringliche Ersterben von Lebewesen, Lebensweisen und Existenzformen.

110 Ebd., S.19.

111 Brassier 2010, S. 229. Herv. i.0.

112 Braidotti 2013a, S.122.

113 Ebd., S.110.

114 Ebd, S.120.

115  Sehr deutlich in Deleuze’s Text Immanence. A Life ..., in welchem er das indeterminierte und un-
endliche»a lifecvom spezifischen, individuellen Leben (the live) und Sterben abhebt. »A life should
not be contained in the simple moment when individual life confronts universal death. A life is ev-
erywhere, in all the moments a certain living subject passes through and that certain lived objects
regulate: immanent life carrying along the events or singularities which do nothing more than
actualize themselves in subjects and objects.« (Deleuze 1997, S. 5.)

116 Vgl Braidotti 2009.

117 »l love the fact, that whenl<die, all these benign and dangerous symbionts will take over and use
whatever is left of smy< body, if only for a while, since >we« are necessary to one another in real
time.« (Haraway 2008, S. 4.)

118 Ferrando 2020, S. 5.

119  Verschuer 2019, S.7.

120 Die Hierachie menschlicher Lebenszeit gegeniiber den zahlreichen nicht-menschlichen Lebens-
formen, welche als >Wegwerf-Material< gehandelt werden, ist typisch fiir die anthropozentrische
Weltordnung: »Thus, the bodies of the empirical subjects who signify difference (woman/nati-
ve/earth or natural others) have become the disposable bodies of the global economy.« (Braidotti
2013a, S.111.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Ein Sterben, das im gegenwirtigen Erdzeitalter so gehiuft auftritt, dass dieses eher
als »Thanatocene«' statt Anthropozin kategorisiert werden kénnte. So meint Schuster
als treffende Gegenwartsanalyse: »As extinction rates rise, we are witnessing a great
un-worlding and de-pluralization of the Earth, a planet becoming more and more finite.
We are witnessing a great wave of life and its crash.«"*

Obwohl also iiber ein posthumanistisches Verstindnis des Lebens die Unschirfe der
Grenze zwischen lebendig/tot offenbar wird und sich dariiber eine Enttabuisierung und
Enttraumatisierung der Todeserfahrung herstellen lisst — bspw. mit Braidottis »Post-

123 _ fillt es dennoch auch Posthumanist:innen schwer, sich

human Theory on Death«
einen bevorstehenden Kataklysmus der Erde, eine sterilisierte Welt und somit unbeleb-
ten Planeten als positive oder erstrebenswerte posthumane Existenzweise zu imaginie-
ren.”* Mit Joshua Schuster, der sich hier auch gegen einen >naiven Vitalismus< und ein
iiberhohtes Vertrauen in >metaphysische Prinzipien des Werdens«< ausspricht, wird der

tiefgreifende Einschnitt durch die ansteigende Aussterbewelle deutlich:

»[Tlhere is no guarantee that anything like an inhabitable ecology will remain after an
extinction event, especially if that event is at a massively catastrophic scale. Although
some life did survive the five mass extinctions previously recorded on earth, there is
nothing guaranteeing such survival, especially not a metaphysical principle of becom-
ing. Buteven atasmall scale, an extinction may mean that no animal or plant takes up
the vacated niche —an island that is stripped of its biological resources can end up ef-
fectively as a desert. The collapse of one species can lead to a collapse, nota becoming,
of others.«'*

Dementsprechend stellt die wachsende Zahl von aussterbenden Lebensformen sowie
die Aussicht auf eine zusammengebrochene oder unwirtliche Okosphire als Folge un-
nachgiebiger und unnachhaltiger humanistischer Superioritit und Separierung kein
zukunftsfihiges planetares Schicksal dar. Fakt ist aber, dass die sich aktuell vollzie-
hende »biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction«'*® in genau jene
apokalyptische Richtung deutet.

Die Aussicht auf das ungebremste Artensterben, die nekropolitische Logik der Ge-
genwart und damit Omniprisenz des Todes lisst auch Marina Garcés eine Diktatur der
Endlichkeit in Form apokalyptischer Zeitlichkeit ins Zentrum ihrer Gegenwartsanalyse
stellen. Denn die Konfrontation mit dem individuellen, kollektiven sowie planetaren Tod

121 Bonneuil/Fressoz 2017, S.122—147. Herv. ].P.

122 Schuster 2023, S. 40.

123 Braidotti 2013a, S. 130ff.

124 Francesca Ferrandostelltdabeivielleicht eine Ausnahme dar, weil sie in ihrer Vermittlung und Inte-
grierung transhumaner Perspektiven, auch die Existenzweise als rein technologische oder virtuelle
Reprasentation fiir denkbar und produktiv halt. Im Sinne eines animistischen Materieverstandnis-
ses, kdnnten so auch Roboter oder andere anorganische Strukturen vitale Existenzweisen ermogli-
chen (vgl. Ferrando 2020, S. 109ff.). Auch neomaterialistischen Theorien, welche die Materie selbst
als generativ, selbstorganisierend und sogar intelligibel deuten, fillt die Vorstellung einer Welt
ohne Lebe(wese)n im modernen Sinne sicher leichter.

125 Schuster 2017, S.100f.

126 Ceballos et al. 2017.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

265


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

erzeugt ein neues Geschichtsverstindnis, welches den offenen chronologischen Hori-
zont der Moderne zu einem allesverschlingenden Schwarzen Loch zusammenschrump-
fen lasst:

»Unsere Zeit ist die Zeit, in der alles endet. Wir haben dem Ende der Moderne, der
Geschichte, der Ideologien und der Revolutionen beigewohnt. Wir haben Schritt fur
Schritt das Ende des Fortschritts erlebt: der Zukunft als der Zeit der VerheifSung, der
Entwicklung und des Wachstums. Jetzt sehen wir, wie die Ressourcen versiegen, das
Wasser, das Erdél und die saubere Luft, und wie die Okosysteme und ihre Vielfalt ster-
ben. Kurz, in unserer Zeit endet alles, selbst die Zeit. Wir befinden uns nicht in einer
Rickentwicklung. Manche meinen, wir durchlaufen einen Prozess des Verfalls oder
Aussterbens. Vielleicht betrifft das [noch] nicht die Spezies Mensch, wohl aber die auf
Entwicklung, Fortschritt und Expansion griindende Zivilisation.«'*’

Garcés beschreibt das Ende des modernen, westlichen Fortschrittsversprechens und da-
mitder teleologischen Geschichtserzihlung einer ewig prosperierenden Menschheit, die
sich nun jedoch angesichts planetarer Grenzerfahrungen, versiegender Ressourcen und
kollabierender Okosysteme, mit dem Verlust der Zukunft konfrontiert sieht. Garcés dia-
gnostiziert nicht weniger, als das Ende der »lebbaren Zeit«<?®. Die »gemeinsame Erfah-
rung der Grenze«” fithrt dabei nicht zu Stimulierung kreativer oder utopischer Poten-
tiale des Werdens, einer selbstreflexiven Kritik, welche das Projekt der Moderne in aktua-
lisierter Weise fortfithren kénnte,° sondern sie lihmt im Gegenteil mégliche Initiativen
und Handlungsfihigkeit durch die Ankiindigung des Untergangs. Statt Mindigkeit, le-
bendiger Kreativitit und dem Versuch, neue spekulative Formen von Gemeinschaft zu
erproben, herrschte ein »apokalyptische[s] Dogma und seine messianische oder solu-
tionistische Monochronie«™. Statt einer Aufwirts- und Fortschrittsbewegung dominie-
ren, nach Garcés, nun kollektive Stasis und Niedergangsangst. Diese Niedergangsstim-
mung istjedoch nicht mit der Dekadenz- und Degenerationsangst des Westens zum En-

2 denn die Chronologie der Gegenwart situiert

de des 19. Jahrhundert zu verwechseln,
uns nicht in spannungsvoller Erwartungshaltung eines am Horizont driuenden Unter-
gangs; vielmehr befinden wir uns bereits innerhalb des Untergangsgeschehens. Garcés
weist so auf eine Ruptur im Zeitgewebe der Moderne hin. Was wir erleben, sei eine »Ka-

tastrophe der Zeit«? selbst.

»Tschernobyl, Verdun, Auschwitz, Hiroshima, Nagasaki, Bhopal, Palastina, New York,
Siidafrika, Irak, Tschetschenien, Tijuana, Lesbos, ... eine endlose Geographie des Todes,
die die Zeit verschlungen und in eine Katastrophe verwandelt hat. Massentotungen,

127 Garcés 2019, S.17.

128 Ebd,S. 22. Herv.i.O.

129 Ebd.,S. 21.

130 Vgl. Lyotard 2014a.

131 Garcés 2019, S.125.

132 Vgl. Holscher 2016, S.127.
133 Garcés 2019, S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

induzierte Totungen, Vergiftungstod, Atomtod. Mit dem vorsatzlichen Tod von Millio-
nen von Menschen sterben ebenfalls das Subjekt, die Geschichte und die Zukunft der
Menschheit.«'*

Was Marina Garcés fiir das Zeitverstindnis im Anthropozin auszumachen glaubrt, ist,
kontraintuitiv zu dessen Namen, gerade das Verloschen des dominierenden Akteurs. Es
herrscht eine morderische und suizidale Welt- und Lebensfithrung, welche menschli-
che und nicht-menschliche Wesen, ja sogar den Planeten selbst durch die Feuer fos-
siler Brennstoffe, immer intensiver wiitende Waldbrande oder gar den atomaren Wel-
tenbrand zu annihilieren droht.”** Diese zur Gewissheit heranreifende Ahnung des En-
des transformiert die Geschichte und damit das chronologische Empfinden aller Zeit-
zeug:innen in einen primortalen Zwischenzustand, eine Art Vorholle, also ein nur noch
aufgespartes Dasein, weder lebendig noch tot - eine untote Existenz."*® Nach Garcés be-
finden wir uns deshalb nicht linger in einer modernen Zeitordnung oder zukunftsoffe-
nen Geschichte. Wir existieren vielmehr in einer invertierten Chronologie, auf dem Weg

137

zu einer »Nicht-Zeit«”’. Durch die Ausrichtung der chronologischen Struktur auf den

irdischen Kollaps wird das Zeitgefiige zur Endgeschichte.

»Heute beobachten wir, wie sich eine neue Erzdhlung durchzusetzen beginnt, eine
neue dominierende einzige Zeit, und das ist die unserer eigenen Ausléschung. Das
ist nicht mehr die Zeit der Geschichte und ihrer Zukunftsversprechen, sondern auf
gewisse Weise eine umgekehrte Geschichte, eine katastrophische Geschichte, die uns
in die Situation bringt, uns als Aussterbende zu denken, als Aussterbende in allen

Bedeutungen, die das haben kann: als Spezies, als Welt.«*®

Die unnachhaltige Ideologie und selbstzerstorerische Lebensweise im ego- und anthro-
pozentrischen »Nekrokapitalismus«™® hat nach dieser Lesart zum Verlust lebendiger, le-
benswerter und lebbarer Zeit gefiihrt. Der einst zukunftstrichtige Horizont der Neuzeit
ist damit einer Epoche ewiger Dunkelheit gewichen. Die katastrophische Realitit des
Anthropozin zwingt uns Menschen nun dazu, uns als Aussterbende zu begreifen. Die

134 Ebd, S. 43.

135 Auch Haraway findet Anzeichen dafiir, die gegenwartige Erdepoche unter das Zeichen menschli-
cher Selbstentziindung zu stellen: »Fossil-burning human beings seem intent on making as many
new fossils as possible as fast as possible. They will be read in the strata of the rocks on the land
and under the waters by the geologists of the very near future, if not already. Perhaps, instead of
the fiery forest, the icon for the Anthropocene should be Burning Man!« (Haraway 2016, S. 46.)

136 »Wahrscheinlich ist die kollektive Fantasie unserer Zeit deswegen angefillt mit Zombies, Vam-
piren und Totenkopfen. Wahrend wir anfangen, den Tod zu splren, der in uns wichst, stehen wir
hilflosvor dem realen Tod, den Alten und Kranken an unserer Seite, den vergewaltigten und ermor-
deten Frauen, den Fliichtlingen und Immigranten, die unter vielen Opfern Grenzen liberschreiten.
Die postume Kondition kommt nach einem Tod, der nicht unser wirklicher Tod ist, vielmehrein von
der groRRen Erzihlung unserer Zeit verursachter historischer Tod.« (Garcés 2019, S. 39.)

137 Ebd., S.35.

138 Garcés in Eisenmann 2020, S. 7f.

139 Garcés 2019, S.114.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

267


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

zentrale Aufgabe, welche angesichts dieses Endes an menschliche Wesen gestellte wird,
ist, wie Roy Scranton bezeugt, »Sterben lernen im Anthropozin«**°.

Der Umgang mit der eigenen Endlichkeit, wie er durch die planetaren Krisener-
eignisse erzwungen wird, steht also diametral zum zukunftsoffenen und gestaltbaren
Zeitverstindnis der Moderne. Das okologische Sterben in Form von Tieren, Pflanzen
und Habitaten 16st so die vermeintliche Autonomie der Sphire des Menschen auf und
bringt gleichzeitig dessen Zeitsystem zum Kollabieren. Der Schriftsteller und ehemalige
US-Soldat Scranton meint, dass trotz allen Leugnens und Verdringens »die Realitit des
Klimawandels immer wieder ihr Recht einfordern [wird] gegeniiber unseren Fantasien
von endlosem Wachstum, stindiger Innovation und niemals versiegender Energie-
versorgung — ganz so, wie die Realitit der Sterblichkeit unseren Alltagsglauben an die
Permanenz des Daseins erschiittert.«**' Diese individuelle wie kollektive Konfrontation
mit der drohenden Extinktion erzeugt einen tiefen Riss im Gewebe des neuzeitlichen
und auf den Menschen, als dessen geschichtlichen Akteur, ausgerichteten Weltbilds.
Dennwihrend der Renaissance-Humanismus die theologische und teleologische Escha-
tologie in eine Geschichte ewigen innerweltlichen Fortschritts zu iibersetzen versuchte
und der Transhumanismus durch individuelle Beschleunigung und Immortalisierung
den Menschen mit der entfliehenden Zukunft zu synchronisieren verspricht, zeichnet
die posthumane Realitit der Extinktion eine Zeit ganz ohne menschliche Akteure oder
Beobachter vor. Die Ironie dieser Entwicklung liegt insbesondere darin, dass gerade der
trans-/humane Drang nach Verlingerung der eigenen Lebenszeit und Ausweitung der
Lebensmoglichkeiten diese Zerstorung der menschlichen Zukunftspotentiale auf dem
Planeten erzeugt.

Dabei reicht die nicht- bzw. nach-menschliche Zeit aber in noch tiefere Dimensio-
nen. Obwohl Garcés und Scranton in ihren Diagnosen der Endzeitlichkeit vor allem auf
die Erschiitterung der euro- und anthropozentrischen Chron(olog)ik hinweisen, ist die
globale Konfrontation mit dem Tod, wie gesehen, eine geteilte Erfahrung, die tiber blof3e
menschliche Kollektive (die ihrerseits vom Ende der Welt keineswegs alle gleicherma-
en Weise betroffen sind)'** hinausgeht. Das planetare Versiegen von Lebensquellen und
die systematische Zerstorung von Horten der Biodiversitit transformieren menschliche

140 Scranton 2017.

141 Ebd., S.53.

142 Tatsichlich erlebt der moderne Mensch, also das weife, westliche Subjekt, jetzt nur erstmals
selbst das Ende seiner Welt am eigenen Leib, obwohl seine zerstérerische Lebensweise schon im-
mer auf der Vernichtung von weniger- oder nicht-menschlichen Wesen basierte. So verdeutlicht
Jenny Stimer: »Schwarze und indigene Gemeinschaften, migrantische, gefliichtete, transsexuelle
und queere Personen sowie ein Grofiteil anderer marginalisierter Gruppen leben vielfach mit den
verschiedenen Enden ihrer Welten. Ausgeschlossen hinter Mauern oder eingeschlossen in Gefiangnis-
sen, verbanntin die Vergangenheit oder zur Zukunftslosigkeit verdammt, werden diese Menschen
immer wieder an den Rand eines obsessiv hierarchisierten Systems gedringt, das ein heteronor-
matives Weifdsein von jeher fetischisiert. Das Ende der Weltist daherinharent mit Fragen der Posi-
tion und Macht verbunden: mit identitdrer Zugehdorigkeit, Ethnizitdt, Gender, Klasse, Befahigung
und anderem mehr. Die Philosophin Déborah Danowski und der Anthropologe Eduardo Viveiros
de Castro bringen diese Problematik auf den Punkt, wenn sie erklaren, dass das Ende der Welt vor
allem die Frage stellt, >fiir wen die Welt, die endet, eine Welt ist¢, und >swer dieses weltliche oder
sverweltlichte« Wesen ist, das das Ende definiert«« (Stiimer 2023, S. 34. Herv. ].P)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope



https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

wie nicht-menschliche Lebensriume in Todeszonen, in sterile oder monotone Wiisten
iberhitzter, verseuchter und radioaktiver Gleichférmigkeit. Donna Haraway verdeut-
licht diese lebendige wie tddliche Abhingigkeit von Menschen und Okosystem am Bei-
spiel der Korallenriffe:

»Encountering the sheer not-us, more than-human worlding of the coral reefs, with
their requirements for ongoing living and dying of their myriad critters, is also to en-
counter the knowledge that at least 250 million human beings today depend directly
on the ongoing integrity of these holobiomes for their own ongoing living and dying
well. Diverse corals and diverse people and peoples are at stake to and with each other.
[... Bliodiverse terra will flip out into something very slimy, like any overstressed com-

plex adaptive system at the end of its abilities to absorb insult after insult.«'#

Die gemeinsame, globale Abhingigkeit und Verwobenheit von menschlichem und mehr-
als-menschlichem Leben zeigt sich im Zusammenbruch der Okosysteme, wie etwa dem
zunehmenden Ausbleichen der Korallenriffe, die so nicht linger als Habitate und Quel-
le symbiotischer Lebensgemeinschaften fungieren kénnen. Der geosystemische Kollaps
vereint damit die vermeintlich getrennten Sphiren von Kultur und Natur in einem Ereig-
nis gemeinsamer Ausloschung und lisst das menschliche Dasein in einer sterbenden Um-
welt aufgehen. Ob ausgeblichen, schleimig oder verkohlt, die Erde stellt in dieser Form
keine hospitable Heimstitte des Menschen mehr dar.

Was jetzt durch die Klimakatastrophe besonders sichtbar und beschleunigt wird,
verweist dabei aus der posthumanen Perspektive geologischer wie kosmologischer Zeit-
lichkeit aber auf ein eigentlich schon immer unabwendbares Ende der menschlichen
Geschichte. So kiinden das sechste Massensterben in der Erdhistorie, die voranschrei-
tende Ausloschung von immer mehr Spezies und Lebensformen nur besonders deutlich
von einer post|humanen'* Zukunft, in der menschliche Wesen in jedem Fall nicht lin-
ger Teil der planetaren Schicksalsgemeinschaft sein werden. Denn egal, ob durch das
zerstorerische Programm eines anthropogenen Sui-, Oko- oder Geozids, eine nicht be-
einflussbare irdische Katastrophe oder sogar das entropische Schicksal des Universums:
Die Unabwendbarkeit einer zukiinftigen Posthumanitit spiegelt sich in der vergangenen.
Ewigkeiten vor dem Menschen kiindigen schon die Ewigkeiten nach dem Menschen an.
So wirft die anzestrale Realitit bereits ihren Schatten auf eine unentrinnbare »poste-
riority of extinction«*. Meillassoux bekriftigt in diesem Zusammenhang die struktu-

146

relle »Dia-Chronizitit«**® der Zeitachse, welche Ereignisse eben gerade nicht synchron

143 Haraway 2016, S. 56.

144 Die Schreibweise >post|humanc soll hier auf die tatsichliche Grenze und Unerfahrbarkeit des
Nachmenschlichen verweisen. Gleichwohl impliziertjene, wie die vorherigen, Nuancierungen des
Posthumanen stets (quasi unausweichlich) den Rickbezug auf das Menschliche. Denn auch qua
Negation beziehtsich die radikale Alteritat, hier das unfassbare Aufierhalb einer kommenden Zeit,
immer noch auf den Menschen. Denn, fir wen wird diese Zukunft, Realitit, Welt etc. unzuginglich
sein? Antwort: Fiir (uns) menschliche Wesen. (Vgl. Mersch 2021.)

145 Brassier 2010, S. 229.

146 Meillassoux 2018, S.151. Herv. i.0.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

269


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

mit dem Menschen, sondern sowohl vor wie auch nach seiner Prisenz (oder auf ginz-
lich anderen Zeitachsen) denkbar macht. Dadurch 6ffnet sich der Raum fiir eine kom-
mende, posteriore Wirklichkeit, welche sich nun auf »mégliche Ereignisse nach dem Ver-
schwinden der Menschheit«**” bezieht. Diese posthumane Zukunft wird von Meillassoux
nicht zufillig durch das Eintreten radikaler Verinderungen der irdischen Lebensbedin-
gungen begriindet: »Unser Problem [nicht-menschlicher Zeitlichkeit] stellt sich genau-
so, wenn wir beispielsweise die Bedingungen des Sinns der Hypothese eines Meteori-
teneinschlags sowie seiner klimatologischen und geologischen Konsequenzen, die jede Form
des Lebens auf der Erde zerstoren wiirden, bestimmen wollen.«*® Die terrestrische Per-
spektive, also die geologische Realitit, iibersteigt somit riumlich wie zeitlich jegliche Di-
mensionen menschlicher Existenz. Es ist eben jenes vitale wie vulnerable Habitat, das
die Zukunft des Menschen letztlich bestimmen bzw. tiberstimmen wird.

Die Besonderheit des Anthropozin liegt also zum einen in der Sichtbarmachung die-
ser Abhingigkeit von Erde und Erdlingen, also der Beziehung zwischen der Habitabilitit
des Planeten und Lebensweise seiner Bewohnenden, sowie zum anderen in der negati-
ven Firbung dieser Abhingigkeit — nimlich in Gestalt der beschleunigten Zerstérung.
Die Folgewirkung des gegenwirtigen Kurses systematischer Indifferenz oder gar struk-
tureller Zerstérungswut gegeniiber dem Planeten fithren diesen so wahrscheinlich sehr
viel schneller wieder in eine lebensfeindliche, postbiotische Phase, als dies kosmologi-
sche Entwicklungsgesetze in einigen Milliarden Jahren sowieso getan hitten. Clark und
Szerszynski stellen heraus, dass die gegenwirtige Verarmung und letztlich der Verlust
von biologischer aber auch kultureller Diversitit dazu fithrt, dass die planetare Fihigkeit
zur Adaption und Selbsttransformation massiv gemindert wird: »To lose a species or to
narrow its options is to lessen the capacity of the Earth to learn new things or to absorb
shocks: it is to empty out some of the richest pockets of information anywhere in the
planetary body.«* Eine derartig geschwichte Resilienz des Planeten, fithrt damit zur
Vulnerabilitit gegentiber méglichen zusitzlichen kosmischen oder irdischen Stressoren
(wie Asteroideneinschligen, Sonneneruptionen oder Megavulkanismus), was so die De-
stabilisierung von Geosystemen oder das Unterbrechen irdischer Kreisliufe wahrschein-
licher macht. Eine zunehmend homogene oder gar lebensfeindliche Erde riickt folglich
durch die aktuelle anthropogene Einflussnahme niher.

Das Anthropozin kénnte so nicht nur das sechste, sondern vielleicht auch letzte Aus-
sterbeereignis in der Erdgeschichte werden. Diesen potentiellen Tod allen irdischen Le-
bens expliziert James Lovelock, der Vater der kybernetischen Gaia-Theorie, als mogliches
»Dead End« der geologischen Entwicklungsgeschichte. Lovelock weist darauf hin, dass
die kontinuierliche Emission von Treibhausgasen aus fossilen Energietrigern oder an-
deren Quellen ab einem gewissen Punkt zur Uberschreitung kritischer geosystemischer
Schwellenwerte fithren konnte, welche die Erde schlussendlich zu einem »hot, dead pla-

150

net«”° umwandeln wiirden. Denn trotz beachtlicher Kompensationsmechanismen der

147 Ebd., S.151. Herv. i.0.
148 Ebd., S.151. Herv.].P.
149 Clark/Szerszynski 2021, S.187.
150 Lovelock 2019, S. 64.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

verschrinkten Erdsysteme und der Anpassungsfihigkeit des Lebens (insbesondere ex-
tremophiler Archaeen) meint er, dass ab Durchschnittstemperaturen von 47°C die Erde
in einen »sterile state«™" itbergeht, in welchem sich die Atmosphire zu superkritischem
Dampfverwandelt, die Ozeane evaporieren und so jegliches Leben auf der Oberfliche un-
moglich wird. Diese Katastrophe wird umso wahrscheinlicher, da gerade in geologischen
Warmphasen, wie sie aktuell durch anthropogene Treibhausgasemission noch verlin-
gert und verstirkt wird, weitere Disruptionen des Erdsystems (bspw. durch Mega-Vul-
kanausbriiche) zu sich verstirkenden Effekten oder Kipppunkten fithren kénnen, sodass
»Earth's average temperature could rise to 47°C and, comparatively quickly, we would en-

152 In einer nicht allzu fernen Zu-

ter an irreversible phase leading to a Venus-like state.«
kunft konnte unsere lebendige, blaue Heimstitte so zum Zwilling unseres toten, grauen
Nachbarplaneten werden — eine Wiiste, die nur noch in Uberresten von einer einst le-
bensfreundlichen Atmosphire zeugt.

Als zentrale Referenz dieser méglicherweise niher riickenden posthumanen Kosmo-
logie gilt nicht zuletzt Jean-Francois Lyotard, wenn er in seinen Erkundungen des Inhu-
manen auf die unauflgsliche Beziehung von Geist und Materie, Denken und Kérper und
dadurch Mensch und Erde verweist.”* Wie Meillassoux beschreibt er die Selbstbeziig-
lichkeit und Autopoiesis der Welt, die auch jenseits der Korrelation mit einem menschli-
chen Denken existiert. Diese fiir-sich-seiende Welt iibersteigt die menschliche Existenz
und ist doch gleichzeitig deren Grundlage. Dementsprechend wiirde eine wie auch im-
mer geartete Ausloschung der irdischen Welt auch zwangsliufig das Ende des Menschen

bedeuten:

»Geistigcwar>menschlich¢,>menschlich<warsirdisch<—namlich von jener Erde, die den
Lebendigsten unter den Lebendigen gehort. Seinen Horizont, seine Ausrichtung, seine
unbegrenzte Grenze und sein endloses Ende leiht sich das Denken von kérperlichen,
sinnlichen, affektiven und kognitiven Erfahrungen eines —vielleicht sehr differenziert
entwickelten, aber dennoch irdischen Lebens, und schuldet sie lhnen. Wenn die Erde
verschwindet, wird das Denken aufhéren, und dieses Verschwinden wird absolut un-
gedacht bleiben.«>

Lyotard terminiert also menschliches Denken und Dasein aufjenen kosmischen Augen-
blick, da die Erde in ihrer Funktion als Heimstitte und Fundament des Lebens nicht
langer zur Verfiigung steht. Diesen Zeitpunkt setzt er als absolute Grenze, da dem Men-
schen so seine konstitutive kdrperliche und weltliche Grundlage genommen wird. > Die-

151 Ebd, S.63.

152 Ebd., S.63.

153  Gleichwohl zeugen die jiingsten Debatten um mogliche Organismen und Lebensfreundlichkeit in
duferen Schichten der Venusatmosphare von der Resilienz und Anpassungsfihigkeit des mogli-
chen (extraterrestrischen) Lebens, auch unter extremsten Bedingungen (vgl. Bains et al. 2021.).

154 Vgl. Lyotard 2014b.

155 Lyotard 2014c, S. 21.

156 Freilich zielt der folgende Teil seines Textes, wie auch der Titel, Ob man ohne Kirper denken kann,
eben gerade auf die Uberwindung dieser kdrperlichen Gebundenheit an die Erde. Unter dem star-
ken Einfluss der Raumfahrt- und Informationstechnologie meint Lyotard, dass das dringendste
Problem des Menschen darin bestiinde, sich eine Form der Existenz zu schaffen, welche nach der

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

27


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

ser Zustand tritt spitestens mit der Expansion und schlieRlich Explosion der Sonne, in
ca. 6,3 — 7,7 Mrd. Jahren, ein, welche die Erde sowie weitere innere Planeten ausldschen
bzw. in glithende Lavabrocken verwandeln wird."’ Lyotard rahmt diesen Moment in der
Geschichte des Kosmos dhnlich wie Nietzsche und Meillassoux als nur kurzes Flackern
im schier unendlichen Sternenmeer: »Die Sonne, unsere Erde und euer Denken — alles
das wird nur ein momentaner Zustand der Energie gewesen sein, der Augenblick einer

158 Diese

Ordnung, ein Licheln der Materie in einem abgelegenen Winkel des Kosmos.«
anthropologische »Erdverbunden[heit]«**® bzw. ontologische Erdgebundenheit, welche
Wohl und Wehe des Planeten mit seinen Erdlingen verkniipft, wird nun im Anthropo-
zin nicht nur besonders sichtbar, diese gemeinsame Geschichte verkiirzt sich auferdem
dramatisch von einem finiten, aber dennoch sehr weit entfernten Datum zu vielleicht
nur noch wenigen Jahrzehnten oder Jahrhunderten gemeinsamen Werdens. Denn die
entfesselten destruktiven Dynamiken transformieren den irdischen oikos, die planetare
Haus- und Wirtschaftsgemeinschaft, langsam aber sicher in eine sterile Wiistenland-
schaft.

Doch worauf Lyotard mit seiner Erwartung des Denk- wir irdischen Horizonts auch
aufmerksam macht, ist, dass die Entwicklung der Sonne zwangsliufig zu einem aufge-
blihten und dadurch fir die Erde unertraglich heifen Zentralgestirn fithrt, welches die
Sterilisierung unseres Planeten — egal ob frither oder spiter — unvermeidlich macht.'*°
Das Schicksal der Erde, der solare Zyklus und die kosmischen Entwicklungsgesetze wei-
sen also bereits auf eine tiefe posthumane, ja sogar postbiotische Zeitlichkeit hin. Ins-
besondere Ray Brassier wird deshalb in seinem Werk Nihil Unbound nicht miide zu beto-
nen, dass der Kosmos selbst zu einer »universal annihilation«'** hinstrebt, dass »[n]ature
is not our or anyone’s shomes, nor a particularly beneficiant progenitor.«*** Tatsichlich
fithrt der zweite Hauptsatz der Thermodynamik, das Prinzip der Irreversibilitit und da-
mit entropische Gesetz des Kosmos dazu, dass letzten Endes wirklich alles, Lebewesen,
Planeten, Sterne, selbst die einzelnen Atome, ihre Struktur verlieren und zerfallen wer-
den. Das Universum, welches als unendlich heifer Big Bang seinen Anfang nahm, wird
wohl im »Big Freeze«*®*, dem kosmischen Kiltetod enden:

Explosion der Sonne und dem Tod der Erde, als auf den Kosmos abgestimmte Hardware vorldge:
»Das zentrale Problem fiir Technologie und Wissenschaft lasst sich deshalb wie folgt umschrei-
ben: fiir diese software [menschliche Sprache/Geist] eine hardware entwickeln, die nicht von den
Lebensbedingungen auf der Erde abhingig ist. Also: ein Denken ohne Kérper ermdglichen, das
nach dem Tod des menschlichen Kérpers weitergeht.« (Ebd., S. 25. Herv. i.0.) Damit verbindet er
die posthumane Idee einer Vitalitat der Materie und das transhumane Verlangen nach Transzen-
dierung biologischer sowie terrestrischer Limitationen.

157 Vgl. Hirter/Rauner 2010.

158 Lyotard 2014c, S. 22.

159 Latour 2018, S.101.

160 »In1,1 Milliarden Jahren wird die Sonne zehn Prozent heller sein als heute und die Erde so warm,
dass Wiisten die Kontinente bedecken werden. In 3,5 Milliarden Jahren ist die Sonne 40 Prozent
heller als heute, auf der Erde verdampfen die Meere. In 6,3 Milliarden Jahren, die Erdoberflache
ist inzwischen steril, ist der Wasserstoff im Kern der Sonne aufgebraucht.« (Hirter/Rauner 2010.)

161 Brassier 2010, S. 228.

162  Brassier 2010, S. xi.

163 Hirter/Rauner 2010.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

»[Denn] unser Universum expandiert, und obwohl die dauernde Extraktion von Ener-
gie aus der einen oder anderen Quelle Warme erzeugt, wird diese Warme durch die
Expansion des Raums dauernd sverdiinnts, so wie sich die Temperatur der Mikrowel-
len-Hintergrundstrahlung auf nur drei Grad iber dem absoluten Nullpunkt verringert
hat und das Universum weiter abkihlt. Warme wird stidndig erzeugt, aber dennoch
kithlt das Universum aus, und in ferner Zukunft steht uns der Tod durch Erfrieren be-
vor. Schliefilich wird das Universum nicht mehr als eine Ansammlung toter Schwarzer
Locher in einem diinnen Gasgemisch niederfrequenter Strahlung sein, deren Energie
durch die Expansion weiter abnimmt. [...] Daraus ldsst sich schlecht ein bewohnbares
Universum machen. Im Endeffekt wird daher nichts Giberleben auRer energiearmer
Photonen, nicht nachweisbaren Neutrinos und vielleicht hie und da ein paar Elektro-
nen und Positronen in so weitem Abstand, dass sie einander nicht vernichten. Das ist
die moderne Version des kosmischen>Warmetods, der nicht zum Ersticken durch War-
mestau fithrt, sondern zu einer langsamen Abnahme der Aktivitat und dem Zerfall der

Materie, ein Proton nach dem anderen.«'®*

Brassier identifiziert also diesen »ultimate horizon [in] roughly one trillion, trillion, tril-
lion (107%8) years from now«' als den wirklich finalen Endzustand des Kosmos, welcher
das Ende der Materie und damit auch das Ende jeden Lebens und jeglicher kérperlichen
Existenz bedeutet. Es ist diese »extinction of space-time<'®®, die Ausléschung des raum-
zeitlichen Gewebes, welches als finales Ereignis des Universums nicht zu beobachten
bzw. wahrnehmbar sein wird, dass das strukturelle fiir-sich-Sein der Welt begriindet.
Ein Kosmos, der in seinen Anlagen auf die absolute Dekontraktion, den absoluten Ener-
gie- und Materieverlust, das Nichts-Sein hinsteuert, ist fiir Brassier der ultimative und
unhintergehbare Beweis, dass jegliche menschliche Sinn- und Werteattribuierung auf
die Welt hinfillig sei und die Wirklichkeit (in maximaler Gegendarstellung eines anthro-
pischen Prinzips) niemals fiir den Menschen existierte. Er plidiert anhand dieser ulti-
mativen Posterioritit der Ausloschung des Alls fiir eine posthumane, nicht-menschliche
Zukunft, die in ihrer Abgriindigkeit auch Gegenwart und Vergangenheit maximal ent-
fremdet. In der Kondensierung von Meillassouxs und Lyotards Kosmologie wird so eine
Welt beschrieben, deren Nicht-Wahrnehmbarkeit, Unwirtlichkeit und damit radikaler
Posthumanitit jeglichen Anthropozentrismus ins Nichts stiirzen ldsst.

»[Even] ancestral anteriority can too easily be converted into anteriority for us. By way
of contrast, the posteriority of extinction indexes a physical annihilation which no
amount of chronological tinkering can transform into a correlate >for us¢, because no
matter how proximal or how distal the position allocated to it in space-time, it has
already cancelled the sufficiency of the correlation. What defies correlation is the
thought that >after the sun’s death, there will be no thought left to know its death
took place«.«®’

164 Lindley 1994, S. 279f.

165 Brassier 2010, S. 228.

166 Ebd., S.230. Herv.i.0.
167 Ebd.,S.229.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

273


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Das zukiinftige Ende des Denkens, das Ende der Erde, der Sonne, des Universums und
der Materie zeugen von einer maximalen chronologischen Dezentrierung des Men-
schen, die den anthropischen und anthropozentrischen Wirklichkeitsvorstellungen des
Transhumanismus diametral entgegengesetzt sind. Auch wenn diese Beschreibung der
Welt, welche als in totaler Opposition zu einem menschlichen Standort gipfelnd, in
ihrer Radikalitit beileibe nicht von allen Posthumanist:innen geteilt wird,'® so entfaltet
ihr Zeugnis eines abgriindigen Universums dennoch eine ungeheure Gravitationskraft
im Sinne einer Realitdt an- und fiir-sich statt fir-uns.

Doch anstatt sich vollends diesem Nihilismus eines kosmischen Kiltetods hinzuge-
ben, lassen sich auch andere posthumanistische Positionen hervorheben, welche eben-
falls die Vor- und Nachgingigkeit der Welt betonen, aber diese Welt, zumindest mittel-
fristig, nicht vom Menschen getrennt, sondern diesen hervorbringend als auch perma-
nentverwandelnd deuten — als einen steten Fluss vitalen Werdens. In genau diesem Sinn
macht auch Joshua Schuster in seiner Lesart von Brassier, trotz Anerkennung der kosmi-
schen Finalitit, auf diese negentropische Tendenz aufmerksam: »Brassier speeds extinc-
tion along to the horizon of nothingness but extinction can also involve localized condi-
tions of proliferation. [...] Worlds without us proliferate in our absence. [...] In the long
term of the universe, life will go extinct, but also in the long term of the universe so far, for
some 3.8 billion years, there has been life on Earth, a massive negentropic swirl within
entropy.«'® Ganz in diesem Sinne schauen wir im folgenden Teilkapitel, welches krea-
tive und produktive Potential in der Konzeption der »inhuman time [and] nonhuman
forces«'7, also der posthumanen Zeitriume als transformativem Ubergang statt finaler
Extinktion liegt.

4.1.3 Kosmische Gezeiten: Ein Ozean des Werdens

Die posthumane Vergangenheit sowie die posthumane Zukunft iibersteigen beide in un-
fassbarer Weise menschliche Lebenszeit und Geschichte. Die chronologischen Abgriin-
de, welche sich vor dem Erscheinen des Menschen sowie nach seiner Existenz auftun,
stehen als geologische, solare und kosmologische Tiefenzeit menschlicher Sinnsetzung
oder gar Anteilnahme maximal unverséhnlich gegeniiber. Wihrend transhumane Ex-
zeptionalititsbekundungen und Extensionsbestrebungen iiber die Konzeption eines
anthropischen Universums - das auf die Emergenz menschlicher Zeitzeugenschaft hin
ausgerichtet sein soll und somit auch deren Erhalt und potentielle Immortalisierung
begiinstigt — eine Synchronisierung von Mensch- und Weltgeschichte versuchen, zeigen
posthumane Zeitordnungen eine strukturell diachrone Verfasstheit der Wirklichkeit
auf. Die nicht-menschlichen Zeitriume dehnen sich bis zu den unwahrnehmbaren
Unendlichkeiten zu Beginn und Ende allen Seins und dezentrieren damit die humane
Geschichtsschreibung in maximaler Weise. Waren diese chronologischen Abgriinde
einst nur die duflersten Grenzgebiete einer schier unendlich weit entfernten posthuma-
nen Vergangenheit, die ihren Schatten in eine noch weiter entfernte aber mittelfristig

168 Braidotti 2019, S. 60f.
169 Schuster 2017, S.109f.
170 Yusoff 2015, S. 383.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

gestaltungsoffene Zukunft warf, so lisst nun der drohende Horizont einer bald be-
vorstehenden irdischen Apokalypse diese Vorstellung eines utopischen menschlichen
Entwicklungsraums in sich zusammenfallen. Die einst ferne nicht-menschliche Zeit
wird damit zur bereits absehbaren gegenwirtigen Zukunft.

Angesichts der sich ankiindigenden planetaren Katastrophe wird ein tiefes posthu-
manes Zeitalter nicht nur besonders sichtbar, es riickt diese vorher sehr weit entfernte
Realitit nun in unmittelbare Nihe. Dementsprechend gewinnt auch das von Fukuyama
und Foucault erst nur schemenhaft angedeutete >Ende der Geschichte« und >Verschwin-
den des Menschen« im Lichte eines sich ausbreitenden und intensivierenden Brandge-
schehens auf der Erde immer mehr an Kontur. Die planetaren Zerstérungen, das mas-
senhafte Artensterben und die sich zuspitzende Klimakatastrophe machen so die Fragi-
litit und Begrenztheit der humanistischen Raum-Zeit-Ordnung immer offensichtlicher
und lassen den offenen und zukunftstrichtigen Horizont der Moderne im reiflenden
Strudel einer apokalyptischen Temporalitit verschwinden. Die Koinzidenz bzw. Korrela-
tion dieser Ereignisse mit dem moglichen Anbruch einer neuen Epoche, dem Anthropo-
zin, fithrt dadurch nicht nur zu fundamentalen Verinderungen innerhalb der Geschich-
te, sondern zu einer Zisur der Geschichte, der Logik des zeitlichen Verlaufs selbst. In
diesem Sinne schreibt Scranton:

»Das grofite Problem, vor dem wir stehen ist ein philosophisches: Wir miissen endlich
begreifen, dass unsere Zivilisation schon tot ist. Je eher wir dieser Tatsache ins Auge
sehen, je eher wir einsehen, dass uns nichts und niemand mehr retten kann — desto
eher konnen wir [...] uns daranmachen, in aller sterblichen Demut nach Méglichkeiten
der Anpassung an diese neue Realitit zu suchen.«”

Wihrend also diese sich herausbildende Gewissheit finaler Limitationen aus einer
humanistischen Perspektive nur als tragisch und traumatisch wahrgenommen werden
kann, ermdglicht die Einsicht in die individuelle wie historische Endlichkeit die Erosion
der anthropozentrischen Universalgeschichte, und lisst so endlich auch die Entfaltung
andersartiger und multipler Zeitsysteme zu.

Anstatt der bisherigen Alternativlosigkeit eines linearen historischen Fortschritts

172 denk-

werden jetzt auch verschiedenste positive und eigenlogische »Allochronien«
bar. So kann die einstige Dominanz einer teleologischen und pfeilartig ausgerichteten
Geschichte mit »polytemporellen«” Zeitlichkeiten kontrastiert und so eine Vielzahl
chronologischer Ordnungen zur Situierung posthumaner Subjekte erwogen werden.
Insbesondere Latour macht auf die historische und interkulturelle Kontingenz der
modernen Zeitstruktur aufmerksam und verweist dabei auf das Potential, mittels an-
derer Strukturen andere Zeitlichkeiten zu erzeugen: »Denn eine Zeitlichkeit fiir sich
genommen hat nichts Zeitliches. Es ist [nur] eine bestimmte Ordnung, um Elemente

zu verbinden. Wenn wir das Klassifizierungsprinzip dndern, erhalten wir ausgehend

171 Scranton 2017, S. 53.
172 Schiittpelz et al. 2022.
173 Latour 2015, S.101.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

275


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

von denselben Ereignissen [auch] eine andere Zeitlichkeit.«'”* Neben der modernen
Ordnung, welche chronologische Ereignisse auf einer einzigen ansteigenden Linie
aufreiht, werden so zyklische, parallele, wiederkehrende oder allgegenwirtige Zeitlich-
keiten denkbar, die auch die Position des Menschen als jiingsten und damit héchsten
Punkt der Geschichte resituieren. Anstatt der Verfassung der Moderne, welche in der
Verschmelzung des humanen mit dem historischen Héhepunkt kulminiert und dadurch
eine Erhebung des Anthropos iiber eine niedere und archaische Vergangenheit ermog-
licht, muss sich der vormalige Verfasser und Herrscher der Geschichte nun in eine flache,
ungerichtete, multizentrische oder gréfRere Zeitordnung eingliedern lassen. Denn die
Verschmelzung von irdischer und menschlicher Geschichte/n im Anthropozin, also
deren Gleichzeitigkeit (im Sinne einer gleichzeitigen und wechselseitigen Wirksamkeit)
lassen die Impulse, Echos und Resonanzen einer posthumanen Chronologie fir die
Genese gegenwirtiger Subjekte, itberdeutlich hervortreten:

»Moglicherweise benutze ich aufler einem elektrischen Bohrer auch einen Hammer.
Derersteist25)ahrealt, derzweite Hunderttausende vonJahren. Binich deshalb schon
einen Bastler>von Gegensatzens, weil ich Gesten aus verschiedenen Zeiten mische?[...]
Manche meiner Gene sind 500 Millionen Jahre alt, andere 3 Millionen, andere 100 000
Jahre, und meine Gewohnheiten staffeln sich von einigen Tagen zu einigen Tausenden
vonJahren. Wie die Clio Péguys sagte, und wie Michel Serres wiederholt, stauschen und
mischen wir Zeit«. Dieser Tausch definiert uns, und nicht der Kalender oder der Fluss,
den sich die Modernen fiir uns ausgedacht haben.«'”

Statt einer linearen Hoher- und Weiterentwicklung der menschlichen Geschichte, wel-
che tiber sukzessive Revolutionen mit der vorherigen, archaischen Vergangenheit bricht
und jenes Uberkommene in stufenartigen Erweckungs- und Erkenntnismomenten ab-
zustreifen versucht, offenbart eine nicht-moderne, posthumane Zeitlichkeit die struktu-
relle »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen«”®. Es geht also um die Koprisenz und Wir-
kungsmacht unterschiedlicher Zeitschichten und ihrer materiellen Spuren, welche sich
alle in der einen oder anderen Weise als konstitutiv fiir die Verfasstheit der Gegenwart
und die Verfassung gegenwirtiger Subjekte herausstellen (kénnen). Indem Latour auf
seine genetischen, materiell-kulturellen und traditionalen Hintergriinde verweist, wel-
che einen Zeitraum von Millionen von Jahren bis hin zu wenigen Tagen {iberspannen,
wird die Realitit einer ungeheuer tiefen und reichen nicht-menschlichen Zeit fir die
Existenzweise gegenwirtiger Menschen evident. Die posthumane Chronologie durch-
dringt das menschliche Dasein somit in jedem Augenblick, aber iibersteigt dieses noch

174 Ebd., S.101. Hier heifdt es weiter: »Nehmen wir zum Beispiel an, dass wir die gleichzeitigen Ele-
mente entlang einer Spirale anordnen und nicht mehr entlang einer geraden Linie. Wir haben
dann sehr wohl eine Zukunft und eine Vergangenheit, aber die Zukunft hat die Form eines sich
in alle Richtungen ausweitenden Kreises, und die Vergangenheit ist nicht (iberholt, sondern wird
wiederholt, aufgegriffen, umschlossen, geschiitzt, neu kombiniert, neu interpretiert und neu ge-
schaffen. Elemente, die entfernt scheinen, wenn wir der Linie der Spirale folgen, lassen sich sehr
nahe beieinander wiederfinden, wenn wir verschiedene Windungen vergleichen.« (Ebd., S.101.)

175 Latour 2015, S.101f.

176  Koselleck 2000, S. 9.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

in schier unendlicher Weise in Vergangenheit und Zukunft. Eine Rekonzeptualisierung
menschlicher Geschichte/n in intimer Beziehung zu diesen bisher abgegrenzten, igno-
rierten oder verleugneten Zeitregimen bietet somit einen passenden Ausgangspunkt fiir
die Interpretation einer neuen geo-anthropologischen Epoche. In einer stirkeren Be-
wusstwerdung des erdhistorischen Unter-, Hinter- und Daseinsgrunds meint Kathryn
Yusoft: »Considering the human within geologic time poses the problem of thinking an
inhuman milieu, both before, after and internal to >us.«'”” Die Zeitlichkeit des Anthro-
pozin erzeugt also eine Transformation menschlicher Geschichte, welche sich auf allen
Ebenen der chronologischen Dreifaltigkeit mit dem Wirken posthumaner Wirkmachte
auseinandersetzen muss.

Diese nicht-menschliche Prisenz, welche Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft
menschlicher Subjekte iibersteigt, stellt dabei das entscheidende Vehikel, potentia,”® des
posthumanen Werdens dar. In einer stark von Spinoza, Bergson und Deleuze beeinfluss-
ten Philosophie wird im Posthumanismus die vitale Zeit zu einem fruchtbaren differenz-
erzeugenden, immanenten und materialistischen Impuls, welcher den »process of be-
coming posthuman«"® vorantreibt. In Hinwendung zu dieser mehr-als-menschlichen
Kraft 6ffnet sich der Moglichkeitsraum alternativer Daseinsformen, welcher nicht lin-
gervon den anthropozentrischen Limitationen und Widerspriichen in einer sich radikal
transformierenden Lebenswelt zuriickgehalten wird. In der Gewahrwerdung und Aner-
kennung sowohl mikroskopischer wie makroskopischer Zeiteinheiten und Zeitverliu-
fen, welche bspw. in Form von mikrobischen oder hochtechnologischen Prozessen sowie
geologischen oder kosmologischen Zyklen menschliche Lebenszeit radikal unter- oder
182 aber dennoch in der Konstitution anthropologischer Wirklichkeit ent-
scheidenden Anteil haben," wird die Vorstellung exklusiver und beliebig extendierba-

iiberschreiten,

rer Eigenzeitlichkeit zugunsten einer relationalen, unabgeschlossenen »experience of

182 redigiert. Statt Zen-

not-Oneness, which is constitutive of the non-unitary subject«
tralitit, Autonomie und Abgeschlossenheit sensibilisiert ein posthumaner Zeitvektor fiir
die multifaktoriellen, relationalen und transformativen Aspekte der Subjektkonstituti-
on. Das Verhiltnis von Zeit und Dasein zu denken, bedeutet hier »endless becoming«*®.

Elizabeth Grosz verweist besonders nachdriicklich auf diese ephemere aber den-
noch in ihren Wirkungen manifeste Kraft der Zeit. Zeit, hier verstanden als generativer
Exzess, als dauerhaft evolvierender Strom, entzieht sich menschlicher Kontrolle und
stellt das eigentliche Momentum posthumaner Transformation dar. »Time remains
the central yet forgotten force that motivates and informs the universe, from its most

cosmological principles to its most intimate living details.«'** In kosmischen Kérpern

177 Yusoff 2015, S. 388. Herv. ].P.

178 Braidotti definiert potentia als generative »impersonal power« (Braidotti 2013a, S.138.) und »onto-
logical drive to become« (ebd., S.134.).

179 Braidotti 2013a, S.194.

180 Vgl. Balke etal. 2018, S. 6.

181 »The posthuman subject rests on the affirmation of this kind of multiplicity and the relational
connection with ansoutside«that is cosmic and infinite.« (Braidotti 2013a, S.138.)

182 Ebd., S.100.

183 (Grosz 2004, S. 2.

184 Grosz 2005, S.1.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

271


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

wie auch kleinsten Organismen vergegenstindlicht und aktualisiert sich ihr Wirken,
ein universelles Prinzip, welches bestindige Verinderung erzeugt und jede Formge-
bung nur als temporire ausweist. Als stets prisentes und transformierendes Agens wird
Zeit in Grosz’s Interpretation von Bergson zum differenzerzeugenden sowie verbin-
dungsstiftenden Element, welches allen Entititen zu eigen ist und diese dennoch stets
iiberschreitet. »[I]t is we who are in time, rather than time that is in us; it is time which
inhabits us, subsists or inheres within and beyond us as the milieu of the living and
as the order and historicity of the universe itself.«'® Menschliche Wesen, winzigste
Bakterien, verzweigte Okosysteme und auch der lebendige Planet sind blo8 Ausdruck,
nur temporire Manifestationen eines unendlich vitalen Wirkens der Zeit, welches alles
Sein im Kosmos durchdringt. Da sich demnach alle Wesen dem gleichen kosmischen
Verinderungsprinzip ausgesetzt sehen, entsteht durch die geteilte Geschichte eine Art
kollektiver Zeitgenossenschaft, eine Gemeinschaft der Existenzen, welche sich alle im
selben Fluss, oder besser noch dem selben Ozean, befinden.'®

In diesem Sinne sind wir alle nur zwischenzeitliche Triger eines chronologischen
Impulses, wir werden von der gleichen Welle erfasst, fortgetragen und wieder verlas-
sen. Die Zeit erschafft so ein fast unendlich langes und unendlich verzweigtes Bezie-
hungsgefiige der Filiation, quasi eine multigenerationale und formiibergreifende Ge-
meinschaft chronologischer Gefihrt:innen. Dazu Grosz: »Time inhabits all living beings,
[it] is an internal, indeed constitutive, feature of life itself, yet it is also what places liv-
ing beings in relations of simultaneity and succession with each other insofar as they
are all participants in a single temporality, in a single relentless movement forward.«'*’
Die intra- wie intergenerationale Erfahrung des gemeinsamen Erfasstseins von einer
temporalen wie temporiren Kraft zeigt die tiefgreifende Beziehung zwischen den ver-
gangenen, gegenwirtigen und zukiinftigen Zeitzeug:innen auf, welche in je differenten
Formen doch stets die gleiche chronologische Energie weitertragen. Uber die genealo-
gische wie gleichzeitige Beziehung der Lebewesen entsteht so eine chronologische >Ver-
wandtschaft der Artend®.

Grosz legt somit in ihrer Zeitphilosophie eine Verbindungslinie zwischen Vergan-
genheit und Zukunft in Gestalt eines vielfidigen Beziehungsgeflechts, welches das Gewe-
be der Zeit bildet. Dieses Gewebe formt sich aus einer immer weiter wachsenden Anzahl
von Verbindungsstiicken, Knotenpunkten, welche sich auch als ununterbrochene Kette

189 yon Kérpern begreifen lisst, die weit in die unklaren Anfinge sowie un-

von Gliedern,
bestimmten Entwicklungsriume des Lebens reicht und die in jedem Entstehens- und
Vergehensmoment den generativen Zeitimpuls weitergibt. Diese chronologische Ver-

bindung, die gemeinsame Verwobenheit im Tuch der Zeit ist es, welche unsere moderne

185 Ebd., S.3.

186 So schreibt auch Ferrando: »We are like oceans, but we often do not think of us in these extended
and dynamic ways. Philosophical Posthumanism offers a theoretical invitation to think openly, in
a genealogical relocation of humanity within multiversality and alterity within the self.« (Ferrando
2020, S.190.)

187 Grosz 2004, S.5.

188 Vgl. Haraway 2018.

189 Eine Kette welche aber nicht unter dem teleologischen Vorbild einer >Great Chain of Being« ge-
schmiedet wurde (vgl. Foucault 1974, S.189—203.).

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Lebensweise der Kurzlebigkeit und Kurzsichtigkeit, laut Grosz, verdringt und vergessen
hat: »We have forgotten where we come from. This is a double forgetting: of the elements
through which all living things are born and live, a cosmological element; and of the spe-
cific body, indeed a chain of bodies, from which we come, a genealogical or maternal
element.«° Doch geht es Grosz neben der Bewusstmachung einer geteilten Vergangen-
heit und historischen Verwandtschaft vor allem um die gemeinsame Genese der Zukunft,
einer Zukunft, welche sich nie erschépfend vorhersagen oder gar determinieren lisst,
aber die dennoch vorbereitet und erwartet wird, ohne sich ihrer mitreifenden Kraft je
entziehen zu kénnen.

»[My texts] reflect on the question of time and its relentlessly forward movement into
the future. While resisting the temptation to predict, to forecast, to extrapolate trends
of the present into the future, they are all, in different ways, directed to how we can
generate and welcome a future that we may not recognize, a future that may deform,
inflect, or redirect our current hopes and aspirations. They welcome a concept of the
future which we do not control but which may shape and form us according to its
forces.«"

In ihrer Verkniipfung von vitalistischen mit chronologischen Eigenschaften entwickelt
Grosz ein Konzept der Zeit, welches von einem unaufhaltsamen Drang des Evolvierens,
der Formverinderung und des Uberschusses bestimmt wird und das unentwegt in ei-
ne indeterminierte Zukunft gerichtet ist. Dieser generative Uberschuss war immer Teil
der Entwicklungsprozesse des Universums und folglich auch entscheidend fiir die Ent-
stehung des Menschen. Da dieser chronologische Impuls somit vor, wihrend und nach
dem Dasein menschlicher Wesen existiert, wird deutlich, dass ein mehr-als-menschli-
ches Moment dem vermeintlich singuliren und exklusiven Anthropos immer immanent
gewesen ist — mit Francesca Ferrando gesprochen: »The [future] posthuman thus tunes
in with the spre<-human: in this broad sense of multiversal rhizomacies, we have always

92 Diese Uberzeitlichkeit steht dabei fiir eine Form der Kontinuitit

been posthuman.«
und Persistenz, welche dem Begehren nach einer individualistischen Immortalitit im
Transhumanismus zwar spiegelbildlich entgegengesetzt ist, aber die dennoch eine Art
der »Eternity within time«* bedeutet.*

Auch Rosi Braidotti widmet diesem tiberzeitlichen Impuls in der Zeit besondere Auf-

merksamkeit und konzipiert, gleichermafen in einer stark von Deleuze beeinflussten

190 Grosz 2004, S. 2. Die Rahmung der generativen Zeit als >maternal Elementcist nicht zuféllig, son-
dern spiegelt die strukturelle Verdrangung der anderen, weiblichen, kérperlichen Elemente in der
Hervorbringung der Welt hervor, welche durch feministische Rezeption (bspw. mit Irigaray) erst
sichtbar gemacht werden.

191 Grosz 2005, S. 2.

192 Ferrando 2020, S.188. Herv. ].P

193 Braidotti 2006a, S. 237.

194 Das transhumanistische Verlangen, das individuelle Leben festzuhalten und unendlich zu verlan-
gern, bedeutet in diesem Sinne tatsdchlich ein Stillstellen statt der Fortfiihrung vitaler Zeitlichkeit:
»If sustained long enough, life becomes a habit. If the habit becomes self-fulfilling, life becomes
addictive, which is the opposite of necessary or self-evident.« (Braidotti 20133, S. 134.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

219


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

Philosophie, iiber die ewige, nicht-menschliche Kraft des Lebens (zoe) ein ebenfalls ge-
neratives Moment, welches die singulire humane Existenz iiberschreitet und in eine un-
bestimmte Zukunft katapultiert. Sie begreift dieses produktive Movens als »non- oder
pre-human >outside« [...that] has been rendered in figurations of pejorative alterity as
the >other of the living humans, which means inhuman or divine or dead.«*** Dieses in-
humane Potential mache den eigentlichen Antrieb evolutiven Werdens im Kosmos aus,
einem Antrieb dem sich auch menschliche Wesen ausgesetzt sehen. Denn diese sind
als temporire Schwingungskorper des nicht-menschlichen Impulses immanenter Aus-
druck einer Gesamtbewegung des Kosmos und haben so Anteil an dessen universeller
Entwicklung. Im Sinne eines »pluralistic monism or monistic pluralism«'*® reprisen-
tiert die vitale Kraft, zoe, das generative Element im Universum, welches immer neue
und verschiedene Ausdrucksformen, wie eben auch den Menschen, hervorbringt, wobei
diese aktualen Gestalten jedoch immer wieder nach dem Eingehen in die allumfassende
virtuelle Sphire, den unendlichen und ewigen Méglichkeitsraum streben. Der posthuma-
ne Impuls im Menschen sucht also danach, wieder eins mit dem unendlich generativen,

197

nicht-menschlichen Aufien, dem »Chaosmos«®’, zu werden. Eine Suchbewegung, die

Braidotti »becoming imperceptible«®® nennt, ein Aufgehen im All.

»Indeed, what we humans truly yearn for is to disappear by merging into this eternal
flow of becomings, the precondition for which is the last disappearance and disrup-
tion of the self. The ideal would be to take only memories and to leave behind only
footsteps. What we most truly desire is to surrender the self, preferably in the agony of
ecstasy, thus choosing our own way of disappearing, our way of dying to and as our self.
This can be described also as the moment of dissolution of the subject; the moment of
its merging with the web of non-human forces that frame him or her.<'??

Der hier geschilderte Drang nach Aufldsung im Gewebe nicht-menschlicher Krifte des
Kosmos istjedoch nicht als die Hoffnung auf eine erl6sende Finalitit im Sinne einer mo-
notheistischen Heilslehre zu verstehen, sondern bedeutet immer nur ein Zwischensta-
dium, erzeugt also blof§ einen Ubergangsmoment, um sich dann erneut als temporire
Ausdrucksform des generativen Wirkens zu manifestieren. Statt eschatologischer Voll-
endung herrscht das »[constant] desire to make a positive difference in the world.«**°

Dieses Verlangen richtet sich auch gegen das entropische Gesetz, wie es von Bras-

sier im vorherigen Kapitel beschrieben wurde. Anstelle einer universellen Tendenz zur

195 Braidotti 20063, S. 265.

196 Ferrando 2020, S.167. Dort heifit es erklarend: »The one is necessarily and constantly differentiat-
ing, and so it (they) is (are), at the same time, many.« (Ebd.)

197 »Deleuze and Guattari (1987) also use the term>Chaos<to refer to that>roar<of cosmic energy which
most of us would rather ignore. They are careful to point out, however, that Chaos is not chaotic,
but it rather contains the infinite expanse of all virtual forces. These potentialities are real in so
far as they call for actualization through pragmatic and sustainable practices. To mark this close
connection between the virtual and the real, they turn to literature and borrow from James Joyce
the neologism >chaosmos«.« (Braidotti 2013a, S. 86.)

198 Braidotti 20063, S. 259.

199 Ebd.,S.252.

200 Braidotti 2006a, S. 239.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

Auflosung wird das kosmische Wirken bei Braidotti, Grosz, Ferrando und anderen vita-
listisch geprigten Posthumanist:innen negentropisch gewendet.*** Der Drang nach Ent-
spannung, Entschwinden und Aufgabe kulminiert nicht in einer toten, kalten und ma-
ximal dissoziierten Welt, sondern reprisentiert das Wiederaufgehen in einer unendlich
reichen und mannigfaltigen Sphire des Werdens. Das Wesen des Kosmos wird hier als
die unerschopfliche Kreativitit generativer Differenzerzeugung verstanden, nicht als ei-
ne Teleologie des Todes oder der Transzendenz.*®* Folglich ist der posthumane Impuls
des >Unwahrnehmbar-Werdens« nicht traumatisch, sondern tréstlich,>*® bedeutet kein
Verloschen, sondern Erblithen: »Becoming imperceptible is the point of fusion between
the self and his or her habitat, the cosmos as a whole. It marks the point of evanescence
of the self and its replacement by a living nexus of multiple interconnections [...].«***
Die Endlichkeit des Selbst ist nach diesem Verstandnis keine zu bekimpfende Krankheit
oder Krinkung, wie sie insbesondere im Transhumanismus verstanden wird, sondern
im Gegenteil, die eigentliche Garantie zur Entwicklung weiterer vitaler und vielfdltiger
Formen des Seins. Eine unbedingte Fixierung und Prolongierung der (eigenen) Lebens-
zeit wiirde nach diesem Verstindnis zur Stagnation und eine Blockierung des generati-
ven Potentials fithren. Die virtuelle Unendlichkeit des Seins wire so in einer singuliren
Stasis gefangen und konnte sich nicht mehr in proliferierenden Mannigfaltigkeiten aus-
driicken. Sterblichkeit und Tod bekommen damit eine ganz andere Bedeutung. Denn aus
dieser posthumanen Perspektive stellt unser Leben, ein Abschnitt relativ stabiler Form-
bildung - »[TThat entity which, out of laziness and habit, we call the »self<.«** — nur einen
irreguliren Moment, eine temporire Kristallisation in der permanenten Fluktuation vi-
talen Werdens der Welt dar. Mit Deleuze gesprochen, ist das individuelle, begrenzte und
bestimmte Leben (sthe life<) nur eine aktuelle Manifestation des allumfassenden, ewigen
und unbestimmten Lebens (>a life).>°® In diesem Sinne leben wir alle nur von geborg-
ter Zeit, sind blofRer Ausdruck einer umfassenden, generativen Kraft, deren Definitions-
und Deutungsmacht sich uns immer entzieht. Statt der Kontrolle dieser Kraft sind wir

201 Schon Schrédinger machtin seiner physikalischen Interpretation des Lebens auf dessen negentro-
pische Struktur aufmerksam, wobei er sich auf die lebendige Aufrechterhaltung von Struktur bzw.
generative Neuschaffung, die sich gegen das universelle entropische Ausgleichsgesetz richtet, be-
zieht: »Das Leben scheint ein geordnetes und gesetzméaRiges Verhalten der Materie zu sein, das
nicht ausschliefSlich auf ihrer Tendenz, aus Ordnung in Unordnung tiberzugehen [entropisches
Cesetz], beruht, sondern zum Teil auf einer bestehenden Ordnung, die aufrechterhalten bleibt.
(Schrédinger 2011, S.122.)

202 »Whereas Christianity, even in its postmodern variations [...], turns this vitality into the preface to
the reaffirmation of a higher order, a totalizing One into which all fragments will reassemble and
find a harmonious reallocation, the philosophy of radical immanence remains resolutely attached
to zoe — the life force of recurrent waves of positive differences.« (Braidotti 20063, S. 253.)

203 Popkulturell wird diese Vorstellung anschaulich in den Worten von Master Yoda wiedergegeben,
derin einem Gesprach mit Anakin den Tod als Aufgehen im vitalen Kosmos der Macht (the Force<)
verstanden haben will: »Death is a natural part of life. Rejoice for those around you who transform
into the Force. Mourn them do not. Miss them do not.« (Lucas 2005.)

204 Braidotti 20064, S. 261.

205 Ebd., S.269.

206 Vgl. Deleuze 1997, S. 4f.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

281


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

es, die ihrer Deutungmacht unterliegen: »The life in me does not bear my name:>I<inha-
bits it only as a time-share.«*”’

Aus dieser Konzeption eines allzeitigen kosmischen Gesetzes des Werdens ergibt
sich nun ebenfalls eine gewisse Form der Unsterblichkeit. Doch ist diese Unsterblich-
keit keine ewige Verlingerung der individuellen Lebenszeit, sondern die Ewigkeit der Zeit
selbst. Indem der Tod bloR eine Transformation, nur ein Ubergang in eine andere Ge-
stalt des ewigen Lebens bedeutet, ist die Unsterblichkeit auch immer immanenter Teil
der mortalen Existenz. Das Wiedereingehen in die Einheit der Zeit — »time is one«*°®
- bedeutet ein Aufgehen in der virtuellen Sphire, die neue Lebensformen gebiert. Brai-
dotti rahmt folglich den Tod als das potentialfreisetzende Verschmelzen mit der Umwelt:
»Merging with the environment triggers a number of metamorphoses that are vital, even
as they prove lethal.«**

Zusammengefasst bedeutet das vermeintliche Ende des Lebens im Posthumanismus
also ein Wiedereintreten in den unverginglichen Fluss der Zeit und der vermeintliche
Tod reprisentiert hier nur einen Augenblick in der ewig werdenden, ewig sich wandeln-
den Unsterblichkeit des Seins.

»This vision of immortality within time refers to the awareness and friendly proxim-
ity of impersonal death as the always-already presence of an event that bypasses the
individual. It is not the same as the eternity of the self, which is obviously a pathetic
illusion. Immortality follows from the fact of having to become dead, sooner or later:
immortality is not the eternity of the present, but the flow of time itself in its tempo-
ral and atemporal dimension. Time as endless becoming involves immortality as its
core.«<*"°

Dieses posthumanistische Verstindnis der Zeit als ein ewiger, unsterblicher Prozess des
Werdens affirmiert die Auflosung des menschlichen Subjekts in einem vitalen Geflecht
nicht-menschlicher Entwicklungslinien, einer immer schon mehr-als menschlichen
Umwelt. Dieser inhumane Antrieb war somit stets das entscheidende Movens in der Her-
vorbringung, aber auch der Transformation des Menschen. Sterben bedeutet nach dieser
Auffassung nur die Aufgabe der temporiren menschlichen Gestalt und die Offnung fiir
neue und vielfiltige Formen des Lebens: »My vitalist notion of death is that it is the inhu-
man within us, which frees us into life.«** In Affirmation des inhumanen bzw. posthu-

207 Braidotti 20064, S. 253.

208 Ebd., S.246.

209 Ebd.,S.239.

210 Ebd,, S. 239.

211 Gleichwohl sensibilisieren Deleuze und Guattari auch dafiir, dass potentiell freisetzende und ge-
nerative Entwicklungs- bzw. Fluchtlinien ebenfallsin Sackgassen, tédlichen Verlaufsformen enden
konnen. Strenggenommen ist dem evolutiven Werden so auch immer ein zerstorerisches Potential
zu eigen. Eine Perspektive, welche das vermeintlich kreative Wirken des Menschen auf dem Pla-
neten mit entsprechender Vorsicht bewerten ldsst: »Wir bestehen also aus drei Linien, aber jede
hat ihre Gefahren [ ... so] auch die Fluchtlinien selber, die immer in Gefahr sind, ihre schépferi-
schen Moglichkeiten aufzugeben, um sich in eine Todeslinie zu verwandeln, um in eine Linie der
reinen Zerstorung (Faschismus) verwandelt zu werden.« (Deleuze/Guattari 1992, S. 701. Herv. ].P)

212 Braidotti 2013a, S.134.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

manen Anteils unserer Existenz liegt so der eigentliche Weg eines immortalen Daseins,
eine Freisetzung des vitalen Impulses, der sich wieder mit seiner chaosmischen Umwelt
verbindet.

Das Verstindnis von Sterben, Tod und persénlicher Endlichkeit als ein Ubergangs-
moment, als ein Loslosen und Wiedereingehen in den generativen Flux einer tiberzeit-
lichen und allumfassenden Umwelt hat so auch ein ganz anderes Bild des Kosmos zur
Folge, als es bspw. in der transhumanen Kosmologie von Tipler oder Kurzweil vorge-
stellt wird.*? Braidotti meint, stellvertretend fiir eine allgemeine posthumane Perspek-
tive: »Death needs to be freed from the double burden of mechanism and finalism in or-
der to be experienced as merging with the endless generative energy of a cosmos that
is supremely indifferent to humans.«*** Weder ein mechanischer Reduktionismus im
Sinne eines programmierbaren Universums, noch dessen teleologische Tendenz einer
dauerhaften Verstetigung und Vergéttlichung menschlicher Wesen lisst sich in einem
posthumanen Universum imaginieren. Stattdessen unterliegt der Kosmos einem ste-
tigen Wandel, einer ewigen pulsierenden Bewegung, die immer wieder neue und ver-
schiedene Emanationen seiner selbst hervorbringt — zu denen in diesem kontingenten
Augenblick auch der Mensch gehort. Aber dieser Mensch ist dabei weder eine notwendi-
ge noch eine immerwihrende Ausdrucksform des Kosmos.

Die so explizierte chronologische wie kosmologische Relativierung einer anthro-
pozentrischen Weltsicht kontrastiert trans-/humane Lebenszeit und Geschichte in
maximaler Weise. Ewige Rekreation und Transformation als Wirkprinzipien des Uni-
versums sperren sich gegen die unendliche Verlingerung oder Ausrichtung auf eine
spezifische Existenzform. Doch findet diese Gegeniiberstellung bei Francesca Ferrando
mit ihrem Konzept des »Posthuman Multiverse«* eine noch radikalere Ausdeutung,
indem sie menschliche Existenz und Sinnsetzung sogar mit der Moglichkeit mehrerer
Universen konfrontiert und so den posthumanen Realititsraum noch um weitere Di-
mensionen erweitert. Sie prasentiert die Idee des Multiversums deshalb als »ultimate
decentralization of the human and the final deconstruction on any strict dualisms«**.
In einer Interpretation der Stringtheorie begreift sie Menschen, die Erde, die Materie
und unser Universum als bestimmte Frequenz, »as a specific vibrational range«*" oszil-
lierender subatomarer Energieschleifen (>strings<), welche sich in Resonanz mit anderen
Schwingungskorpern in anderen Universen befinden und so eine multidimensionale
und interdependente Form des Werdens bilden.

»[1]1f we think about the material possibility of interpermeating dimensions con-
stituted by quantum strings, the specific vibrational range which would allow the
coherence of each dimension could be seen as a type of vibrational structure, even
if not a definitive nor an essential one. Such vibrations, according to string theory,

213 Vgl. Teilkapitel 3.1.3.

214 Braidotti 20064, S. 248.
215 Ferrando 2020, S.177-182.
216 Ebd., S.171.

217 Ebd., S.178.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

283


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Justus Potzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft

constitute and are constituted by the strings, so that the vibrational structure itself is
a mode of becoming [..].<*"®

Menschliche Wesen sind in diesem multidimensionalen Schwingungsraum nur kontin-
gente Knotenpunkte, »nodes of becoming in a material network«*”, deren Existenzwei-
se, Konsumverhalten und Beziehungsformen zur konstitutiven Realititswerdung ande-
rer Welten beitrigt. Hierbei hingen diese menschlichen Uberschneidungspunkte auch
selbst von den multiversalen Einfliissen der multiplen Wirklichkeiten ab: »Imagine that
one day you realize that every single action you have ever taken, every thought you have
ever had; every dream you have ever dreamed; every word you have ever spoken, have
been affecting and effecting the materialization of existence, in the multiverse.«**° In ei-
ner maximalen Erweiterung des Deleuze/Guattari’'schen Rhizomkonzepts fragt Ferran-
do, »[Wihat if your way of existing had multidimensional ripple effects?«**
niert so weltumspannende, -durchdringende und -tiberschreitende Beziehungsgeflech-
te, die einen singenden, klingenden und schwingenden Kosmos durchziehen.

, und imagi-

So gewagt Ferrandos Theorieexperiment des Multiversums im ersten Augenblick

auch scheint, so sehr fiigt sich ihre Darstellung des Kosmos als vibrierendes und oszil-

lierendes »musical instrument«***

223

aber eigentlich in die Traditionslinie physikalisch-
materialistischer Weltbilder*”® und monistischer Kosmologien im Posthumanismus
ein. Die Beschreibung agentieller Materie, insbesondere die besonderen Effekte der
Quantenmechanik, sind dabei spitestens seit Karen Barad zu einem beliebten posthu-
manistischen Arbeitsfeld der Relativierung menschlicher Deutungsmacht geworden.>**
Aber die Verkniipfung von quantenphysikalischen und kosmologischen Deutungen,
welche Stringtheorie mit der Annahme multipler Universen verbindet, stellt wohl einen
der ambitioniertesten Versuche zur Uberwindung der anthropozentrischen Weltord-
nung dar. Ferrando schrinkt deshalb ihren Entwurf des posthumanen Multiversums
auch als einen hoch spekulativen und eher persénlichen, als im Feld der posthumanis-
tischen Philosoph:innen bereits etablierten Versuch, zur Erforschung eines mehr-als-
menschlichen Méglichkeitsraums ein.””® Nichtsdestotrotz reiht sich ihr Gedankenex-
periment in eine lange und facettenreiche Genealogie materialistischer Philosophien

218 Ebd., S.180.

219 Ebd., S.180.

220 Ebd., S.181.

221 Ebd., S.178.

222 Ebd, S.166.

223 Die Abkehr vom Humanismus und allen seinen epistemologischen Stellvertretern, wie Seele, Be-
wusstsein, Geist und Sprache haben dazu gefiihrt, dass posthumanistische Theorie sich stark auf
materielle, physikalische und naturnahe Epistemologien stiitzt, wodurch eben statt Idealismus
und Diskurstheorie eher Korper, Materie und >Natur< ins Zentrum der Deutungssysteme riicken
(vgl. Hoppe/Lemke 2021.).

224 Vgl. Barad 2007.

225 »Please note thatin this section we are going to switch the authorial perspective from the first plu-
ral bwe) to the first person (>1<). The reason is that, [..] this thought experiment is not necessarily
representative for the posthumanist community as a whole [...].« (Ferrando 2020, S.177.)

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4, Posthumanismus

ein, welche eine vitale, geistige oder beseelte Substanz zum Zentrum ihrer Kosmologie
machen.?*

Somit ergibt sich bei Ferrando, Braidotti und anderen Posthumanist:innen ein Ver-
stindnis des Universums, welches als chaotisches wie kreatives immanentes AufSen<im-
mer neue Formen von sich selbst hervorbringt. Ein Universum, welches sich somit in ei-
nem kontinuierlichen Prozess des Ersterbens wie Erschaffens dauerhaft neu realisiert
und dabei kein Ziel, keine Verstetigung und keine Transzendenz, aufler einem »endless

227

becoming«**” verfolgt. Als ein posthumanes Multiversum, im Zyklus aus Expansion und

Kontraktion?*®

oder schlicht als Prozess ewigen Werdens liegt das Schicksal des Kosmos
somit weder in einer teleologischen noch mono-/theistischen Erfillung und schon gar
nichtin der Hervorbringung eines anthropozentrischen »Youniverse«***, wie es in trans-
humanen Erzihlungen propagiert wird. Vielmehr haben wir alle Anteil an der vitalen
FliefSbewegung des Seins, werden im Fluss generativer Zeitlichkeit iiber Stromschnel-
len, Strudel und Seitenarme gefiihrt und ergiefRen uns nach dem Weg von der Quelle zur
Miindung in die unendlich fruchtbaren Tiefen des Weltmeeres, des Urmeers Tethys, be-
vor wir als Schaumgeborene der ewigen See, erneut und erneuert, wieder entsteigen.”°
So schreibt auch Ferrando: »In fact, >we« are constantly changing; we are processes; we
are like oceans in their vast comprehensiveness.«*!

Diese posthumanistischen Konzeptionen von Zeitlichkeit, wie sie in den vergange-
nen drei Kapiteln vorgestellt wurden, l6sen humanistische und transhumanistische Vor-
stellungen in den chronologischen Abgriinden kosmischer Ewigkeiten und im chaosmi-
schen Strom dauerhaften Werdens auf. Nachdem dieser vitalistische Impuls nun schon
unter dem Aspekt des chronologischen Wandels eingefithrt wurde, soll das bestindige
Hervorbringen und Transformieren von Leben jetzt in einem eigenen Abschnitt behan-
delt werden.

226 Vgl. Diderot 2013.

227 Braidotti 20064, S. 239.

228 »Wenn hingegen die Schwerkraft starker ist, wird das Universum einst wieder in sich zusammen-
fallen. Dann droht der Big Crunch, das grofRe Knirschen. Es ist das genaue Gegenteil des Big Free-
ze: Immer enger wird es im Universum. Alles wird zusammengedriickt wie in einer kosmischen
Schrottpresse, bis es so heifd und dicht ist wie zu Zeiten des Urknalls. Vielleicht knallt es dann
wieder, und ein neuer Zyklus des Universums beginnt. Dann sprechen die Kosmologen vom Big
Bounce.« (Hiirter/Rauner 2010.)

229 Ettinger 2009.

230 Astrida Neimanis zeichnet in ihrem Buch Bodies of Water. Posthuman Feminist Phenomenology die
Entstehung und Wandlungen menschlichen wie nicht-menschlichen Lebens im aquatischen Mi-
lieu so poetisch wie (iberzeugend nach (Neimanis 2017.).

231 Ferrando 2020, S.189.

https://dol.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. Ope

285


https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

