
4. Posthumanismus. 

Welten jenseits des Menschen 

»The historical process of humanizing has 
emerged through, not only the exclusions of 
the humans who were considered inferior, 
but also, a strict dichotomy with nonhuman 
animals and planet Earth. If post-humanism 
can be seen as the pluralistic symphony of 
human voices who had been silenced in 
the historical developments of the notion 
›humanity‹, post-anthropocentrism adds to 
this concert the nonhuman voices […].« 
Francesca Ferrando (2020): Philosophical Post
humanism, S. 103 

Die Krise des Humanismus scheint sich sowohl epistemologisch als auch ontologisch 
besonders prägnant in Gestalt der aktuellen geosystemischen Transformationen aus
zudrücken, die in den Debatten um das neue Erdzeitalter aufscheinen. Paradoxerwei
se rücken damit gerade in einer als anthropogen, also einer durch den Menschen, de
finierten Epoche die mannigfaltigen nicht-menschlichen Wirkmächte ins Zentrum der 
Aufmerksamkeit. Die Dynamisierungen im Anthropozän – also der Anstieg von Tem
peratur, Treibhausgasen, Extremwetterereignissen, ökologischen Überlastungssympto
men, das Massensterben unzähliger Tier- und Pflanzenarten, die Ausweitung technolo
gischer Umwelten und die massive Mobilisierung von Material, Energie, Organismen, 
Elementen und Informationen innerhalb der volatilen Erdsysteme – sie alle zeigen das 
beschränkte Deutungsvermögen des vermeintlich universellen und stabilen Welt- und 
Menschenbildes der Moderne auf. Sowohl hinsichtlich seiner explikatorischen als auch 
handlungspraktischen Reichweite scheint der Anthropos in seiner gleichnamigen Epo
che, dem Anthropozän, auf einmal mit strukturellen Grenzen konfrontiert. 

Insbesondere die neuzeitliche Idee der Transzendierung eines mächtigen, mensch
lichen Subjekts, welches auf dem Boden einer passiven, beliebig gestaltbaren, naturali
sierten Umwelt immer weiter fortschreitet und sich in Richtung einer quasi-paradiesi
schen Zukunft vervollkommnet, wird anhand der Erfahrung unhintergehbarer Verbun

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

denheit, Abhängigkeit und geteilter Vulnerabilität von Mensch und Planet nachhaltig er
schüttert. Die moderne Emanzipation des Menschen, ein europäischer Mythos gespeist 
aus der säkular-sakralen Verkündigung von Superiorität, Exzeptionalität und Zentra
lität eines insbesondere weißen, männlichen und rationalen Wesens,1 muss sich ange
sichts globaler Disruptionen der techno-ökologischen Sphären nun als utopische bzw. 
dystopische Erzählung entzaubern lassen. Diese planetare Erschütterung des humanis
tischen Kosmos erzwingt somit eine Veränderung der Geschichte von menschlicher Vor
herrschaft, einer Geschichte, welche gerade ihren allwissenden Erzähler und singulären 
Protagonisten zu verlieren droht. 

Wie im vorherigen dritten Kapitel gezeigt, versucht deswegen eine vor allem techno
logisch informierte Bewegung, den Menschen programmatisch als transhumanes Wesen 
zu rezentrieren. Durch eine Aktualisierung, ein Update des Renaissance-Humanismus 
zum technologischen »Ultra-Humanismus«2, soll der allgegenwärtigen Krise begegnet 
werden. Doch angesichts der tiefgreifenden Zerstörungen, welche dieses neue Zeital
ter des Menschen einleiten, drängt sich ganz grundsätzlich die Frage nach der Evidenz 
bzw. Kontingenz eben jener zentralen Figur im modernen Weltbild auf. Wenn Anthro
pos und Anthropozentrismus als die eigentlich pathologischen Ursprünge der anthropozä
nen Gegenwartskrise angenommen werden können, dann scheint es notwendig, die Le
bensräume, Denkweisen und Existenzformen jenseits jener Fixierung des Menschen aus
zuloten. Genau dies ist es, was der Posthumanismus versucht und was im nun folgenden 
vierten Kapitel nachvollzogen werden soll. 

Der Posthumanismus emergiert als theoretisches Programm zum Ende des 20. Jhd. 
und nimmt sich ebenfalls der antizipierten bzw. bereits ablesbaren Auflösungserschei
nungen des westlichen Humanismus an. Doch während der Transhumanismus die im
mer weiter klaffenden Risse im modernen Menschenbild durch verschiedene Enhance
ment-Strategien zu kitten versucht, begrüßen posthumanistische Denker:innen die De
konstruktion humanistischer Allein- und Vorherrschaft. Deswegen werden die multi
plen Anzeichen ihres Niedergangs nicht als tragisches Ende sondern als vielversprechen
der Neuanfang begriffen: »[E]xit from Anthropos does not mark a crisis, but the explo
sion of multiple new beginnings.«3 Posthumanistische Positionen stoßen dabei eher ei
ne andere Perspektive, ein Bewusstsein für die besondere Situiertheit des eigenen und 
vermeintlich fremden Daseins an, wobei sich Veränderungen der menschlichen Exis
tenz eher durch Reflexion des Standortes statt einer Optimierung des Selbst einstellen. 
Francesca Ferrando meint dazu: »[I]n order to become posthuman, we need to reflect on 
our location in this material, dynamic and responsive process, that is, existence.«4 Erst 
die Anerkennung der spezifisch sozio-historischen wie materiellen Position, welche sich 
gegenüber den überindividuellen Wirkmächten und anderen Beteiligten der Wirklich
keit öffnet, macht ein posthumanes Selbst- und Weltverhältnis möglich. Da aber auch 
der Transhumanismus mit dem Begriff ›posthuman‹ operiert, ist hier eine grundlegen

1 Vgl. Braidotti 2013a, S. 24. 
2 Onishi 2011, S. 101. 
3 Braidotti 2020, S. xv. 
4 Ferrando 2020, S. 185. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 247 

de Differenzierung beider Konzepte noch einmal angebracht. Dazu führt Ferrando er
hellend aus: 

»The most confused areas of signification are the ones shared by Transhumanism and 
Posthumanism; the most common misunderstandings are generated by the ways the 
term ›posthuman‹ has been employed within posthumanist and transhumanist dis
courses. In fact, while within transhumanist literature, the term ›posthuman‹ may refer 
to the next phase of (human) evolution, within posthumanist literature, it may refer to 
the symbolic move of going beyond the human, embracing a post-anthropocentric ap
proach which acknowledges technology and environment, among others, as defining 
aspects of the human. […] Both Transhumanism and Posthumanism arose in the late 
1980s/early 1990s, orienting their interests around similar topics, but they generally 
do not share either the same roots or perspectives, even if they do share a common 
perception of the human as a non-fixed and mutable condition.«5 

Wie auch im vorherigen Kapitel zum Transhumanismus ist es also gewinnbringend, 
über einen kurzen historischen Exkurs die Genealogie und Hintergründe der Bewe
gung zu klären und auf seine Deutungsmöglichkeiten der gegenwärtigen Krisen hin 
zu überprüfen. So entstammt der Begriff ›posthuman‹ aus dem Umfeld postmoderner 
Theorie, welche sich dezidiert von der modernen, eurozentrischen und dualistischen 
Wirklichkeitskonzeption (Kultur vs. Natur, Geist vs. Materie, Mensch vs. Nicht-Mensch 
etc.) abgrenzt. Durch die Weltkriege und den Kalten Krieg, den Holocaust und die 
drohende atomare Annihilation, immer gravierendere Umweltzerstörung und die fort
geführte Ausbeutung naturalisierter Erd- und Bevölkerungsteile wurden die inhärenten 
Selbstzerstörungs-, Unterdrückungs- und Exklusionsmechanismen der Moderne als 
genozidales, koloniales und patriarchales Projekt immer wieder deutlich. Im Zuge dieser 
umfassenden gesellschaftlichen Selbst-/Reflexion wurde auch die Kritik an einem west
lichen Verständnis des Humanismus laut, welche sich im Folgenden als entscheidende 
Position innerhalb eines breiten postmodernen Programms ausformte. 

So lässt sich der für den Posthumanismus begriffsprägende Text Prometheus as Per
former: Toward a Posthumanist Culture? des Literaturtheoretikers Ihab Hassan als Reprä
sentation dieser besonderen soziohistorischen Gemengelage verorten.6 Hassan legt in 
diesem kunstvollen Text zur Eruierung posthumaner Potentiale bereits entscheidende 
Koordinaten für die Ausrichtung der gegenwärtigen Theorielandschaft an, weswegen 
sich die Analyse seiner zentralen Motive und Positionen auch zum Verständnis aktuel
ler Diskurse lohnt. Er diagnostiziert so insbesondere eine Erosion der für die Moderne 
typischen dualistisch-hierarchischen Prinzipien und nutzt die mythologische Figur des 
Prometheus als Vermittler, um diese neuzeitliche Dissoziation von Mensch und Welt zu 

5 Ebd., S. 27. 
6 Vgl. Hassan 1977. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

überwinden.7 Hassan verweist damit auf das Zusammenschmelzen moderner Dichoto
mien wie Imagination und Wissenschaft, Mythos und Technologie, Subjekt und Objekt, 
dem Partikularen und Universellen, was für einen Wandel von universalistischen und 
starren zu spezifischen und fluiden Charakterisierungen der Wirklichkeit spricht. Vor 
dem Hintergrund des jüngst ausgerufenen anthropogenen Zeitalters ist dabei vor allem 
die von ihm ausgemalte Verbindung von »abstract, sky-haunted technophiles domina
ted by the male principle, and moist, earth-bound arcadians ruled by the female princi
ple« interessant, da diese vermeintlichen Antagonismen »are slowly becoming obsolete 
as consciousness evolves, through many setbacks and contradictions, to include them 
both.«8 

Diese Grenzauflösungen werden laut Hassan auch anhand ganz konkreter Trans
gressionsereignisse evident. Vor allem der astronautische Aufbruch in den Raum jen
seits der Erde und die astrophysikalische Extension zu den Ursprüngen des Universums 
führen, seiner Meinung nach, zu einer Revision des anthropozentrischen Koordinaten
systems. Neben dieser kosmischen Expansion ist es aber auch die Entwicklung einer 
neuen technischen Lebensform, der künstlichen Intelligenz, welche die Prämisse eines 
rein anthropo-logischen Deutungsanspruchs der Wirklichkeit grundlegend irritiert.9 Es 
sind also Transformationen einer technologisch erweiterten Lebenswelt, eines artifiziell 
extendierten Kosmos, welche aufgrund neuer Einflussfaktoren die menschliche Allein
herrschaft herausfordern. Dementsprechend ließe sich das Ende eines heroischen Hu
manismus nicht nur wegen der »dissolution of the ›subject‹, the annihilation of that hard 
Cartesian ego or consciousness which distinguished itself from the world by turning the 
world into an object«10 erkennen, sondern auch durch das Emergieren von andersartigen 
aber ebenbürtigen Daseinsweisen und Daseinsformen feststellen. Diese, so meint Has
san, »are [the] agents of a new posthumanism.«11 Somit begründet Ihab Hassan sein Plä
doyer für andere Formen der Existenz mit der Erosion humanistischer Deutungsmacht, 
welche alternative Modi, Modelle und Methoden der Konzeption von Realität in Erschei
nung treten lassen. Doch bräuchte dieser Niedergang der »figure of Vitruvian Man, arms 
and legs defining the measure of [all] things«12, also das Verblassen des menschlichen 
Zentralgestirns und universellen Maßstabs, nicht als Verlust betrauert, sondern müsse 
als Ausdruck steten Wandels akzeptiert und könne so als Chance neuer Wirklichkeits
konzeptionen begrüßt werden: 

7 »Still, linking Cosmos and Culture, Divine Space and Human Time, Sky and Earth, the Universal and 
the Concrete, Prometheus may prove himself to be a figure of flawed and evolving consciousness, 
an emblem of human destiny.« (Ebd., S. 831.) In diesem Zitat wie auch im weiteren Text wird deut
lich, dass Hassan trotz posthumaner Impulse immer noch eine sehr auf den Menschen fokussierte 
Perspektive einnimmt. Begriffe wie ›evolving consciousness‹ und ›human destiny‹ deuten noch auf 
Spuren eines teleologischen und cogito-fixierten Menschenbildes hin, was aktuelle posthumanis

tische Theorien nicht länger als zentral ansehen. 
8 Ebd., S. 839. 
9 Vgl. ebd., S. 843–846. 
10 Ebd., S. 845. 
11 Ebd., S. 846. 
12 Ebd., S. 843. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 249 

»We need first to understand that the human form – including human desire and all 
its external representations – may be changing radically, and thus must be re-visioned. 
We need to understand that five hundred years of humanism may be coming to an end, 
as humanism transforms itself into something that we must helplessly call posthu
manism.«13 

Dieses Ende der 1970er Jahre noch etwas ›hilflos‹ vorgebrachte Konzept trägt so bereits 
viele, auch für den aktuellen Posthumanismus entscheidende, Diagnosen in sich. Die 
Dekonstruktion des tradierten Menschenbilds ist dabei stets der Ausgangspunkt für die 
Imagination alternativer posthumaner Zukünfte. 

In diesem Sinne platziert auch Rosi Braidotti in ihren aktuelleren Grundlagentexten 
den »Anti-Humanismus«14 an den Anfang ihrer Konzeptionen des dazugehörigen post
humanen Programms. Diese spezifische Ablehnung des Humanismus, gespeist aus fe
ministischer und postkolonialer Kritik, setzt gerade bei der Auflösung des »allegedly abs
tract ideal of Man as a symbol of classical Humanity« und dessen exklusivem Geschlecht 
an, und hinterfragt darüber hinaus seine »white, European, handsome and able-bodi
ed«15 Erscheinung.16 Diese aus der Kritik des Humanismus erwachsende Position lässt 
sich als Kritischer Posthumanismus bezeichnen und trägt neben dem Kulturellen Posthuma
nismus und Philosophischen Posthumanismus als einflussreiche Entwicklungslinie zur wei
teren Entfaltung des »umbrella term ›posthuman‹«17 bei.18 So können etwa zahlreiche 
universitäre und außerakademische Forschungsfelder genannt werden, welche sich in 
Richtung von »Posthuman Humanities«19 transformieren und dadurch einen vernetzten 

13 Ebd., S. 843. 
14 Braidotti 2013a, S. 16. 
15 Ebd., S. 24. 
16 Zu den politischen und theoretischen Hintergründen der anti-humanistischen Kritiker:innen 

meint Braidotti außerdem: »Thus, the philosophical generation of the 1970s, that proclaimed the 
›death of Man‹ was anti-fascist, post-communist, post-colonial and post-humanist, in a variety of 
different combinations of the terms. They led to the rejection of the classical definition of Euro
pean identity in terms of Humanism, rationality and the universal.« (Ebd., S. 25.) An dieser Stelle 
ist es auch wichtig anzumerken, dass ›Anti-Humanismus‹ nicht für ›unmenschlich‹ oder die Aus
löschung der menschlichen Spezies steht (vgl. Ferrando 2020, S. 154.). 

17 Ferrando 2020, S. 26. 
18 Zusätzliche Differenzierungen der posthumanen Facetten sollen hier jedoch nicht versucht wer

den. In einem erweiterten Sinne werden in dieser Arbeit alle Positionen als posthumanistisch 
verhandelt, wenn sie sich einerseits aus einer Dezentrierung des Menschen (historisch wie episte
mologisch) (bei Braidotti unter ›Post-Humanismus‹ gefasst) sowie andererseits einer Aufwertung 
des Nicht-Menschlichen (bei Braidotti unter ›Post-Anthropozentrismus‹ gefasst) speisen. Um den
noch einen Eindruck ob der Vielzahl solcher Theoriestränge zu erhalten, lassen sich mit Ferran
do »Transhumanism and Antihumanism (in all their variants); Metahumanism, Posthumanities, 
and Metahumanities; Object-Oriented-Ontology, and the nonhuman turn; among other currents« 
(ebd., S. 26.) als einflussreiche Spielfelder nennen. Dieses Konzept des »Posthuman as Exuberant 
Excess« (Braidotti 2020.) wird als produktive wenn auch verwirrende Vielstimmigkeit ausgegeben. 
Darüber hinaus führt Braidotti noch weitere Arten des Posthumanismus als »insurgent, specula
tive, cultural, literary, trans-human, meta-humanism and a-humanism« (vgl. Braidotti 2018, S. 23. 
FN) an. 

19 Braidotti 2013b. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

und breiten »posthuman turn«20 einleiten. In diesem Sinne plädiert auch Braidotti für 
eine entsprechende Verschiebung innerhalb der Humanwissenschaften, einer Öffnung 
hin zu den bisher exkludierten Perspektiven und Subjekten, da deutlich wird »the pro
per study of the Humanities is no longer ›Man‹«21. Diese Pluralität wird als Bereicherung 
und Diversifizierung begriffen, trägt aber nicht unbedingt zur inhaltlichen und begriff
lichen Trennschärfe bei. Als hier verwendete und genealogisch schlüssige Kennzeichen 
einer posthumanistischen Perspektive lassen sich jedoch die von Ferrando identifizier
ten Aspekte »post-human, post-anthropocentrism, and a post-dualism«22 definieren. 
Während post-dualistische Ansätze ganz grundsätzlich als Ablehnung von binärer Epis
temologie und Weltordnung verstanden werden können, zielen post-humanistische Posi
tionen auf die Sichtbarmachung und Ermächtigung von Subjekten die bisher nicht unter 
der engen Kategorie des humanistischen Menschen gefasst wurden (intrahumane Diffe
renz), während post-anthropozentrische Perspektiven die naturalisierten, objektifizierten 
und passivierten, also nicht-menschlichen Anderen (interhumane Differenz) zu berück
sichtigen versuchen.23 

Dabei steht insbesondere die Reflexion und Anerkennung des eigenen Standortes 
(historisch, diskursiv, materiell) am Ausgangspunkt posthumanistischen Denkens, wo
bei gerade die Körperlichkeit als Spezifikum des in-der-, mit-ihr- und durch-die-Welt- 
Seins hervorgehoben wird. Auf Grundlage einer feministischen Onto-Epistemologie 
mit ihrem Fokus auf die je spezifische situated24 und embodied25 Existenzweise stellt sich 
der Posthumanismus so explizit gegen die humanistische Proklamation eines univer
sellen und prioritär geistigen Erfassens der Wirklichkeit. Statt der Transzendierung und 
Objektivierung der Welt machen posthumanistische Theoretiker:innen die unauflös
liche Konstitution durch und Verwobenheit mit eben dieser Welt zum entscheidenden 
Prinzip ihres Denkens.26 So ist es nicht zufällig, dass gerade Katherine Hayles und 
Donna Haraway zu zentralen Referenzen posthumanistischer Theorie werden, da sich 
diese in ihren Arbeiten explizit gegen die entkörperlichte und transzendente Konstruk
tion der Wirklichkeit durch einen vermeintlich singulären, objektiven, rationalen und 
allwissenden menschlichen Geist wenden.27 So beschreibt Haraway eindrücklich ihre 
Existenz als ein »becoming with«28, ein Dasein nur auf der Basis manifester, relationaler 
Beziehungen, wie etwa mit zahlreichen anderen »companion species«29: 

20 Ebd., S. 7. 
21 Braidotti 2018, S. 5. 
22 Ferrando 2020, S. 22. 
23 Insbesondere post-humanistische und post-anthropozentrische Positionen sind dabei nicht im

mer trennscharf auseinander zu halten, wie auch Braidotti zugibt: »The former focuses on the cri
tique of the Humanist ideal of ›Man‹ as the allegedly universal measure of all things, while the 
latter criticizes species hierarchy and anthropocentric exceptionalism. Although they overlap and 
tend to be used interchangeably in general debates, they are rather discrete and separate events, 
both in the intellectual genealogies and in their social manifestations.« (Braidotti 2019, S. 2.) 

24 Vgl. Haraway 1988. 
25 Vgl. Haraway 1991. 
26 Vgl. Pötzsch 2023. 
27 Vgl. insbes. Haraway 2008; Hayles 1999. 
28 Haraway 2008, S. 4. Herv. J.P. 
29 Haraway 2003. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 251 

»I love the fact that human genomes can be found in only 10 percent of all the cells 
that occupy the mundane space I call my body; the other 90 percent of the cells are 
filled with the genomes of bacteria, fungi, protists, and such, some of which play in a 
symphony necessary to my being alive at all, and some of which are hitching a ride and 
doing the rest of me, of us, no harm. I am vastly outnumbered by my tiny companions; 
better put, I become an adult human being in company with these tiny messmates.«30 

Die menschliche Existenz ist aber nicht nur hinsichtlich ihrer vitalen Lebensvollzüge 
durch vielschichtige nicht-menschliche Agenzien konstituiert, sondern auch epis
temologisch kommt der komplexen materiellen Körperlichkeit als grundlegendem 
Instrument des Weltzugangs eine entscheidende Rolle zu. Haraways berühmter Aufsatz 
zu Situated Knowledges mit ihrer Präsentation einer strukturellen »embodied objectivi
ty«31 und damit immer »partial perspective«32 spricht sich dabei dezidiert gegen den 
vermeintlich allwissenden Blick aus dem standortunabhängigen Nichts aus. Im gleichen 
Sinne argumentiert Katherine Hayles in ihrem diskursprägenden Werk How we became 
posthuman, in dem sie sich gegen die trans-/humanistische Vorstellung entkörperlichten 
Denkens und Daseins stellt.33 Stattdessen konstatiert sie: »The body is the net result 
of thousands of years of sedimented evolutionary history, and it is naive to think that 
this history does not affect human behaviors at every level of thought and action.«34 
Hayles hebt so erneut die unhintergehbare »significance of embodiment«35 hervor 
und kritisiert damit explizit die epistemologischen wie ontologischen Illusionen eines 
transhumanen »dream of downloading human consciousness into a computer«36. 

Eine posthumanistische Realitätsbeschreibung erkennt hierbei die Inhärenz und 
Unverzichtbarkeit des Fremden, Nicht-menschlichen im eigenen, menschlichen Sein 
und Werden an. Statt eines isolierten, autonomen und selbstreferenziellen Subjekts 
repräsentieren Haraway und Hayles Schriften eine posthumanistische Erkenntnis
theorie, Ethik und Existenzweise, welche bisher exkludierten Entitäten Sichtbarkeit 
und Relevanz zuspricht. Dementsprechend kritisch wird sich auch zu Programmen 
ultrahumanistischer Deifikation geäußert: »Immortality and omnipotence are not our 
goals.«37 Im Gegensatz zu einer menschlichen Rezentrierung oder Transzendierung 
rücken so die vielfältigen biologischen, technologischen, vermeintlich unbelebten und 
irrationalen Anderen in den Fokus, wodurch der humanistische Kosmos zugunsten 
eines »Posthuman Multiverse«38 aufgelöst wird. 

30 Haraway 2008, S. 4. Auch wenn aktuellere Studien eher ein Verhältnis von 1:1 im Hinblick auf mi

krobische und menschliche Zellen annehmen und sich dieses schon nach jedem Stuhlgang stark 
verschiebt, ist damit keinesfalls der Einfluss von ›fremden‹ Bakterien, Viren und anderer Kleinst
lebewesen für die Entwicklung und Aufrechterhaltung des menschlichen Körper zu unterschätzen 
(vgl. Sender et al. 2016.). 

31 Haraway 1988, S. 581. 
32 Haraway 1988. 
33 Hayles 1999. 
34 Ebd., S. 284. 
35 Ebd., S. 284. 
36 Ebd., S. 284. 
37 Haraway 1988, S. 580. 
38 Ferrando 2020, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

»[T]he posthuman offers resources for the construction of another kind of account. 
In this account, emergence replaces teleology; reflexive epistemology replaces objec
tivism; distributed cognition replaces autonomous will; embodiment replaces a body 
seen as a support system for the mind; and a dynamic partnership between humans 
and intelligent machines replaces the liberal humanist subject’s manifest destiny to 
dominate and control nature.«39 

Als methodischer Impetus zur adäquateren, realistischeren Beschreibung der Wirklich
keit bieten sich demnach aus posthumanistischer Perspektive Forschungsprogramme 
an, welche einst universelle und objektive Kategorien – wie Rationalität, Bewusstsein, 
Materie aber auch den menschlichen Beobachter – selbst nicht als Ursprung, sondern 
als kontingente Konstrukte eines dauerhaften Werdensprozesses annehmen. Karen 
Barads »Agentieller Realismus«40 kann damit stellvertretend für ein posthumanes Pro
gramm zur Darstellung der Welt genannt werden, da sie hier vermeintliche Invarianten 
– wie Subjekte, Natur oder ›Dinge an sich‹ – konsequent als Produkte von dynamischen 
Grenzziehungen betrachtet. Mit Barad stellen quasi-stabile Zustände und Verhältnisse 
zwischen den Dingen immer nur Momentaufnahmen von »intra-aktiven«41 Prozessen 
dar.42 Sie sind das Ergebnis von grenzziehenden Praktiken, welche bspw. Subjekt/ 
Objekt-Differenzen nur als spezifisch materiell-diskursive Figuration eines perma
nenten Ausagierens der Welt begreifen.43 Menschliche Wesen, Objekte, Geschichte 
und Materie sind demnach bloß Kristallisationen im ständigen Sich-Vollziehen des 
Universums, ein Ergebnis relationaler Entstehungsprozesse, was Haraway treffend als 
»worlding«44 beschreibt. 

Gemäß dem Bonmot ›Being is a verb‹ fokussieren posthumanistische Theoreti

ker:innen nicht auf die vermeintlich unabhängigen und stabilen Endprodukte dieses 
Erzeugens von Wirklichkeit, sondern fragen eben genau nach den Praktiken, Prozessen 
und Performationen, welche diese Produkte erst hervorbringen. Für das kritikwürdige 
Konstrukt des Humanismus stellt sich entsprechend dieser Sichtweise die Frage: »Is 
the ›human‹ a notion (i.e. a noun) or a process (i.e. a verb)?«45 Und diese Frage lässt 
sich unter posthumanen Gesichtspunkten auch eindeutig beantworten: »[T]he human 
should be expressed as a verb: to humanize.«46 Auch der Mensch und damit mensch
liche Eigenschaften sind das Ergebnis eines sozio-materiellen Herstellungsprozesses, 

39 Hayles 1999, S. 288. 
40 Barad 2017. 
41 Barad 2007, S. 353. 
42 Zum Konzept der ›Intra-Aktion‹ führt Barad aus: »The notion of intra-action (in contrast to the 

usual ›interaction,‹ which presumes the prior existence of independent entities/relata) represents 
a profound conceptual shift. It is through specific agential intra-actions that the boundaries and 
properties of the ›components‹ of phenomena become determinate and that particular embodied 
concepts become meaningful.« (Barad 2003, S. 815.) 

43 Vgl. Barad 2017, S. 598f. 
44 Haraway 2016, S. 296. 
45 Ferrando 2020, S. 68. 
46 Ebd., S. 68. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 253 

eines »humaning«47 bzw. »humanifying«48. Wenn der Mensch wie der Humanismus 
aber erst hergestellt werden müssen, lassen sich diese Konstruktionsschritte auch ge
nealogisch rekonstruieren, erkenntnisgeleitet dekonstruieren sowie erneut produktiv 
rekonstruieren.49 Genau dies ist das Programm des Posthumanismus. 

Menschen sowie Nicht-Menschen, Natur, Kultur, Materie, Geschichte – all dies 
sind Produkte eines spezifischen Werdens der Welt, eines Ausagierens von Wirklich
keit, einer, mit Barad gesprochen, »Posthumanist Performance«50 der Realität. Dieser 
performative Schwerpunkt greift so auch Ihab Hassan frühes Verständnis – »We are 
ourselves that performance; we perform and are performed every moment. We are 
the pain or play of the Human, which will not remain human.«51 – als Kennzeichen 
einer posthumanistischen Perspektive auf. Subjekt, Objekt, Aktivität, Passivität, Ge
wordenheit, Gewesensein sind alles Erzeugnisse einer »exteriority-within«52, einer 
ko-konstitutiven, konzertierten Performanz des Universums. Hassan, Hayles, Haraway, 
Ferrando und Barad teilen wie andere posthumanistische Wissenschaftler:innen diesen 
affirmativen Ansatz, welcher die Grenzen eines distanzierten menschlichen Subjekts 
überwindet, die Agentialität nicht-menschlicher Entitäten anerkennt und dualistische 
Hierarchien dekonstruiert: 

»I propose a specifically posthumanist notion of performativity – one that incorpo
rates important material and discursive, social and scientific, human and nonhuman, 
and natural and cultural factors. A posthumanist account calls into question the given
ness of the differential categories of ›human‹ and ›nonhuman,‹ examining the practices 
through which these differential boundaries are stabilized and destabilized.«53 

Bei aller methodischen Grenzüberschreitung zur Obsoleszenz des Humanen ist dabei 
dennoch die spezifische menschliche Situierung, der bis zu einem gewissen Grad unhin
tergehbare Anthropomorphismus gegenwärtiger menschlicher Subjekte zu beachten.54 
Denn die kritikwürdige historische, diskursive, machtvolle, materielle etc. Figuration 
des Humanen ist immer noch real, und auf einigen Ebenen viel ›realer‹, als die speku

47 Ingold 2015, S. 113. 
48 Ebd., S. 117. 
49 Der erste Präfix »›Re-‹ bedeutet eine Rückkehr (retour) zum Ausgangspunkt« (Lyotard 2014a, S. 39.), 

der zweite ›De-‹ ist im Sinne von ›aufheben, rückgängig machen‹ verwendet und der dritte Präfix 
›Re-‹ leitet sich von der Bedeutung des Präfixes als neu ab. 

50 Barad 2003. 
51 Hassan 1977, S. 850. 
52 Barad 2003, S. 815. 
53 Ebd., S. 808. 
54 Lambros Malafouris macht dies besonders deutlich, wenn er auf die Differenz von Anthropozen

trismus und Anthropomorphismus eingeht, wobei letzterer besonderer Aufmerksamkeit und Refle
xion bedarf, aber weitaus schwerer abzulegen sein dürfte, als ersterer. »Anthropocentrism is a bad 
intellectual habit, characteristic of Western modernity, that we need to overcome. Anthropomor

phism is a biological necessity of the human condition that we need to embrace, or else we run a 
constant risk of removing the human subject from the center of the social universe only to place 
this subject in a god-like position on top and outside of it.« (Malafouris 2013, S. 131.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

lativen posthumanen Existenzweisen.55 Folglich braucht es auch eine Anerkennung der 
(noch) stabilen Grenzverhältnisse, welche menschliche von nicht-menschlichen Wesen, 
Sprachen, Stoffen, Einflüssen usw. trennen. Ferrando weist anschaulich auf diese Limi
tationen eines posthumanen Programms hin: »Before delving into the meaning and pos
sibilities of the posthuman approach, we should also mention its species-specific epistemo
logical premises. [… E]ven when trying to avoid anthropocentric positions, humans are still 
communicating specific and situated human understandings in a human language to 
other human beings.«56 

Ebenso wichtig, wie diese spezifischen Beschränkungen einer aktuellen menschli
chen Verfasstheit, ist auch der posthumanistische Anspruch, sich mit den schrecklich in
humanen Phänomenen und Strukturen unserer Gegenwart auseinandersetzen. Das Ver
sagen von Humanität und Absprechen von Menschlichkeit führte und führt immer noch 
zu unsäglichem Leid, bei all jenen, die den Status ›Mensch‹ bisher nie erhalten haben. Ei
ne möglicherweise hoffnungsvolle posthumane Zukunft für mehr-als-menschliche Sub
jekte und Existenzweisen darf nicht ein Ende humanistischer Solidarität und Ethik be
deuten. Dafür spricht sich auch Braidotti mit Nachdruck aus: 

»If one considers the scale of the major issues confronting the contemporary world, 
from the financial crises and their consequences for employment and structural eco
nomic inequalities, to climate change and the ensuing environmental crises, not to 
mention geo-political conflicts, terrorism and humanitarian armed interventions, it is 
clear that the posthuman condition has engendered its own inhuman(e) dimension. 
[…] Politically, we need to assess the advantages of the politics of vital affirmation. Eth
ically, we need to re-locate compassion and care of both human and non-human others 
in this new frame.«57 

Dieser kurze Überblick hinsichtlich der posthumanistischen Theorielandschaft soll 
nun als Grundlage für die weitere Exploration mehr-als-menschlicher Wesen und Welten 
dienen. Der Posthumanismus lässt sich somit als äußerst passende Perspektive im 
neuen geologischen Zeitalter des Menschen begreifen, in welchem Anthropos sowohl 
Erzeuger als auch Erleidender geosystemischer Umbrüche zu sein scheint.58 Im Gegen
satz zu Humanismus und Transhumanismus versuchen posthumanistische Ansätze die 
Ursache, Folgen und Dispositionen des Anthropozän aber nicht auf ein universelles Kol
lektivsubjekt ›Menschheit‹ zurückzuführen, sondern begreifen dieses als fragmentiert 
(intra-humane Differenzierung weniger-menschlicher Subjekte)59 und sensibilisieren 

55 Spekulativ meint nicht irreal. Ganz im Gegenteil plädiert Haraway mit ihrer Auslegung von SF als 
»science fiction, speculative fabulation, string figures, speculative feminism, science fact, so far.« 
(Haraway 2016, S. 2.) für eine manifeste Möglichkeit, andere Wesen und Welten hervorzubringen. 

56 Ferrando 2020, S. 23. Herv. J.P. 
57 Braidotti 2013a, S. 110. 
58 Dies meint auch Ferrando: »Historically, it [Posthumanism] can be seen as the philosophical ap

proach which suits the informal geological time of the Anthropocene.« (Ferrando 2020, S. 22.) 
59 In Kapitel 1.2 wurde die Differenzierung des Kollektivsingulars ›Menschheit‹ nach intra- und inter- 

humanen Unterscheidungen eingeführt. Auch wenn posthumanistische Positionen ganz entschie
den Machtdifferenzen innerhalb der menschlichen Gesellschaft kritisieren (also bspw. Kategori
sierungen nach Geschlecht, Rasse und Klasse für weniger-menschlich geltende Subjekte beschrei

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 255 

für die multiplen, voraussetzungsreichen und ko-konstitutiven nonhumanen Akteure 
und Strukturen, welche die Erdgeschichte in entscheidender Weise mitgestalten.60 
Es gilt also in den folgenden Kapiteln die spezifischen posthumanen Entitäten und 
Einflussfaktoren, welche eine realistischere Darstellung der planetaren Wirklichkeit 
erlauben, in ihrer jeweiligen Eigenlogik herauszuarbeiten und in ihrer besonderen 
Wirkungsmacht auf Mensch und Erde zu analysieren. 

Begeben wir uns nach dieser ersten Orientierung nun also auf eine weitverzweigte 
Entdeckungsreise in das posthumane Multiversum, um so zu einem besseren Verständ
nis der aktuellen sozialen und irdischen Verwerfungen zu gelangen. Anhand der Dimen
sionen Zeit, Leben und Technik sollen dabei die mehr-als-menschlichen Aspekte einer 
bisher auf den Anthropos verengten Weltsicht herausgearbeitet werden. 

4.1 Zeitgenossenschaft: Un/Gleichzeitige Geschichten 

4.1.1 Anzestralität: Tiefenzeit vor dem Erscheinen der Menschheit 

Das besondere Verhältnis von Posthumanismus und Zeitlichkeit scheint auf der Hand zu 
liegen. Wenn die Moderne und ihre Konflikte in einem anthropozentrischen Weltbild, 
mit dem Menschen als Maß und Ausgangspukt aller Dinge, gründen, so muss sich die
ser besondere geschichtliche Schwerpunkt durch eine Verschiebung der Zeitachse auch 
wieder aus dem Gravitationszentrum entfernen lassen. Ein naheliegender Zugang zu 
posthumanen Welten liegt somit in der Historisierung, also einer chronologischen Über
schreitung des humanistischen Horizonts. Die folgenden drei Kapitel stellen eine solche 
Dezentrierung des Menschen als alleinigem Zeitgeber dar und leiten damit die Einstim
mung des vordermals humanen Chronometers auf andere Zeitverläufe und Zeiträume 
ein. Über das Eintauchen in die Epochen vor dem Erscheinen des Menschen, die histori
sche und anzestrale Realität, welche in den tieferen Zeitschichten verborgen liegt, wird 
die Exploration posthumaner Chronologien begonnen. 

Also beginnen wir diese Zeitreise mit einer archäologischen Ausgrabung vergan
gener Wissensstrukturen, welche den Menschen noch nicht als Forschungsgegenstand 
entdeckt hatten. Wenn, wie in der Einleitung zum vierten Kapitel erneut gesehen, eine 
anthropogene und anthropozentrische Wirklichkeit erst hergestellt werden musste, 
dann liegt es nahe, sich für einen Aufbruch in posthumane Zeiträume an die geschicht
lichen Grenzen dieses Humanisierungsprozesses zu begeben. So werden über eine 
Historisierung des Humanismus die spezifischen Entstehungsbedingungen des exklu
siven, europäischen und imperialen Menschenbilds sichtbar und verweisen damit auf 
eine Vorgeschichte, welche noch nicht von diesem strukturellen Anthropozentrismus 

ben), geht es in den folgenden Unterkapiteln vor allem um die stets außerhalb der modernen An
throposphäre verorteten Akteure (also interhumane Differenz). Gleichwohl sind auch diese Unter
scheidungen nicht trennscharf, wie bspw. die Nähe von Weiblichkeit und naturalisierten Anderen 
sowie die Objektivierung rassifizierter Anderer als Werkzeug und Ressource zeigen (vgl. Jackson 
2020; Yusoff 2018.) 

60 Vgl. Chakrabarty 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

gekennzeichnet war. Denn schon Foucault diagnostiziert: »Wenn man eine ziemlich 
kurze Zeitspanne und einen begrenzten geographischen Ausschnitt herausnimmt – 
die europäische Kultur seit dem sechzehnten Jahrhundert –, kann man sicher sein, 
dass der Mensch eine junge Erfindung ist.«61 Der neuzeitliche Humanismus verliert 
dementsprechend immer dann bzw. überall dort seine Deutungsmacht, wo seine 
Universalität hinterfragt und die Realität einer Zeitstruktur vor (oder auch nach) der 
Moderne sowie von anderen Kulturräumen anerkannt wird. 

Diese intra- bzw. interchronologisch differenten Zeitsysteme bieten also einen ers
ten Ansatz, um aus der linearen und teleologischen Temporalität der Neuzeit auszubre
chen. Dies wird jedoch erschwert, da der neuzeitliche Humanismus mit der Idee ei
nes universellen Fortschritts, sein modernes Zeitregime über alle bisherigen Epochen 
und Entwicklungen stülpt. Die Linearität des Zeitverlaufs scheint außerdem schon vor 
der Moderne als persistente chronologische Tiefenströmung präsent gewesen zu sein.62 
Denn sowohl in christlicher Schöpfungs- und Erlösungslehre, neuzeitlichem Fortschritt
optimismus sowie transhumaner Singularitätsutopie wird die Weltgeschichte als ziel
gerichtetes Entwicklungsgeschehen betrachtet, das auf das Erscheinen und die Tran
szendierung des divinen Menschen hin ausgerichtet ist.63 Die Fortsetzung dieses Pro
blems schildert auch der Historiker Dipesh Chakrabarty, wenn er auf die Differenz von 
Erdgeschichte und Weltgeschichte in der Erfassung antropozäner Zeit verweist, wobei 
jedoch »the time of human world history comes to predominate.«64 Die moderne Chrono- 
Logik zeigt sich in ihrer Ausrichtung nach einer ständigen Vorwärts- und Aufwärtsbe
wegung als nur schwer abzuändernder Kurs. 

Dennoch wird diese Teleologie gerade im angekündigten geologischen Zeitalter des 
Menschen von einer posthumanen Geschichte herausgefordert. Einer Geschichte, welche 
nicht nur als eine Zeit jenseits des modernen Humanismus, also einem ca. 500 Jahre dau
ernden Abschnitt innerhalb der menschlichen Historie, zu Tage tritt, sondern sich vor al
lem als eine Zeit gänzlich ohne menschliche Präsenz offenbart. Diese posthumane Geschich
te öffnet den Blick nämlich nicht nur für andere Zeitabschnitte innerhalb der Humange
schichte, in welcher der Mensch noch nicht als Forschungsgegenstand auftauchte, son
dern widmet sich insbesondere der Erd- bzw. kosmischen Geschichte, in der mensch
liche Beobachter und Zeitzeugen überhaupt keine Rolle spielen. Gerade durch die sich 
aufdrängende planetare Perspektive reißen so schier unermessliche Zeithorizonte auf, 
welche den Menschen vor eine chronologische Tiefendimension stellen, die sich um Jahr
milliarden in Vergangenheit und Zukunft erstreckt. 

Diese Annäherung an eine Zeit jenseits des Menschen wird insbesondere von Ste
fan Herbrechter und seinem Projekt »Before Humanity«65 untersucht. Herbrechter, wel
cher neben Braidotti ebenfalls als prominenter Vertreter eines Kritischen Posthumanismus 

61 Foucault 1974, S. 462. 
62 Marina Garcés bestätigt diese archetypische Zeitordnung: »Denn lineare Erzählungen zwingen 

uns dazu, dass wir alles, was passiert – die Geschichte, Handlungen, menschliche Erfahrung –, in 
Begriffen von Anfang und Ende erzählen müssen. Diese Struktur gehört seit Urzeiten zu unserer 
westlichen Kultur.« (Garcés in Eisenmann 2020, S. 7.) 

63 Siehe Unterkapitel 2.1. und 3.1. 
64 Chakrabarty 2018, S. 6. Herv. J.P. 
65 Herbrechter 2022; Herbrechter 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 257 

gilt,66 versucht sich der Sphäre jenseits des Menschen über das Konzept der Anzestra
lität zu nähern. Obwohl sich sein Zugang zum Posthumanen dadurch vor allem über 
den Rückgriff, das Vorherige, Gewesene vollzieht, schwingt in der Wahl des Wortes befo
re nicht nur Vergangenheit (vorher), sondern auch Gegenwart (gegenüber) und Zukunft 
(bevorstehend) mit.67 Somit eröffnen sich, durch die Wahl des vor als Stellvertreter des 
post, nicht-menschliche Existenzräume in aller Dreifaltigkeit der Zeit. Die posthumane 
Zeitlichkeit durchdringt damit sämtliche chronologischen Ebenen und tritt als histori
sche Klammer der Menschheitsgeschichte auf, wobei sie gleichzeitig in jedem Moment 
humaner Lebenszeit präsent ist. Dennoch beginnt Herbrechter seine Suche nach post
humanen Welten mit dem Blick zurück. Er fragt nach den Spuren der vormenschlichen 
Zeit, also die dem Menschen vorausgehende Geschichte, welche sich trotz ihres Vergan
genseins immer noch als materielles Echo im gegenwärtigeren Dasein nachhallend und 
nachhaltig wirksam zeigt: 

»Before Humanity pushes this empathy with the non/human to its ›ancestral‹ limits, i.e. 
from the time before the human to the time of human emergence, and the traces of this 
anteriority that inhere in materiality throughout time including ›today‹. […] This goes 
against the predominant strain of posthumanism that tends to focus on (and maybe 
even hasten) what comes after humanity. Aiming for the time before time instead – the 
past before human ›emergence‹, a situation ›without‹ narrative – does not only help 
›us‹ understand ›our‹ stories or ›our‹ ends better. Through the analogies and contrasts 
discoverable there, our attempt may also help clarify whether ›our‹ presents and fu
tures could well have been (p)re-figured in the pre-human.«68 

Eine anzestrale nicht-menschliche Wirklichkeit im Sinne eines Vor-Menschlichen stellt 
also einen fruchtbaren Ansatz zur Hinterfragung humaner Zentralität und Eigentlich
keit dar. Über das Eintauchen in Zeiträume der vormodernen, vorsprachlichen, prähis
torischen und sogar prähumanen Wirklichkeit entfaltet Herbrechter eine reiche Vergan
genheit ohne rationale menschliche Zeitzeugenschaft, welche dennoch zur anteiligen 
oder gar bestimmenden Grundlage des modernen Menschen wird.69 

Doch ist diese posthumane Zeit nicht nur in der Präfiguration des Humanen 
relevant, sie ist von diesem Humanen gänzlich unabhängig. Insbesondere die Vergegen
wärtigung der unfassbaren Zeiträume vor dem Erscheinen von homo sapiens, welche 
sich anhand der paläoontologischen, geologischen und kosmischen Spuren als radikale 
chronologische Extension einer individuellen, generationalen oder selbst phylogene
tischen Genese offenbaren, lassen die gegenwärtige anthropogene Existenzphase zur 
Insignifikanz gegenüber dem bisherigen Weltgeschehen schrumpfen. Die Relativierung 

66 Vgl. Herbrechter 2013. 
67 »The phrase and title, before humanity, point towards all these meanings of ›before‹ – pastness, 

presence and futurity – and they do so with the intensified awareness of our current posthuman 
or maybe rather posthumanist climate, i.e. when the question of what it means to be human is 
once again being asked with great urgency, in the face of new and not so new threats and new and 
also not so new ›opportunities‹.« (Herbrechter 2022., S. xif.) 

68 Ebd. S. xivf. 
69 Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

menschlicher Lebenszeit und ihrer Bedeutung über Kontrastierung mit den giganti
schen Dimensionen planetarer oder kosmischer Existenz zeigen die Hyperrealität des 
Posthumanen als eine Art »Hyper-Chaos in dem nichts unmöglich ist«70 auf. Dieses 
chronologische Exzentrierungspotential wird besonders im Kontrast zu traditionellen 
Kosmogonien, Schöpfungslegenden und Weltdeutungen offenkundig, welche nicht 
selten durch Spiegelung und Antizipation der, oder Ausrichtung auf den, menschli
chen Betrachter strukturiert sind (anthropomorphe Gött:innen, jüdisch-christliche 
Genesis, Ptolemäisches Weltbild).71 Im Gegensatz dazu sind schon gegenwärtigere 
astrophysikalische Deutungen zum Aufbau des Universums maximal dezentriert bzw. 
polyzentrisch gegenüber einem humanen Standort (Kopernikanische Kosmologie, En
tropischer Wärmetod, Relativitätstheorie). Doch während angesichts dieser Abgründe 
transhumane Interpretationen vom Schicksal des Kosmos und seinen Naturgesetzen 
erneut eine Rezentrierung und Verschmelzung mit anthropogenen Göttern vorsehen, 
beziehen sich posthumanistische Theorien affirmativ auf die Deutungen kosmischer 
Indifferenz gegenüber menschlichen Akteuren. In diesem Sinne eröffnet auch Herbrech
ter seine Einführung in den Kritischen Posthumanismus mit Nietzsches berühmten 
Zitat, welches auf die unermesslichen Zeiträume und unerfassbaren Realitäten, die das 
menschliche Dasein rahmen, einstimmt: 

»In irgendeinem abgelegenen Winkel des in zahllosen Sonnensystemen flimmernd 
ausgegossenen Weltalls gab es einmal ein Gestirn, auf dem kluge Tiere das Erkennen 
erfanden. Es war die hochmütigste und verlogenste Minute der ›Weltgeschichte‹; aber 
doch nur eine Minute. Nach wenigen Atemzügen der Natur erstarrte das Gestirn, und 
die klugen Tiere mussten sterben. – So könnte jemand eine Fabel erfinden und würde 
doch nicht genügend illustriert haben, wie kläglich, wie schattenhaft und flüchtig, wie 
zwecklos und beliebig sich der menschliche Intellekt innerhalb der Natur ausnimmt. 
Es gab Ewigkeiten, in denen er nicht war; wenn es wieder mit ihm vorbei ist, wird sich 
nichts begeben haben.«72 

Mit Nietzsche wird deutlich, dass die Existenz menschlicher Wesen aus kosmischer Per
spektive, insbesondere kosmischer Zeitlichkeit, nur einem Flackern im ewigen Sternen
meer gleichkommt.73 In den Ewigkeiten der Natur macht sein Erscheinen bloß einen 
flüchtigen und zu vernachlässigenden Moment aus. Schon aus terrestrischer Sicht zeigt 
sich: »[H]uman beings occupy only a microsecond of geologic time.«74 Und in Carl Sa
gans kosmischem Jahreskalender taucht homo sapiens erst am letzten Tag des Jahres, 
zwölf Minuten vor Mitternacht auf.75 Für das Universum spielt das Entstehen humaner 

70 Meillassoux 2018, S. 91. Dies Hyperrealität wird auch in Timothy Mortons Hyperobjects ausgedeu
tet, welche ebenfalls menschliche Wahrnehmungs- und Erfahrungsmöglichkeiten sprengen (vgl. 
Morton 2013.). 

71 Vgl. Arrhenius 1908. 
72 Herbrechter 2013, S. 1. (Hier in dt. Übersetzung, 1873) 
73 Vgl. Pötzsch 2021. 
74 Schneiderman 2017, S. 189. 
75 Vgl. Ellis 2018, S. 11. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 259 

Beobachter demnach wohl nur eine »minor role«76, wenn überhaupt. Im Gegensatz zu 
trans-/humanen Plädoyers für ein menschengemachtes (also für Menschen gemachtes) 
All, welches in seinen Anlagen die Entstehung anthropogener, lebendiger und intelligen
ter Wesen antizipiert, zeigen Nietzsche und posthumane Denker:innen die Absurdität 
dieses Anthropischen Prinzips auf.77 Es braucht ihnen zur Folge keinen transzendenten 
menschlichen Geist, damit die Welt sich selbst erkennt, das Universum sei zur Intelligi
bilität sehr gut selbst in der Lage78 – oder bedarf dieser besonderen Form der Selbstver
gewisserung angesichts seiner ohnmenschlichen Geschichte von 13,8 Mrd. Jahren über
haupt nicht. Der Mensch steht somit vor einem schier unendlich tiefen Abgrund der Vor
geschichte, einer unfassbaren anzestralen Wirklichkeit. 

Mit der Vertiefung des Konzepts der Anzestralität bezieht sich Herbrechter insbeson
dere auf Quentin Meillassoux und dessen Offenlegung einer »Wirklichkeit, die dem Auf
kommen der menschlichen Gattung vorausgeht – und die sogar jeder erfassten Form 
des Lebens auf der Erde vorausgeht.«79 In seinem Werk Nach der Endlichkeit sensibili
siert Meillassoux ebenfalls für eine schier unermessliche Extension des Zeithorizonts, 
welche keinerlei menschliche Teilnahme zulässt oder benötigt. Seine Kritik setzt dabei 
passenderweise genau bei einem der Begründer der modernen Philosophie, dem Ver
fechter eines neuzeitlichen Weltverständnisses und somit universellen Humanismus an: 
Immanuel Kant. Für Meillassoux bringt Kants Philosophie schizoiderweise nämlich ge
nau dann eine maximale Verengung und Zentrierung der Wirklichkeit auf den menschli
chen Standort in Stellung, als naturwissenschaftliche Deutungen erstmals »die Erkennt
nis einer Welt hervorzubringen [wagten], die so indifferent wie noch nie gegenüber der 
menschlichen Existenz war.«80 Die von ihm so betitelte »kantianische Katastrophe«81 
sieht Meillassoux als eine Konterrevolution in der Philosophie und damit europäischen 
Geistesgeschichte, welche sich gerade dann voll zu entfalten beginnt, als rationale Wis
senschaften (insbesondere Physik und Astronomie) unter den Nachwirkungen von Ko
pernikus, Galilei und Descartes eine »grundlegende Exzentrierung«82, also eine struk
turell »vom Menschen abtrennbare Welt zu entwickeln«83 versucht hatten. Denn die fort
schreitende Mathematisierung und Geometriesierung von Natur und Kosmos zeugten 
von einer Welt, welche von des Menschen »sinnlichen Qualitäten – Geschmack, Geruch, 
Wärme etc.«84 unabhängig ist, einer Welt die ganz für sich sein kann. Diese mathemati
sierbare, aber der menschlichen Erfahrbarkeit völlig entzogene Wirklichkeit rahmt Meil
lassoux in ganz ähnlichen Worten wie Nietzsches kosmische Fabel: 

»Die Welt der kartesianischen Ausdehnung – diese Welt, welche die Unabhängigkeit 
einer Substanz gewinnt, diese Welt, die man nunmehr als von allem unabhängig 

76 Ebd., S. 10. 
77 Siehe Teilkapitel 3.1.3 
78 Vgl. Barad 2003, S. 824. 
79 Meillassoux 2018, S. 24. 
80 Ebd., S. 155. 
81 Ebd., S. 165f. 
82 Ebd., S. 155. 
83 Ebd., S. 155. Herv. i.O. 
84 Ebd., S. 154. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

denken kann, was ihr an konkretem, lebendigem Bezug entspricht –, eine eisige Welt 
enthüllt sich also dem Menschen der Neuzeit, in welcher es weder unten noch oben 
gibt, weder Zentrum noch Peripherie, noch auch irgendetwas, das dieser Welt etwas 
Menschliches verleihen würde. Die Welt zeigt sich zum ersten Mal imstande, ohne all 
das, was für uns ihre Konkretheit ausmacht, bestehen zu können.«85 

Diese unmenschliche, indifferente Welt untergräbt auf radikale Weise den privilegierten 
menschlichen Standort, den zentralen menschlichen Beobachter. Die Wirklichkeit exis
tiert nach dieser mathematischen Beschreibbarkeit in »absoluter Indifferenz gegenüber 
dem Denken«86, in einem tatsächlichen ›an-und-für-sich-Sein‹ ohne geistiges Korrelat. 
Und hier setzt Meillassouxs Kritik an dem Kantschen Idealismus und dessen Erkennt
nistheorie an, weil diese im Gegenteil dem Ding-an-sich, also einer Realität jenseits des 
menschlichen Geistes, keine eigene Existenz zusprechen.87 Diese kantsche »Schize«88, 
welche die Realität nur auf ihre Korrelate und damit den menschlichen Bezugspunkt re
duziere, verschließe sich so gegenüber einem unendlich großen Wirklichkeitsraum jen
seits menschlichen Seins. Das moderne Denken, welches sich in Kants Korrelationismus 
ausdrückt,89 trennt sich von den unendlichen Mannigfaltigkeiten, die sich nicht zum hu
manen Sensorium in Beziehung setzen lassen. Eine Beschränkung, welche menschliche 
Sinne und Verstandesfähigkeit als die eigentlichen Grenzen der Realität annehmen. Die 
Unzufriedenheit mit dieser selbstauferlegten Limitierung stellt den Ausgangpunkt von 
Meillassouxs kritischer Auseinandersetzung mit dem »korrelationelle[n] Zirkel«90, der 
Vorstellung einer Welt für-uns statt an-sich dar. Dabei meint er, sein eigenes Unbehagen 
auch in anderen Geistes- und Zeitgenoss:innen wachsen zu sehen: »Es könnte tatsäch
lich sein, dass die Modernen dumpf fühlen, das Große Außen unwiederbringlich verloren 
zu haben, das absolute Außen der vorkritischen Denker: Ein Außen, das nicht relativ zu 
uns war […].«91 

Es ist also ein philosophischer Anthropozentrismus gegen den sich Meillassoux wen
det, ein Anthropozentrismus, welcher den Menschen zum Ausgangs- und Endpunkt der 
Welt macht. Die Kritik an diesem Reduktionismus eines menschlichen Standorts und 
somit der Exklusion einer nicht-menschlichen Wirklichkeit rückt Meillassoux in die Nä
he posthumanistischer Theorie, welche sich ebenfalls gegen die limitierte anthropozen
trische Weltsicht, einer nur in Beziehung zu menschlichen Subjekten relevanten Realität 

85 Ebd., S. 154.f 
86 Ebd., S. 157. 
87 »Die Tatsache der wissenschaftlichen Exzentrierung des Denkens der Welt gegenüber veranlasste 

die Philosophie, diese Exzentrierung in der Weise einer nie dagewesenen Zentrierung des Den
kens derselben Welt gegenüber [anzunehmen].« (Ebd., S. 159.) 

88 Ebd., S. 159. 
89 Die philosophischen Strömungen eines neuen bzw. spekulativen Realismus, zu der sich auch Meil

lassoux zählt, und der Object-Oriented-Ontology (OOO) nehmen alle die Auflösung dieser mensch

lichen Korrelation als Ausgangspunkt ihrer nonhumanen Wirklichkeitskonzeption. 
90 Meillassoux 2018, S. 18. 
91 Ebd., S. 21. Herv. i.O. Hier heißt es weiter »Ein Außen […], das sich seiner Gebung gegenüber indif

ferent gab, um das zu sein, was es ist, in sich selbst bestehend, ob wir es denken oder nicht; ein 
Außen, das vom Denken mit dem berechtigten Gefühl durchlaufen werden konnte, in der Fremde 
– diesmal ganz woanders – zu sein.« (Ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 261 

ausspricht. Ähnlich wie Haraway, die stellvertretend für ein posthumanes Begehren nach 
»speculative fabulation«92 steht, plädiert Meillassoux als Vertreter des Spekulativen Rea
lismus für die Notwendigkeit, sich eben jenen nicht-menschlichen Räumen, Zeiten und 
Realitäten erneut anzunähern. Seine Kritik an einem zugespitzten Korrelationismus à 
la Kant betrauert den katastrophalen »Verzicht auf jede Spekulation«93, den Verlust von 
Wirklichkeit und Möglichkeit jenseits des Menschen. 

Es ist kein Zufall, dass sich diese Kritik ebenfalls an der Beschränktheit einer Welt 
»für den Menschen«94, diesem besonderen »Zusatz der Modernität«95 entzündet. Denn 
es ist gerade die neuzeitliche Limitierung, als Folge der ›großen Trennung‹ zwischen 
menschlicher und nicht-menschlicher (also ›natürlicher‹, ›archaischer‹, technischer, 
materieller, objektivierter etc.) Sphäre, welche den Beginn der sich vervielfältigenden 
posthumanen Anderen, den Ausgangspunkt des Konflikts mit dem wachsenden post
humanen Außen darstellt.96 Und es ist diese wachsende posthumane Realität, welche 
nun verstärkt in Gestalt kosmologischer, geologischer, biologischer und technologischer 
Anderer in das bisherige Raumzeitgefüge eindringt, und dadurch eine Sprengung der 
anthropozentrischen Ordnung hervorruft. Es ist, wie Braidotti schreibt, ein »excess as 
a form of over-compilation and saturation of concepts that result in pushing them to 
their outmost boundaries and ends up exploding them.«97 

Dieses Explosionspotential durch äußere Brandbeschleuniger wird aber auch durch 
innere Friktionskräfte verstärkt. Denn die Beschränktheit des modernen Weltbilds und 
seiner Konzepte lässt sich mit Meillassoux auch als eine Art rekursiver Kreisel beschrei
ben, welcher sich nur um menschliches Sein, menschlichen Geist und menschliche 
Sprache dreht, doch der sich schon zu tief in die eigene Spur gegraben hat und nun im 
Widerstand der eigenen Geschichte immer mehr Reibungshitze aufbaut. Meillassoux 
beschreibt diese humanistische Selbstbezüglichkeit anschaulich als eine Reduktion auf 
»den Raum des Korrelats, auf ein ursprünglich endliches In-der-Welt-Sein, auf eine 
Epoche des Seins, auf eine linguistische Gemeinschaft, auf eine ›Zone‹, auf einen Boden, 
auf ein immer beschränktes Wohnen – von welchem der Philosoph aber aufgrund der 
angenommenen Einzigartigkeit seines besonderen Wissens doch [bisher] Herr und 
Besitzer blieb.«98 Aber diese Konzeption der Welt als ein klar abgestecktes Herrschafts
gebiet menschlicher Sprache, Denkfähigkeit und Seinsordnung sieht sich zunehmend 
nicht-sprachlicher, undenkbarer und nichtbewusster sowie absolut chaotischer und 
kontingenter Wirklichkeiten des »Nicht-Seins«99 ausgesetzt. Statt eines anthropozen
trischen, anthropomorphen oder gar anthropophilen Universums zeichnet Meillassoux 
ein maximal unwirtliches Bild der Realität, einer Realität, die nie eine Heimstädte des 
Menschen, dem vermeintlichen »Hirt des Seins«100, war: 

92 Haraway 2016, S. 2. 
93 Meillassoux 2018, S. 161. 
94 Ebd., S. 29. Herv. i.O. 
95 Ebd., S. 29. 
96 Vgl. Latour 2015. 
97 Braidotti 2020, S. xi. 
98 Meillassoux 2018, S. 161. 
99 Ebd., S. 103. 
100 Heidegger 2010, S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

»Nichts hat in Wirklichkeit einen Grund, eher so zu sein und zu bleiben als anders zu 
werden – die Gesetze der Welt genauso wenig wie die Dinge der Welt. Es ist wirklich 
so, dass alles zusammenbrechen kann – die Bäume wie die Sterne, die Sterne wie die 
Gesetze, die physikalischen Gesetze wie die logischen Gesetze. Dies nicht aufgrund ei
nes höchsten Gesetzes, das alle Dinge dazu bestimmen würde unterzugehen, sondern 
kraft der Abwesenheit eines höchsten Gesetzes, das fähig wäre, was auch immer von 
seinem Untergang zu bewahren.«101 

Diese Fragilität der Welt, »die absolute Notwendigkeit der Kontingenz aller Dinge«102, 
leitet Meillassoux auch von der Faktizität einer anzestralen Wirklichkeit ab, welche, um 
zum Phänomen prähumaner Zeitlichkeit zurückzukehren, aufgrund der chronologi
schen Bestimmung von Objekten geschieht, die jeglichem Denken, dem Menschen 
selbst, ja sogar der Emergenz des Lebens vorausgehen. Es sind experimentell feststell
bare Daten, wie »der Ursprung des Universums [… und] die Entstehung der Erde«103, 
welche diese vormenschliche Zeitlichkeit und damit posthumane Realität öffnen. Mit
tels Messungen des radioaktiven Zerfalls von Atomen sowie der Thermolumineszenz ist 
es möglich, auf das tatsächliche Alter von Ereignissen oder Gegenständen zu schließen, 
welche jeglicher Kopräsenz oder Beobachtung durch den Menschen vorausgehen. Es 
geht also um eine anzestrale Wirklichkeit, »die jeder menschlichen Form der Beziehung 
zur Welt vorausgeht.«104 Die Aussagekraft dieser »fossile[n] Materie [… bzw.] Archifossi
le«105 ist es, welcher Meillassoux eine Sprengung des korrelationellen Zirkels zutraut. 
Über die naturwissenschaftlichen, experimentellen und mathematischen Messungen 
an den Beginn des Universums, zur Formung der Erde, Bildung erster Kontinente 
und Entstehung frühen Lebens zeigt sich eine Welt, welche in chronologischer Fülle 
vorhanden war und welche in ihren reichhaltigen Mannigfaltigkeiten menschliches 
Dasein multidimensional übersteigt. Diese anzestrale, posthumane Zeit umschließt die 
menschliche Geschichte, wie der fast unendliche Raum des Universums, den winzigen 
Planeten Erde umschließt, ohne selbst davon in irgendeiner signifikanten Weise Notiz 
zu nehmen. Und da so »die Wissenschaft mit der strengen Mathematisierung der Natur 
eine Zeit entdeckte, die in der Lage ist, uns verschwinden zu lassen oder uns wieder her
vorzubringen, ohne selbst davon betroffen zu sein«106, zeigt sich die posthumane Realität 
before humanity als überwältigend, sowohl als prä- aber auch nonhumane Wirklichkeit. 

Eine durch Meillassoux vorgestellte posthumane Zeitlichkeit gestaltet sich somit als 
eine für-sich statt für-uns seiende, also eine einerseits unzugängliche sowie andererseits 
präfigurierende Chronologie. Das Ereignis des Urknalls, die Entstehungszusammen
hänge des Sonnensystems und der Planetenbildung, die Emergenz von irdischer 
Atmosphäre, Ozeanen und schließlich das erste Leben weisen datierbare, in ihrer Ge
lagertheit und Ausdehnung jedoch sinnlich unerfassbare, Zeiträume aus, welche dem 

101 Meillassoux 2018, S. 78f. 
102 Ebd., S. 89. 
103 Ebd., S. 23. 
104 Ebd., S. 24. 
105 Ebd., S. 24. Herv. i.O. 
106 Ebd., S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 263 

menschlichen Leben sowie dem menschlichen Denken fast unendlich lange vorausge
hen und diese dennoch in ihrer Gegenwart prägen. Diese anzestrale, nicht-menschliche 
Zeitlichkeit welche Meillassoux vor allem als Zeichen einer unbeeindruckten, ungreif
baren und kontingenten Wirklichkeit beschreibt, ist umgekehrt dennoch wirksam, in 
ihren Spuren, Fossilien und Echos, welche den vermeintlich transzendenten Anthropos 
prägen, erden und dadurch immer noch affizieren. 

Diese sondierten Ewigkeiten vor dem Erscheinen des Menschen haben bis hierhin 
einen posthumanen Wirklichkeitsraum in der Vergangenheit eröffnet. Aber wie sich aus 
Herbrechters multitemporalen Verzweigungen des before ableiten lässt, stehen dem 
Menschen, homo sapiens und Anthropos auch mindestens ebensolche Ewigkeiten nach 
seinem Verschwinden bevor. So lässt sich eine posthumane ›Menschheit‹ nach dem 
Ende des Humanismus imaginieren – eben jenes berühmte Bild Foucaults, in dem ein 
menschliches Gesicht von den Gezeiten des Meeresufers überspült wird. Aber gerade 
in einer Gegenwart klimatischer, ökologischer und planetarer Katastrophen deutet sich 
auch eine noch tiefgreifendere posthumane Zukunft an, die der Extinktion. Sowohl epis
temologisch wie ontologisch drängt sich so die unheimliche Nähe des Post|Humanen 
auf. Im folgenden Unterkapitel begeben wir uns deswegen auf den möglichen Pfad einer 
vergehenden Menschheit auf einem sterbenden Planeten. 

4.1.2 Post|Human: Endlichkeit, Extinktion und Entropie 

Wie im vorherigen Abschnitt gesehen, bietet eine chronologische Transposition die 
Möglichkeit, aus der anthropozentrischen Weltordnung der Moderne zu entkommen 
und durch die Spekulation über vergangene vor- bzw. nicht-menschliche Zeithorizonte, 
auf eine posthumane Wirklichkeit zu schließen. Was Herbrechter und Meillassoux über 
die Vertiefung in eine anzestrale, also vergangene Welt aufzeigen, lässt sich jedoch 
auch für eine kommende, zukünftige Welt annehmen. So versuchen posthumanistische 
Autor:innen in vielfältiger und kreativer Weise eine post-anthropozentrische Welt zu 
imaginieren, auszudeuten und damit auch lebendige Realität werden zu lassen. 

Aber neben diesen utopischen und lebendigen Formen des Werdens drängt sich an
gesichts der in allen Sphären des Planeten zunehmenden Erschütterungen, Krisen und 
Katastrophen eher eine thanatologische Perspektive auf, eine öko- oder geozidale Zu
kunft, welche Menschheit und Umwelt in einem »commonly shared bond of vulnerabili
ty«107 vereint. Das Anthropozän konfrontiert menschliche Wesen so in bisher ungekann
ter Weise mit einer Realität der Extinktion, der fremden wie eigenen. Diese aktuelle Ten
denz zur Selbst-/Zerstörung diagnostiziert auch Claire Colebrook: »[T]he human race 
hurtles toward extinction, primarily as a result [of] annihilating its own milieu«108. Das 
sechste globale Massensterben in der Geschichte des Planeten, die Vernichtung von Le
bensraum sowie das Verlöschen von Populationen und Spezies zeugt damit von einer 
Nicht-Zukunft, dem Auslaufen der Lebenszeit und folglich dem Ende vitaler Entwick
lungsmöglichkeiten. Marina Garcés nennt dies die »postume Kondition«109, das Entste

107 Braidotti 2013a, S. 111. 
108 Colebrook 2014a, S. 7. 
109 Garcés 2019, S. 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

hen einer apokalyptischen Ordnung, welche die Zeit unter die Logik des Todes und somit 
einer alles bestimmenden Frage, »Wie lange noch?«110, stellt. Das sich vollziehende glo
bale Aussterben verweist so auf einen vielleicht nicht mehr allzu fernen Moment, an dem 
sich der homo sapiens neben Dodo, Beutelwolf, Wandertaube und Auerochse ebenfalls 
in die Liste extinkter Spezies einreiht. Der dramatische Rückgang irdischer Biodiversität 
kündigt damit eine posthumane »posteriority«111 an, eine Realität nach der menschlichen 
Existenz. 

Das Verhältnis zu Tod und Aus-/Sterben ist dabei im Posthumanismus durch
aus ambivalent. Einerseits ist die Kritik an der dominierenden »Necro-Politic«112, der 
Herrschaft des Totengottes »Thanatos«113 und der Verbreitung eines »forensic turn«114 
als Repräsentation der wachsenden Schlachtfelder, Gräbermeere und Todeszonen im 
Anthropozän zentraler Bestandteil der posthumanen Agenda. Aber gleichzeitig wird 
in den entsprechenden Theorieströmungen, insbesondere denen, die sich stark von 
einem Vitalismus Deleuze’scher Prägung informiert zeigen, der Tod nur als radikalere 
Form des Werdens, eines Übergehens in die virtuelle Sphäre interpretiert, welche neue 
und unendliche Formen kreativer Ausdifferenzierung ermöglicht.115 Diese Perspektive 
fokussiert auf die mannigfaltigen Formen nicht-menschlichen Lebens, zoé,116 welche der 
humanen Existenz allzeit immanent sind (bspw. in Form von Bakterien und anderen 
Kleinstlebewesen) und dieser chronologisch immer auch voraus- sowie nachgehen.117 
Dadurch transformiert sich die Dichotomie von »life/death«118 eher zu einem Kontinu
um »living-dying«119, welches der Fixierung und Extensionsbesessenheit quantitativer 
menschlicher Lebenszeit entgegenwirkt.120 Bevor aber diesem transformativen und 
generativen Potential im nächsten Teilkapitel mehr Aufmerksamkeit geschenkt wer
den soll, geht es an dieser Stelle um die Vernichtung im eigentlichen Sinne, also das 
unwiederbringliche Ersterben von Lebewesen, Lebensweisen und Existenzformen. 

110 Ebd., S. 19. 
111 Brassier 2010, S. 229. Herv. i.O. 
112 Braidotti 2013a, S. 122. 
113 Ebd., S. 110. 
114 Ebd., S. 120. 
115 Sehr deutlich in Deleuze’s Text Immanence. A Life …, in welchem er das indeterminierte und un

endliche ›a life‹ vom spezifischen, individuellen Leben (the live) und Sterben abhebt. »A life should 
not be contained in the simple moment when individual life confronts universal death. A life is ev
erywhere, in all the moments a certain living subject passes through and that certain lived objects 
regulate: immanent life carrying along the events or singularities which do nothing more than 
actualize themselves in subjects and objects.« (Deleuze 1997, S. 5.) 

116 Vgl. Braidotti 2009. 
117 »I love the fact, that when ›I‹ die, all these benign and dangerous symbionts will take over and use 

whatever is left of ›my‹ body, if only for a while, since ›we‹ are necessary to one another in real 
time.« (Haraway 2008, S. 4.) 

118 Ferrando 2020, S. 5. 
119 Verschuer 2019, S. 7. 
120 Die Hierachie menschlicher Lebenszeit gegenüber den zahlreichen nicht-menschlichen Lebens

formen, welche als ›Wegwerf-Material‹ gehandelt werden, ist typisch für die anthropozentrische 
Weltordnung: »Thus, the bodies of the empirical subjects who signify difference (woman/nati

ve/earth or natural others) have become the disposable bodies of the global economy.« (Braidotti 
2013a, S. 111.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 265 

Ein Sterben, das im gegenwärtigen Erdzeitalter so gehäuft auftritt, dass dieses eher 
als »Thanatocene«121 statt Anthropozän kategorisiert werden könnte. So meint Schuster 
als treffende Gegenwartsanalyse: »As extinction rates rise, we are witnessing a great 
un-worlding and de-pluralization of the Earth, a planet becoming more and more finite. 
We are witnessing a great wave of life and its crash.«122 

Obwohl also über ein posthumanistisches Verständnis des Lebens die Unschärfe der 
Grenze zwischen lebendig/tot offenbar wird und sich darüber eine Enttabuisierung und 
Enttraumatisierung der Todeserfahrung herstellen lässt – bspw. mit Braidottis »Post
human Theory on Death«123 –, fällt es dennoch auch Posthumanist:innen schwer, sich 
einen bevorstehenden Kataklysmus der Erde, eine sterilisierte Welt und somit unbeleb
ten Planeten als positive oder erstrebenswerte posthumane Existenzweise zu imaginie
ren.124 Mit Joshua Schuster, der sich hier auch gegen einen ›naiven Vitalismus‹ und ein 
überhöhtes Vertrauen in ›metaphysische Prinzipien des Werdens‹ ausspricht, wird der 
tiefgreifende Einschnitt durch die ansteigende Aussterbewelle deutlich: 

»[T]here is no guarantee that anything like an inhabitable ecology will remain after an 
extinction event, especially if that event is at a massively catastrophic scale. Although 
some life did survive the five mass extinctions previously recorded on earth, there is 
nothing guaranteeing such survival, especially not a metaphysical principle of becom

ing. But even at a small scale, an extinction may mean that no animal or plant takes up 
the vacated niche – an island that is stripped of its biological resources can end up ef
fectively as a desert. The collapse of one species can lead to a collapse, not a becoming, 
of others.«125 

Dementsprechend stellt die wachsende Zahl von aussterbenden Lebensformen sowie 
die Aussicht auf eine zusammengebrochene oder unwirtliche Ökosphäre als Folge un
nachgiebiger und unnachhaltiger humanistischer Superiorität und Separierung kein 
zukunftsfähiges planetares Schicksal dar. Fakt ist aber, dass die sich aktuell vollzie
hende »biological annihilation via the ongoing sixth mass extinction«126 in genau jene 
apokalyptische Richtung deutet. 

Die Aussicht auf das ungebremste Artensterben, die nekropolitische Logik der Ge
genwart und damit Omnipräsenz des Todes lässt auch Marina Garcés eine Diktatur der 
Endlichkeit in Form apokalyptischer Zeitlichkeit ins Zentrum ihrer Gegenwartsanalyse 
stellen. Denn die Konfrontation mit dem individuellen, kollektiven sowie planetaren Tod 

121 Bonneuil/Fressoz 2017, S. 122–147. Herv. J.P. 
122 Schuster 2023, S. 40. 
123 Braidotti 2013a, S. 130ff. 
124 Francesca Ferrando stellt dabei vielleicht eine Ausnahme dar, weil sie in ihrer Vermittlung und Inte

grierung transhumaner Perspektiven, auch die Existenzweise als rein technologische oder virtuelle 
Repräsentation für denkbar und produktiv hält. Im Sinne eines animistischen Materieverständnis

ses, könnten so auch Roboter oder andere anorganische Strukturen vitale Existenzweisen ermögli

chen (vgl. Ferrando 2020, S. 109ff.). Auch neomaterialistischen Theorien, welche die Materie selbst 
als generativ, selbstorganisierend und sogar intelligibel deuten, fällt die Vorstellung einer Welt 
ohne Lebe(wese)n im modernen Sinne sicher leichter. 

125 Schuster 2017, S. 100f. 
126 Ceballos et al. 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

erzeugt ein neues Geschichtsverständnis, welches den offenen chronologischen Hori
zont der Moderne zu einem allesverschlingenden Schwarzen Loch zusammenschrump
fen lässt: 

»Unsere Zeit ist die Zeit, in der alles endet. Wir haben dem Ende der Moderne, der 
Geschichte, der Ideologien und der Revolutionen beigewohnt. Wir haben Schritt für 
Schritt das Ende des Fortschritts erlebt: der Zukunft als der Zeit der Verheißung, der 
Entwicklung und des Wachstums. Jetzt sehen wir, wie die Ressourcen versiegen, das 
Wasser, das Erdöl und die saubere Luft, und wie die Ökosysteme und ihre Vielfalt ster
ben. Kurz, in unserer Zeit endet alles, selbst die Zeit. Wir befinden uns nicht in einer 
Rückentwicklung. Manche meinen, wir durchlaufen einen Prozess des Verfalls oder 
Aussterbens. Vielleicht betrifft das [noch] nicht die Spezies Mensch, wohl aber die auf 
Entwicklung, Fortschritt und Expansion gründende Zivilisation.«127 

Garcés beschreibt das Ende des modernen, westlichen Fortschrittsversprechens und da
mit der teleologischen Geschichtserzählung einer ewig prosperierenden Menschheit, die 
sich nun jedoch angesichts planetarer Grenzerfahrungen, versiegender Ressourcen und 
kollabierender Ökosysteme, mit dem Verlust der Zukunft konfrontiert sieht. Garcés dia
gnostiziert nicht weniger, als das Ende der »lebbaren Zeit«128. Die »gemeinsame Erfah
rung der Grenze«129 führt dabei nicht zu Stimulierung kreativer oder utopischer Poten
tiale des Werdens, einer selbstreflexiven Kritik, welche das Projekt der Moderne in aktua
lisierter Weise fortführen könnte,130 sondern sie lähmt im Gegenteil mögliche Initiativen 
und Handlungsfähigkeit durch die Ankündigung des Untergangs. Statt Mündigkeit, le
bendiger Kreativität und dem Versuch, neue spekulative Formen von Gemeinschaft zu 
erproben, herrschte ein »apokalyptische[s] Dogma und seine messianische oder solu
tionistische Monochronie«131. Statt einer Aufwärts- und Fortschrittsbewegung dominie
ren, nach Garcés, nun kollektive Stasis und Niedergangsangst. Diese Niedergangsstim
mung ist jedoch nicht mit der Dekadenz- und Degenerationsangst des Westens zum En
de des 19. Jahrhundert zu verwechseln,132 denn die Chronologie der Gegenwart situiert 
uns nicht in spannungsvoller Erwartungshaltung eines am Horizont dräuenden Unter
gangs; vielmehr befinden wir uns bereits innerhalb des Untergangsgeschehens. Garcés 
weist so auf eine Ruptur im Zeitgewebe der Moderne hin. Was wir erleben, sei eine »Ka
tastrophe der Zeit«133 selbst. 

»Tschernobyl, Verdun, Auschwitz, Hiroshima, Nagasaki, Bhopal, Palästina, New York, 
Südafrika, Irak, Tschetschenien, Tijuana, Lesbos, … eine endlose Geographie des Todes, 
die die Zeit verschlungen und in eine Katastrophe verwandelt hat. Massentötungen, 

127 Garcés 2019, S. 17. 
128 Ebd., S. 22. Herv. i.O. 
129 Ebd., S. 21. 
130 Vgl. Lyotard 2014a. 
131 Garcés 2019, S. 125. 
132 Vgl. Hölscher 2016, S. 127. 
133 Garcés 2019, S. 40. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 267 

induzierte Tötungen, Vergiftungstod, Atomtod. Mit dem vorsätzlichen Tod von Millio

nen von Menschen sterben ebenfalls das Subjekt, die Geschichte und die Zukunft der 
Menschheit.«134 

Was Marina Garcés für das Zeitverständnis im Anthropozän auszumachen glaubt, ist, 
kontraintuitiv zu dessen Namen, gerade das Verlöschen des dominierenden Akteurs. Es 
herrscht eine mörderische und suizidale Welt- und Lebensführung, welche menschli
che und nicht-menschliche Wesen, ja sogar den Planeten selbst durch die Feuer fos
siler Brennstoffe, immer intensiver wütende Waldbrände oder gar den atomaren Wel
tenbrand zu annihilieren droht.135 Diese zur Gewissheit heranreifende Ahnung des En
des transformiert die Geschichte und damit das chronologische Empfinden aller Zeit
zeug:innen in einen prämortalen Zwischenzustand, eine Art Vorhölle, also ein nur noch 
aufgespartes Dasein, weder lebendig noch tot – eine untote Existenz.136 Nach Garcés be
finden wir uns deshalb nicht länger in einer modernen Zeitordnung oder zukunftsoffe
nen Geschichte. Wir existieren vielmehr in einer invertierten Chronologie, auf dem Weg 
zu einer »Nicht-Zeit«137. Durch die Ausrichtung der chronologischen Struktur auf den 
irdischen Kollaps wird das Zeitgefüge zur Endgeschichte. 

»Heute beobachten wir, wie sich eine neue Erzählung durchzusetzen beginnt, eine 
neue dominierende einzige Zeit, und das ist die unserer eigenen Auslöschung. Das 
ist nicht mehr die Zeit der Geschichte und ihrer Zukunftsversprechen, sondern auf 
gewisse Weise eine umgekehrte Geschichte, eine katastrophische Geschichte, die uns 
in die Situation bringt, uns als Aussterbende zu denken, als Aussterbende in allen 
Bedeutungen, die das haben kann: als Spezies, als Welt.«138 

Die unnachhaltige Ideologie und selbstzerstörerische Lebensweise im ego- und anthro
pozentrischen »Nekrokapitalismus«139 hat nach dieser Lesart zum Verlust lebendiger, le
benswerter und lebbarer Zeit geführt. Der einst zukunftsträchtige Horizont der Neuzeit 
ist damit einer Epoche ewiger Dunkelheit gewichen. Die katastrophische Realität des 
Anthropozän zwingt uns Menschen nun dazu, uns als Aussterbende zu begreifen. Die 

134 Ebd., S. 43. 
135 Auch Haraway findet Anzeichen dafür, die gegenwärtige Erdepoche unter das Zeichen menschli

cher Selbstentzündung zu stellen: »Fossil-burning human beings seem intent on making as many 
new fossils as possible as fast as possible. They will be read in the strata of the rocks on the land 
and under the waters by the geologists of the very near future, if not already. Perhaps, instead of 
the fiery forest, the icon for the Anthropocene should be Burning Man!« (Haraway 2016, S. 46.) 

136 »Wahrscheinlich ist die kollektive Fantasie unserer Zeit deswegen angefüllt mit Zombies, Vam

piren und Totenköpfen. Während wir anfangen, den Tod zu spüren, der in uns wächst, stehen wir 
hilflos vor dem realen Tod, den Alten und Kranken an unserer Seite, den vergewaltigten und ermor

deten Frauen, den Flüchtlingen und Immigranten, die unter vielen Opfern Grenzen überschreiten. 
Die postume Kondition kommt nach einem Tod, der nicht unser wirklicher Tod ist, vielmehr ein von 
der großen Erzählung unserer Zeit verursachter historischer Tod.« (Garcés 2019, S. 39.) 

137 Ebd., S. 35. 
138 Garcés in Eisenmann 2020, S. 7f. 
139 Garcés 2019, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

zentrale Aufgabe, welche angesichts dieses Endes an menschliche Wesen gestellte wird, 
ist, wie Roy Scranton bezeugt, »Sterben lernen im Anthropozän«140. 

Der Umgang mit der eigenen Endlichkeit, wie er durch die planetaren Krisener
eignisse erzwungen wird, steht also diametral zum zukunftsoffenen und gestaltbaren 
Zeitverständnis der Moderne. Das ökologische Sterben in Form von Tieren, Pflanzen 
und Habitaten löst so die vermeintliche Autonomie der Sphäre des Menschen auf und 
bringt gleichzeitig dessen Zeitsystem zum Kollabieren. Der Schriftsteller und ehemalige 
US-Soldat Scranton meint, dass trotz allen Leugnens und Verdrängens »die Realität des 
Klimawandels immer wieder ihr Recht einfordern [wird] gegenüber unseren Fantasien 
von endlosem Wachstum, ständiger Innovation und niemals versiegender Energie
versorgung – ganz so, wie die Realität der Sterblichkeit unseren Alltagsglauben an die 
Permanenz des Daseins erschüttert.«141 Diese individuelle wie kollektive Konfrontation 
mit der drohenden Extinktion erzeugt einen tiefen Riss im Gewebe des neuzeitlichen 
und auf den Menschen, als dessen geschichtlichen Akteur, ausgerichteten Weltbilds. 
Denn während der Renaissance-Humanismus die theologische und teleologische Escha
tologie in eine Geschichte ewigen innerweltlichen Fortschritts zu übersetzen versuchte 
und der Transhumanismus durch individuelle Beschleunigung und Immortalisierung 
den Menschen mit der entfliehenden Zukunft zu synchronisieren verspricht, zeichnet 
die posthumane Realität der Extinktion eine Zeit ganz ohne menschliche Akteure oder 
Beobachter vor. Die Ironie dieser Entwicklung liegt insbesondere darin, dass gerade der 
trans-/humane Drang nach Verlängerung der eigenen Lebenszeit und Ausweitung der 
Lebensmöglichkeiten diese Zerstörung der menschlichen Zukunftspotentiale auf dem 
Planeten erzeugt. 

Dabei reicht die nicht- bzw. nach-menschliche Zeit aber in noch tiefere Dimensio
nen. Obwohl Garcés und Scranton in ihren Diagnosen der Endzeitlichkeit vor allem auf 
die Erschütterung der euro- und anthropozentrischen Chron(olog)ik hinweisen, ist die 
globale Konfrontation mit dem Tod, wie gesehen, eine geteilte Erfahrung, die über bloße 
menschliche Kollektive (die ihrerseits vom Ende der Welt keineswegs alle gleicherma
ßen Weise betroffen sind)142 hinausgeht. Das planetare Versiegen von Lebensquellen und 
die systematische Zerstörung von Horten der Biodiversität transformieren menschliche 

140 Scranton 2017. 
141 Ebd., S. 53. 
142 Tatsächlich erlebt der moderne Mensch, also das weiße, westliche Subjekt, jetzt nur erstmals 

selbst das Ende seiner Welt am eigenen Leib, obwohl seine zerstörerische Lebensweise schon im

mer auf der Vernichtung von weniger- oder nicht-menschlichen Wesen basierte. So verdeutlicht 
Jenny Stümer: »Schwarze und indigene Gemeinschaften, migrantische, geflüchtete, transsexuelle 
und queere Personen sowie ein Großteil anderer marginalisierter Gruppen leben vielfach mit den 
verschiedenen Enden ihrer Welten. Ausgeschlossen hinter Mauern oder eingeschlossen in Gefängnis
sen, verbannt in die Vergangenheit oder zur Zukunftslosigkeit verdammt, werden diese Menschen 
immer wieder an den Rand eines obsessiv hierarchisierten Systems gedrängt, das ein heteronor
matives Weißsein von jeher fetischisiert. Das Ende der Welt ist daher inhärent mit Fragen der Posi
tion und Macht verbunden: mit identitärer Zugehörigkeit, Ethnizität, Gender, Klasse, Befähigung 
und anderem mehr. Die Philosophin Déborah Danowski und der Anthropologe Eduardo Viveiros 
de Castro bringen diese Problematik auf den Punkt, wenn sie erklären, dass das Ende der Welt vor 
allem die Frage stellt, ›für wen die Welt, die endet, eine Welt ist‹, und ›wer dieses weltliche oder 
›verweltlichte‹ Wesen ist, das das Ende definiert‹.« (Stümer 2023, S. 34. Herv. J.P.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 269 

wie nicht-menschliche Lebensräume in Todeszonen, in sterile oder monotone Wüsten 
überhitzter, verseuchter und radioaktiver Gleichförmigkeit. Donna Haraway verdeut
licht diese lebendige wie tödliche Abhängigkeit von Menschen und Ökosystem am Bei
spiel der Korallenriffe: 

»Encountering the sheer not-us, more than-human worlding of the coral reefs, with 
their requirements for ongoing living and dying of their myriad critters, is also to en
counter the knowledge that at least 250 million human beings today depend directly 
on the ongoing integrity of these holobiomes for their own ongoing living and dying 
well. Diverse corals and diverse people and peoples are at stake to and with each other. 
[… B]iodiverse terra will flip out into something very slimy, like any overstressed com

plex adaptive system at the end of its abilities to absorb insult after insult.«143 

Die gemeinsame, globale Abhängigkeit und Verwobenheit von menschlichem und mehr- 
als-menschlichem Leben zeigt sich im Zusammenbruch der Ökosysteme, wie etwa dem 
zunehmenden Ausbleichen der Korallenriffe, die so nicht länger als Habitate und Quel
le symbiotischer Lebensgemeinschaften fungieren können. Der geosystemische Kollaps 
vereint damit die vermeintlich getrennten Sphären von Kultur und Natur in einem Ereig
nis gemeinsamer Auslöschung und lässt das menschliche Dasein in einer sterbenden Um
welt aufgehen. Ob ausgeblichen, schleimig oder verkohlt, die Erde stellt in dieser Form 
keine hospitable Heimstätte des Menschen mehr dar. 

Was jetzt durch die Klimakatastrophe besonders sichtbar und beschleunigt wird, 
verweist dabei aus der posthumanen Perspektive geologischer wie kosmologischer Zeit
lichkeit aber auf ein eigentlich schon immer unabwendbares Ende der menschlichen 
Geschichte. So künden das sechste Massensterben in der Erdhistorie, die voranschrei
tende Auslöschung von immer mehr Spezies und Lebensformen nur besonders deutlich 
von einer post|humanen144 Zukunft, in der menschliche Wesen in jedem Fall nicht län
ger Teil der planetaren Schicksalsgemeinschaft sein werden. Denn egal, ob durch das 
zerstörerische Programm eines anthropogenen Sui-, Öko- oder Geozids, eine nicht be
einflussbare irdische Katastrophe oder sogar das entropische Schicksal des Universums: 
Die Unabwendbarkeit einer zukünftigen Posthumanität spiegelt sich in der vergangenen. 
Ewigkeiten vor dem Menschen kündigen schon die Ewigkeiten nach dem Menschen an. 
So wirft die anzestrale Realität bereits ihren Schatten auf eine unentrinnbare »poste
riority of extinction«145. Meillassoux bekräftigt in diesem Zusammenhang die struktu
relle »Dia-Chronizität«146 der Zeitachse, welche Ereignisse eben gerade nicht synchron 

143 Haraway 2016, S. 56. 
144 Die Schreibweise ›post|human‹ soll hier auf die tatsächliche Grenze und Unerfahrbarkeit des 

Nachmenschlichen verweisen. Gleichwohl impliziert jene, wie die vorherigen, Nuancierungen des 
Posthumanen stets (quasi unausweichlich) den Rückbezug auf das Menschliche. Denn auch qua 
Negation bezieht sich die radikale Alterität, hier das unfassbare Außerhalb einer kommenden Zeit, 
immer noch auf den Menschen. Denn, für wen wird diese Zukunft, Realität, Welt etc. unzugänglich 
sein? Antwort: Für (uns) menschliche Wesen. (Vgl. Mersch 2021.) 

145 Brassier 2010, S. 229. 
146 Meillassoux 2018, S. 151. Herv. i.O. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

mit dem Menschen, sondern sowohl vor wie auch nach seiner Präsenz (oder auf gänz
lich anderen Zeitachsen) denkbar macht. Dadurch öffnet sich der Raum für eine kom
mende, posteriore Wirklichkeit, welche sich nun auf »mögliche Ereignisse nach dem Ver
schwinden der Menschheit«147 bezieht. Diese posthumane Zukunft wird von Meillassoux 
nicht zufällig durch das Eintreten radikaler Veränderungen der irdischen Lebensbedin
gungen begründet: »Unser Problem [nicht-menschlicher Zeitlichkeit] stellt sich genau
so, wenn wir beispielsweise die Bedingungen des Sinns der Hypothese eines Meteori
teneinschlags sowie seiner klimatologischen und geologischen Konsequenzen, die jede Form 
des Lebens auf der Erde zerstören würden, bestimmen wollen.«148 Die terrestrische Per
spektive, also die geologische Realität, übersteigt somit räumlich wie zeitlich jegliche Di
mensionen menschlicher Existenz. Es ist eben jenes vitale wie vulnerable Habitat, das 
die Zukunft des Menschen letztlich bestimmen bzw. überstimmen wird. 

Die Besonderheit des Anthropozän liegt also zum einen in der Sichtbarmachung die
ser Abhängigkeit von Erde und Erdlingen, also der Beziehung zwischen der Habitabilität 
des Planeten und Lebensweise seiner Bewohnenden, sowie zum anderen in der negati
ven Färbung dieser Abhängigkeit – nämlich in Gestalt der beschleunigten Zerstörung. 
Die Folgewirkung des gegenwärtigen Kurses systematischer Indifferenz oder gar struk
tureller Zerstörungswut gegenüber dem Planeten führen diesen so wahrscheinlich sehr 
viel schneller wieder in eine lebensfeindliche, postbiotische Phase, als dies kosmologi
sche Entwicklungsgesetze in einigen Milliarden Jahren sowieso getan hätten. Clark und 
Szerszynski stellen heraus, dass die gegenwärtige Verarmung und letztlich der Verlust 
von biologischer aber auch kultureller Diversität dazu führt, dass die planetare Fähigkeit 
zur Adaption und Selbsttransformation massiv gemindert wird: »To lose a species or to 
narrow its options is to lessen the capacity of the Earth to learn new things or to absorb 
shocks: it is to empty out some of the richest pockets of information anywhere in the 
planetary body.«149 Eine derartig geschwächte Resilienz des Planeten, führt damit zur 
Vulnerabilität gegenüber möglichen zusätzlichen kosmischen oder irdischen Stressoren 
(wie Asteroideneinschlägen, Sonneneruptionen oder Megavulkanismus), was so die De
stabilisierung von Geosystemen oder das Unterbrechen irdischer Kreisläufe wahrschein
licher macht. Eine zunehmend homogene oder gar lebensfeindliche Erde rückt folglich 
durch die aktuelle anthropogene Einflussnahme näher. 

Das Anthropozän könnte so nicht nur das sechste, sondern vielleicht auch letzte Aus
sterbeereignis in der Erdgeschichte werden. Diesen potentiellen Tod allen irdischen Le
bens expliziert James Lovelock, der Vater der kybernetischen Gaia-Theorie, als mögliches 
›Dead End‹ der geologischen Entwicklungsgeschichte. Lovelock weist darauf hin, dass 
die kontinuierliche Emission von Treibhausgasen aus fossilen Energieträgern oder an
deren Quellen ab einem gewissen Punkt zur Überschreitung kritischer geosystemischer 
Schwellenwerte führen könnte, welche die Erde schlussendlich zu einem »hot, dead pla
net«150 umwandeln würden. Denn trotz beachtlicher Kompensationsmechanismen der 

147 Ebd., S. 151. Herv. i.O. 
148 Ebd., S. 151. Herv. J.P. 
149 Clark/Szerszynski 2021, S. 187. 
150 Lovelock 2019, S. 64. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 271 

verschränkten Erdsysteme und der Anpassungsfähigkeit des Lebens (insbesondere ex
tremophiler Archaeen) meint er, dass ab Durchschnittstemperaturen von 47°C die Erde 
in einen »sterile state«151 übergeht, in welchem sich die Atmosphäre zu superkritischem 
Dampf verwandelt, die Ozeane evaporieren und so jegliches Leben auf der Oberfläche un
möglich wird. Diese Katastrophe wird umso wahrscheinlicher, da gerade in geologischen 
Warmphasen, wie sie aktuell durch anthropogene Treibhausgasemission noch verlän
gert und verstärkt wird, weitere Disruptionen des Erdsystems (bspw. durch Mega-Vul
kanausbrüche) zu sich verstärkenden Effekten oder Kipppunkten führen können, sodass 
»Earth’s average temperature could rise to 47°C and, comparatively quickly, we would en
ter an irreversible phase leading to a Venus-like state.«152 In einer nicht allzu fernen Zu
kunft könnte unsere lebendige, blaue Heimstätte so zum Zwilling unseres toten, grauen 
Nachbarplaneten werden – eine Wüste, die nur noch in Überresten von einer einst le
bensfreundlichen Atmosphäre zeugt.153 

Als zentrale Referenz dieser möglicherweise näher rückenden posthumanen Kosmo
logie gilt nicht zuletzt Jean-Francois Lyotard, wenn er in seinen Erkundungen des Inhu
manen auf die unauflösliche Beziehung von Geist und Materie, Denken und Körper und 
dadurch Mensch und Erde verweist.154 Wie Meillassoux beschreibt er die Selbstbezüg
lichkeit und Autopoiesis der Welt, die auch jenseits der Korrelation mit einem menschli
chen Denken existiert. Diese für-sich-seiende Welt übersteigt die menschliche Existenz 
und ist doch gleichzeitig deren Grundlage. Dementsprechend würde eine wie auch im
mer geartete Auslöschung der irdischen Welt auch zwangsläufig das Ende des Menschen 
bedeuten: 

»›Geistig‹ war ›menschlich‹, ›menschlich‹ war ›irdisch‹ – nämlich von jener Erde, die den 
Lebendigsten unter den Lebendigen gehört. Seinen Horizont, seine Ausrichtung, seine 
unbegrenzte Grenze und sein endloses Ende leiht sich das Denken von körperlichen, 
sinnlichen, affektiven und kognitiven Erfahrungen eines – vielleicht sehr differenziert 
entwickelten, aber dennoch irdischen Lebens, und schuldet sie Ihnen. Wenn die Erde 
verschwindet, wird das Denken aufhören, und dieses Verschwinden wird absolut un
gedacht bleiben.«155 

Lyotard terminiert also menschliches Denken und Dasein auf jenen kosmischen Augen
blick, da die Erde in ihrer Funktion als Heimstätte und Fundament des Lebens nicht 
länger zur Verfügung steht. Diesen Zeitpunkt setzt er als absolute Grenze, da dem Men
schen so seine konstitutive körperliche und weltliche Grundlage genommen wird.156 Die

151 Ebd., S. 63. 
152 Ebd., S. 63. 
153 Gleichwohl zeugen die jüngsten Debatten um mögliche Organismen und Lebensfreundlichkeit in 

äußeren Schichten der Venusatmosphäre von der Resilienz und Anpassungsfähigkeit des mögli

chen (extraterrestrischen) Lebens, auch unter extremsten Bedingungen (vgl. Bains et al. 2021.). 
154 Vgl. Lyotard 2014b. 
155 Lyotard 2014c, S. 21. 
156 Freilich zielt der folgende Teil seines Textes, wie auch der Titel, Ob man ohne Körper denken kann, 

eben gerade auf die Überwindung dieser körperlichen Gebundenheit an die Erde. Unter dem star
ken Einfluss der Raumfahrt- und Informationstechnologie meint Lyotard, dass das drängendste 
Problem des Menschen darin bestünde, sich eine Form der Existenz zu schaffen, welche nach der 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

ser Zustand tritt spätestens mit der Expansion und schließlich Explosion der Sonne, in 
ca. 6,3 – 7,7 Mrd. Jahren, ein, welche die Erde sowie weitere innere Planeten auslöschen 
bzw. in glühende Lavabrocken verwandeln wird.157 Lyotard rahmt diesen Moment in der 
Geschichte des Kosmos ähnlich wie Nietzsche und Meillassoux als nur kurzes Flackern 
im schier unendlichen Sternenmeer: »Die Sonne, unsere Erde und euer Denken – alles 
das wird nur ein momentaner Zustand der Energie gewesen sein, der Augenblick einer 
Ordnung, ein Lächeln der Materie in einem abgelegenen Winkel des Kosmos.«158 Diese 
anthropologische »Erdverbunden[heit]«159 bzw. ontologische Erdgebundenheit, welche 
Wohl und Wehe des Planeten mit seinen Erdlingen verknüpft, wird nun im Anthropo
zän nicht nur besonders sichtbar, diese gemeinsame Geschichte verkürzt sich außerdem 
dramatisch von einem finiten, aber dennoch sehr weit entfernten Datum zu vielleicht 
nur noch wenigen Jahrzehnten oder Jahrhunderten gemeinsamen Werdens. Denn die 
entfesselten destruktiven Dynamiken transformieren den irdischen oikos, die planetare 
Haus- und Wirtschaftsgemeinschaft, langsam aber sicher in eine sterile Wüstenland
schaft. 

Doch worauf Lyotard mit seiner Erwartung des Denk- wir irdischen Horizonts auch 
aufmerksam macht, ist, dass die Entwicklung der Sonne zwangsläufig zu einem aufge
blähten und dadurch für die Erde unerträglich heißen Zentralgestirn führt, welches die 
Sterilisierung unseres Planeten – egal ob früher oder später – unvermeidlich macht.160 
Das Schicksal der Erde, der solare Zyklus und die kosmischen Entwicklungsgesetze wei
sen also bereits auf eine tiefe posthumane, ja sogar postbiotische Zeitlichkeit hin. Ins
besondere Ray Brassier wird deshalb in seinem Werk Nihil Unbound nicht müde zu beto
nen, dass der Kosmos selbst zu einer »universal annihilation«161 hinstrebt, dass »[n]ature 
is not our or anyone’s ›home‹, nor a particularly beneficiant progenitor.«162 Tatsächlich 
führt der zweite Hauptsatz der Thermodynamik, das Prinzip der Irreversibilität und da
mit entropische Gesetz des Kosmos dazu, dass letzten Endes wirklich alles, Lebewesen, 
Planeten, Sterne, selbst die einzelnen Atome, ihre Struktur verlieren und zerfallen wer
den. Das Universum, welches als unendlich heißer Big Bang seinen Anfang nahm, wird 
wohl im »Big Freeze«163, dem kosmischen Kältetod enden: 

Explosion der Sonne und dem Tod der Erde, als auf den Kosmos abgestimmte Hardware vorläge: 
»Das zentrale Problem für Technologie und Wissenschaft lässt sich deshalb wie folgt umschrei

ben: für diese software [menschliche Sprache/Geist] eine hardware entwickeln, die nicht von den 
Lebensbedingungen auf der Erde abhängig ist. Also: ein Denken ohne Körper ermöglichen, das 
nach dem Tod des menschlichen Körpers weitergeht.« (Ebd., S. 25. Herv. i.O.) Damit verbindet er 
die posthumane Idee einer Vitalität der Materie und das transhumane Verlangen nach Transzen
dierung biologischer sowie terrestrischer Limitationen. 

157 Vgl. Hürter/Rauner 2010. 
158 Lyotard 2014c, S. 22. 
159 Latour 2018, S. 101. 
160 »In 1,1 Milliarden Jahren wird die Sonne zehn Prozent heller sein als heute und die Erde so warm, 

dass Wüsten die Kontinente bedecken werden. In 3,5 Milliarden Jahren ist die Sonne 40 Prozent 
heller als heute, auf der Erde verdampfen die Meere. In 6,3 Milliarden Jahren, die Erdoberfläche 
ist inzwischen steril, ist der Wasserstoff im Kern der Sonne aufgebraucht.« (Hürter/Rauner 2010.) 

161 Brassier 2010, S. 228. 
162 Brassier 2010, S. xi. 
163 Hürter/Rauner 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 273 

»[Denn] unser Universum expandiert, und obwohl die dauernde Extraktion von Ener
gie aus der einen oder anderen Quelle Wärme erzeugt, wird diese Wärme durch die 
Expansion des Raums dauernd ›verdünnt‹, so wie sich die Temperatur der Mikrowel

len-Hintergrundstrahlung auf nur drei Grad über dem absoluten Nullpunkt verringert 
hat und das Universum weiter abkühlt. Wärme wird ständig erzeugt, aber dennoch 
kühlt das Universum aus, und in ferner Zukunft steht uns der Tod durch Erfrieren be
vor. Schließlich wird das Universum nicht mehr als eine Ansammlung toter Schwarzer 
Löcher in einem dünnen Gasgemisch niederfrequenter Strahlung sein, deren Energie 
durch die Expansion weiter abnimmt. […] Daraus lässt sich schlecht ein bewohnbares 
Universum machen. Im Endeffekt wird daher nichts überleben außer energiearmer 
Photonen, nicht nachweisbaren Neutrinos und vielleicht hie und da ein paar Elektro
nen und Positronen in so weitem Abstand, dass sie einander nicht vernichten. Das ist 
die moderne Version des kosmischen ›Wärmetods‹, der nicht zum Ersticken durch Wär

mestau führt, sondern zu einer langsamen Abnahme der Aktivität und dem Zerfall der 
Materie, ein Proton nach dem anderen.«164 

Brassier identifiziert also diesen »ultimate horizon [in] roughly one trillion, trillion, tril
lion (101728) years from now«165 als den wirklich finalen Endzustand des Kosmos, welcher 
das Ende der Materie und damit auch das Ende jeden Lebens und jeglicher körperlichen 
Existenz bedeutet. Es ist diese »extinction of space-time«166, die Auslöschung des raum
zeitlichen Gewebes, welches als finales Ereignis des Universums nicht zu beobachten 
bzw. wahrnehmbar sein wird, dass das strukturelle für-sich-Sein der Welt begründet. 
Ein Kosmos, der in seinen Anlagen auf die absolute Dekontraktion, den absoluten Ener
gie- und Materieverlust, das Nichts-Sein hinsteuert, ist für Brassier der ultimative und 
unhintergehbare Beweis, dass jegliche menschliche Sinn- und Werteattribuierung auf 
die Welt hinfällig sei und die Wirklichkeit (in maximaler Gegendarstellung eines anthro
pischen Prinzips) niemals für den Menschen existierte. Er plädiert anhand dieser ulti
mativen Posteriorität der Auslöschung des Alls für eine posthumane, nicht-menschliche 
Zukunft, die in ihrer Abgründigkeit auch Gegenwart und Vergangenheit maximal ent
fremdet. In der Kondensierung von Meillassouxs und Lyotards Kosmologie wird so eine 
Welt beschrieben, deren Nicht-Wahrnehmbarkeit, Unwirtlichkeit und damit radikaler 
Posthumanität jeglichen Anthropozentrismus ins Nichts stürzen lässt. 

»[Even] ancestral anteriority can too easily be converted into anteriority for us. By way 
of contrast, the posteriority of extinction indexes a physical annihilation which no 
amount of chronological tinkering can transform into a correlate ›for us‹, because no 
matter how proximal or how distal the position allocated to it in space-time, it has 
already cancelled the sufficiency of the correlation. What defies correlation is the 
thought that ›after the sun’s death, there will be no thought left to know its death 
took place‹.«167 

164 Lindley 1994, S. 279f. 
165 Brassier 2010, S. 228. 
166 Ebd., S. 230. Herv. i.O. 
167 Ebd., S. 229. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Das zukünftige Ende des Denkens, das Ende der Erde, der Sonne, des Universums und 
der Materie zeugen von einer maximalen chronologischen Dezentrierung des Men
schen, die den anthropischen und anthropozentrischen Wirklichkeitsvorstellungen des 
Transhumanismus diametral entgegengesetzt sind. Auch wenn diese Beschreibung der 
Welt, welche als in totaler Opposition zu einem menschlichen Standort gipfelnd, in 
ihrer Radikalität beileibe nicht von allen Posthumanist:innen geteilt wird,168 so entfaltet 
ihr Zeugnis eines abgründigen Universums dennoch eine ungeheure Gravitationskraft 
im Sinne einer Realität an- und für-sich statt für-uns. 

Doch anstatt sich vollends diesem Nihilismus eines kosmischen Kältetods hinzuge
ben, lassen sich auch andere posthumanistische Positionen hervorheben, welche eben
falls die Vor- und Nachgängigkeit der Welt betonen, aber diese Welt, zumindest mittel
fristig, nicht vom Menschen getrennt, sondern diesen hervorbringend als auch perma
nent verwandelnd deuten – als einen steten Fluss vitalen Werdens. In genau diesem Sinn 
macht auch Joshua Schuster in seiner Lesart von Brassier, trotz Anerkennung der kosmi
schen Finalität, auf diese negentropische Tendenz aufmerksam: »Brassier speeds extinc
tion along to the horizon of nothingness but extinction can also involve localized condi
tions of proliferation. […] Worlds without us proliferate in our absence. […] In the long 
term of the universe, life will go extinct, but also in the long term of the universe so far, for 
some 3.8 billion years, there has been life on Earth, a massive negentropic swirl within 
entropy.«169 Ganz in diesem Sinne schauen wir im folgenden Teilkapitel, welches krea
tive und produktive Potential in der Konzeption der »inhuman time [and] nonhuman 
forces«170, also der posthumanen Zeiträume als transformativem Übergang statt finaler 
Extinktion liegt. 

4.1.3 Kosmische Gezeiten: Ein Ozean des Werdens 

Die posthumane Vergangenheit sowie die posthumane Zukunft übersteigen beide in un
fassbarer Weise menschliche Lebenszeit und Geschichte. Die chronologischen Abgrün
de, welche sich vor dem Erscheinen des Menschen sowie nach seiner Existenz auftun, 
stehen als geologische, solare und kosmologische Tiefenzeit menschlicher Sinnsetzung 
oder gar Anteilnahme maximal unversöhnlich gegenüber. Während transhumane Ex
zeptionalitätsbekundungen und Extensionsbestrebungen über die Konzeption eines 
anthropischen Universums – das auf die Emergenz menschlicher Zeitzeugenschaft hin 
ausgerichtet sein soll und somit auch deren Erhalt und potentielle Immortalisierung 
begünstigt – eine Synchronisierung von Mensch- und Weltgeschichte versuchen, zeigen 
posthumane Zeitordnungen eine strukturell diachrone Verfasstheit der Wirklichkeit 
auf. Die nicht-menschlichen Zeiträume dehnen sich bis zu den unwahrnehmbaren 
Unendlichkeiten zu Beginn und Ende allen Seins und dezentrieren damit die humane 
Geschichtsschreibung in maximaler Weise. Waren diese chronologischen Abgründe 
einst nur die äußersten Grenzgebiete einer schier unendlich weit entfernten posthuma
nen Vergangenheit, die ihren Schatten in eine noch weiter entfernte aber mittelfristig 

168 Braidotti 2019, S. 60f. 
169 Schuster 2017, S. 109f. 
170 Yusoff 2015, S. 383. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 275 

gestaltungsoffene Zukunft warf, so lässt nun der drohende Horizont einer bald be
vorstehenden irdischen Apokalypse diese Vorstellung eines utopischen menschlichen 
Entwicklungsraums in sich zusammenfallen. Die einst ferne nicht-menschliche Zeit 
wird damit zur bereits absehbaren gegenwärtigen Zukunft. 

Angesichts der sich ankündigenden planetaren Katastrophe wird ein tiefes posthu
manes Zeitalter nicht nur besonders sichtbar, es rückt diese vorher sehr weit entfernte 
Realität nun in unmittelbare Nähe. Dementsprechend gewinnt auch das von Fukuyama 
und Foucault erst nur schemenhaft angedeutete ›Ende der Geschichte‹ und ›Verschwin
den des Menschen‹ im Lichte eines sich ausbreitenden und intensivierenden Brandge
schehens auf der Erde immer mehr an Kontur. Die planetaren Zerstörungen, das mas
senhafte Artensterben und die sich zuspitzende Klimakatastrophe machen so die Fragi
lität und Begrenztheit der humanistischen Raum-Zeit-Ordnung immer offensichtlicher 
und lassen den offenen und zukunftsträchtigen Horizont der Moderne im reißenden 
Strudel einer apokalyptischen Temporalität verschwinden. Die Koinzidenz bzw. Korrela
tion dieser Ereignisse mit dem möglichen Anbruch einer neuen Epoche, dem Anthropo
zän, führt dadurch nicht nur zu fundamentalen Veränderungen innerhalb der Geschich
te, sondern zu einer Zäsur der Geschichte, der Logik des zeitlichen Verlaufs selbst. In 
diesem Sinne schreibt Scranton: 

»Das größte Problem, vor dem wir stehen ist ein philosophisches: Wir müssen endlich 
begreifen, dass unsere Zivilisation schon tot ist. Je eher wir dieser Tatsache ins Auge 
sehen, je eher wir einsehen, dass uns nichts und niemand mehr retten kann – desto 
eher können wir […] uns daranmachen, in aller sterblichen Demut nach Möglichkeiten 
der Anpassung an diese neue Realität zu suchen.«171 

Während also diese sich herausbildende Gewissheit finaler Limitationen aus einer 
humanistischen Perspektive nur als tragisch und traumatisch wahrgenommen werden 
kann, ermöglicht die Einsicht in die individuelle wie historische Endlichkeit die Erosion 
der anthropozentrischen Universalgeschichte, und lässt so endlich auch die Entfaltung 
andersartiger und multipler Zeitsysteme zu. 

Anstatt der bisherigen Alternativlosigkeit eines linearen historischen Fortschritts 
werden jetzt auch verschiedenste positive und eigenlogische »Allochronien«172 denk
bar. So kann die einstige Dominanz einer teleologischen und pfeilartig ausgerichteten 
Geschichte mit »polytemporellen«173 Zeitlichkeiten kontrastiert und so eine Vielzahl 
chronologischer Ordnungen zur Situierung posthumaner Subjekte erwogen werden. 
Insbesondere Latour macht auf die historische und interkulturelle Kontingenz der 
modernen Zeitstruktur aufmerksam und verweist dabei auf das Potential, mittels an
derer Strukturen andere Zeitlichkeiten zu erzeugen: »Denn eine Zeitlichkeit für sich 
genommen hat nichts Zeitliches. Es ist [nur] eine bestimmte Ordnung, um Elemente 
zu verbinden. Wenn wir das Klassifizierungsprinzip ändern, erhalten wir ausgehend 

171 Scranton 2017, S. 53. 
172 Schüttpelz et al. 2022. 
173 Latour 2015, S. 101. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

von denselben Ereignissen [auch] eine andere Zeitlichkeit.«174 Neben der modernen 
Ordnung, welche chronologische Ereignisse auf einer einzigen ansteigenden Linie 
aufreiht, werden so zyklische, parallele, wiederkehrende oder allgegenwärtige Zeitlich
keiten denkbar, die auch die Position des Menschen als jüngsten und damit höchsten 
Punkt der Geschichte resituieren. Anstatt der Verfassung der Moderne, welche in der 
Verschmelzung des humanen mit dem historischen Höhepunkt kulminiert und dadurch 
eine Erhebung des Anthropos über eine niedere und archaische Vergangenheit ermög
licht, muss sich der vormalige Verfasser und Herrscher der Geschichte nun in eine flache, 
ungerichtete, multizentrische oder größere Zeitordnung eingliedern lassen. Denn die 
Verschmelzung von irdischer und menschlicher Geschichte/n im Anthropozän, also 
deren Gleichzeitigkeit (im Sinne einer gleichzeitigen und wechselseitigen Wirksamkeit) 
lassen die Impulse, Echos und Resonanzen einer posthumanen Chronologie für die 
Genese gegenwärtiger Subjekte, überdeutlich hervortreten: 

»Möglicherweise benutze ich außer einem elektrischen Bohrer auch einen Hammer. 
Der erste ist 25 Jahre alt, der zweite Hunderttausende von Jahren. Bin ich deshalb schon 
einen Bastler ›von Gegensätzen‹, weil ich Gesten aus verschiedenen Zeiten mische? […] 
Manche meiner Gene sind 500 Millionen Jahre alt, andere 3 Millionen, andere 100 000 
Jahre, und meine Gewohnheiten staffeln sich von einigen Tagen zu einigen Tausenden 
von Jahren. Wie die Clio Péguys sagte, und wie Michel Serres wiederholt, ›tauschen und 
mischen wir Zeit‹. Dieser Tausch definiert uns, und nicht der Kalender oder der Fluss, 
den sich die Modernen für uns ausgedacht haben.«175 

Statt einer linearen Höher- und Weiterentwicklung der menschlichen Geschichte, wel
che über sukzessive Revolutionen mit der vorherigen, archaischen Vergangenheit bricht 
und jenes Überkommene in stufenartigen Erweckungs- und Erkenntnismomenten ab
zustreifen versucht, offenbart eine nicht-moderne, posthumane Zeitlichkeit die struktu
relle »Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen«176. Es geht also um die Kopräsenz und Wir
kungsmacht unterschiedlicher Zeitschichten und ihrer materiellen Spuren, welche sich 
alle in der einen oder anderen Weise als konstitutiv für die Verfasstheit der Gegenwart 
und die Verfassung gegenwärtiger Subjekte herausstellen (können). Indem Latour auf 
seine genetischen, materiell-kulturellen und traditionalen Hintergründe verweist, wel
che einen Zeitraum von Millionen von Jahren bis hin zu wenigen Tagen überspannen, 
wird die Realität einer ungeheuer tiefen und reichen nicht-menschlichen Zeit für die 
Existenzweise gegenwärtiger Menschen evident. Die posthumane Chronologie durch
dringt das menschliche Dasein somit in jedem Augenblick, aber übersteigt dieses noch 

174 Ebd., S. 101. Hier heißt es weiter: »Nehmen wir zum Beispiel an, dass wir die gleichzeitigen Ele
mente entlang einer Spirale anordnen und nicht mehr entlang einer geraden Linie. Wir haben 
dann sehr wohl eine Zukunft und eine Vergangenheit, aber die Zukunft hat die Form eines sich 
in alle Richtungen ausweitenden Kreises, und die Vergangenheit ist nicht überholt, sondern wird 
wiederholt, aufgegriffen, umschlossen, geschützt, neu kombiniert, neu interpretiert und neu ge
schaffen. Elemente, die entfernt scheinen, wenn wir der Linie der Spirale folgen, lassen sich sehr 
nahe beieinander wiederfinden, wenn wir verschiedene Windungen vergleichen.« (Ebd., S. 101.) 

175 Latour 2015, S. 101f. 
176 Koselleck 2000, S. 9. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 277 

in schier unendlicher Weise in Vergangenheit und Zukunft. Eine Rekonzeptualisierung 
menschlicher Geschichte/n in intimer Beziehung zu diesen bisher abgegrenzten, igno
rierten oder verleugneten Zeitregimen bietet somit einen passenden Ausgangspunkt für 
die Interpretation einer neuen geo-anthropologischen Epoche. In einer stärkeren Be
wusstwerdung des erdhistorischen Unter-, Hinter- und Daseinsgrunds meint Kathryn 
Yusoff: »Considering the human within geologic time poses the problem of thinking an 
inhuman milieu, both before, after and internal to ›us.‹«177 Die Zeitlichkeit des Anthro
pozän erzeugt also eine Transformation menschlicher Geschichte, welche sich auf allen 
Ebenen der chronologischen Dreifaltigkeit mit dem Wirken posthumaner Wirkmächte 
auseinandersetzen muss. 

Diese nicht-menschliche Präsenz, welche Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft 
menschlicher Subjekte übersteigt, stellt dabei das entscheidende Vehikel, potentia,178 des 
posthumanen Werdens dar. In einer stark von Spinoza, Bergson und Deleuze beeinfluss
ten Philosophie wird im Posthumanismus die vitale Zeit zu einem fruchtbaren differenz
erzeugenden, immanenten und materialistischen Impuls, welcher den »process of be
coming posthuman«179 vorantreibt. In Hinwendung zu dieser mehr-als-menschlichen 
Kraft öffnet sich der Möglichkeitsraum alternativer Daseinsformen, welcher nicht län
ger von den anthropozentrischen Limitationen und Widersprüchen in einer sich radikal 
transformierenden Lebenswelt zurückgehalten wird. In der Gewahrwerdung und Aner
kennung sowohl mikroskopischer wie makroskopischer Zeiteinheiten und Zeitverläu
fen, welche bspw. in Form von mikrobischen oder hochtechnologischen Prozessen sowie 
geologischen oder kosmologischen Zyklen menschliche Lebenszeit radikal unter- oder 
überschreiten,180 aber dennoch in der Konstitution anthropologischer Wirklichkeit ent
scheidenden Anteil haben,181 wird die Vorstellung exklusiver und beliebig extendierba
rer Eigenzeitlichkeit zugunsten einer relationalen, unabgeschlossenen »experience of 
not-Oneness, which is constitutive of the non-unitary subject«182 redigiert. Statt Zen
tralität, Autonomie und Abgeschlossenheit sensibilisiert ein posthumaner Zeitvektor für 
die multifaktoriellen, relationalen und transformativen Aspekte der Subjektkonstituti
on. Das Verhältnis von Zeit und Dasein zu denken, bedeutet hier »endless becoming«183. 

Elizabeth Grosz verweist besonders nachdrücklich auf diese ephemere aber den
noch in ihren Wirkungen manifeste Kraft der Zeit. Zeit, hier verstanden als generativer 
Exzess, als dauerhaft evolvierender Strom, entzieht sich menschlicher Kontrolle und 
stellt das eigentliche Momentum posthumaner Transformation dar. »Time remains 
the central yet forgotten force that motivates and informs the universe, from its most 
cosmological principles to its most intimate living details.«184 In kosmischen Körpern 

177 Yusoff 2015, S. 388. Herv. J.P. 
178 Braidotti definiert potentia als generative »impersonal power« (Braidotti 2013a, S. 138.) und »onto

logical drive to become« (ebd., S. 134.). 
179 Braidotti 2013a, S. 194. 
180 Vgl. Balke et al. 2018, S. 6. 
181 »The posthuman subject rests on the affirmation of this kind of multiplicity and the relational 

connection with an ›outside‹ that is cosmic and infinite.« (Braidotti 2013a, S. 138.) 
182 Ebd., S. 100. 
183 Grosz 2004, S. 2. 
184 Grosz 2005, S. 1. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

wie auch kleinsten Organismen vergegenständlicht und aktualisiert sich ihr Wirken, 
ein universelles Prinzip, welches beständige Veränderung erzeugt und jede Formge
bung nur als temporäre ausweist. Als stets präsentes und transformierendes Agens wird 
Zeit in Grosz’s Interpretation von Bergson zum differenzerzeugenden sowie verbin
dungsstiftenden Element, welches allen Entitäten zu eigen ist und diese dennoch stets 
überschreitet. »[I]t is we who are in time, rather than time that is in us; it is time which 
inhabits us, subsists or inheres within and beyond us as the milieu of the living and 
as the order and historicity of the universe itself.«185 Menschliche Wesen, winzigste 
Bakterien, verzweigte Ökosysteme und auch der lebendige Planet sind bloß Ausdruck, 
nur temporäre Manifestationen eines unendlich vitalen Wirkens der Zeit, welches alles 
Sein im Kosmos durchdringt. Da sich demnach alle Wesen dem gleichen kosmischen 
Veränderungsprinzip ausgesetzt sehen, entsteht durch die geteilte Geschichte eine Art 
kollektiver Zeitgenossenschaft, eine Gemeinschaft der Existenzen, welche sich alle im 
selben Fluss, oder besser noch dem selben Ozean, befinden.186 

In diesem Sinne sind wir alle nur zwischenzeitliche Träger eines chronologischen 
Impulses, wir werden von der gleichen Welle erfasst, fortgetragen und wieder verlas
sen. Die Zeit erschafft so ein fast unendlich langes und unendlich verzweigtes Bezie
hungsgefüge der Filiation, quasi eine multigenerationale und formübergreifende Ge
meinschaft chronologischer Gefährt:innen. Dazu Grosz: »Time inhabits all living beings, 
[it] is an internal, indeed constitutive, feature of life itself, yet it is also what places liv
ing beings in relations of simultaneity and succession with each other insofar as they 
are all participants in a single temporality, in a single relentless movement forward.«187 
Die intra- wie intergenerationale Erfahrung des gemeinsamen Erfasstseins von einer 
temporalen wie temporären Kraft zeigt die tiefgreifende Beziehung zwischen den ver
gangenen, gegenwärtigen und zukünftigen Zeitzeug:innen auf, welche in je differenten 
Formen doch stets die gleiche chronologische Energie weitertragen. Über die genealo
gische wie gleichzeitige Beziehung der Lebewesen entsteht so eine chronologische ›Ver
wandtschaft der Arten‹188. 

Grosz legt somit in ihrer Zeitphilosophie eine Verbindungslinie zwischen Vergan
genheit und Zukunft in Gestalt eines vielfädigen Beziehungsgeflechts, welches das Gewe
be der Zeit bildet. Dieses Gewebe formt sich aus einer immer weiter wachsenden Anzahl 
von Verbindungsstücken, Knotenpunkten, welche sich auch als ununterbrochene Kette 
von Gliedern,189 von Körpern begreifen lässt, die weit in die unklaren Anfänge sowie un
bestimmten Entwicklungsräume des Lebens reicht und die in jedem Entstehens- und 
Vergehensmoment den generativen Zeitimpuls weitergibt. Diese chronologische Ver
bindung, die gemeinsame Verwobenheit im Tuch der Zeit ist es, welche unsere moderne 

185 Ebd., S. 3. 
186 So schreibt auch Ferrando: »We are like oceans, but we often do not think of us in these extended 

and dynamic ways. Philosophical Posthumanism offers a theoretical invitation to think openly, in 
a genealogical relocation of humanity within multiversality and alterity within the self.« (Ferrando 
2020, S. 190.) 

187 Grosz 2004, S. 5. 
188 Vgl. Haraway 2018. 
189 Eine Kette welche aber nicht unter dem teleologischen Vorbild einer ›Great Chain of Being‹ ge

schmiedet wurde (vgl. Foucault 1974, S. 189–203.). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 279 

Lebensweise der Kurzlebigkeit und Kurzsichtigkeit, laut Grosz, verdrängt und vergessen 
hat: »We have forgotten where we come from. This is a double forgetting: of the elements 
through which all living things are born and live, a cosmological element; and of the spe
cific body, indeed a chain of bodies, from which we come, a genealogical or maternal 
element.«190 Doch geht es Grosz neben der Bewusstmachung einer geteilten Vergangen
heit und historischen Verwandtschaft vor allem um die gemeinsame Genese der Zukunft, 
einer Zukunft, welche sich nie erschöpfend vorhersagen oder gar determinieren lässt, 
aber die dennoch vorbereitet und erwartet wird, ohne sich ihrer mitreißenden Kraft je 
entziehen zu können. 

»[My texts] reflect on the question of time and its relentlessly forward movement into 
the future. While resisting the temptation to predict, to forecast, to extrapolate trends 
of the present into the future, they are all, in different ways, directed to how we can 
generate and welcome a future that we may not recognize, a future that may deform, 
inflect, or redirect our current hopes and aspirations. They welcome a concept of the 
future which we do not control but which may shape and form us according to its 
forces.«191 

In ihrer Verknüpfung von vitalistischen mit chronologischen Eigenschaften entwickelt 
Grosz ein Konzept der Zeit, welches von einem unaufhaltsamen Drang des Evolvierens, 
der Formveränderung und des Überschusses bestimmt wird und das unentwegt in ei
ne indeterminierte Zukunft gerichtet ist. Dieser generative Überschuss war immer Teil 
der Entwicklungsprozesse des Universums und folglich auch entscheidend für die Ent
stehung des Menschen. Da dieser chronologische Impuls somit vor, während und nach 
dem Dasein menschlicher Wesen existiert, wird deutlich, dass ein mehr-als-menschli
ches Moment dem vermeintlich singulären und exklusiven Anthropos immer immanent 
gewesen ist – mit Francesca Ferrando gesprochen: »The [future] posthuman thus tunes 
in with the ›pre‹-human: in this broad sense of multiversal rhizomacies, we have always 
been posthuman.«192 Diese Überzeitlichkeit steht dabei für eine Form der Kontinuität 
und Persistenz, welche dem Begehren nach einer individualistischen Immortalität im 
Transhumanismus zwar spiegelbildlich entgegengesetzt ist, aber die dennoch eine Art 
der »Eternity within time«193 bedeutet.194 

Auch Rosi Braidotti widmet diesem überzeitlichen Impuls in der Zeit besondere Auf
merksamkeit und konzipiert, gleichermaßen in einer stark von Deleuze beeinflussten 

190 Grosz 2004, S. 2. Die Rahmung der generativen Zeit als ›maternal Element‹ ist nicht zufällig, son
dern spiegelt die strukturelle Verdrängung der anderen, weiblichen, körperlichen Elemente in der 
Hervorbringung der Welt hervor, welche durch feministische Rezeption (bspw. mit Irigaray) erst 
sichtbar gemacht werden. 

191 Grosz 2005, S. 2. 
192 Ferrando 2020, S. 188. Herv. J.P. 
193 Braidotti 2006a, S. 237. 
194 Das transhumanistische Verlangen, das individuelle Leben festzuhalten und unendlich zu verlän

gern, bedeutet in diesem Sinne tatsächlich ein Stillstellen statt der Fortführung vitaler Zeitlichkeit: 
»If sustained long enough, life becomes a habit. If the habit becomes self-fulfilling, life becomes 
addictive, which is the opposite of necessary or self-evident.« (Braidotti 2013a, S. 134.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Philosophie, über die ewige, nicht-menschliche Kraft des Lebens (zoe) ein ebenfalls ge
neratives Moment, welches die singuläre humane Existenz überschreitet und in eine un
bestimmte Zukunft katapultiert. Sie begreift dieses produktive Movens als »non- oder 
pre-human ›outside‹ […that] has been rendered in figurations of pejorative alterity as 
the ›other of the living human‹, which means inhuman or divine or dead.«195 Dieses in
humane Potential mache den eigentlichen Antrieb evolutiven Werdens im Kosmos aus, 
einem Antrieb dem sich auch menschliche Wesen ausgesetzt sehen. Denn diese sind 
als temporäre Schwingungskörper des nicht-menschlichen Impulses immanenter Aus
druck einer Gesamtbewegung des Kosmos und haben so Anteil an dessen universeller 
Entwicklung. Im Sinne eines »pluralistic monism or monistic pluralism«196 repräsen
tiert die vitale Kraft, zoe, das generative Element im Universum, welches immer neue 
und verschiedene Ausdrucksformen, wie eben auch den Menschen, hervorbringt, wobei 
diese aktualen Gestalten jedoch immer wieder nach dem Eingehen in die allumfassende 
virtuelle Sphäre, den unendlichen und ewigen Möglichkeitsraum streben. Der posthuma
ne Impuls im Menschen sucht also danach, wieder eins mit dem unendlich generativen, 
nicht-menschlichen Außen, dem »Chaosmos«197, zu werden. Eine Suchbewegung, die 
Braidotti »becoming imperceptible«198 nennt, ein Aufgehen im All. 

»Indeed, what we humans truly yearn for is to disappear by merging into this eternal 
flow of becomings, the precondition for which is the last disappearance and disrup
tion of the self. The ideal would be to take only memories and to leave behind only 
footsteps. What we most truly desire is to surrender the self, preferably in the agony of 
ecstasy, thus choosing our own way of disappearing, our way of dying to and as our self. 
This can be described also as the moment of dissolution of the subject; the moment of 
its merging with the web of non-human forces that frame him or her.«199 

Der hier geschilderte Drang nach Auflösung im Gewebe nicht-menschlicher Kräfte des 
Kosmos ist jedoch nicht als die Hoffnung auf eine erlösende Finalität im Sinne einer mo
notheistischen Heilslehre zu verstehen, sondern bedeutet immer nur ein Zwischensta
dium, erzeugt also bloß einen Übergangsmoment, um sich dann erneut als temporäre 
Ausdrucksform des generativen Wirkens zu manifestieren. Statt eschatologischer Voll
endung herrscht das »[constant] desire to make a positive difference in the world.«200 

Dieses Verlangen richtet sich auch gegen das entropische Gesetz, wie es von Bras
sier im vorherigen Kapitel beschrieben wurde. Anstelle einer universellen Tendenz zur 

195 Braidotti 2006a, S. 265. 
196 Ferrando 2020, S. 167. Dort heißt es erklärend: »The one is necessarily and constantly differentiat

ing, and so it (they) is (are), at the same time, many.« (Ebd.) 
197 »Deleuze and Guattari (1987) also use the term ›Chaos‹ to refer to that ›roar‹ of cosmic energy which 

most of us would rather ignore. They are careful to point out, however, that Chaos is not chaotic, 
but it rather contains the infinite expanse of all virtual forces. These potentialities are real in so 
far as they call for actualization through pragmatic and sustainable practices. To mark this close 
connection between the virtual and the real, they turn to literature and borrow from James Joyce 
the neologism ›chaosmos‹.« (Braidotti 2013a, S. 86.) 

198 Braidotti 2006a, S. 259. 
199 Ebd., S. 252. 
200 Braidotti 2006a, S. 239. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 281 

Auflösung wird das kosmische Wirken bei Braidotti, Grosz, Ferrando und anderen vita
listisch geprägten Posthumanist:innen negentropisch gewendet.201 Der Drang nach Ent
spannung, Entschwinden und Aufgabe kulminiert nicht in einer toten, kalten und ma
ximal dissoziierten Welt, sondern repräsentiert das Wiederaufgehen in einer unendlich 
reichen und mannigfaltigen Sphäre des Werdens. Das Wesen des Kosmos wird hier als 
die unerschöpfliche Kreativität generativer Differenzerzeugung verstanden, nicht als ei
ne Teleologie des Todes oder der Transzendenz.202 Folglich ist der posthumane Impuls 
des ›Unwahrnehmbar-Werdens‹ nicht traumatisch, sondern tröstlich,203 bedeutet kein 
Verlöschen, sondern Erblühen: »Becoming imperceptible is the point of fusion between 
the self and his or her habitat, the cosmos as a whole. It marks the point of evanescence 
of the self and its replacement by a living nexus of multiple interconnections […].«204 
Die Endlichkeit des Selbst ist nach diesem Verständnis keine zu bekämpfende Krankheit 
oder Kränkung, wie sie insbesondere im Transhumanismus verstanden wird, sondern 
im Gegenteil, die eigentliche Garantie zur Entwicklung weiterer vitaler und vielfältiger 
Formen des Seins. Eine unbedingte Fixierung und Prolongierung der (eigenen) Lebens
zeit würde nach diesem Verständnis zur Stagnation und eine Blockierung des generati
ven Potentials führen. Die virtuelle Unendlichkeit des Seins wäre so in einer singulären 
Stasis gefangen und könnte sich nicht mehr in proliferierenden Mannigfaltigkeiten aus
drücken. Sterblichkeit und Tod bekommen damit eine ganz andere Bedeutung. Denn aus 
dieser posthumanen Perspektive stellt unser Leben, ein Abschnitt relativ stabiler Form
bildung – »[T]hat entity which, out of laziness and habit, we call the ›self‹.«205 – nur einen 
irregulären Moment, eine temporäre Kristallisation in der permanenten Fluktuation vi
talen Werdens der Welt dar. Mit Deleuze gesprochen, ist das individuelle, begrenzte und 
bestimmte Leben (›the life‹) nur eine aktuelle Manifestation des allumfassenden, ewigen 
und unbestimmten Lebens (›a life‹).206 In diesem Sinne leben wir alle nur von geborg
ter Zeit, sind bloßer Ausdruck einer umfassenden, generativen Kraft, deren Definitions- 
und Deutungsmacht sich uns immer entzieht. Statt der Kontrolle dieser Kraft sind wir 

201 Schon Schrödinger macht in seiner physikalischen Interpretation des Lebens auf dessen negentro
pische Struktur aufmerksam, wobei er sich auf die lebendige Aufrechterhaltung von Struktur bzw. 
generative Neuschaffung, die sich gegen das universelle entropische Ausgleichsgesetz richtet, be
zieht: »Das Leben scheint ein geordnetes und gesetzmäßiges Verhalten der Materie zu sein, das 
nicht ausschließlich auf ihrer Tendenz, aus Ordnung in Unordnung überzugehen [entropisches 
Gesetz], beruht, sondern zum Teil auf einer bestehenden Ordnung, die aufrechterhalten bleibt. 
(Schrödinger 2011, S. 122.) 

202 »Whereas Christianity, even in its postmodern variations […], turns this vitality into the preface to 
the reaffirmation of a higher order, a totalizing One into which all fragments will reassemble and 
find a harmonious reallocation, the philosophy of radical immanence remains resolutely attached 
to zoe – the life force of recurrent waves of positive differences.« (Braidotti 2006a, S. 253.) 

203 Popkulturell wird diese Vorstellung anschaulich in den Worten von Master Yoda wiedergegeben, 
der in einem Gespräch mit Anakin den Tod als Aufgehen im vitalen Kosmos der Macht (›the Force‹) 
verstanden haben will: »Death is a natural part of life. Rejoice for those around you who transform 
into the Force. Mourn them do not. Miss them do not.« (Lucas 2005.) 

204 Braidotti 2006a, S. 261. 
205 Ebd., S. 269. 
206 Vgl. Deleuze 1997, S. 4f. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

es, die ihrer Deutungmacht unterliegen: »The life in me does not bear my name: ›I‹ inha
bits it only as a time-share.«207 

Aus dieser Konzeption eines allzeitigen kosmischen Gesetzes des Werdens ergibt 
sich nun ebenfalls eine gewisse Form der Unsterblichkeit. Doch ist diese Unsterblich
keit keine ewige Verlängerung der individuellen Lebenszeit, sondern die Ewigkeit der Zeit 
selbst. Indem der Tod bloß eine Transformation, nur ein Übergang in eine andere Ge
stalt des ewigen Lebens bedeutet, ist die Unsterblichkeit auch immer immanenter Teil 
der mortalen Existenz. Das Wiedereingehen in die Einheit der Zeit – »time is one«208 
– bedeutet ein Aufgehen in der virtuellen Sphäre, die neue Lebensformen gebiert. Brai
dotti rahmt folglich den Tod als das potentialfreisetzende Verschmelzen mit der Umwelt: 
»Merging with the environment triggers a number of metamorphoses that are vital, even 
as they prove lethal.«209 

Zusammengefasst bedeutet das vermeintliche Ende des Lebens im Posthumanismus 
also ein Wiedereintreten in den unvergänglichen Fluss der Zeit und der vermeintliche 
Tod repräsentiert hier nur einen Augenblick in der ewig werdenden, ewig sich wandeln
den Unsterblichkeit des Seins. 

»This vision of immortality within time refers to the awareness and friendly proxim

ity of impersonal death as the always-already presence of an event that bypasses the 
individual. It is not the same as the eternity of the self, which is obviously a pathetic 
illusion. Immortality follows from the fact of having to become dead, sooner or later: 
immortality is not the eternity of the present, but the flow of time itself in its tempo

ral and atemporal dimension. Time as endless becoming involves immortality as its 
core.«210 

Dieses posthumanistische Verständnis der Zeit als ein ewiger, unsterblicher Prozess des 
Werdens affirmiert die Auflösung des menschlichen Subjekts in einem vitalen Geflecht 
nicht-menschlicher Entwicklungslinien,211 einer immer schon mehr-als menschlichen 
Umwelt. Dieser inhumane Antrieb war somit stets das entscheidende Movens in der Her
vorbringung, aber auch der Transformation des Menschen. Sterben bedeutet nach dieser 
Auffassung nur die Aufgabe der temporären menschlichen Gestalt und die Öffnung für 
neue und vielfältige Formen des Lebens: »My vitalist notion of death is that it is the inhu
man within us, which frees us into life.«212 In Affirmation des inhumanen bzw. posthu

207 Braidotti 2006a, S. 253. 
208 Ebd., S. 246. 
209 Ebd., S. 239. 
210 Ebd., S. 239. 
211 Gleichwohl sensibilisieren Deleuze und Guattari auch dafür, dass potentiell freisetzende und ge

nerative Entwicklungs- bzw. Fluchtlinien ebenfalls in Sackgassen, tödlichen Verlaufsformen enden 
können. Strenggenommen ist dem evolutiven Werden so auch immer ein zerstörerisches Potential 
zu eigen. Eine Perspektive, welche das vermeintlich kreative Wirken des Menschen auf dem Pla
neten mit entsprechender Vorsicht bewerten lässt: »Wir bestehen also aus drei Linien, aber jede 
hat ihre Gefahren [– … so] auch die Fluchtlinien selber, die immer in Gefahr sind, ihre schöpferi
schen Möglichkeiten aufzugeben, um sich in eine Todeslinie zu verwandeln, um in eine Linie der 
reinen Zerstörung (Faschismus) verwandelt zu werden.« (Deleuze/Guattari 1992, S. 701. Herv. J.P.) 

212 Braidotti 2013a, S. 134. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 283 

manen Anteils unserer Existenz liegt so der eigentliche Weg eines immortalen Daseins, 
eine Freisetzung des vitalen Impulses, der sich wieder mit seiner chaosmischen Umwelt 
verbindet. 

Das Verständnis von Sterben, Tod und persönlicher Endlichkeit als ein Übergangs
moment, als ein Loslösen und Wiedereingehen in den generativen Flux einer überzeit
lichen und allumfassenden Umwelt hat so auch ein ganz anderes Bild des Kosmos zur 
Folge, als es bspw. in der transhumanen Kosmologie von Tipler oder Kurzweil vorge
stellt wird.213 Braidotti meint, stellvertretend für eine allgemeine posthumane Perspek
tive: »Death needs to be freed from the double burden of mechanism and finalism in or
der to be experienced as merging with the endless generative energy of a cosmos that 
is supremely indifferent to humans.«214 Weder ein mechanischer Reduktionismus im 
Sinne eines programmierbaren Universums, noch dessen teleologische Tendenz einer 
dauerhaften Verstetigung und Vergöttlichung menschlicher Wesen lässt sich in einem 
posthumanen Universum imaginieren. Stattdessen unterliegt der Kosmos einem ste
tigen Wandel, einer ewigen pulsierenden Bewegung, die immer wieder neue und ver
schiedene Emanationen seiner selbst hervorbringt – zu denen in diesem kontingenten 
Augenblick auch der Mensch gehört. Aber dieser Mensch ist dabei weder eine notwendi
ge noch eine immerwährende Ausdrucksform des Kosmos. 

Die so explizierte chronologische wie kosmologische Relativierung einer anthro
pozentrischen Weltsicht kontrastiert trans-/humane Lebenszeit und Geschichte in 
maximaler Weise. Ewige Rekreation und Transformation als Wirkprinzipien des Uni
versums sperren sich gegen die unendliche Verlängerung oder Ausrichtung auf eine 
spezifische Existenzform. Doch findet diese Gegenüberstellung bei Francesca Ferrando 
mit ihrem Konzept des »Posthuman Multiverse«215 eine noch radikalere Ausdeutung, 
indem sie menschliche Existenz und Sinnsetzung sogar mit der Möglichkeit mehrerer 
Universen konfrontiert und so den posthumanen Realitätsraum noch um weitere Di
mensionen erweitert. Sie präsentiert die Idee des Multiversums deshalb als »ultimate 
decentralization of the human and the final deconstruction on any strict dualisms«216. 
In einer Interpretation der Stringtheorie begreift sie Menschen, die Erde, die Materie 
und unser Universum als bestimmte Frequenz, »as a specific vibrational range«217 oszil
lierender subatomarer Energieschleifen (›strings‹), welche sich in Resonanz mit anderen 
Schwingungskörpern in anderen Universen befinden und so eine multidimensionale 
und interdependente Form des Werdens bilden. 

»[I]f we think about the material possibility of interpermeating dimensions con
stituted by quantum strings, the specific vibrational range which would allow the 
coherence of each dimension could be seen as a type of vibrational structure, even 
if not a definitive nor an essential one. Such vibrations, according to string theory, 

213 Vgl. Teilkapitel 3.1.3. 
214 Braidotti 2006a, S. 248. 
215 Ferrando 2020, S. 177–182. 
216 Ebd., S. 171. 
217 Ebd., S. 178. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

constitute and are constituted by the strings, so that the vibrational structure itself is 
a mode of becoming […].«218 

Menschliche Wesen sind in diesem multidimensionalen Schwingungsraum nur kontin
gente Knotenpunkte, »nodes of becoming in a material network«219, deren Existenzwei
se, Konsumverhalten und Beziehungsformen zur konstitutiven Realitätswerdung ande
rer Welten beiträgt. Hierbei hängen diese menschlichen Überschneidungspunkte auch 
selbst von den multiversalen Einflüssen der multiplen Wirklichkeiten ab: »Imagine that 
one day you realize that every single action you have ever taken, every thought you have 
ever had; every dream you have ever dreamed; every word you have ever spoken, have 
been affecting and effecting the materialization of existence, in the multiverse.«220 In ei
ner maximalen Erweiterung des Deleuze/Guattari’schen Rhizomkonzepts fragt Ferran
do, »[W]hat if your way of existing had multidimensional ripple effects?«221, und imagi
niert so weltumspannende, -durchdringende und -überschreitende Beziehungsgeflech
te, die einen singenden, klingenden und schwingenden Kosmos durchziehen. 

So gewagt Ferrandos Theorieexperiment des Multiversums im ersten Augenblick 
auch scheint, so sehr fügt sich ihre Darstellung des Kosmos als vibrierendes und oszil
lierendes »musical instrument«222 aber eigentlich in die Traditionslinie physikalisch- 
materialistischer Weltbilder223 und monistischer Kosmologien im Posthumanismus 
ein. Die Beschreibung agentieller Materie, insbesondere die besonderen Effekte der 
Quantenmechanik, sind dabei spätestens seit Karen Barad zu einem beliebten posthu
manistischen Arbeitsfeld der Relativierung menschlicher Deutungsmacht geworden.224 
Aber die Verknüpfung von quantenphysikalischen und kosmologischen Deutungen, 
welche Stringtheorie mit der Annahme multipler Universen verbindet, stellt wohl einen 
der ambitioniertesten Versuche zur Überwindung der anthropozentrischen Weltord
nung dar. Ferrando schränkt deshalb ihren Entwurf des posthumanen Multiversums 
auch als einen hoch spekulativen und eher persönlichen, als im Feld der posthumanis
tischen Philosoph:innen bereits etablierten Versuch, zur Erforschung eines mehr-als- 
menschlichen Möglichkeitsraums ein.225 Nichtsdestotrotz reiht sich ihr Gedankenex
periment in eine lange und facettenreiche Genealogie materialistischer Philosophien 

218 Ebd., S. 180. 
219 Ebd., S. 180. 
220 Ebd., S. 181. 
221 Ebd., S. 178. 
222 Ebd., S. 166. 
223 Die Abkehr vom Humanismus und allen seinen epistemologischen Stellvertretern, wie Seele, Be

wusstsein, Geist und Sprache haben dazu geführt, dass posthumanistische Theorie sich stark auf 
materielle, physikalische und naturnahe Epistemologien stützt, wodurch eben statt Idealismus 
und Diskurstheorie eher Körper, Materie und ›Natur‹ ins Zentrum der Deutungssysteme rücken 
(vgl. Hoppe/Lemke 2021.). 

224 Vgl. Barad 2007. 
225 »Please note that in this section we are going to switch the authorial perspective from the first plu

ral (›we‹) to the first person (›I‹). The reason is that, […] this thought experiment is not necessarily 
representative for the posthumanist community as a whole […].« (Ferrando 2020, S. 177.) 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Posthumanismus 285 

ein, welche eine vitale, geistige oder beseelte Substanz zum Zentrum ihrer Kosmologie 
machen.226 

Somit ergibt sich bei Ferrando, Braidotti und anderen Posthumanist:innen ein Ver
ständnis des Universums, welches als chaotisches wie kreatives ›immanentes Außen‹ im
mer neue Formen von sich selbst hervorbringt. Ein Universum, welches sich somit in ei
nem kontinuierlichen Prozess des Ersterbens wie Erschaffens dauerhaft neu realisiert 
und dabei kein Ziel, keine Verstetigung und keine Transzendenz, außer einem »endless 
becoming«227 verfolgt. Als ein posthumanes Multiversum, im Zyklus aus Expansion und 
Kontraktion228 oder schlicht als Prozess ewigen Werdens liegt das Schicksal des Kosmos 
somit weder in einer teleologischen noch mono-/theistischen Erfüllung und schon gar 
nicht in der Hervorbringung eines anthropozentrischen »Youniverse«229, wie es in trans
humanen Erzählungen propagiert wird. Vielmehr haben wir alle Anteil an der vitalen 
Fließbewegung des Seins, werden im Fluss generativer Zeitlichkeit über Stromschnel
len, Strudel und Seitenarme geführt und ergießen uns nach dem Weg von der Quelle zur 
Mündung in die unendlich fruchtbaren Tiefen des Weltmeeres, des Urmeers Tethys, be
vor wir als Schaumgeborene der ewigen See, erneut und erneuert, wieder entsteigen.230 
So schreibt auch Ferrando: »In fact, ›we‹ are constantly changing; we are processes; we 
are like oceans in their vast comprehensiveness.«231 

Diese posthumanistischen Konzeptionen von Zeitlichkeit, wie sie in den vergange
nen drei Kapiteln vorgestellt wurden, lösen humanistische und transhumanistische Vor
stellungen in den chronologischen Abgründen kosmischer Ewigkeiten und im chaosmi
schen Strom dauerhaften Werdens auf. Nachdem dieser vitalistische Impuls nun schon 
unter dem Aspekt des chronologischen Wandels eingeführt wurde, soll das beständige 
Hervorbringen und Transformieren von Leben jetzt in einem eigenen Abschnitt behan
delt werden. 

226 Vgl. Diderot 2013. 
227 Braidotti 2006a, S. 239. 
228 »Wenn hingegen die Schwerkraft stärker ist, wird das Universum einst wieder in sich zusammen

fallen. Dann droht der Big Crunch, das große Knirschen. Es ist das genaue Gegenteil des Big Free
ze: Immer enger wird es im Universum. Alles wird zusammengedrückt wie in einer kosmischen 
Schrottpresse, bis es so heiß und dicht ist wie zu Zeiten des Urknalls. Vielleicht knallt es dann 
wieder, und ein neuer Zyklus des Universums beginnt. Dann sprechen die Kosmologen vom Big 
Bounce.« (Hürter/Rauner 2010.) 

229 Ettinger 2009. 
230 Astrida Neimanis zeichnet in ihrem Buch Bodies of Water. Posthuman Feminist Phenomenology die 

Entstehung und Wandlungen menschlichen wie nicht-menschlichen Lebens im aquatischen Mi

lieu so poetisch wie überzeugend nach (Neimanis 2017.). 
231 Ferrando 2020, S. 189. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017 - am 13.02.2026, 19:09:46. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

