
129

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

(Hrsg.): Inklusion und Exklusion: Analysen zur Sozialstruktur 
und sozialen Ungleichheit. Wiesbaden 2009
Droß, Patrick: Ökonomisierungstrends im Dritten Sektor. 
Verbreitung und Auswirkungen von Wettbewerb und finan-
zieller Planungsunsicherheit in gemeinnützigen Organisa
tionen. Berlin 2013
Eckl, Markus: Die Ökonomisierung der Sozialen Arbeit – 
Eine systemtheoretische und empirische Analyse. In: Journal 
des DGSSA 1/2015, S. 72-88
Gracia-Parpet, Marie-France: Do economists make mar-
kets? On the performativity of economics. Princeton 2007
Hosemann, Wilfried; Geiling, Wolfgang: Einführung in die 
Systemische Soziale Arbeit. München und Basel 2013
Kleve, Heiko: Die Wirtschaft der Sozialen Arbeit. Zum ambi-
valenten Wechselverhältnis von Geld und Helfen. In: Soziale 
Arbeit 4/2015, S. 122-128
Lessenich, Stephan: Mobilität und Kontrolle. Zur Dialektik 
der Aktivgesellschaft. In: Dörre, Klaus; Lessenich, Stephan; 
Rosa, Hartmut: Soziologie - Kapitalismus - Kritik. Eine 
Debatte. Frankfurt am Main 2010
Liebig, Reinhard: Wohlfahrtsverbände im Ökonomisierungs-
dilemma. Analysen zu Strukturveränderungen am Beispiel 
des Produktionsfaktors Arbeit im Licht der Korporatismus- 
und der Dritte Sektor-Theorie. Freiburg im Breisgau 2005
Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Grundriß einer allge-
meinen Theorie. Frankfurt am Main 1987
Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft. 
Frankfurt am Main 1990
Luhmann, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft. 
Frankfurt am Main 1997
Luhmann, Niklas: Ökologische Kommunikation. Kann die 
Moderne Gesellschaft sich auf ökologische Gefährdungen 
einstellen? Wiesbaden 2008
Schimank, Uwe: Die Moderne: eine funktional differen-
zierte kapitalistische Gesellschaft. In: Berliner Journal für 
Soziologie 3/2009, S. 327-351
Schimank, Uwe: Die „Hyperkomplexität“ des Finanzmarkts 
und die Hilflosigkeit der Kleinanleger. In: Leviathan 4/2011, 
S. 499-517
Schimank, Uwe; Volkmann, Ute: Ökonomisierung der 
Gesellschaft. In: Maurer, Andrea (Hrsg.): Handbuch der 
Wirtschaftssoziologie. Wiesbaden 2008
Seithe, Mechthild: Die Vermarktlichung der Sozialen Arbeit. 
Eine Antwort auf Heiko Kleve. In: Soziale Arbeit 7/2015, 
S. 242-249 
Swedberg, Richard: Grundlagen der Wirtschaftssoziologie. 
Wiesbaden 2009

     Zusammenfassung | Die Ethik der Flücht-
lingspolitik basiert auf dem Hilfeprinzip. Wie 
lassen sich Hilfspflichten begründen, wie lässt 
sich ihr Umfang bestimmen? Wie verhalten sich 
individuelle und institutionelle Verpflichtung? 
Diskutiert werden Parolen im öffentlichen 
Diskurs wie: Wir schaffen es nicht! Deutsche 
zuerst! Besondere Aufmerksamkeit verdienen 
das Argument, man müsse die kulturelle Iden
tität bewahren, und die Parole, es seien die 
Ursachen der Flucht zu bekämpfen.

     Abstract | The ethics of the refugee politics 
is grounded on the principle of help. How can 
we give reasons for this principle, how can we 
define its extent? What is the relation between 
individual and social obligations? The paper scru-
tinizes the slogans in the public discussion: We 
can’t manage it! Germans first! Special interest 
is given to the argument the cultural identity 
has to be preserved, and to the slogan that the 
reasons to seek refuge must be combatted.

Schlüsselwörter  Flüchtling 
 Hilfe  Sozialarbeit  Politik  Ethik 

 Philosophie

     Einleitung | Als die Naziherrschaft über Europa 
ihrem Höhepunkt entgegenging, gab Max Horkheimer 
folgende Bestimmung der Philosophie: Sie sei „der 
methodische und beharrliche Versuch, Vernunft in die 
Welt zu bringen“ (Horkheimer 1988, S. 347). Zu die-
sem Versuch gehört das Argumentieren. Wer argu-
mentiert, gibt einen Grund an, den jeder nachvollzie-
hen können soll. Was dabei spezifisch philosophisch 
sein könnte, ist die Radikalität, mit der die Gründe 
hinterfragt werden. Horkheimer spricht von einer „der 
Philosophie innewohnenden Tendenz, den Gedanken 
nirgendwo abbrechen zu lassen“ (ebd., S. 339 f.). Das 
bedeutet, Gründe immer wieder zu hinterfragen, bis 
man schließlich auf Voraussetzungen kommt, die nicht 
mehr aus anderen ableitbar sind. Solche Begriffe oder 
Sätze nennen wir Prinzipien. Ein derart letzter oder 
fundamentaler Gedanke ist das Hilfeprinzip, mit dem 
wir uns hier beschäftigen müssen.

Ethische Grundlagen 
der Flüchtlingspolitik
     Hans-Ernst Schiller

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


130

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

     Zum Philosophieren kommt freilich noch etwas 
Wesentliches hinzu. Ein Denken, das an die Wurzel 
geht, darf nicht einseitig werden in dem Sinn, dass es 
einzelne Aspekte des Denkens oder des gesellschaft-
lichen Lebens verabsolutiert. Philosophie dringt viel-
mehr, so Horkheimer, auf den Zusammenhang der Pro-
bleme und Begriffe mit dem allgemeinen Leben der 
Gesellschaft, ihr Ziel ist die vernünftige Organisation 
des gesellschaftlichen Ganzen (Horkheimer 1988, 
S. 346). In unserem Fall werden wir über das Hilfeprin-
zip nicht angemessen sprechen können, ohne Fragen 
der sozialen Gerechtigkeit und des internationalen 
Friedens aufzugreifen oder wenigstens am Horizont 
sichtbar zu machen.

     Hilfeprinzip | Was hat es mit dem Hilfeprinzip 
auf sich? Kant zufolge sind Wohltätigkeit und Nothilfe 
Pflicht, weil eine Handlungsregel der Gleichgültigkeit, 
also der Weigerung, anderen zu helfen, sich selbst 
widersprechen würde. Will man vernünftig handeln, 
und wir sollen vernünftig handeln, muss man die 
Regeln, nach denen man handeln will, folgendem 
Test unterziehen: Könnte ich eine Welt wollen, in der 
die fragliche Maxime als Naturgesetz gilt, das heißt 
eine Welt, in der jedermann jederzeit nach dieser 
Regel handeln würde? Die zu testende Regel wäre: 
Fremdes Leid ist mir gleichgültig, jeder soll schauen, 
wie er zurechtkommt. Das Ergebnis ist Kant zufolge 
eindeutig: „[...] ein Wille, der dies beschlösse, würde 
sich selbst widerstreiten, indem der Fälle sich doch 
manche ereignen könnten, wo er anderer Liebe und 
Teilnehmung bedarf, und wo er durch ein solches [...] 
Naturgesetz sich selbst alle Hoffnung des Beistands, 
den er sich wünscht, rauben würde“ (Kant 2012, S.57).

     Kants Argumentation wirft einige Fragen auf. 
Zunächst ist es zweifelhaft, welchen Status der Hin-
weis auf unseren Wunsch, selbst Hilfe zu finden, falls 
wir ihrer bedürfen, haben soll. Kann dieser Wunsch 
als Motiv zur Leistung von Hilfe verstanden werden? 
Diese Annahme, die eigene mögliche Hilfsbedürftig-
keit könne Motiv moralischen Handelns sein, wäre 
nicht in Kants Sinn und sie ist auch sachlich nicht 
gerechtfertigt. Ob wir einmal selbst hilfsbedürftig wer-
den oder in Not geraten und auf die Hilfsbereitschaft 
anderer angewiesen sein werden, ist durchaus unsi-
cher. Und ob sich aus der Überzeugung, wir würden 
selbst einmal hilfsbedürftig sein können, die Bereit-
schaft zur Hilfe ergibt, ist ebenfalls nicht gewiss. 
Denn dass wir im Falle der Hilfsbedürftigkeit auch 

einen Helfer finden werden, hängt ursächlich kaum 
mit unserer Erfüllung der Hilfspflicht zusammen. Auch 
ein fleißiger ehrenamtlicher Helfer kann nicht mit 
Gewissheit erwarten, seinen Samariter zu finden, 
wenn er unter die Räuber fällt. Diese Erwartung wäre 
als Motiv viel zu schwach. Kant selbst wollte auch 
keinesfalls sagen: Hilf, damit Dir selbst geholfen werde. 
Die Hilfspflicht muss vielmehr um ihrer selbst willen 
erfüllt werden, ohne Rücksicht auf die Aussichten, 
selbst einmal einen Helfer zu finden. Die Berufung auf 
die eigene Hilfsbedürftigkeit dient einzig dazu, uns 
von der Vernünftigkeit des Gebots der Nächstenliebe 
zu überzeugen: Wir können keine Welt, keine Gesell-
schaft wollen, in der niemand dem anderen beisteht.

     So weit, so gut. Wie aber lässt sich der Umfang von 
Hilfspflichten für das Individuum bestimmen? Nach 
Kant gehört die Hilfspflicht zu den weiten Pflichten, 
die ihrem Umfang nach unbestimmt sind. Enge Pflich-
ten, bei Kant zum Beispiel die Wahrhaftigkeit, müssen 
jederzeit und unbedingt erfüllt werden. Weite Pflich-
ten, wie eben die Hilfspflicht, lassen einen Spielraum 
der Befolgung; man könne unmöglich angeben, wie 
und wie viel zur Verwirklichung des Zwecks, hier des 
Wohls anderer, beizutragen sei. Es handelt sich bei 
den weiten deshalb um unvollkommene Pflichten. 
Mit der Hilfspflicht korrespondiert kein juridisches 
oder gesetzmäßiges Recht aufseiten des Bedürftigen, 
denn ein gesetzliches Recht würde Bestimmtheit 
fordern. Ob ihr ein moralisches Recht entspricht, 
kommt auf die Umstände an.

     Die Konzeption der Hilfspflicht als unbestimmter 
Pflicht stimmt mit unserer Alltagsintuition überein. 
Niemand kann in eine Regel bringen, wie und in 
welchem Umfang wir der Hilfspflicht nachkommen 
sollen. Das gilt für die Wohltätigkeit, die auf längere 
Zeiträume berechnet ist, ebenso wie für die Nothilfe, 
die augenblicklich auf eine bestimmte Situation ant-
worten soll. Der Umfang der Wohltätigkeit wird durch 
unseren Reichtum determiniert, die Nothilfe durch die 
Erfordernisse der Selbsterhaltung. Wer sein Leben 
opfert, um andere zu retten, handelt „supererogato-
risch“: Er leistet mehr, als man moralisch verlangen 
kann. Wer, ohne schwimmen zu können, einem Ertrin-
kenden nachspringt, handelt nicht „supererogato-
risch“, sondern töricht. Es lassen sich also, jedenfalls 
im Prinzip, Höchstgrenzen angeben, jenseits derer 
von einer moralischen Pflicht nicht mehr die Rede sein 
kann. Im Falle der Wohltätigkeit liegt die Grenze dort, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


131

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

wo wir selber hilfsbedürftig werden. Wer sein Vermö-
gen opfert und nun selbst unterhalten werden muss, 
hat die Grenze überschritten – ein freilich sehr theo-
retischer Fall.

     Während es nicht ganz einfach ist, eine Obergrenze 
der Hilfspflicht zu ziehen, scheint die Untergrenze 
vollends zu verschwimmen. Bedeutet die Zuerken-
nung eines Spielraums in der Praxis nicht einfach die 
Erlaubnis zu allen möglichen Ausreden, welche die 
Erfüllung des Gebotenen gegen Null tendieren lässt? 
Kant hat das Problem gesehen und betont, dass wir 
Art und Umfang der Erfüllung der Hilfspflicht nur 
gegen andere Pflichten abwägen können (Kant 1990, 
S. 265 f.). So können wir das Ausmaß unserer Wohl-
tätigkeit abwägen gegen die Verpflichtung, unsere 
Familie zu ernähren, unseren Kindern eine Ausbildung 
zu verschaffen, uns selbst in der Entfaltung unserer 
Talente, was Kant ebenfalls für eine weite Pflicht hält, 
zu fördern. Wir können sie abwägen gegen die Ver-
pflichtung, unseren Nachbarn zu helfen oder die 
öffentlichen Angelegenheiten des Gemeinwesens 
zu fördern. Das scheint eine klare Orientierung zu 
geben, auch wenn wir, an diesen Maßstab gehalten, 
erkennen müssen, dass die meisten von uns wahr-
scheinlich viel zu wenig tun. Im Grunde sind wir doch 
geneigt, die Grenze der Hilfspflicht so zu ziehen, dass 
wir unseren Status erhalten wollen. 

     Von der Individual- zur Sozialethik | Wenn 
wir die Hilfspflicht nicht nach unserem Gefallen, son-
dern nur gegen konkurrierende Pflichten abwägen 
können, kann mit ihr durchaus auch ein individuelles 
moralisches Recht korrespondieren. Moralische Rechte 
auf Unterstützung müssen sich nicht unbedingt an 
Privatpersonen richten, sie können auch an die poli-
tische Gemeinschaft adressiert sein. Es hat sich des-
halb schon in der Entstehungsphase der modernen 
Welt, so zum Beispiel bei Hegel, der Gedanke ange-
meldet, Hilfspflichten auf das politische Kollektiv zu 
übertragen (Hegel 1970, §§ 138 ff.). Die Individual-
ethik geht demnach unvermeidlich in die Sozialethik 
über, so wie die Sozialethik umgekehrt auf Individuen 
angewiesen ist, die in ihren Taten und Haltungen hin-
ter den institutionellen Pflichten stehen. 

     Hilfspflichten des politischen Kollektivs werden 
üblicherweise unter dem Begriff des Sozialstaats dis-
kutiert, dessen Wurzeln auf die Verfassung der Jaco-
biner zur Zeit der Französischen Revolution zurück-

gehen. Im 20. Jahrhundert haben die moralischen 
Rechte auf Unterstützung durch die politische 
Gemeinschaft die Form von sozialen Menschenrech-
ten angenommen, so in der Allgemeinen Erklärung 
der Vereinten Nationen von 1948 in den Artikeln 22 
bis 28, im internationalen Pakt über wirtschaftliche, 
soziale und kulturelle Rechte von 1966 oder in der 
Flüchtlingskonvention von 1955 (Fritzsche 2004). 
Diese Dokumente des internationalen Rechts gewäh-
ren freilich keine individuellen Rechte, die vor einem 
Gericht einklagbar sind. Es handelt sich, wie bei der 
Sozialstaatsformel von Artikel 20 Abs. 1 des Grund
gesetzes (GG), um Selbstverpflichtungen der Staaten. 
Soziale Menschenrechte sind deshalb nach Lage der 
Dinge unvollkommene juridische Rechte. Es ist aber 
ohne Weiteres klar, dass institutionelle Hilfspflichten 
als individuelle juridische Rechte konkretisiert und 
kodifiziert werden müssen, um wirksam zu sein. In 
Deutschland geschieht diese Kodifizierung – vom Asyl-
recht in Artikel 16 GG abgesehen – in der einfachen 
Gesetzgebung, etwa in den Sozialgesetzbüchern oder 
in dem uns interessierenden Fall in der Asylgesetz
gebung.

     Es ist interessant zu sehen, wie sich die Probleme, 
die sich bei der individuellen Hilfspflicht stellen, in der 
politischen Diskussion über die gesetzliche Fassung 
der kollektiven oder institutionellen Hilfspflichten 
wiederholen. Freilich tauchen die Argumente eher als 
Parolen wieder auf. Ich möchte im Folgenden zwei 
dieser Probleme aufgreifen: Das Argument der Über-
forderung und das der Pflichtenkollision. Sodann will 
ich zwei weitere Parolen prüfen, die in der politischen 
Diskussion auftauchen: die Notwendigkeit der Bewah-
rung nationaler und kultureller Identität und die Ver-
sicherung, man müsse die Fluchtursachen bekämpfen. 

     „Wir schaffen das nicht!“ | Die erste Parole 
lautet: Wir schaffen das nicht. Sowenig ein Individu-
um verpflichtet ist, um den Preis der eigenen Hilfsbe-
dürftigkeit zu helfen, sowenig gilt dies für eine Nation. 
Die Begründung ist prinzipiell richtig, es steht aber 
sehr infrage, ob sie im vorliegenden Fall empirisch 
zutrifft. Sicher mag es aktuell Engpässe in der Versor-
gung der Asylsuchenden und in der Verpflichtung von 
Beamten geben, welche die notwendigen Dienste 
ausüben. Aufs Ganze gesehen hat eine Gesellschaft, 
die mit ihren Ressourcen so verschwenderisch umgeht 
wie die unsere, jedoch kein Recht, sich auf Knappheit 
zu berufen. Ich möchte nur daran erinnern, dass hier-

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


132

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

zulande Kapitalerträge mit einem Steuersatz (nämlich 
25 Prozent) belegt werden, der niedriger ist als der, 
den die meisten Bezieher der Erträge zahlen müssten, 
wenn es diese Sonderregelung nicht gäbe. Wir sollten 
uns auch daran erinnern, dass es hierzulande keine 
Vermögenssteuer mehr gibt, wohl aber Milliarden, 
die dem Finanzsystem in den Rachen geschmissen 
werden. Solange die Politik, wenn auch begünstigt 
durch eine internationale Konkurrenzsituation, ihre 
Hauptaufgabe darin sieht, die Besitzer von Kapital 
nach Möglichkeit zu entlasten – in der vagen Hoff-
nung, sie würden investieren –, ist die Berufung auf 
Knappheit unzulässig.

     „Deutsche zuerst!“ | Die zweite Parole lautet: 
Deutsche zuerst! Sowenig das Individuum seine Pflich-
ten gegen Familienangehörige und Freunde vernach-
lässigen darf, um Fremden zu helfen, sowenig dürfen 
wir im politischen Kollektiv diejenigen vernachlässi-
gen, die uns nahestehen und der sozialstaatlichen 
Hilfe bedürfen. Die Befürchtung, dass der Zuzug einer 
großen Zahl von Flüchtlingen auf Kosten derjenigen 
gehen könnte, die bei uns eh schon auf den unteren 
Sprossen der sozialen Leiter stehen, ist nicht von der 
Hand zu weisen. Man beachte den Vorschlag des Leib-
nitz Instituts für Wirtschaftsforschung, dessen Präsi-
dent Professor Hans-Werner Sinn ist, den Mindestlohn 
für Flüchtlinge außer Kraft zu setzen. Die Realisierung 
dieses Vorschlags würde den Druck auf die Beziehen-
den niedriger Einkommen enorm verstärken und wäre, 
ebenso wie die zur Abschreckung von Flüchtlingen 
vorgeschlagene Einfrierung des Arbeitslosengeldes, 
ein lupenreines Fremdenfeindlichkeitsförderprogramm 
(Twister 2015). Eine verantwortliche Flüchtlingspolitik 
ist von der Erhaltung, ja Verbesserung des bestehen-
den Sozialstaats untrennbar.

     Das soll freilich nicht verdecken, dass sich die 
Vorstellungen von der ungerechten Bevorzugung der 
Flüchtlinge oft blanker Phantasie und einem hässli-
chen Sozialneid verdanken. So ist die Meinung verbrei-
tet, Flüchtlinge bekämen dieselben Gesundheitsleis-
tungen umsonst, für die Einheimische hohe Beiträge 
zahlen müssen. Hier ist vor allem nüchterne Aufklä-
rung vonnöten (die Gesundheitsversorgung für Asyl-
bewerber beschränkt sich nach AsylbLG § 4 auf akute 
Erkrankungen), aber ich zweifle, dass sachliche Infor-
mationen wirklich an die Wurzeln solcher Emotionen 
gehen. Besonders deutlich wird dies an den Phanta-
sien einer etwas älteren Frau, die sich in einer von 

Oliver Decker und Elmar Brähler angeregten Gruppen-
diskussion als Wortführerin der Feindseligkeit gegen 
wirkliche oder angebliche „Fremde“ hervortat. Sie 
war voller Wut auf „die Türken”, die, wie sie beobach-
tet haben will, in den Straßen Dortmunds herumlun-
gern und sich Viagra verschreiben lassen. Die sexuelle 
Projektion ist für sich genommen schon recht inter-
essant, ebenso aufschlussreich aber ist ihr biografi-
scher Kontext, den sie unaufgefordert mitteilte. Der 
Vater sei streng gewesen, sie und ihre Geschwister 
hätten den Beruf ergreifen müssen, den der Vater 
bestimmt habe, geschadet habe ihnen all das nicht 
(Decker et al. 2013). Wir haben hier, in einer Unter
suchung von 2008, die gleichsam klassische Konfi-
guration des autoritären Charakters, wie sie von 
Fromm beziehungsweise Adorno dargestellt wurde. 
Unfähig, der Repression des Stärkeren zu wider
stehen, verdrängt der Autoritäre seine Feindselig-
keit, um sie gegen Schwächere zu wenden, denen 
zugleich die unerlaubte Befriedigung eigener Wün-
sche angedichtet wird. 

     „Die kulturelle Identität bewahren!“ | Die-
se Konfiguration ist für die Einschätzung der dritten 
Parole, der Bewahrung der kollektiven Identität, von 
großer Bedeutung. An die Stelle der unangreifbaren 
und verklärten Autorität des strengen Vaters tritt die 
Vorstellung der in ehrwürdiger Vorzeit wurzelnden 
Nation, deren Größe und Bestand verteidigt werden 
müsse. Weil sie so groß und unendlich wertvoller 
sei als jeder Einzelne, darf in ihrem Namen gehasst, 
geprügelt und gemordet werden. Flüchtlinge, so 
heißt es, könnten die kulturelle Identität der eigenen 
Nation gefährden. Dieses Argument wird auch von 
Philosophen vertreten, die mit den Radaubrüdern 
und Schlägern bestimmt nichts zu tun haben möch-
ten. Zivilisierte Gesellschaften dürften „das Recht auf 
kulturelle Selbstbestimmung“ ausüben und „Zuwan-
derung auf einen Umfang begrenzen, der sich [...] 
mit dem solidaritätsstiftenden kulturellen Selbstver-
ständnis [...] vereinbaren lässt“ (Koller 1998, S. 466). 
Zur kulturellen Identität gehörten „die von Kind auf 
eingeübten kulturellen Lebenspraktiken der Men-
schen – ihre sprachlichen Verständigungs- und Aus-
drucksformen, ihre religiösen Traditionen und Alltags-
konventionen, ihre ästhetischen Prägungen und 
Eßgewohnheiten [...]“ (ebd., S. 456). Stiften solche 
Praktiken in Nationalstaaten wirklich Solidarität 
oder nicht eher doch Distinktion? Können sie durch 
Flüchtlinge bedroht werden? 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


133

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

     Zunächst muss man festhalten, dass kollektive 
Identität oder Zugehörigkeit eine notwendige Dimen-
sion des menschlichen Lebens sind. Jeder von uns hat 
neben der persönlichen Identität, die sich aus den 
Besonderheiten seiner Lebensgeschichte speist, auch 
eine kollektive Identität, ein Gefühl für und ein Wissen 
um Zugehörigkeit. Das bedeutet, wie Margalit betont, 
freilich nicht, dass jede kollektive Identität bloß 
darum, weil sie eine ist, auch schon legitim wäre 
(Margalit 1999, S. 160 ff.) – die der Rassekrieger der 
SS war es nicht und die der Mafia ist es nicht. Ferner 
sind kollektive Identitäten immer pluralistisch, wie 
Sen (2010) dargelegt hat. Heute ragen unter den kol-
lektiven Identitäten die Sprachgemeinschaft und die 
politische Identität in Form der nationalen hervor.

     Wir müssen uns den historischen Charakter dieser 
beiden Identitäten vor Augen führen. Die europäischen 
Hochsprachen sind im Zuge der Vereinheitlichung der 
Verwaltung entstanden. Auch Schriftsteller spielen 
eine wenngleich sozial begrenzte Rolle. Verbreitet 
hätte sich die Hochsprache nicht ohne ein einheitli-
ches Schulsystem, das beispielsweise in Frankreich 
erst im Zuge der großen Revolution mit dem erklär-
ten Ziel eingesetzt wurde, eine einheitliche Sprache 
im Volk zu schaffen (Hobsbawm 1991, S. 32 f., 75). 
Obwohl die Vereinheitlichung der Sprache von Natio-
nalstaatsbildung nicht zu trennen ist, sind Sprachge-
meinschaft und Nation, wie wir alle wissen, nicht 
dasselbe. Nationen sind politische Gebilde und kons-
tituieren sich im Kampf um politische Selbstständig-
keit. Der polnische Nationalist Pilsudski stellte fest: 
Der Staat macht die Nation, nicht die Nation den Staat 
(Hobsbawm 1991, S. 58). Was hat es mit einer politi-
schen Identität auf sich, die sich als nationale versteht? 
Meine These lautet: Die nationale Identität ist weitge-
hend Ideologie. Und die kulturelle Identität, die poli-
tisch relevant sein soll, steht und fällt in der Moderne 
mit der nationalen, die an den modernen Territorial-
staat gebunden ist.1

     Nationale Identität ist, meist anders als die Staats-
angehörigkeit, nicht angeboren und sie ist, wenigs-
tens in der Regel, auch nicht Gegenstand freier Wahl. 
In einer Welt, die in Nationalstaaten organisiert ist, 
bedeutet Nationalität primär einen Wirkungszusam-
menhang, den das Individuum erleidet. Natürlich wirkt 
es an den Taten der Nation auch mit, aber von freier 
Selbstbestimmung ist dieses Wirken zumeist sehr weit 
entfernt. Nationalität ist primär und vor allem ein 

Zwangszusammenhang, über den sich die Individuen 
im Dienst ihrer Selbstliebe und ihres Selbstbildes allzu 
gerne täuschen. Decker (2015) verwendet den Aus-
druck der „narzisstischen Plombe“. Hier liegt die 
Geburtsstätte der nationalen Identität, die sich als 
kulturelle und zugleich natürliche ausgibt: eine Iden-
tität, die man hat, ohne etwas tun zu müssen. Wer 
von denen, die sich zum Stolz auf die Nation beken-
nen, hat schon an den Leistungen Anteil, die den Stolz 
allenfalls rechtfertigen würden, oder kann diese Leis-
tungen auch nur nachvollziehen? Kulturelle Identität 
als nationale hat manche andere Namen: Mentalität 
ist der zeitgemäße, Volksgeist und Volksgemeinschaft 
sind die außer Gebrauch gekommenen, die sich in-
haltlich vom Begriff der politisch-kulturellen Identität 
jedoch kaum unterscheiden. Dieser nationale Begriff 
der kulturellen Identität ist nicht trennbar von einer 
Feindseligkeit, die sich aus der Funktion der Abgren-
zung und den Phantasien der Bedrohung ergibt.2

     Sartre hat eine solche Identität 1945 am Beispiel 
des Antisemiten charakterisiert. Wer sonst nichts be-
sitzt, besitzt doch eine Identität als Franzose, verwur-
zelt in seinem Vaterland, von alterprobten Gebräuchen 
geführt. So verschafft sich der Antisemit einen Selbst-
genuss: „Indem ich den Juden als niederes und schäd-
liches Wesen behandle, behaupte ich zugleich, einer 
Elite anzugehören.“ Diese „gleicht in jeder Hinsicht 
einem Geburtsadel. Ich brauche nichts zu tun, um 
meine Höherwertigkeit zu verdienen, und ich kann 
sie auch nicht verlieren. Sie ist mir ein für allemal 

1 Natürlich kann die Identifikation mit der Nation 
auch auf Interessen beruhen. Wenn ein Staat fremde 
Völker unterdrückt oder wenn gegenwärtig Deutsch-
land seine Beggar-your-neighbour-Politik betreibt, 
um der nationalen Großindustrie Wettbewerbsvor-
teile zu verschaffen, gibt es immer auch mehr oder 
weniger breite Schichten der Bevölkerung, die 
davon profitieren, so dass „das nationale Interesse“ 
mit ihrem eigenen identisch wird. Falsch aber ist 
die Vorstellung, dies sei allgemein und regelmäßig 
der Fall. 

2 Entsprechend der steigenden Bedeutung supra-
nationaler Gebilde wie EU und NATO beginnt sich 
auch die „kulturelle Identität“ zu internationalisieren. 
„Der Westen“ oder „die westlichen Werte“ nehmen 
eine ähnliche Stellung ein wie das „deutsche“ oder 
„französische“ Wesen. Allerdings wage ich zu 
bezweifeln, dass die politische Denkform „kulturelle 
Identität“ von ihrem nationalen Boden abgelöst 
werden kann. Die politisch-kulturelle Identität ist 
aufs Ganze gesehen und für absehbare Zeit vor 
allem eine nationale. 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


134

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

gegeben: ein Ding“ (Sartre 1994, S. 19 f.). Die eine 
solche Identität tragende Haltung ist zutiefst irratio-
nal: „Der Antisemit hat den Haß gewählt, weil der Haß 
ein Glaube ist; er hat zuerst gewählt, Wörter und Ver-
nunftgründe zu entwerten.“ Statt zu argumentieren, 
hat er „gewählt, furchterregend zu sein. Man darf ihn 
nicht reizen. [...] in den Augen der anderen sieht er 
sein furchterregendes Bild, und er passt dem seine 
Worte und Gesten an. Dieses äußere Bild befreit ihn 
davon, seine Persönlichkeit in sich selbst zu suchen 
[...]“ (ebd., S. 16).

     Die Alternative zu einer politischen Identität, die 
auf Verdinglichung, Irrationalität und Feindseligkeit 
beruht, besteht in der Identität des Citoyens. Sie unter-
stellt sich universalistischen Prinzipien und weiß, dass 
sich jedes bestimmte Kollektiv als Teil der Menschheit 
bewähren muss. Man darf sich keinen Illusionen hin-
geben, dass diese Konzeption unter den Bedingungen 
eines ungeheuren Macht- und Wohlstandsgefälles 
sehr überzeugend wäre. Trotzdem: Nur die kollektive 
politische Identität ist gerechtfertigt, welche die Grund-
rechte ernst nimmt und weiß, dass ihre Konkretisie-
rung und Realisierung im Fluss ist. Sie ruht nicht auf 
dem, was man besitzt oder zu besitzen meint, son-
dern auf dem, was man zu verwirklichen versteht. 
Das Wort „Verfassungspatriotismus“ scheint diese 
Einstellung nicht zu treffen, denn die Verfassung 
enthält abstrakte Prinzipien, die leicht fetischisiert 
werden können. Eine legitime Identität kann das 
Gemeinwesen aber erst stiften, wenn diese Prinzipi-
en als verwirklicht konkret erlebt werden können.

     Die gemeinte Art der politischen Identität lässt sich 
mithilfe eines Autors charakterisieren, den die Schul-
buchweisheit mit einem Nationalismus verknüpft, den 
er selbst verabscheut hätte. Herder schreibt: „Nicht, 
was das Vaterland einst war, sondern was es jetzt ist, 
können wir an ihm achten und lieben. Dies also kann 
[...] nur seine Einrichtung, die gute Verfassung sein, 
in welcher wir mit dem, was uns das Liebste ist, gern 
[...] leben mögen.[...] moralisch schätzen wir uns in 
einem Staat glücklich, in dem wir bei einer gesetz-
mäßigen Freiheit und Sicherheit vor uns selbst nicht 
erröten, unsere Mühe nicht verschwenden, uns und 
die Unsrigen nicht verlassen sehen [...]“ (Herder 1982, 
S. 139 f.). Es versteht sich von selbst, dass wir von den-
jenigen, die wir aufnehmen, erwarten dürfen, dass sie 
unsere gesetzmäßigen Freiheiten und unsere Sicher-
heit nicht bekämpfen, sondern akzeptieren.

     „Die Ursachen bekämpfen!“ | Die vierte Parole, 
mit der wir uns nun abschließend beschäftigen, lau-
tet: Wir müssen die Ursachen der Flucht bekämpfen. 
Auch diese Parole ist unbestreitbar richtig, verkehrt 
sich aber leicht ins Falsche, zum Beispiel wenn sie als 
Alternative zur Hilfe in der Not ausgegeben wird. Im 
Munde der meisten Politiker ist diese Parole schlicht 
unglaubwürdig. Sie lenkt davon ab, dass die Politik 
der führenden Industrienationen in hohem Maße, 
wenn auch nicht ausschließlich, für die Fluchtursa-
chen verantwortlich ist. Sie erzeugt Elend und Insta-
bilität durch neoliberale Weltwirtschaftspolitik und 
militärischen Interventionismus. Für die erste Kate-
gorie möchte ich ein Beispiel aus Schwarzafrika 
anführen. „In Niger, einem Land von Hirten und Vieh-
züchtern mit über 20 Millionen Stück Vieh, hat der 
IWF [...] die Privatisierung des Nationalen Veterinär
amts verlangt. Seither müssen die Viehzüchter für 
Impfstoffe, Vitamine und Antiparasitika, die sie zur 
Behandlung ihrer Tiere brauchen, völlig überhöhte 
Preise an die transnationalen Konzerne bezahlen. 
Die Folge? Zehntausende Familien haben ihre Vieh-
bestände verloren. Heute fristen sie ein armseliges 
Leben in den Elendsvierteln der großen Küstenstädte 
[...] Wo der IWF durchgreift, schrumpfen die Felder 
[...]. Die Subsistenzlandwirtschaft stirbt“ (Ziegler 2013, 
S. 161). Ein anderes Beispiel sind die Freihandelsab-
kommen, die afrikanischen Ländern durch die EU auf-
gezwungen wurden. Sollten sich die Anpassungspro-
gramme an die Dogmen der neoliberalen Eliten und 
die Interessen der westlichen Wirtschaften nicht ohne 
Gewaltausbrüche bewerkstelligen lassen, stehen die 
bekannten Mittel militärischer Intervention zur Verfü-
gung, die einen eigenständigen Beitrag zur Verviel
fachung der Flüchtlinge liefern.

     Nehmen wir das Beispiel Syrien, einen Staat, den 
die EU und die USA bis zum Ausbruch des Bürger-
kriegs 2011 als Feind behandelten. Grund war die 
Beziehung von Syrien zur Hisbollah im Libanon und 
zum Iran. Das hinderte die USA nicht, im ersten Krieg 
gegen den Irak 1990 auf syrische Hilfe zurückzugrei-
fen. Es hinderte die EU nicht, Syrien in die sogenannte 
Euro-Mediterrane Partnerschaft einzubeziehen. Zwar 
hat Syrien das Abkommen, das ihm im Jahre 2009 
offeriert wurde, nicht unterzeichnet, aber die syrische 
Wirtschaft, die seit Jahrzehnten als Staatssozialismus 
organisiert war, hat sich seit den 1990er-Jahren auf 
den Weg einer Liberalisierung begeben. Diese Libera-
lisierung schuf einerseits eine „neue Bourgeoisie“, 

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129


135

So
zi

al
e 

Ar
be

it 
4.

20
16

die bis heute das Regime stützt, andererseits eine Ver-
armung, die zu sozialen Spannungen führen musste. 
„Die gesellschaftliche Dynamik ist seit dem Jahr 2000 
durch die weiter wachsende soziale Ungleichheit ge-
kennzeichnet. Hohe Arbeitslosigkeit, Unterbeschäfti-
gung bei schlechten Löhnen und prekäre Arbeitsbe-
dingungen prägen das Bild [...] Die Reformen, die die 
staatlichen Subventionen bei Grundnahrungsmitteln 
und Energie abbauen, sind für diese Entwicklung in 
hohem Maß verantwortlich“ (Eckelt 2011, 101 f.). 

     Eine zusätzliche Dynamik erfuhr die Polarisierung 
der syrischen Gesellschaft durch die Flucht vieler Iraker 
nach dem zweiten Irakkrieg 2003, der mit dem Sturz 
Saddam Husseins, der Auflösung der Baath-Partei und 
der Ausgrenzung hunderttausender sunnitischer Mus
lime endete. Bis 2009 flüchteten etwa 1,5 Millionen 
Iraker nach Syrien. Das entspricht bei rund 20 Millio-
nen syrischen Einwohnern 7,5 Prozent der Gesamt-
bevölkerung. Auf bundesdeutsche Verhältnisse über-
tragen würde dies bedeuten, dass wir in sechs Jahren 
sechs Millionen Flüchtlinge aufnehmen müssten.

     Schlussbetrachtung | Das Beispiel Syrien zeigt, 
wie die beiden Geißeln, mit denen „der Westen“ die 
Welt überzieht, der Freihandel und die militärische 
Intervention, die Fluchtursachen selber schaffen, die 
beseitigen zu wollen unsere Politikerinnen und Politi-
ker vorgeben. Wie die Frage des Sozialstaats und der 
kollektiven Identität weist uns auch dieser vierte Punkt 
auf die beunruhigende Tatsache hin, dass die Miss-
stände im Kontext eines Ganzen stehen, gegen das 
man erst angehen kann, wenn man sein Funktionie-
ren begriffen hat. Horkheimer hatte recht: Man muss 
auf den Zusammenhang der einzelnen Probleme mit 
dem allgemeinen Leben der Gesellschaft dringen und 
als Ziel die vernünftige Organisation des gesellschaft-
lichen Ganzen im Auge haben. Zwar verlangen Flucht-
bewegungen wie die der letzten Monate ein Handeln 
in der Gegenwart, das sich durch das, was sonst alles 
zu tun wäre, nicht ablenken lässt. Dennoch ist es 
falsch, den Kontext von Sozialstaatsrückbau, nationa-
lem oder auch „westlichem“ Kulturalismus, globalem 
Wirtschaftsliberalismus und militärischem Interventio-
nismus auszublenden. Ein klares Bewusstsein dieser 
Zusammenhänge ist auch für die richtige Antwort 
auf die unaufschiebbaren Forderungen der Gegen-
wart von der Sache her gefordert.

Literatur
Decker, Oliver: Narzisstische Plombe und sekundärer Auto-
ritarismus. In: Decker, Oliver; Kiess, Johannes; Brähler, Elmar 
(Hrsg.): Rechtsextremismus der Mitte und sekundärer Auto-
ritarismus. Gießen 2015, S. 21-33
Decker, Oliver et al.: Economic Prosperity as „Narcissistic 
Filling“: A Missing Link Between Political Attidues and Right-
wing Authoritarianism. In: International Journal of Conflict 
and Violence 1/2013, pp. 135-149
Eckelt, Marcus: Syrien im internationalen System. Berlin 
2011
Fritzsche, Karl Peter: Menschenrechte. Paderborn 2004
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philoso-
phie des Rechts. Frankfurt am Main 1970
Herder, Johann Gottfried: Briefe zu Beförderung der Huma-
nität (5. Sammlung 1795). In: Herder, Johann Gottfried: 
Werke, Band 5. Berlin und Weimar 1982, S. 43-237
Hobsbawm, Eric: Nationen und Nationalismus. Mythos und 
Realität seit 1780. Frankfurt am Main 1991
Horkheimer, Max: Die gesellschaftliche Funktion der Philo-
sophie (1940). In: Gesammelte Schriften, Band 4. Frankfurt 
am Main 1988, S. 332-351
Kant, Immanuel: Metaphysik der Sitten (1798). Stuttgart 
1990
Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten 
(1785). Stuttgart 2012
Koller, Peter: Einwanderungspolitik im Kontext internatio
naler Gerechtigkeit. In: Chwaszcza, Christine; Kersting, 
Wolfgang (Hrsg.): Politische Philosophie der internationalen 
Beziehungen. Frankfurt am Main 1998, S. 449-466
Margalit, Avishai: Politik der Würde. Frankfurt am Main 
1999
Sartre, Jean Paul: Überlegungen zur Judenfrage. Reinbek 
1994
Sen, Amartya: Die Identitätsfalle. München 2010
Twister (Bettina Hammer): Flüchtlinge willkommen – als 
Spielball der Ausbeutung. In: http://www.heise.de/tp/artikel 
/46/46072/1.html (veröffentlicht 2015, abgerufen am 
4.2.2016) 
Ziegler, Jean: Wir lassen sie verhungern. Die Massen
vernichtung in der Dritten Welt. München 2013

Professor Dr. Hans-Ernst Schiller lehrt Sozial-
philosophie und -ethik im Fachbereich Sozial- und 
Kulturwissenschaften der Hochschule Düsseldorf. 
E-Mail: hans-ernst.schiller@hs-duesseldorf.de

https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 01:50:56. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

http://www.heise.de/tp/artikel/46/46072/1.html
http://www.heise.de/tp/artikel/46/46072/1.html
mailto:hans-ernst.schiller@hs-duesseldorf.de
mailto:hans-ernst.schiller@hs-duesseldorf.de
https://doi.org/10.5771/0490-1606-2016-4-129
http://www.heise.de/tp/artikel/46/46072/1.html
http://www.heise.de/tp/artikel/46/46072/1.html
mailto:hans-ernst.schiller@hs-duesseldorf.de
mailto:hans-ernst.schiller@hs-duesseldorf.de

