
Zweiter Teil: Erfahrung und Wissen

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Ist die Noesis bei Platon fallibel?

Hans Krämer

Karl Albert hat mit seiner Schrift 'Über Platons Begriff der Phi­
losophie'* einen der wichtigsten Beiträge zur Platonforschung der 
letzten Jahrzehnte geleistet. Albert hat dort die herrschende Auf­
fassung von einem wesentlich unvollendeten, infinitistischen Philo­
sophieren etwa in Gestalt einer nur gleichsam asymptotischen Ap­
proximation bei Platon als unhistorisch destruiert und überzeugend 
durch eine näherliegende und historisch besser begründete Deutung 
ersetzt: die „Infmitheit“ der Philosophie ist bei Platon nicht linear, 
sondern zyklisch gemeint und bezieht sich auf das wiederholte 
Erreichen und Wiederzurückfallen des erkennenden Menschen in 
Abhebung vom stets gleichbleibenden göttlichen Wissen. Die sy­
stematische Parallelität anderer, übergreifender Zyklen (des Kos­
mos, der Geschichte, der Generationen u.a.) sowie die religiöse 
Vorgeschichte der Philosophie treten bestätigend hinzu.

Albert hat damit Platon von der Überfremdung durch einen un­
reflektiert zurückprojizierten modernen Begriff des Philosophierens 
befreit, der seine Dynamik dem Sturz der antiken und mittelalterli­
chen Teleologie und Ontologie im neuzeitlichen Nominalismus ver­
dankt und so die Gegenposition zur traditionellen Metaphysik und 
zum originären Platonismus markiert. Die Konsequenzen von Al­
berts Rekonstruktion für die Dialektik, die Gnoseologie, die Onto­
logie und Systematik sowie das Selbstverständnis und den metho­
dischen Geltungsanspruch Platons, aber auch für seine Stellung im 
Ablauf der antiken Philosophiegeschichte sind weithin erst noch zu 
ziehen. Sie treffen begreiflicherweise auf den Widerstand aller der­
jenigen, die an den naiven postnominalistisch, kritizistisch oder 
hermeneutisch inspirierten Adaptionen und Appropriationen Pla­
tons in der Gegenwart festhalten wollen, oder eine solche aktua­
lisierende „Überwindung“ des Historismus sogar für unvermeidlich 

1K. Albert: Ober Platons Begriff der Philosophie. Beiträge zur Philosophie Bd. 
1. Sankt Augustin 1989 (auch ital., poln.). Vorarbeiten dazu in: K. Albert: Phi­
losophische Studien Bd. 1. Sankt Augustin 1988, S. 54ff, 434ff, 558f.

111

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


halten. Insbesondere geht es dabei um die Konservierung des - zu­
weilen auch literarisch begründeten - vermeintlichen Fiktiona- 
lismus und Utopismus, den man Platon im Zeichen eines „offenen“ 
Philosophiekonzepts glaubt unterstellen zu dürfen und der es er­
laubt, gewisse „dogmatische“ Absolutheits- und Totalitätsansprü­
che, die die Modernen an Platon erschrecken, zu entschärfen und 
durch unverbindliche Gedankenexperimente und vorläufig unein­
lösbare Fernziele und Programme zu ersetzen.2 Die vormodemen 

2 Getreu der modernen Neigung, ein infinit offenes Philosophieren auf Platon 
zu projizieren, hält etwa R. Ferber unentwegt an der Vorstellung fest, Platon 
habe zwar Postulate aufgestellt und ideale Programme entworfen, dabei aber 
gewußt, daß sie utopisch und faktisch unerreichbar waren. So blieb die 
ungeschriebene Lehre deshalb ungeschrieben, weil Platon kein Wissen darüber 
besaß und sie daher nicht in schriftlicher Form fixieren wollte. Ferber verkehrt 
damit nach wie vor Platons eigene Aussage (Thaidros', Brief VH), die Schrift 
sei zur Mitteilung zumal des Wertvollsten untauglich, da sie keine Rückfragen 
zulasse, in die ganz andere, der Fixiertheit der Schrift dürfe nur eine certistisch 
gewisse Theorie anvertraut werden, was die ungeschriebene Lehre mithin nicht 
gewesen sein könne - mit der Verschiebung des Themas von Problemen der 
philosophischen Mitteilung zu solchen des originären Erkenntniserwerbs. Zu­
dem hätte Platon dann, nach Ferbers eigenen Voraussetzungen (vgl. Anm. 3: 
1993, 53), gar nichts schreiben dürfen. Ferber hätte ferner von J. Derrida ler­
nen können, daß die Starrheit der Schrift gerade Vieldeutigkeit zur Folge hat 
(Phdr.277 D ff, und dazu J. Derrida: Platons Pharmazie. Deutsche Übersetzung 
in: Dissemination. Hg. von P. Engelmann, übers, von H.-D.Gondek. Wien 
1995, S. 152ff). Ferbers Argumentation ist also mehrfach abwegig. - Mit dem 
Vorwurf der „Spaltung“ zwischen einem aporetischen Philosophiebegriff in 
den Dialogen und einem dogmatischen in der akademischen Lehre ignoriert 
Ferber im übrigen den Venveisungscharakter der Dialoge (Szlezäk) und inter­
pretiert auch die Dialoge so einseitig aporetisch, wie das heute nicht einmal 
mehr für die Frühdialoge vertretbar ist (Erler, Merkelbach u.a.). Die tenden­
ziöse Legende von der Rückprojektion systematischer Züge von Aristoteles auf 
(den ungeschriebenen) Platon (Ferber, 1993, S. 52) war schon vor über dreißig 
Jahren (Verf., Kant-Studien 55,1964, S. 81 f.) im Blick auf den Konsens aller 
Platonschüler und Platons eigene Begrifflichkeit zerstört worden (von Ferber 
offensichtlich nicht rezipiert; auch Ferbers Bemerkungen zur axiomatischen 
Rekonstruktion Platons (1993, S. 41-44) sind mehrfach irreführend, worüber 

112

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Züge an Platon sollen so domestiziert und Platon, zu einem Jules 
Veme der Philosophie verharmlost, dem Projekt der Moderne ge­
fügig gemacht werden.

Im Zentrum der Debatte steht dabei natürgemäß die platonische 
Gnoseologie und zwar so, daß die Dialektik und die Noetik - trotz 
ihres Zusammenwirkens bei Platon - heute einer gesonderten Er­
örterung bedürfen. Die Dialektik ist zunehmend in die Diskussi­
onslage nach dem linguistic tum hineingezogen worden und da­
durch den Risiken einer modernisierenden Umdeutung in höherem 
Grade ausgesetzt; Dialektik erscheint mehr und mehr auf Diskurs, 
Dialogizität und Sprachlichkeit reduziert und zusätzlich auch der 
epistemologischen Selbstkritik im Exkurs von Platons Siebentem 
Brief unterworfen. Demgegenüber stellt sich die Noetik Platons als 
engster Kreis der platonischen Gnoseologie dar, der auch für die 
Dialektik die erforderliche ontologische Rückversicherung ge­
währleistet und sich einer Strategie der Relativierung sehr viel 
entschiedener widersetzt. Die Noesis bietet der Dialektik die ge­
suchte Erfüllung und fangt ihren vermeintlichen Infinitismus finiti- 
stisch auf. Auch Karl Alberts Klärungen zur Finitheit des platoni­
schen Philosophiebegriffs lassen sich dahingehend zuspitzen, daß 
sie ein noetisch erfahrbares fundamentum inconcussum der philo­
sophischen Erkenntnis voraussetzen müssen.

Die moderne Platon-Hermeneutik hat auf verschiedene Weise 
versucht, die platonische Noetik historisch zu entkräften, um so 
das gewichtigste Hindernis für die Formalisierung und Relativie­
rung der dialektischen Methode zu beseitigen und das „Philoso­
phieren“ Platons für den postnominalistischen Pluralismus beliebig 
verfügbar zu machen. Es sind dabei drei verschiedene Interpretati­
onsansätze zu unterscheiden, die man beispielhaft etwa in den Ar­
beiten von R. Ferber oder P. Stemmer3 vertreten finden kann:

anderswo Weiteres. Vgl. die zusammenfassenden Stellungnahmen des Verfas­
sers in: Zur aktuellen Diskussion um den Philosophiebegriff Platons. Perspek­
tiven der Philosophie 16 (1990), S. 85-107, bes. S. 92ff; sowie in: Altes und 
neues Platonbild. Mdthexis VI (1993), S. 108f. (jeweils gegen Ferber).
3 R. Ferber: Die Unwissenheit des Philosophen oder Warum hat Platon die „un­
geschriebene Lehre“ nicht geschrieben? Sankt Augustin 1991. Vgl. Ferbers 
Beitrag in dem der ungeschriebenen Lehre gewidmeten Band der Zeitschrift 
Möthexis VI. Buenos Aires 1993, S. 37-54. Weiter im Sinn der zuerst auf­

113

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die Noesis wird gar nicht emstgenommen, sondern von vorn­
herein antipsychologistisch in den modernen Sprachidealismus 
Humboldtscher oder Wittgensteinscher Provenienz zu absorbieren 
gesucht. Die Noesis ist dann nicht der Zielpunkt der Dialektik, 
sondern wird als Symbol und Metapher für den infiniten Diskurs 
aufgefaßt. Diese Deutung lehnt sich an die fiktionale Interpretation 
der platonischen Schriften an, die angeblich die Welt alltäglicher 
Erfahrungen idealisierend Überhöhen, ohne damit verbindliche 
Aussagen machen zu können oder zu sollen.4
2. Auch dort, wo diese am weitesten reichende Deutung nicht 
überzeugt wie im Siebten Brief, in dem Platon im eigenen Namen 
und offenbar aus eigener Erfahrung über die Noesis spricht, sei die 
Noesis doch als fallibel dargestellt. Sie sei irrtumsanfällig wie die 
übrigen im Brief-Exkurs aufgefuhrten Erkenntnismittel:

a) weil sie zwar der vierten, mentalen, nichtsinnlichen Medien­
stufe zugerechnet wird, aber die Fallibilität ausdrücklich alle vier 
Erkenntnisstufen betreffe;

b) weil die sinnlichen Erkenntnismittel, auf denen sie aufruht 
und mit denen sie kooperiert, sie notwendig affizieren und ganz 
oder teilweise korrumpieren und dadurch eine adäquate Erkenntnis 
verhindern oder doch wenigstens als zweifelhaft erscheinen lassen.

Man bemerkt: Ging es in 1. um eine Art von Existenzskepsis - 
der Nus existiert nicht und ebensowenig die ihm zugeordneten, es- 
sentialistisch verstandenen Universalien -, so in 2. um die Gewiß­
heitsskepsis (im Hellenismus als Akatalepsie, in der Gegenwart als 
Fallibilität bezeichnet). Dies bedeutet: die noetische Erkenntnis 
gibt der Dialektik keinen certistischen Rückhalt, sondern wird sel­
ber problematisiert. Sie liefert nur mögliche, nicht notwendige und 
gewisse Einsichten, läßt daher für Alternativen Raum und erlaubt 
darum für die Philosophie Platons insgesamt nicht mehr als den 
Status einer Hypothese unter anderen Hypothesen, die nicht dog­
matisch vertreten werden kann.
3. Über die Fallibilität hinaus fuhrt fuhrt eine dritte Interpretation, 
die man als (inhaltliche) Erkenntnisskepsis bezeichnen könnte und 

geführten Interpretation (1.) geht P. Stemmer. Platons Dialektik. Die frühen 
und mittleren Dialoge. Berlin - New York 1992.
4 R. Ferber Warum hat Platon die „ungeschriebene Lehre“ nicht geschrieben? 
Atti del II. Symposium Platonicum, UniversitA degli Studi di Perugia (1989), S. 
7ff.

114

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die wiederum an die Verflochtenheit der Noesis mit den sinnlichen 
Medien der Mitteilung anknüpft. Sie besagt, daß der Nus nicht nur 
irrtumsanfallig sei, sondern daß er wesentlich hermeneutisch-per­
spektivisch verfährt, da er durch die übrigen Medien an bestimmte 
Situationen und Kontexte gebunden sei. Es sei daher in der Konse­
quenz der im Siebten Brief entfalteten platonischen Prämissen 
illusionär, über die Bedingtheit und Jeweihgkeit menschlicher Er­
kenntnis hinaus zur Sache an sich Vordringen zu wollen. Auch die 
Noologie Platons bleibe mithin aus systematischen Gründen der 
Endlichkeit und Perspektivität des Menschen verhaftet. Dabei kann 
es offenbleiben, ob die Noesis bestimmte Aspekte des idealen Seins 
erreicht oder ob sie selbst solche Hinsichten durch Deutungslei­
stungen erst hervorbringt. -

Zu 1.: Die Metaphorisierung der Noesis hat keinerlei histori­
schen Erkenntniswert, sondern stellt eine Kritik am Platonismus 
dar, und zwar keine immanente, sondern eine externe Kritik von 
massiver postnominalistischer Modernität. Eine ähnliche Kritik 
wird bekanntlich neuerdings auch gegen die aristotelische Noetik 
ins Feld geführt und müßte konsequenterweise auch auf die vor­
platonische Noologie ausgedehnt werden. In allen diesen Fällen 
bleibt die Kritik natürlich historisch ganz unverbindlich; es handelt 
sich bestenfalls um den Versuch einer systematischen Rekonstruk­
tion, bei dem es aber zweifelhaft bleibt, ob er den phänomenalen 
Gehalt der älteren Welterfahrung voll transponieren und einholen 
kann. Für die historische Erforschung der antiken Philosophie und 
des Platonismus ist damit jedenfalls nichts gewonnen.

Zu 2.: Die Fallibilitätsthese der Noesis ist vor allem von R. Fer­
ber verfochten worden, und zwar vornehmlich im Blick auf die 
Medienkritik des Siebten Briefes. Sie ist jedoch mit der platoni­
schen Noologie grundsätzlich unvereinbar. Dabei stimmt die Ver­
sion des Siebten Briefes mit der Darstellung der Ideenerkenntnis in 
'Politeia' V und der Behandlung des Themas bei Aristoteles (Me- 
taph. IX 10) in allem Wesentlichen überein. Der Gegensatz zur 
Ideenerkenntnis ist, wie einschlägige Spezialuntersuchungen klar­
gestellt haben,5 nicht etwa der Irrtum, sondern das Nichterkennen 
(z.B. Pol. 477A, 478C). Die noetische Erfassung ist daher in elea- 

5 G. Jäger: Archiv fiir Begriffsgeschichte, Bd. XII (1968), S. 133: „Bei Platon 
ist für Nus kein Irrtum möglich“; K. Oehler: Die Lehre vom noetischen und 
dianoetischen Denken bei Platon und Aristoteles. Hamburg 21985, S. 119f.

115

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tischer Nachfolge („dasselbe ist zu denken und zu sein“: Parm. B3, 
vgl. B2 fin.) immer wahr und niemals falsch. Beispiele für eine 
Fallibilität, Revidier- oder Korrigierbarkeit des Nus sind daher 
weder für Platon noch für die Akademie belegt.6 Die einzige 
Schwäche oder „Korruption“ des Nus bestünde eben nur darin, 
daß er sein Ziel nicht erreicht, d.h. dahinter zurückbleibt und 
nichts erkennt, aber nicht etwa in seinem Abirren auf Anderes. 
Wahr und Falsch und damit die Möglichkeit von Irrtum und Täu­
schung (Fallibilität als mögliche Vertauschung von Wahrem und 
Falschem) gibt es vielmehr dem 'Sophistes' zufolge erst auf der 
Ebene der Urteile und Sätze (263D ff.), nicht schon auf der vor­
gelagerten, dem Nus vorbehaltenen der einzelnen Ideen ('noolo- 
gischer Singularismus': ep. VII344 B7: peri hekaston).7

Im übrigen hat man zum Exkurs des Siebten Briefes schon ver­
schiedentlich bemerkt (u.a. Isnardi Parente, deren Statement8 Fer­
ber durch ein Falschreferat „umdreht“), daß der übersinnlich geri- 
chetete Nus im Unterschied zu den anderen, auf Wahrnehmbares 
bezogenen Gliedern der vierten Medienstufe (Meinung, Wissen­
schaft: vgl. Phileb. 61 Df.) von der Defizienz ausgenommen sei, 
da der Lernprozeß in ihm erklärtennaßen zum Ziel kommt, und 
demgemäß auch „die Seele“ mit den Gedanken - hier ein anderes 
Wort für Nus - von den defektiven vier Medien unterschieden und 
als „unwiderlegbar“ - und damit infallibel - hingestellt wird, eben­
so das Wissen der „gutgearteten“ Idee im „gutgearteten“ Adepten - 

6 Neben Pol. V Parm. 132 B ff. und beachte man den eleatisierenden akade­
mischen Ideenbeweis bei Aristoteles 'De ideis' (Alexander in Arist. met. 
comm. 81, 25ff. Hayduck).- Auch in modernen Sprachen ist, wenn jemand et­
was „begriffen“, „eingesehen“ oder „verstanden“ hat, damit in der Regel der 
Anspruch der epistemischen Unwiderruflichkeit und Nichtrevidierbarkeit ver­
bunden.
7 Der 'Nus alethds', den Ferber immer wieder beschwört (weil er die Alter­
native eines "Nus pseudds' einschlösse), beruht auf einem grammatischen Miß­
verständnis von ep. VII 342 C4 (episteme kai nus alethds te doxa): Die en­
klitische Partikel steht zwischen dem ersten und zweiten Wort des dritten Glie­
des der Aufzählung! Es bleibt also bei der Ambivalenz der Doxa, die im Un­
terschied zum Nus notorisch wahr oder falsch sein kann.
8 M. Isnardi Parente: Filosofia e politica nelle lettere di Platane. Napoli 1970, 
S. 87f. (zuerst 1964).

116

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gleiches durch Gleiches wie im Sonnengleichnis Pol. VI -, wie­
derum in Abhebung von den „schlechtgearteten“ vier Medien (343 
D 8 - E 2f, 344 C 7f, vgl. 341 D 1, 343 A 2f.; Tim. 37 C, 90 C). 
Die Noesis wird durch die Medien sollizitiert und evoziert, aber 
nicht affiziert oder gar korrumpiert (so wenig wie der Funke durch 
die Reibehölzer im Vergleich 344B). Die Medien gehen m.a.W. 
nicht in die spontan sich entfaltende (341 D lf., vgl. Phdr. 276 E 
f.) Noesis ein, sondern bleiben als weggeworfene Leitern zurück 
(Ferbers Ausdruck ,Abhängigkeit“ ist ungenau und irreführend). 
Gesichert wird dies durch den Satz, daß nur das Zusammenwirken 
aller Medien vollkommenes (teleos) Wissen um die Idee erzeuge 
(342 El f.), den Ferber gewaltsam und paradoxal ins Gegenteil zu 
verkehren sucht („die vollkommene Teilhabe... ist defektiv“, 1991, 
S. 42, obwohl Platon ein hinreichendes Wissen sogar bei Dionys 
für möglich hält: 345 B 1), ferner durch die auf Erfahrungen (gno- 
mischer Aorist 343 E 2, 344 B 7, vgl. Pol. 508 D 6) verweisende 
Rede vom „plötzlichen“ Ergreifen und „Erfassen“ der Idee (341 C 
7, 344 B 7, D lf), von ihrer Unvergeßlichkeit (344 D 9f.) und der 
Absicht, sie zu „offenbaren“ (343 D 3), was ihren Besitz voraus­
setzt. Die dafür aufzuwendende „Mühe“ und ,Anspannung“ (343 
E 2, 344 B3, 7f.) zeigt, daß das Problem wie in Pol. V das Errei­
chen oder Nichterreichen ist, aber gerade nicht eine angebliche 
Fallibilität (möglicher Irrtum durch Vertauschung von Wahrem 
und Falschem) der Noesis.9

Ein prinzipieller Fallibilismus Platons, der für seine Philosophie 
nur einen hypothetischen Geltungsanspruch zuließe, ist jedenfalls 
durch die grundlegende Noesis ausgeschlossen, und damit streng­
genommen auch die Idee der Approximation.10 Alberts Klärungen 
zum Philosophiebegrifif Platons behalten also ihre volle Gültigkeit. 
Die Fundierung durch noetische Evidenz sichert zumal den Gel­

9 Die Konstitution der Denkseele im 'Tünaios' gibt für die Fallibilität des Nus 
nichts her (auch die Götterseelen sind gemischt, wenn auch in einem graduell 
besseren Mischungsverhältnis).
10 Zur modernen Genesis der infiniten Approximation in der Deutschen Bewe­
gung vgl. die Monographie von M. Frank: Unendliche Annäherung. Frankfurt 
1997 (stw 1328).

117

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tungsanspruch der keineswegs hypothetischen Prinzipientheorie, 
die Platon gerade im Siebten Brief vorzugsweise im Auge hat.11

Zu 3: Die hermeneutisch-perspektivische Auslegung der Noesis 
fuhrt weit über einen angenommen Fallibilismus hinaus, der immer 
noch für eine adäquate Erkenntnis Raum ließ, auch wenn sie als 
solche nicht certistisch zu sichern war. Nun aber wird Platon zum 
Skeptiker und Phänomenalisten, ja potentiell zum Antirealisten, der 
nicht beansprucht, das Seiende so zu erkennen, wie es an sich ist. 
Tatsächlich schreibt ihm Ferber einen Phänomenalismus nicht 
mehr kantianisierender, sondern zeitgerecht hermeneutisch-plurali­
stischer Prägung zu und macht aus ihm einen Interpretationsphilo­
sophen wider Willen, für den Thomas Nagel und Popper11 12 Pate 
stehen, während er in der Antike zu Platons Antipoden Gorgias 
(Agnosie, Nichtmitteilbarkeit) und Protagoras (relativistischer 
Wahrheitsbegriff) zurücklenkt. Ferber möchte die Individualisie­
rung und Perspektivierung der Noesis durch eine Überinterpreta­
tion der Medienkritik des Briefes gewaltsam erzwingen, der zu­
folge die Medien der Mitteilung dem Wesen der Sache auch noch 
„Beschaffenheit“ (Akzidentelles qua sinnlich Wahrnehmbares, 
Teilbares, Vielheitliches, vgl. Tim. 49D ff.) hinzufügen. Nach Fer­
ber, der aus dem „auch“ ein „nur“ macht, wird dadurch die Noesis 
selber hermeneutisch korrumpiert (wobei er bezeichnenderweise 
den heute führenden Hermeneutiker als einzigen Bundesgenossen 
verbuchen kann13). Doch handelt es sich bei dieser Art von Exegese 

11 PI. Pol. 534 B gibt die Fähigkeit zur dialektischen Rechenschaftsablage als 
Kriterium dafür an, ob jemand Noesis besitzt (und nicht nur vortäuscht oder 
sich einredet). Daß damit keinerlei Affektion oder gar Korruption der Noesis 
durch den Logos impliziert ist, zeigt der Kontext (C), wo das erreichte^) Wis­
sen mit einem „Traumleben“ und vorweggenommenen Todesschlaf im Hades 
sehr bestimmt und sarkastisch kontrastiert wird.
12 Ferber, a.a.0.1991, S. 48 (Nagel); 1993, S. 51 (Popper).
13 Zu Gadamers reaktiver, Platon gegenüber den Metaphysikvorwürfen von 
Nietzsche und Heidegger verteidigender Platoninterpretatiton, die Platon als 
Nichtmetaphysiker, Antisystematiker, Lebensweltphilosophen und Hermeneu­
tiker darzustellen sucht, ist jetzt zu vergleichen die ausgezeichnete kritische 
Monographie von F. Renaud: Die Resokratisierung Platons. Die platonische 
Hermeneutik Hans-Georg Gadamers. In: International Plato Studies 10. Sankt 
Augustin 1999.

118

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


durchweg um Inter- und Extrapolationen des Brieftextes, die der 
Bestimmtheit und Singularität der hier gemeinten „Sache“ (to 
pragma) widersprechen (nur sie erklärt beispielsweise die Profa- 
nisierungs- und Plagiatsvorwürfe, die Platon in diesem Zusam­
menhang erhebt). Von einem Auseinanderfellen der Noesis in ver­
schiedene Perspektiven ist im Brieftext nicht einmal andeutungs­
weise die Rede, zumal das Thema des erfolgreichen Erkennens 
dafür auch keinen Raum läßt. Platon rechnet hier im Gegenteil mit 
einer intersubjektiven, auf Allgemeingültigkeit verweisenden Ver­
stellbarkeit der Idee, die ihre Beurteilung möglich macht (345 B 7; 
daher auch das allgemeinmenschliche Vermögen als Voraus­
setzung ihrer Erfassung, 344 CI). Aber auch sonst kann sich die 
Rückprojektion des zeitgenössischen Interpretationismus auf keine 
Theorie oder Praxis Platons stützen: für eine pluralistische (infi­
nite?) Perspektivenflucht gibt es bei Platon keinerlei Indiz, wohl 
aber Gegenbelege (z.B. Symp. 211 A f.; vgl. Pol. 484 C f, 499 D; 
Leg. 716 C, entsprechend der „Eingestaltigkeit“ der Idee).

Vollends findet sich bei Platon kein prinzipieller Agnostizismus: 
die Idee ist gnostön (ep. VII 342B 1), und „mit Mühe“ (mogis) 
heißt bei Platon stets, daß das Ziel, hier die Erkenntnis der Idee, 
zwar schwer, aber zuletzt doch erreicht wird.14 Daß auch der Nus 
in Distanz zur Idee steht (342 D Iff.), besagt zunächst nur, daß 
Platon kein Mystiker ist, aber mystische Einung und Agnosie bil­
den keine vollständige Disjunktion. Platon vertritt vielmehr nach 
moderner Terminologie eine Korrespondenztheorie der Wahrheit, 
die im Grundsatz 'Gleiches durch Gleiches' wurzelt (342 D 2; vgl. 
Pol. 509 A 3) und durch die Beschreibung des Erkenntnisaktes 
Symp. 212 A wohl am eindringlichsten illustriert wird.15 Im übri­
gen würde ein prinzipielles Scheitern die „Bemühung“ um noeti- 

14 Vgl. dazu die Ermittlungen H. Steinthals. In: Antike Texte in Forschung und 
Schule. Frankfurt 1993, S. 99-104.
15 Ferber beruft sich ganz zu Unrecht auf J. Stenzels Aufsatz Der Begriff der 
Erleuchtung bei Platon', in: J. Stenzel: Kleine Schriften zur griechischen Philo­
sophie. Darmstadt 1956, S. 151-170. Stenzel verteidigt darin Platon zutreffend 
gegen Kants Vorwurf der Mystagogie in Platons Siebtem Brief mit dem Hin­
weis auf die Vermitteltheit der noetischen Erkenntnis, doch liegt ihm eine Re­
lativierung dieser Erkenntnis völlig fern. Stenzel bleibt nur darin unklar, daß er 
Platons „Korrespondenztheorie“ der Wahrheit nicht genügend von der moder­
nen Erkenntniskritik abhebt.

119

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehe Einsicht ebenso als absurd erscheinen lassen wie die Berufung 
auf die manifeste Erfahrung ihres Gelingens (341 C 6 ff., 343 E 2, 
344 B 7) als bewußte Irreführung seiner Leser seitens Platons (!). 
Darüber hinaus könnte die inadäquate Vermittlung einer ihrerseits 
schon inadäquaten Erkenntnis gar nicht mehr als ein sinnvolles 
Problem gelten, während der Siebte Brief doch gerade dies unter­
stellt. Die Adäquatheit der ErkenntnisvermzW/ung kann überhaupt 
nur dann zum Problem werden, -wenn eine Adäquatheit des origi­
nären Erkenntniserwerbs vorgängig garantiert ist. Es bleibt also 
dabei, daß der Siebte Brief nur soviel besagt: viele Bedingungen 
müssen Zusammenkommen, damit die Erkenntnis von Ideen und 
Prinzipien erfolgreich weitervermittelt werden kann. Daß diese 
Erkenntnis einhellig ist und zu einem Konsens führe, setzt Platon 
offensichtlich voraus. Man kann ihn dafür kritisieren (vgl. z.B. 
Verf, Philos. Rundschau 27,1980, S. 7, Anm. 13), aber man kann 
ihm nicht unterstellen, er selbst habe diese Kritik in irgendeiner 
Weise antizipiert. Wie sehr eine agnostische Interpretation Platons 
in die Irre geht, zeigt wohl am deutlichsten die anthropologische 
Aussage, daß der Mensch im Unterschied zum Tier durch (anam­
nestisch begründete) Universalienkenntnis konstituiert ist, die der 
Philosoph nur weiter explizieren kann ('Phaidros' 249 B 5-C 4). 
Die willkürliche Unterstellung eines radikalen Agnostizismus bei 
Platon würde schließlich Platon als selbstdestruktiv erscheinen las­
sen ('Es gibt Ideen - aber sie sind unerkennbar') und für die sy­
stematische Philosophie weitgehend zur Redundanz verurteilen.

Um zusammenzufassen-. Die unvoreingenommene Überprüfung 
der platonischen Noetik in ihrer textlichen Bezeugung und unter 
Einbeziehung der eleatischen Vorgeschichte zeigt, daß keine der 
drei16 möglichen Formen des Skeptizismus (Existenzskepsis - Er­
kenntnisskepsis - Gewißheitsskepsis) mit Platons Verständnis der 
Noetik vereinbar ist. Insbesondere gibt es für Platon in diesem 
Kembereich der Gnoseologie - im Unterschied zur diskursiven 
Dialektik oder gar zur Wahrnehmung - keine Fallibilität (Möglich­
keit des Irrtums).

Diesbezügliche Aufstellungen sind im übrigen im Kontext des 
zeitgenössischen Legitimations- und Affirmationsmodells der Phi­
losophiehistorie im Verhältnis zwischen Gegenwart und Vergan­

16 Zu dieser Unterscheidung zuletzt H. Schmitz: Neue Grundlagen der Erkennt­
nistheorie. Bonn 1994, S. 268.

120

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genheit zu sehen, das die Altemativmodelle der (wechselseitigen) 
Kritik und der innovatorischen Heuristik zunehmend verdrängt - 
ein Prozeß, der seinerseits mit den mannigfaltigen Überwindungs­
versuchen des Historismus und der damit verbundenen Schwä­
chung des historischen Sinns im Laufe des 2O.Jahrhunderts zu­
sammenhängt. Für die Platonrezeption bedeutet ein solches An­
verwandeln, daß der Platonismus an die nachkritische und post­
metaphysische Situation der Gegenwart adaptiert wird. Demgegen­
über wird eine auf normative Historizität verpflichtete Philosophie­
geschichtsschreibung darauf insistieren müssen, daß Platon zu­
nächst einmal als Kontrastfigur und Antipode zum main stream der 
Neuzeit anzuerkennen ist. Die systematische Philosophie kann aber 
dessen sicher sein, daß auch dann vom Platonismus, wenn schon 
nicht direkt, so doch umso mehr indirekt, noch manches zu lernen 
sein wird. Das historisch Richtige ist zuletzt immer auch das 
systematisch Ergiebigere, im Unterschied zum historisch Falschen, 
weil Adaptierten.

121

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993705-111 - am 25.01.2026, 11:43:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993705-111
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

