
Einleitung

»What does it mean for the struggle of

shape collective life when a politics of true

feeling organizes analysis, discussion, fan-

tasy, and policy? When feeling, the most

subjective thing, the thing that makes

persons public and marks their location,

takes the temperature of power, media-

tes personhood, experience, and history;

takes over the space of ethics and truth?«1

Lauren Berlant

Seitdem Lauren Berlant diese Fragen 1999 in ihrer Untersuchung einer US-ameri-

kanischen Politik des Schmerzes aufwarf, haben Gefühle nichts an ihrer politischen

Bedeutung eingebüßt. Auf Demonstrationen von Impfgegner:innen, in Kriegsrhe-

toriken oder Botschaften der QAnon-Bewegung: Es lässt sich beobachten, wie Ak-

teur:innen ihre Thesen mit dem Gefühl begründen, dass die eigentliche Wahrheit

noch im Verborgenen liege oder sie – zumindest zum Teil – einen persönlichen Zu-

gang zu dieser Wahrheit hätten.2 Subjektive Gefühle geraten zu einem Legitimati-

ons- undMobilisierungsschema, demmit Fakten kaum beizukommen ist. Manche

sehen indiesemUmstandgardenAnbrucheines ›postfaktischenZeitalters‹3, indem

eine Trennung zwischen Gefühl, Politik undWahrheit öffentlich in Frage steht.

Allerdings wäre es zu kurz gegriffen, solche politischen Gefühle allein auf die

aktuellen Debatten zu reduzieren. Setzt man beispielsweise eine weite Auffassung

von Politik voraus, demnach auch das Privatleben ein Teil des Politischen darstellt,

1 Berlant 1999, S. 58.

2 Vgl. Bogner 2021, S. 92–98.

3 Ich teile die Skepsis gegenüber einem vermeintlichen ›postfaktischen Zeitalter‹ und dem

damit einhergehenden Begriff der Postfaktizität, wie sie beispielsweise Frieder Vogelmann

vorbringt (vgl. Vogelmann 2022, S. 310–328). Vogelmann kritisiert nicht nur die fehlende his-

torische Evidenz der Zeitdiagnose (vgl. Vogelmann 2016), sondern weist zudem auf Implika-

tionen wie die eines Klassismus oder einer politischen Alternativlosigkeit des Begriffes hin

(vgl. Vogelmann 2019, S. 49ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


14 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

rücken alltägliche, nahezu banale Gefühle in den Blick – Einsamkeit, Depression

und Überforderung –, die den empfindenden Subjekten, uns Menschen, »Speicher

vonWahrheit und Lebenserfahrung«4 sind. Solche Gefühle werden seltener Gegen-

stand politischen Streits, obwohl sie doch gleichsam Fragen gesellschaftlicher Teil-

habe und Anerkennung betreffen.5

Kurz gesagt: Gefühle, die uns als Garanten einer persönlichenWahrheit dienen,

sind zugleich Ausdruck, Motivation und Gegenstand politischer Prozesse. In An-

betracht dieser »politics of true feeling« fragt Berlant: »What does it mean for the

struggle of shape collective life…?«

Ichwill mit der vorliegenden Schrift eine Antwort vorschlagen: Es bedeutet, das

Verhältnis zwischen Politik und Gefühl ernst zu nehmen.

Ernst nehmen bedeutet in den folgendenKapiteln,Gefühle nicht auf zu überwin-

dende, menschliche Eigenschaften zu reduzieren oder sie als pathologisch zu dis-

qualifizieren. Ich gehe davon aus, dass Gefühle für die fühlenden Subjekte von Be-

deutung sind und Verhältnissen wie Race, Class und Gender Ausdruck verleihen. Es

gilt daher Gefühleweder per se zu negieren noch zu affirmieren, sondern sie als un-

eindeutig, ambivalent und in ihrem Verhältnis zueinander vielseitig zu begreifen.6

In dieserHinsicht sindGefühle politisch,wenn sie zumFormieren politischer Struk-

turen,Handlungs-undWahrnehmungsmuster beitragen (le politique) oderderen In-

fragestellungbefördern (la politique).7 Gefühle ernst nehmenbedeutet somit aufmerk-

sam für das zu sein, was Gefühle politisch tun.8

Ich will meiner Antwort an Berlant einen zweiten Teil anfügen, indem ich mit

meiner Arbeit eine Frage stelle: Wie mag ein kritischer Umgang mit Gefühlen be-

schaffen sein, der Gefühle weder einseitig negiert noch affirmiert, sondern sie in

ihrer Politizität begreift?

Zur Beantwortung dieser Frage9 interessieren mich Auffassungen, die die Be-

griffe Kritik undGefühl aufeinander beziehen. Gefühle werden in diesen Auffassun-

gen als ein Objekt verstanden, auf das sich Kritik richtet und/oder als ein Bestand-

teil, der Kritik überhaupt erst ermöglicht. Um diese janusköpfige Verbindung der

4 Vgl. Illouz 2018b, S. 271.

5 Vgl. Cvetkovich 2014; Ehrenberg 2004.

6 Vgl. de Sousa 2016, S. 74; Bargetz 2014, S. 131ff.; Sedgwick 2003a, S. 134ff.

7 Ich folge hierbei der Differenz zwischen der Politik (le politique) und dem Politischen (la poli-

tique), die in den letzten Jahren in der deutschsprachigen Politikwissenschaft diskutiert wird

(vgl. Martinsen 2019, S. 583f.; Wolin 1996, S. 31ff. sowie Kapitel 3.1). Wenn ich in dieser Arbeit

das Attribut gefühlspolitisch verwende, dann im Sinne dieser Begriffe. Für einen verwandten

Zugang vgl. beispielsweise Frevert 2012.

8 Vgl. Ahmed 2014b, S. 4.

9 Bei den nachfolgenden Ausführungen meiner Einleitung handelt es sich um eine geraffte

Darstellung der Argumentation der vorliegenden Dissertationsschrift mit dem Ziel, eine

grundlegende Orientierung für die Lektüre zu bieten.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 15

Kritik an und durch Gefühl zu fassen, nutze ich den doppelten Genitiv Kritik der Ge-

fühle. In diesem Zusammenhang widmet sich meine Untersuchung insbesondere

Theorien, die Gefühle als politisch auffassen oder zumindest für eine solche Inter-

pretationoffen sind,denKritikenpolitischerGefühle.MeinAnliegen ist dasEntwickeln

eines kritischen Umgangsmit Gefühlen, der nicht aus einer wissenschaftlichen Be-

lehrung oder einem abstrakten Verfahren besteht. Mein Interesse gilt stattdessen

einem performativen Umgehen, das sich den politischen Gefühlen alltäglichen Le-

bens widmet und an diesen entfaltet; dessen sich ein Subjekt gleichsam ohne abs-

trakte Vorkenntnisse bedienen kann, um sich selbst zu bilden.10 Ich denke hier an

das,wasMichel Foucault als eine kritischeHaltung (Ethos)11 bezeichnet, eine lebens-

praktische »Kunst nicht dermaßen regiert zuwerden.«12Wie ich amEndederArbeit

ausblickhaft darlegen werde, bildet sich ein Subjekt gefühlspolitisch13 selbst, indem

es auf ein Set an kritischen Techniken politischer Gefühle zurückgreift.14

Nun mag man allerdings fragen, warum gerade Kritik der geeignete Zugang

sein sollte, ummit den politischen Gefühlen umzugehen. Sind denn Gefühle über-

haupt kritisierbar? Besonders, da Kritik heute doch zu einem unverzichtbaren, aber

ebenso bedeutungsleeren Label geworden zu sein scheint, wie einige Beiträge der

jüngsten Zeit feststellen.15 Ist Kritik überhaupt noch kritisch, wenn ohnehin nie-

mand als ›unkritisch‹ gelten will?

Kritik entbehrt zugegebenerweise sowohl indenWissenschaftenwie imsozialen

Miteinander einer einheitlichen Bedeutung.16 Hierin besteht allerdings nicht nur

Fluch, sondern auch Segen.Zumeinen istKritik heute ein Kreuzungspunkt, an dem

sichDenker:innen, Lehrende und Lernende,Aktivist:innen undpolitische Laienmit

ihrenAuffassungenzumindest begrifflich treffen.17 Ein transdisziplinärerZugang–

mit all seinen möglichen Erkenntnispotenzialen zwischen sich fremden Perspekti-

ven – ist bereits in den unterschiedlichen Interpretationen des mit Kritik bezeich-

neten Phänomens angelegt. Sich auf Kritik zu beziehen, bedeutet zum anderen, die

Hoffnung auf eine Emanzipation und eine Bildung des Selbst mittels Kritik nicht

10 Ich schreibe in diesem Buch von einem kritischen Umgangmit politischen Gefühlen. Dem ist

zweierlei vorwegzunehmen: Zum einenwird im Verlaufmeiner Untersuchung deutlich, dass

es nicht den einen kritischenUmgangmit politischen Gefühlen gibt (vgl. hierzu insbesondere

Kapitel 4.). Zum anderen ist hervorzuheben, dass der Begriff Umgang stets eine Verallge-

meinerung darstellt und ich das situative, performative Umgehen eines Subjekts beimeinen

Formulierungen berücksichtige.

11 Vgl. Foucault 2005, S. 702–707.

12 Foucault 1992, S. 12.

13 Vgl. Fußnote 7 in dieser Einleitung.

14 Vgl. Eis 2013, S. 76; Foucault 2005, S. 698.

15 Vgl. Bröckling 2017, S. 390; Sonderegger 2013, S. 55; Lorey 2010, S. 47.

16 Vgl. Sonderegger 2019, S. 9–16; Jaeggi, Wesche 2013, S. 9ff.

17 Vgl. Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

aufgegeben zu haben – ganz gleich, ob man sich für Kritik einsetzt oder ihre post-

kritische Überwindung zu erreichen sucht.18

Vom Gefühl…

Das Anliegen, Kritiken politischer Gefühle zu untersuchen, setzt die Annahme vor-

aus, dass Kritik und Gefühl, diese beiden Begriffe, überhaupt miteinander ins Ver-

hältnis gesetzt werden können. Und diese Annahme ist keineswegs unstrittig, wird

Kritik in der Alltagssprache als Instrument der Urteilsbildung für alles begriffen,

was der Vernunft zugänglich ist, während Gefühle einen menschlichenWesenszug

beschreiben, der sich der Vernunft genuin entzieht und ihr widerstrebt. Die Direk-

tive scheint zu lauten: Urteile sind anfechtbar, Gefühle hingegen nicht. Die Wirk-

mächtigkeit dieser Trennung zeigt sich an liberalen Gesellschaftsauffassungen, de-

nen Gefühle bis heute als Gefahr für die individuelle Freiheit und ein vernünftiges

Zusammenleben gelten.19

Dementgegen mehren sich die Stimmen, die eine solche Trennung in Frage

stellen. Von Max Scheler, der Immanuel Kant einen Fehler in dessen Grundan-

nahmen vorwirft, wenn jener das Fühlen als Abirrung, nicht aber als konstitutiv

für die Ethik begriffen habe;20 über Antonio Damasio, der mit dem Konzept der

somatischen Marker für eine neurobiologische Verknüpfung von Ratio und Emotio

argumentiert;21 bis hin zu feministischen Kritiken, welche die diskriminierenden

politischen Konsequenzen einer solchen epistemischen Trennung aufarbeiten.22

Auch ich werde in dieser Arbeit darlegen, wie sich Kritik und Gefühlmiteinander in

Zusammenhang bringen lassen, womit auch ich der populären Annahme wider-

spreche, der zufolge – wie Ronald de Sousa kritisch kommentiert – »Emotionen

und ›Gefühlserlebnisse‹ keine sinnvolle Kritik zulassen.«23

18 Vgl. bspw. Anker, Felski 2017a. In dieser Arbeit werde ich mehrfach auf Autor:innen zu

sprechen kommen, die – trotz undwohl gerade aufgrund all ihrer Abgrenzungsbemühungen

undGegenvorschläge – äußerst vernarrt in Kritik bleiben (vgl. Bargetz, Sanos 2020, S. 508). In

derenArbeiten reißt die Kritikdebatte somit keineswegs ab, sondern verlängert sich lediglich

in anderer terminologischer Gestalt.

19 Siehe dazu weiterführend Kapitel 1.4 und 3.6.

20 Vgl. Scheler 1954, S. 84ff.

21 Vgl. Damasio 2012, S. 227ff.

22 Vgl. bspw. Ahmed 2014b; Sauer 1997; de Beauvoir 1983, S. 607ff.

23 De Sousa 2016, S. 56.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 17

Bevor ich allerdings zu solchen Zusammenhängen kommen kann, gilt es

Einblick24 in die Begriffe zu geben, zwischen denen diese hergestellt werden sollen:

Gefühl und Kritik.

Gefühl erlebt seit den 2000er Jahren als Forschungsthema an den Instituten ei-

ne Renaissance. Ein Grund liegt im so genannten affective turn, durch den unter an-

derem die körperlichen, materiellen und relationalen Dimensionen menschlichen

Erlebens relevant wurden.25 Diese seien zuvor durch die Emotionsforschung ver-

nachlässigt worden, die auf eine kulturelle oder auch diskursive Manifestation von

Gefühlen fokussiert war. Die jüngste akademische Hinwendung zum Gefühl wur-

de durch gesellschaftliche Debatten begleitet, in denen der politischen Bedeutung

von Gefühlen wachsende Aufmerksamkeit zuteilwurde.26 Das Resultat ist eine re-

gelrechte Explosion der Affekt- und Emotionsforschung, deren Ansätze in hohem

Maßedifferent sind.27 Sie unterscheiden sich in der angewandtenTerminologie (Af-

fekt, Emotion, Sentiment etc.), in ihren hintergründigen Konzepten und den analy-

sierten Gefühlsphänomenen, überschneiden sich jedoch im untersuchten Gegen-

stand. Mehr denn je wird hieran deutlich, dass Gefühle »auf allen Ebenen mensch-

lichen Daseins präsent«28 und daher umso schwerer zu fassen sind.

Zwei Optionen liegen daher auch fürmeine Arbeit nahe.Die eine besteht darin,

den Begriff Gefühl durch eine Arbeitsdefinition ›positiv‹ zu fixieren und so spezi-

fische Gefühlsphänomene zugänglich zu machen. Doch widerstrebt das nicht nur

dem Anliegen eines Einblicks in das vielfältige Forschungsfeld; es droht zudem der

folgendenTheoriearbeit verfrüht eineDefinition aufzubürden,die zumNachteil ih-

rer Nachvollziehbarkeit und der inhärenten Ansprüche der untersuchten Ansätze

gereicht.

UmmichAuffassungen,dieKritikundGefühl verbinden,mit offenemVisierwid-

men zu können, greife ich die zweite Option auf und schlage vor, die theoretischen

Differenzen des Begriffes Gefühl zu unterstreichen und ihn so gewissermaßen ›ne-

gativ‹ zu erfassen.Was bedeutet das?

24 Ich will damit nicht suggerieren, ein erschöpfendes Bild der Forschungsdiskurse zu ze-

ichnen. Stattdessen geht es mir um eine alternative Annäherung, die wissenschaftliche

Differenzen in den Vordergrund rückt und so für die Ambivalenzen verschiedener Theo-

retisierungsvorschläge sensibel ist.

25 Vgl. Clough 2010; Clough, Halley 2007.

26 Vgl. Penz, Sauer 2016, S. 37ff.

27 Unter Differenz verstehe ich in dieser Hinsicht die Verschiedenheit von Dingen, die zugleich

etwas gemeinsam haben. Wie ich darlegen werde, umgibt die beiden Begriffe Gefühl und

Kritik eine Vielzahl unterschiedlicher und teils konkurrierender Auffassungen. Gemeinsam

haben diese differenten Ansätze jedoch, dass sie den selben Begriff betreffen, Antworten

auf sehr ähnliche Fragen geben (vgl. Kapitel 1.) und in den selben Teildimensionen des Be-

griffes operieren (vgl. Kapitel 2.).

28 De Sousa 2016, S. 74.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

In Rekurs auf Ronald de Sousa gehe ich davon aus, dass die Vielfalt unterschied-

licher und sich teils ausschließender Auffassungen in der Affekt- und Emotions-

forschung Ausdruck der phänomenalen Vielgestalt von Gefühlen ist.29 Für meinen

Einblick will ich diese Vielfalt nutzen und die offen debattierten und konzeptionell

impliziten Differenzen30 zwischen den Auffassungen thematisieren.31 Die Auffas-

sungen haben zwar auf je unterschiedliche, teils konträre Weise versucht, Gefühls-

phänomene theoretisch-begrifflich zu fassen, überschneiden sich aber im Begriff

Gefühl – so die zugrundeliegendeThese. Dabei gebrauche ich Gefühl stellvertretend

auch für verwandte Termini wie Affekt, Emotion, Sentiment oder Erfahrung.32

Folgt man solchen Differenzen um den Begriff Gefühl und versucht, diese zu

clustern, dann ergeben sich drei sich teilweise überschneidende Dimensionen,33 in

denen Gefühl aufgefasst wurde: In der ersten Dimension finden sich die Differen-

zen des ontologischen Status vonGefühlen, die dasWesen der Gefühle und damit ihre

Begründung betreffen. Wie ich beispielsweise zeige, drücken sich solche Differen-

zen in Dualismen wie Leib/Seele, Körper/Geist oder Materie/Diskurs aus. Zudem

informiert diese Dimension eine weitere, die danach fragt, was sich über Gefühle

wissen lässt. Solche Differenzen um den epistemischen Status von Gefühlen sind so-

wohl abhängig von ontologischen Annahmen, zeigen aber auch, dass sie die ontolo-

gischenAnnahmen erst konsolidieren–erstwennGefühle beispielsweise als neuro-

logisches Phänomen gedeutet werden, lässt sich auch qua neuronaler Scans etwas

29 Vgl. de Sousa 2016, S. 132f.

30 Das bedeutet jedoch nicht, dass sich dieses Vorgehen dem Streit unterschiedlicher wis-

senschaftlicher Positionen widmet, würde das immerhin voraussetzen, dass es überhaupt

zum Streit kommt. Zwar werden die ersten beiden Kapitel solche Deutungskämpfe touch-

ieren, doch wird das Darstellen unausgesprochener Differenzen qua Theorielektüre das

Gros ausmachen. Wissenschaftlicher Streit ist also keine notwendige Voraussetzung zur

Darstellung theoretischer Differenzen, sondern allenfalls ihr In-Erscheinung-Treten.

31 Diesem Vorgehen liegt eine Auffassung von Wissenschaft und Forschung zu Grunde, die

an einer Offenheit gegenüber der Vielfalt an Erkenntnisweisen und -logiken orientiert ist.

Dementsprechend lassen sich die hier herangezogenen Ansätze, die über Gefühl sprechen,

zunächst nur schwer unter einheitliche wissenschaftliche Gütekriterien bringen. Es han-

delt sich bei den einbezogenen Auffassungen nichtsdestotrotz um im wissenschaftlichen

Diskurs etablierte Forschungsansätze und Theoreme, die auf argumentative Stringenz und

Plausibilität Wert legen.

32 Für einen ähnlichen Umgang mit der Gefühlsterminologie vgl. Cvetkovich 2012, S. 4ff.;

Berlant 2011, S. 4, 158ff.

33 Ich nutze die Begriffe Cluster undDimension zur Beschreibung derselben analytischen Ebene,

jedoch aus unterschiedlichen Richtungen heraus. Während ich von Cluster in einer induk-

tiven Weise spreche, um zu verdeutlichen, wie unterschiedliche Differenzen einer gemein-

samen Frage folgen, verwende ich Dimension deduktiv, um zu zeigen, dass diese Differenz-

cluster definitorischer Teil des Begriffes Gefühl sind.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 19

über sie wissen.DiesesWissenwiederum scheint jedesMal aufs Neue die ontologi-

sche Annahme zu begründen, wodurch deren Charakter als ›Annahme‹ zusehends

in Vergessenheit gerät.34 Mit der dritten Dimension, dem ethischen Status von Ge-

fühlen, ist der Umgang mit diesen angesprochen: Sollten Gefühle, per se oder nur

bestimmte, kultiviert, ausgelebt, eingehegt oder grundlegend negiert werden? Ich

werde darlegen,wie sich die Konnotation dieser Fragenmit der wachsenden politi-

schen Aufmerksamkeit für Gefühle in der jüngeren Forschungsgeschichte wandelt.

Diese drei Dimensionen lassen sich nicht scharf voneinander trennen, und ich

will nicht ausschließen, dass sich die Differenzen auch auf andere Weise clustern

ließen. Zudem variierte die Bedeutung der Dimensionen respektive der in diesen

enthaltenenDifferenzen imVerlaufderGeschichte,sodassbeispielsweise imMittel-

alter dieBedeutungdes epistemischenStatus zugunstendes ethischenStatusnahe-

zu völlig in denHintergrund trat. Stellt man sich die drei Dimensionen als konzen-

trische Kreise vor, dann würden sich diese nicht nur im Begriff Gefühl überschnei-

den; sie würden entsprechend der historischen Situation stetig oszillieren und die

dimensionale Bedeutung von Gefühl so verschieben.

…zur Kritik

Im Vergleich zu Gefühl ist Kritik nicht in verschiedene, ähnliche Begriffe ausdiffe-

renziert, obwohl es – je nach Interpretation – zu Überschneidungen kommt (zum

Beispiel mitWiderstand oder Feedback).Was die Verbreitung des Begriffs anbelangt,

lässt sich eine ähnliche Situation feststellen. Kritik ist in aller Munde – alsMethode

oder Verfahren, als Leitbild, Bildungsziel oder auch Lebensweise. Diese Omniprä-

senz fasst Sverre Raffnsøe in seiner Diagnose des Age of Criticism zusammen:

»In the age of criticism, critique becomes an inescapable, ubiquitous, inherent

part of practice, towhich every humanactivitymust be subjected, not only to avoid

just suspicion of its not being able to resist critique, but also to be challenged and

thereby rise to a fuller realization of the prospects it seems to hold out.«35

Es handelt sich bei Kritik um einen jungen Begriff, der noch im 16. Jahrhundert als

eine Methode von Gelehrten zur Exegese antiker und heiliger Schriften galt. Aus-

gehend von dieser exklusiven Bedeutung hat sich Kritik in verschiedene Domänen

ausdifferenziert – zunächst in die Literatur- und Kunstkritik, die Erkenntnis- und

die politische Kritik. Im Verlauf des 19. und 20. Jahrhunderts verbreitete sich Kri-

tik dann in bürgerlichen Gesellschaften und fand so Eingang in den alltäglichen

34 Vgl. Nietzsche 2015, S. 15ff.

35 Raffnsøe 2017, S. 50.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Sprachgebrauch. Dementsprechend variantenreich sind die Bedeutungen und Lo-

giken, die mit Kritik in Verbindung stehen.36 Kritik mag beispielsweise ebenso der

Hoffnung auf eine Emanzipation oder »Entunterwerfung«37 dienenwie der perma-

nenten Selbstoptimierung oder sozialen Privilegierung von Intellektuellen und Ak-

tivist:innen.38

Während sich der BegriffKritik imVerlauf des 20. Jahrhunderts im gesellschaft-

lichen Alltagsgebrauch ausdifferenzierte, stellte diese Entwicklung gesellschafts-

und sozialkritische Ansätze vor die Aufgabe, demgegenüber die Relevanz und Ef-

fektivität vonKritik zu behaupten. Infolgedessenwurde Kritik an vielen sozial- und

geisteswissenschaftlichen Fakultäten zumnotwendigen,wenn nicht gar exklusiven

Zugang zur Welt.39 Diese Entwicklung brachte wiederum ›postkritische‹ Stimmen

hervor,die eineÜberwindung40,Pluralisierung41 oder grundlegendeModifikation42

von Kritik fordern und vorschlagen. In diesem Zusammenhang kam es nicht nur

zu einer Vervielfältigung methodisch-praktischer Zugänge. Diese ›Postkritiken‹

sprachen sich außerdem für eine erneute Politisierung und Sensibilisierung von

Kritik aus:

»Rather, influential arguments over the last two decades suggest that the lan-

guage game of critiquemay have played itself out: that there is a need not just for

different kinds of thinking but for an alternative ethos, mood, or disposition.«43

In Hinsicht auf das Age of Criticism schlage ich vor, analog dem Vorgehen zum Be-

griffGefühl auchKritik quaDifferenzen zu erfassen. Auf dieseWeise bleibe ich nicht

nur der Etymologie desBegriffesKritik treu,der in seiner griechischenÜbersetzung

so viel wie scheiden, beurteilen oder unterscheiden bedeutet;44 ein solches Vorgehen er-

möglicht zudem der Bedeutungsentleerung und Ausdifferenzierung des Begriffes

Rechnung zu tragen und mit dem aporetischen Charakter von Kritik umzugehen.

Denn Kritik fällt stets, wie Kurt Röttgers schreibt,mit der Klärung ihrer Bedeutung

sich selbst gegenüber ins Unkritische. Deshalb entziehe sie sich einer Letztbegrün-

dung konstitutiv.45

36 Vgl. Kapitel 2.1.

37 Foucault 1992, S. 18.

38 Vgl. Asad 2009, S. 53ff.

39 Vgl. Barad, Dolphijn, van der Tuin 2012, S. 49; Sedgwick 2003a, S. 123–126.

40 Vgl. Latour 2007.

41 Vgl. Sedgwick 2003a.

42 Vgl. Felski 2015.

43 Anker, Felski 2017b, S. 10.

44 Vgl. Stederoth 2011, S. 1347ff.; Röttgers 1982, S. 651f.

45 Vgl. Röttgers 1972, S. 1ff. sowie Kapitel 2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 21

Die Differenzen der Kritik, die ich aufgrund der jüngeren Begriffsgeschichte

vorwiegend den Debatten des 20. Jahrhunderts entnehme, will ich in fünf Dimen-

sionen clustern:46

Die erste dieser Dimensionen betrifft die Frage, wer oder was kritisieren kann

und damit das Subjekt der Kritik. Entscheidend sind in dieser Dimension zum einen

die Debatten darum, ob es sich bei Kritik um eine genuin menschliche Fähigkeit

handelt oder sie auch von nicht-menschlichen Akteur:innen – bis hin zu unbeleb-

ten Objekten – ausgehen kann. Doch hängt das Subjekt der Kritik nicht allein von

ontologischen Axiomen ab, sondern betrifft ebenfalls den sozialen Status – wer ist

also autorisiert Kritik zu üben; wer wird als Kritiker:in anerkannt?

Geht vom Subjekt eine Kritik aus, ist das Objekt das, an dem Kritik geübt wird:

die zweite Dimension. Analog zum Subjekt stellt sich auch hier die Frage, wer oder

was überhaupt kritisiert werden kann. So scheint zwar alles potenziell kritisierbar,

doch ist das Kritikobjekt zumindest an die epistemischen Grenzen eines kritisie-

renden Subjektes rückgebunden–esmuss etwas über dasObjekt wissen, und sei es

bloß, dass das Objekt existiert. Und auch wenn alles potenziell kritisierbar ist: Was

soll denn kritisiert werden? Diese Dimension betrifft somit auch die Zielrichtung

einer Kritik, die dem Erhalt von Prinzipien, der Veränderung oder der Erforschung

von Gesellschaft dienenmag, um nur einige Zielrichtungen zu nennen.

Eine dritte Dimension besteht im Kriterium, dem normativen Gegenstück zum

Objekt der Kritik. Vor allem zwei Positionen stehen einander gegenüber – die Po-

sition, die das Kriterium als Maßstab begreift, an dem ein Objekt gemessen wird,

und die Gegenposition, die ein Kriterium erst durch eine Kritik erschließen will –

sei dies eine bessere Gesellschaft oder individuelle Freiheit.

Bringt man diese drei Dimensionen zusammen, dann handelt es sich bei Kri-

tik zunächst um das Feststellen, aktive Ziehen oder Nachvollziehen einer Differenz

zwischen demObjekt und einemKriteriumdurch ein Subjekt. Als vierteDimension

setzt derModus diese drei aber erstmiteinander in Verhältnis, sodass ein (beur-)tei-

lender, ein kritischer Effekt entsteht. Der Modus gibt Antwort auf die Frage, wie kri-

tisiert wird. Dabei umfasst die vierte Dimension zwei Fragen: Wie eng ist ein Mo-

dus der Kritik zu fassen (gibt es einen spezifischen Kritikmodus oder eine Vielzahl

möglicher Kritikmodi)? Und in welcher Beziehung steht ein Modus zur Praxis? Ein

Modus kann ebenso in einzelnen Praktiken zum Ausdruck kommen (zum Beispiel

der Frage ›Warum hast du das gemacht?‹) wie in mehreren verbundenen Prakti-

ken (umweltpolitischen Kampagnen sozialer Bewegungenwie Fridays for Future bei-

spielsweise).

Schließlich wird Kritik durch eine fünfte Dimension ergänzt: den Kontext. Hier

steht in Frage, wie spezifische Kontexte Kritik ausrichten oder tradieren. Darunter

46 Vgl. Kapitel 2.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

fallen der soziale Kontext –wie Normen oder an einer Kritik beteiligte Dritte –, der

sprachliche und jeweilige historische Kontext einer Kritik.

In der Sphäre dieser fünf in sich differenten Dimensionen – Subjekt, Objekt,

Kriterium, Modus und Kontext – ist der Begriff Kritik lokalisiert. Wie auch im Fall

von Gefühlwandelt sich der Begriff im Verlauf der Geschichte: Die Entwicklung von

Kritik – von einer Technik mit einheitlicher Bedeutung hin zu einem variablen Be-

griff diverser Ausdeutungen – spiegelt sich in einem fortschreitenden Anwachsen

der konzeptionellen Differenzen in den geclusterten Dimensionen wider. Es ver-

mehrten sich somit diemöglichenAntworten darauf,wasKritik bedeutenmag; und

jede dieser Antworten beziehtmit ihrer jeweiligenKritikauffassung eine Position in

den fünf Differenzclustern und schlägt so eine theoretische Kerbe in diese.

Auf die beiden Einblicke zu Gefühl und Kritik aufbauend, gilt es anschließend

nach jenen Theorien zu fragen, die eine Kerbe nicht nur in einen dieser Diskurse

schlagen, sondern in beide zugleich.

Gefühl meets Kritik: über ein Theoriefeld

MitdiesenbeidenEinblicken zuGefühlundKritik spanne ich einenHintergrundauf,

vor dem sowohl in der Affekt- und Emotionsforschung als auch in den Debatten zu

Kritik einige Arbeiten entstanden, die beide Begriffe implizit oder explizit aufeinan-

der beziehen.47 Mein Interesse gilt dabei den kaum miteinander in Bezug stehen-

den, theoretisch-konzeptionellen Arbeiten, den Kritiken politischer Gefühle.48 Diese

unterscheiden sich von anderen Ansätzen, die Gefühl und Kritik verbinden, darin,

dass sie sich von psychologischen Perspektiven abgrenzen. In diesem Zuge bekräf-

tigen sie in unterschiedlicher Schwerpunktsetzung eine politische, soziale, ökono-

mische, historische oder affektive Konstitution von Gefühlen. Diesen Ansätzen ist

zudemein emanzipativer Impetus zu eigen,der sie vonKritikauffassungeneiner lo-

gisch-rationalen Urteilsbildung unterscheidet. Wie ich in einer eingrenzenden Er-

läuterung darstelle, zeigt sich an diesen beiden Tendenzen die implizite politische

Ausrichtung der sechs zu untersuchenden Theorien. Mit der Untersuchung kon-

zentriere ich mich außerdem auf jüngere sozialtheoretische Arbeiten, die entwe-

der verstärkt seit den 2000er Jahren rezipiert wurden oder in deren Nachgang erst

entstanden.49 Ich beginne dabei mit zwei Ansätzen, die primär in der Tradition der

47 Vgl. bspw. die Studien in Gregg, Seigworth 2010b; Mennel, Nowotny, Raunig 2010; Neumayr

2007b oder die Forschung von Autor:innen wie Mühlhoff 2018b; Penz, Sauer 2016; Ahmed

2014b oder Berlant 2011.

48 So untersuche ich in Kapitel 3. sechs theoretisch-konzeptionelle Ansätze, darunter solche,

die Gefühl eher von Kritik aus erschließen und andere, die sich Kritik durch Gefühl annähern.

49 Dementsprechend wird es sich bei der vorliegenden Arbeit um keine Ideengeschichte der

Kritik politischer Gefühle handeln. Dass es entsprechend Überschneidungen mit anderen

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 23

KritischenTheorie stehen, gefolgt von zweien, die vor allem durch die poststruktu-

ralistische Theoriebildung inspiriert sind. Bei den letzten beiden Ansätzen handelt

es sich hingegen um queer-feministische.

Indem ich diese sechs Ansätze darstelle und untersuche, markiere ich in der

Schnittmenge zwischenGefühls- undKritik-DiskursdasTheoriefeldderKritikenpo-

litischer Gefühle. Meine Untersuchung fokussiert darauf, wie sie Kritik und Gefühl

aufeinander beziehen. Zur Operationalisierung nutze ich,wie bereits erwähnt, den

doppelten Genitiv der Begriffskomposition Kritik der Gefühle, um einerseits zu un-

tersuchen, inwiefern Gefühle zumObjekt einer Kritik werden (genitivus objectivus)

und Kritik andererseits durch Gefühle bedingt ist (genitivus subjectivus).

Ich beginnemitMichaelWalzers Vorschlag einer verbunden-interpretativenGesell-

schaftskritik. Hinsichtlich des doppelten Genitivs argumentiert er, dass drei Leiden-

schaften – Mut, Mitleid und ein gutes Auge – die Voraussetzung einer ›guten‹ Ge-

sellschaftskritik darstellen.50 Allerdingswerden Leidenschaften imAllgemeinen so-

wie die drei von ihm affirmierten wiederum nicht zum Objekt von Walzers Gesell-

schaftskritik, obgleich das theoretische Knowhow vorhanden wäre. Gesellschafts-

kritik findet bei Walzer also mehr durch denn an Leidenschaften statt.

Im Vergleich dazu bietet Eva Illouz mit dem Konzept der postnormativen Kritik

ein distanziert-soziologisches Verfahren, in dem authentische Gefühle zumObjekt

der Kritik werden. Dieses entwickelt sie ausgehend von einem Dilemma, demnach

Authentizität zugleich Grundlage und Objekt einer Kritik ist.51 Illouz schlägt vor,

das Dilemma zu lösen, indem authentische Gefühle einer historischen Analyse ih-

rer Herkunft (der affektiven Immanenz) unterzogen und dann für Rezipient:innen

durch eine affizierende Rhetorik aufbereitet werden.52 Wie ich zeige, lässt Illouz’

Ansatz allerdings untertheoretisiert,wieGefühle in denVollzug ihrer kritischenGe-

sellschaftsforschung einfließen.

ImGegensatz zudiesenbeidenAnsätzenkommenSubjekt undObjekt derKritik

in der Selbstanalyse Didier Eribons nahezu zur Deckung. Eribon macht seine Ge-

fühle zum Objekt eines kritischen Denkens. Demnach sind Gefühle ein Resultat der

gesellschaftlichenUrteilssprüche, die eine subjektive Biografie bis in die Gegenwart

formieren.53 Zugleich aber treiben Gefühle wie Scham oder Angst Eribons Selbst-

analyse erst an, durch welche ein Umgang mit ihnen gefunden werden soll. Sind

solche Gefühle aber erst einmal analysiert, müssen sie stets erneut zum Objekt ei-

Ansätzen, insbesondere der klassischen Kritischen Theorie gibt, ist damit unbenommen und

zeigt vielmehr ein weiteres, noch wenig beachtetes Forschungsfeld auf.

50 Vgl. Walzer 2000, S. 714ff.

51 Vgl. Illouz 2018b, S. 277f.

52 Vgl. Illouz 2018b, S. 285ff.

53 Vgl. Eribon 2018, S. 33ff.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

ner Kritik werden.54 Auf diese Weise holt im kritischen Denken Eribons die Kritik an

Gefühlen also fortwährend die Kritik durchGefühle ein,was seinen Ansatz zu einem

endlosen Projekt der Arbeit am Selbst macht.

Mit der affirmativenKritikgehtBrianMassumi aufAbstand zu externenoderme-

thodischen Auffassungen von Kritik und hält diesen eine kritische Seinsweise ent-

gegen, in der sich Menschen affektiven Erfahrungen affirmativ zuwenden.55 Das

Affektive wird von ihm als ontologisch und vorsozial aufgefasst, weshalb es ihm

die Grundlage des Kritischseins bietet, wiederum selbst aber nie kritisiert werden

kann. Zum Objekt affirmativer Kritik können lediglich Emotionenwerden, die Mas-

sumi als diskursive und kognitiv verarbeitete Deutungen begreift, die all das Poten-

zial begrenzen, das er affektiven Erfahrungen zuspricht.56 Die beiden Genitivvari-

anten sind bei Massumi also konzeptionell entlang der Begriffe Affekt (Kritik durch

Gefühle) und Emotion (Kritik an Gefühlen) geschieden,wodurch es allerdings wirkt,

als sei jede körperlich-affektive Erfahrung bereits eine kritische.

In ihrem Essay Paranoid Reading and Reparative Reading, or, You’re So Paranoid You

Probably Think This Essay Is About You argumentiert Eve Kosofsky Sedgwick für eine

Pluralität an Affekttheorien, die –miteinander konkurrierend–diementale Ökolo-

gie einesMenschen ausmachen.Auf dieserGrundlage stellt sie fest, dass eine dieser

Affekttheorien die kritische Theorie ihrer Zeit geradezu definiert, die Paranoia.57

Um dem entgegenzuwirken, problematisiert Sedgwick die Effekte der Paranoia,

indem sie diese durch die Linse einer andere Affekttheorie liest. Auf diese Weise

kommt sie zur – auf Hoffnung bauenden – reparativen Lesart.58 Mit ihrem Essay

zeigt Sedgwick, dass auch diejenigen Gefühle, durch die sich eine Kritik entfaltet,

zumObjekt einer anderen Kritik werden können. Eine Kritik kann also nicht nur an

verschiedenen Gefühlen vorgenommen werden, sie verändert sich auch abhängig

von den Affekttheorien, die in ihr wirken.

BrigitteBargetz bietetmit ihrer kritischmachtsensiblenAffekttheorie schließlich ei-

nen Ansatz, in der die Kritik an Gefühlen und die Kritik anMachtverhältnissen flie-

ßend ineinander übergehen. Eine solche Kritik rekonstruiert eine politische Gram-

matik der Gefühle, in der Gefühle durch Politiken organisiert werden und politi-

schen Verhältnissen Ausdruck verleihen.59 Bargetz begreift Gefühle in der Konse-

quenz weder als eindeutig gut oder schlecht, sondern als uneindeutige und vielfäl-

tige Dimension des Politischen.60 Da auch ihre machtsensible Affekttheorie in das

54 Vgl. Eribon 2018, S. 57ff., 140.

55 Vgl. Massumi, Manning, Weigel 2010, S. 37ff.

56 Vgl. Massumi 2010, S. 338.

57 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 125f.

58 Vgl. Sedgwick 2003a, S. 128, 144.

59 Vgl. Bargetz 2020, S. 39–41.

60 Vgl. Bargetz 2014, S. 130.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 25

Politische eingebunden ist, lässt sich schlussfolgern, dass politische Gefühle ihrer

deskriptiven Kritik motivational zu Grunde liegen und diese formieren.

Meine Untersuchung leitet schließlich vier Impulse aus dem Theoriefeld ab,

an die weiterführende theoretische und empirische Forschung sowie Didaktisie-

rungen anschließen können: Erstens kennzeichnet die Mehrheit der Ansätze eine

gefühlstheoretische Involviertheit. Solche Kritiken machen also vor den eigenen

Gefühlen keinen Halt, sondern affirmieren sie bei gleichzeitiger kritischer Befra-

gung. Zweitens prägen die Ansätze sozialstrukturelle Auffassungen des Entstehens

von Subjektivität und individuellen Gefühlen in Abhängigkeit von je spezifischen

affektiven, politischen oder sozialen Immanenzverhältnissen. Drittens unterschei-

den sich die Kritiken politischer Gefühle hinsichtlich der ihnen zugrundeliegenden

Zeitlichkeit. Schließlich lässt das Theoriefeld eine konzeptionelle Offenheit für die

phänomenale Vielfalt von Gefühlen erkennen. Es sind diese vier Einsichten, die

als Impulse in eine mögliche Synthese einer kritischen Haltung gefühlspolitischer

Selbst-Bildung einfließen.

Ausblickhafte Überlegungen zu einer gefühlspolitischen Selbst-Bildung

Auf Grundlage meiner Untersuchung der sechs Kritiken politischer Gefühle will

ich in meinem abschließenden Ausblick Überlegungen zu einer gefühlspolitischen

Selbst-Bildung anstellen. Diese Überlegungen finden ihren konzeptionellen An-

satzpunkt bei Michel Foucaults EssayWas ist Aufklärung?61 Sich auf Immanuel Kant

und Charles Baudelaire beziehend skizziert Foucault eine kritische Haltung, in der

ein Mensch die historische Konstitution seines Selbst befragt und mit diesem zu

experimentieren beginnt. Zur gefühlstheoretischenWeiterentwicklung schlage ich

drei Techniken vor, durch die ein Subjekt eine solche kritische Haltung einnimmt

und das eigene Selbst formiert respektive bildet.62 In Rekurs auf die sechs unter-

suchten Theorien erläutere ich jede dieser Techniken in Bezug auf den doppelten

Genitiv hin – also darauf, wie Gefühle zumObjekt einer kritischen Technik werden

können und inwiefern in den Techniken wiederum Gefühle Ausdruck finden. Es

handelt sich bei diesen kritischen Techniken politischer Gefühle um das Untersu-

chen, das Experimentieren und das Öffnen. Die Verschränkung dieser drei Techniken

erlaubt es, wie ich darlegen werde, die Kritiken politischer Gefühle als eine Hal-

tung (Ethos)63 zu begreifen, die es ermöglicht, mit politischen Gefühlen kritisch

61 Foucault 2005.

62 Vgl. Foucault 2015, S. 18ff.

63 In seinem TextWas ist Aufklärung?, der meiner Theorieskizze als Grundlage dient, beschreibt

Foucault eine kritische Haltung respektive ein Ethos wie folgt: »Mit Haltungmeine ich einen

Beziehungsmodus im Hinblick auf die Aktualität; eine freiwillige Wahl, die von einigen

getroffen wird, und schließlich eine Art und Weise zu denken und zu fühlen, und auch eine

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

umzugehen. In einer abschließenden Zusammenführung unterfüttere ich diese

Haltung theoretisch und thematisiere, was jemanden überhaupt dazu motivieren

sollte, ihr zu folgen. Zudem begründe ich den Zusammenhang der Haltung mit

dem Prozess der Selbst-Bildung, begriffen als intendierte Transformation des eige-

nen, politischen Selbst mit Hilfe der dargelegten Techniken des Experimentierens,

Untersuchens und Öffnens.

Mit dieser Position rede ich weder einseitig einer aufklärerischen Hoffnung

auf eine »Herausführung aus der selbstverschuldeten Unmündigkeit«64 das Wort,

noch geraten Selbst-Bildungsprozesse zu einem lediglich problematischen Um-

stand postsouveräner Subjektivität.65 Meine theoretische Auffassung von Selbst-

Bildung, die in den genannten Techniken Ausdruck findet, führt diese Perspektiven

vielmehr zusammen.66 Damit liegt die Hoffnung auf einen kritischen Umgang mit

politischen Gefühlen meinen Ausführungen zu Grunde, ohne Selbst-Bildung oder

die entwickelte Kritik zu einem Bildungsziel zu stilisieren.67 Mein Ansinnen mit

der ausblickhaften Skizze ist schließlich die Formulierung einer Kritik politischer

Gefühle, die am gefühlspolitischen Alltagsleben eines Subjektes ansetzt. Durch die

kritischen Techniken wird es einem Subjekt möglich, die eigene gefühlspolitische

Subjektivität, die eigenen politischen Gefühle – in all ihrer Ambivalenz, Wider-

sprüchlichkeit und Paradoxie, in ihrer epistemischen Gewalt und Intensität – in

Frage zu stellen, um sich so selbst zu bilden.

Art undWeise zu handeln und sich zu verhalten, die zugleich eine Zugehörigkeit bezeichnet

und sich als eine Aufgabe darstellt. Ein wenig sicherlich wie das, was die Griechen ein ethos

nannten« (Foucault 2005, S. 695 Herv. i. O.). Die Begriffe Zugehörigkeit und Aufgabe verweisen

in diesem Zusammenhang auf die soziale Lokalisierung durch das wiederholte Einnehmen

einer Haltung. Foucault schildert beispielsweise, dass Baudelaire durch eine dandyistische

Haltung zu einem solchen wird, dieses Dandy-Werden aber mit der fortdauernden Aufgabe

des praktischen Einnehmens dieser Haltung verbunden ist (vgl. Foucault 2005, S. 695–698).

64 Kant 1969, S. 1

65 Vgl. bspw. Lammers, Eis 2015, S. 110f.; Bröckling, Peter 2014; Bauer 2013, S. 30–33; Bröckling

2013a; Eis 2013, S. 76; Bünger 2011, S. 318ff.

66 Mein Anliegen ist somit einerseits einen inhaltlichen Vorschlag zum Umgang mit politis-

chen Gefühlen zu unterbreiten und andererseits dabei zugleich einer Dezentrierung des

Subjektes Rechnung zu tragen, die Carsten Bünger treffend umschrieb: »Weder wird [das

Subjekt; F.M.] als allein bestimmend noch als vollständig bestimmt vorgestellt, sondern als

widersprüchliches Verhältnis, das sich nicht trennscharf in Gegensätze zerlegen oder durch

Bildung in eine höhere, eindeutige Subjektivität aufheben lässt« (Bünger 2011, S. 320).

67 Vgl. Bünger 2013, S. 214–220.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 27

Methodik und Stil dieser Arbeit

Ich will meine bisherigen inhaltlichen Ausführungen durch einige methodisch-

stilistische Hinweise ergänzen. Bei meiner Untersuchung handelt es sich um

ein transdisziplinäres Unternehmen, das sich verschiedener Forschungsbereiche

bedient, ohne zu beanspruchen, diese erschöpfend einzubeziehen. Ihr argumenta-

tiver Mehrwert besteht unter anderem in deren Verknüpfung, im Aufeinanderbe-

ziehen unterschiedlicher Perspektiven zum Zweck eines gegenseitigen Aufzeigens

etwaiger Verbindungslinien und innerdisziplinärer Desiderate. Dieser transdiszi-

plinäre Anspruch schlägt sich folglich auch immethodischen Vorgehen nieder, was

mich zu drei Hinweisen führt:

Erstens greife ich in dieser Schrift auf das Handwerkszeug sozialtheoretischer

Textarbeit zurück. Dafür werden die Texte, auf die ich in der vorliegenden Arbeit

rekurriere, zunächst auf ihre zentralen Argumente und inhärente Logik hin gelesen

sowie in die jeweiligen Fachdiskurse eingeordnet. Ein solches Verstehen und Ein-

ordnen eines Textes sowie der darin zum Ausdruck kommenden auktorialen Posi-

tionmöchte ich als Textinterpretation bezeichnen. In der vorliegenden Arbeit ist eine

solche zudemdurchdie SuchenachdenkonzeptionellenundargumentativenGren-

zen undWidersprüchen einer Position gekennzeichnet.

An die Textinterpretation schließt ein zweiter Zugriff an, der des In-Relation-Set-

zens von Texten und Positionen sowie deren inhärenten Argumenten, Widersprü-

chen und Erkenntnissen. Texte werden hierbei – kurz gesagt – aufeinander bezo-

gen, umDifferenzen, Leerstellen odermögliche Synergien freizulegen. In Kapitel 1.

und 2.werde ich durch ein solches In-Relation-Setzen darlegen,wie sich die beiden

Begriffe Gefühl und Kritik trotz aller wissenschaftlicher Pluralität begreifen lassen.

Auch in Kapitel 4. nutze ich diesen Zugriff, um das Feld der Kritiken politischer Ge-

fühle durch vier Impulse positiv zu bestimmen. Im Vergleich zu dieser deskriptiv-

clusternden Zielsetzung werden dagegen im abschließenden Ausblick dieser Arbeit

die untersuchtenTheorien in einerWeise in Relation gesetzt, die es ermöglicht, die

jeweiligen inhärenten Probleme derTheorie aufzugreifen, zu lösen und so einen ei-

genen theoretischenAnsatz zu generieren–wenngleich zunächst nur in Formeiner

ersten Skizze.

In der Textanalyse besteht ein dritter Zugriff, der in Kapitel 3. und damit dem

Hauptteil meiner Untersuchung Anwendung findet. Wie im ersten Zugriff werden

theoretische Positionen, die entweder aus einem einzelnen oder mehreren Texten

gewonnen wurden, dargestellt und somit interpretiert. Anschließend nutze ich zu-

vor definierte Fragen, um die Zielsetzung, das implizite Verhältnis von Kritik und

Gefühl sowie die inhärenten Probleme und Stärken eines Ansatzes herauszupräpa-

rieren. Die Textanalyse setzt also die Textinterpretation voraus und unterscheidet

sich vom In-Relation-Setzen dadurch, dass sie auf ein bestimmtes Erkenntnisin-

teresse hin ausgerichtet ist, das durch die strukturierenden Fragen verfolgt wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Gefühlspolitische Selbst-Bildung

Es handelt sich durch diese drei Zugriffe um eine Theoriearbeit, die sich

der Akribie und dem Detailreichtum theoretisch-argumentativer Betrachtung

verschreibt, zugleich aber auch Leser:innen mit weniger Vorwissen die Lektüre

ermöglichen will. In der Niederschrift gilt es daher, die Gratwanderung zwischen

Allgemeinverständlichkeit und sorgfältiger Begriffsarbeit zu leisten. Hierzu wird

eine stringente und begrifflich zugängliche Argumentation durch ›Tiefenbohrun-

gen‹ in Form von Exkursen oder Fußnoten ergänzt.

Inspiriert durch die Lektüren Eve Kosofsky Sedgwicks68, Didier Eribons69 und

Paul deMans70 pflege ich zweitens einen offenenUmgangmit Beispielen,Metaphern

undpersönlichenErfahrungen,dermeinerPerspektivenicht entgegen, sondernbe-

reichernd zur Seite steht. Es geht mir jedoch nicht darum, Subjektivität und insbe-

sondere Gefühlen performativ Raum imwissenschaftlichen Diskurs einzuräumen,

indem sie unkritisch affirmiert oder gar ›beschworen‹ werden; stattdessen will ich

deutlich machen, dass sie ein integraler und situativer Bestandteil der Produktion

vonWissen und Text sind.71

Drittens und daran anschließend verstehe ich in dieser Arbeit unterTheorie keine

von der Subjektivität derTheoretiker:innen losgelöstenKonzepte. Ich folge dagegen

Sedgwick darin,Theorie stets auch als affektiveTheorie zu begreifen, die unser Den-

ken, Fühlen, Handeln und Verhalten, kurz: unsere Existenzweisen anleitet und mit

anderen solcher affektivenTheorien im Verhältnis steht.72

68 Vgl. Sedgwick 2003b.

69 Vgl. Eribon 2016.

70 Vgl. de Man 1978.

71 Vgl. Haraway 1988, S. 583.

72 Vgl. Sedgwick, Frank 2003. Weiterführend dazu vgl. Kapitel 1. und Kapitel 5.

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002 - am 14.02.2026, 07:56:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467480-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

