
134 Masken denken – in Masken denken

›bloße‹ Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.

Demgegenüber betont Nietzsche, wie groß der Einfluss und wie weitreichend die

Konsequenzen solcher ›Fiktionen‹ genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte

einerseits, auf die Lebenswirklichkeit derMenschen andererseits sind: »Die Falsch-

heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heißt es diesbe-

züglich.179 Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa

die lebensförderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-

sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch

Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn«,180 stellt sowohl eine

Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-

mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen für kulturelle und wissen-

schaftliche Errungenschaften sowie für Positionen der Philosophiegeschichte zu

kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-

heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-

entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singuläre und von

einer Seite her vorgenommene Ansicht über eine Sache als deren einzige Wahr-

heit auszulegen. Demgegenüber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-

auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivität und einen vollständigeren Begriff

einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-

chen. Dem liegt auch die Überzeugung zugrunde, dass das Ausführen einer Ar-

gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer

vorher bereits bezogenen Position möglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die

von allem abgelöste Metaperspektive ist für Nietzsche schlicht eine Erfindung.

Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivität gleichbe-

deutend ist mit einer potenzierten Subjektivität, insofern sie als die Verlängerung

des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine

Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus

mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte

sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen

und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven

vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fügt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSA 5, S. 18.

180 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 135

subjektive Blickwinkel hinzu. Deren jeweilige Voreingenommenheit, Einseitigkeit,

Interessiertheit, Spezifität, ihre totenWinkel und charakteristischen Stimmungen

verstärken sich gegenseitig. Ihr Merkmal aber ist das Aufsuchen gerade der radikal

nicht-objektiven, also subjektiven Standpunkte, die noch nicht in einem Allgemei-

nen bzw. einer übergeordneten, neutralen Sprecherposition aufgegangen sind. In

einer solchen Haltung des Verweigerns von Verallgemeinerung bei gleichzeitigem

Verstärken des (vervielfältigten) Besonderen liegt das Schlüsselmoment der neuen

Objektivität. Sie ist nur durch die Einbildungskraft des Erkennenden auf der einen

und seinen ordnenden Strukturwillen auf der anderen Seite limitiert. Keineswegs

aber ist sie dabei einer Willkürlichkeit unterworfen, der man vorhalten könnte,

ebensogut jede beliebige andere Perspektive reproduzieren zu können. Stellt doch

das jeweils aufgefächerte Ensemble der Blickweisen selbst bloß eine Auswahl von

Eindrücken oder Imaginationen dar, die ihrerseits eng an den Erkennenden ge-

bunden und in diesem Sinne einem Kompositionsprinzip unterworfen ist. Nietz-

sches ausgewiesenes Ziel ist dabei, das alte Modell wissenschaftlicher Objektivität

abzulösen, im mindesten aber, ihm eine neue experimentelle und genuin für die

Philosophie fruchtbareMethode hinzuzufügen, »bei dem die aktiven und interpre-

tirenden Kräfte« nun nicht mehr »unterbunden« sein sollen.181

Diese Praxis aber trägt zweierlei maskenspezifische Elemente in sich: Ers-

tens liegt der methodologisch eingeforderten Polyperspektivität notwendig

die Bereitschaft zum wiederholten Perspektivwechsel zugrunde. Diese Selbst-

Verwandlungen können jedoch nur erreicht werden, wenn die ›eigene‹, d.h. die

zuallererst naheliegende, die ›selbst-verständliche‹ als dem Selbst zuerst ver-

ständliche Perspektive eine Zeitlang mindestens zurückgestellt oder aber insoweit

modifiziert würde, dass ein Durchspielen anderer Perspektiven möglich wird. Es

liegt daher nahe, die faktische Praktikabilität einem Denkmodell zuzuschlagen,

durch das ein solcher Spielraum zunächst erst einmal hergestellt werden und

dessen Dynamik den Wechsel von Positionen und Positionierungen garantieren

kann. Hier ist auf eine grundsätzlich analoge Struktur zwischen Nietzsches

Subjekt- und seinem Erkenntnismodell hinzuweisen: In gleichem Maße wie der

Mensch in seiner konstitutiven Vielheit ohne ein eigentliches und beständiges Zen-

trum (und ohne die Annahme eines ›Maskenträgers‹) als eine Irreduzibilität des

Masken-Ensembles entwickelt werden soll, so scheint auch erst im Zusammenspiel

verschiedener Perspektiven (das sich aber nie in ein ›Ganzes‹ vervollkommnen

lässt) dem Erkennen Genüge getan zu sein. Das Resultat ist Polyphonie statt

Monotonie, Vieläugigkeit statt Monoperspektivität. Nicht die Konzentration des

Vielen in eine Einheit oder das Subsumieren verschiedener Einzelereignisse unter

ein Allgemeines ist nun der Maßstab, sondern die größtmögliche Dissoziation

und das Herstellen von differenten Perspektiven. Zusätzlich wäre als ein Effekt

181 Ebd.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Masken denken – in Masken denken

der beschriebenen Erkenntnis-Praxis festzuhalten, dass, im gleichen Maße wie sie

Masken als Erkenntnismethode benötigt, von ihr Masken erzeugt werden, deren

Spuren in den Texten auffindbar sind.

Einwichtiger Schlüssel zumVerständnis vonNietzsches Texten ist die Einsicht,

wonach den zentralen Themen seiner Philosophie oftmals auch ihre Anwendung

auf der textformalen Seite entspricht. In diesem Sinne eignet den Texten eine per-

formative Ebene, die auf verschiedenartigeWeisen undmit sehr unterschiedlichen

Mitteln bestimmte Einsichten zeigt, statt sie erneut zum Gegenstand argumentati-

ver, thesenbasierter Auseinandersetzung zu machen.182 Diesbezüglich stellt die Fi-

gurenrede ein ausgesprochen vorbildliches Exempel dar: Mit der Entwicklung einer

neuen Erkenntnispraxis der Polyperspektivität hat Nietzsche einerseits die thema-

tische Ausführung an verschiedenen Stellen geleistet. Diese ist nun andererseits

in einen konkreten Anwendungszusammenhang eingegangen, durch den die in

philosophischer Argumentation oft übliche autoritäre und auktoriale Zentralper-

spektive von einer Polyphonie verschiedener Stimmen und Ansichten durchbro-

chen erscheint. Der Problemkontext, der hier anhand des Schlagwortes der Figu-

renrede thematisiert werden soll, muss in Nietzsches Werk als ebenso weitreichend

erachtet werden, wie er bisher von der Forschung systematisch kaum erschlossen

worden ist.183 Deshalb soll an dieser Stelle die Bedeutung der Figurenrede für Nietz-

sches Philosophie aufgearbeitet und es soll argumentativ plausibel gemacht wer-

den, inwieweit dem erkenntnispraktischen Modell eine textuelle Verfahrensweise

entspricht. Dabei steht ebenso im Vordergrund, Wert und Bedeutung der so zahl-

reichen wie vielgestaltigen dramatis personae in Nietzsches Texten darzulegen. Sie

sind die Protagonisten vieler verschiedener Binnen-Erzählungen, an denen sich

Positionen, philosophische Aspekte, Moralen und Haltungen als komplementäre

Polyphonie zeigen, ohne notwendig zu einer Philosophie zusammenzuwachsen.

Dass Nietzsche dabei in eher ungeordneter, ja fast anarchisch zu nennender

Weise seinem aphoristischen Schreiben keine festen Ordnungsprinzipien vorge-

geben hat, ist bekannt. Die Kapitel seiner Bücher umspielen die verschiedenen

182 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung von Paul de Man mit Nietzsches Überlegungen zum Satz

vomWiderspruch und de Mans Übertragung des Problems in die Sprechakttheorie. Paul de

Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche). In: (Ders.): Allegorien des Lesens (übers. v.Werner

Hamacher u. Peter Krumme), Frankfurt a.M. 1988, S. 164-179 und Linda Simonis: Der Stil als

Verführer. Nietzsche und die Sprache des Performativen. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002,

S. 57-74.

183 Eine Ausnahme stellt etwa Paul Van Tongeren: Reinterpreting modern culture. An introduc-

tion to Friedrich Nietzsche’s philosophy. West Lafayette 2000 dar. Van Tongeren bezieht sich

jedoch nur auf sehr wenige Textfiguren (z.B. denWanderer) und interpretiert das Phänomen

insgesamt unter dem Schlagwort von »Nietzsche’s art of concealment« (S. 74 ff), also einer

vorgeblichen Kunstfertigkeit Nietzsches, sich zu verstecken.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 137

Aspekte ihrer Themen eher wie beiläufig, als dass ihnen in ihrem Aufbau ein strin-

gentesMuster unterliegenwürde.Dies betrifft auch die entsprechend nur verstreut

aufzufindenden Figurenreden. Es wäre beispielsweise ein leichtes gewesen, sich des

Genres des philosophischen Dialogs systematisch zu bedienen, um aus verschie-

denen Blickwinkeln heraus eine Argumentation zu entfalten: An Vorbildern hätte

es, um nur einige zu nennen, vom Sokratesschüler Platon über den Stoiker Seneca

und den Kirchenvater Augustinus bis zum Aufklärer Diderot nicht gemangelt.

Nietzsche aber hat auch die etablierte Form des gelehrten Dialogs nicht in grö-

ßerem Umfang verwendet.Mit einem Blick auf den zweiten Band vonMenschliches,

Allzumenschliches kann dies begründet werden. Die beiden Abschnitte, die dessen

zweites Kapitel Der Wanderer und sein Schatten rahmen, sind einzigartig in Nietz-

sches Texten.184 Darin wird der fingierte Dialog einer »Wanderer« genannten Fi-

gur mit ihrem »Schatten« vorgeführt. Zunächst einigen sich beide darauf, dass

der Wanderer dem Schatten Fragen stellen dürfe, wobei sie sich über einige Dinge

verständigen wollen. Danach aber verpflichtet der Schatten den Wanderer auf ei-

ne besondere Verschwiegenheit, indem dieser niemandemmitteilen dürfe,wie das

Gespräch im Einzelnen verlaufen sei, sondern nur, worüber beide übereingekom-

men seien:

Der Schatten: Aber die Schatten sind schüchterner, als dieMenschen: du wirst Nie-

mandemmittheilen, wie wir zusammen gesprochen haben!

Der Wanderer: W i e wir zusammen gesprochen haben? Der Himmel behüte

mich vor langgesponnenen schriftlichen Gesprächen! Wenn Plato weniger Lust

am Spinnen gehabt hätte, würden seine Leser mehr Lust an Plato haben. Ein Ge-

spräch, das in der Wirklichkeit ergötzt, ist, in Schrift verwandelt und gelesen, ein

Gemälde mit lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz. – Doch

werde ich vielleichtmittheilen dürfen, w o r ü b e r wir übereingekommen sind?

Der Schatten:Damit bin ich zufrieden; dennAllewerden darin nur deine Ansichten

wiedererkennen: des Schatten wird Niemand gedenken.185

Auf diese erste Unterredung folgen 350 Aphorismen, worauf sich der zweite Teil

des Gesprächs anschließt: Es ist Abend geworden und der Schatten verschwin-

det. Durch diese kurze Rahmung werden die Aphorismen als die bereits schriftlich

184 Vgl. MA II, KSA 2, S. 537-539 und S. 703-704. Zwei kurze Dialoge zwischen Wanderer und

Schatten rahmen diesen Teil mit seinen 350 Aphorismen. Darunter sind auch die – soweit

ich es überblicke – beiden einzigen Abschnitte, die eine Dialogform mit konkreten Namen

verbinden: Einmal reden die Figuren »Schwarzert (Melanchthon)« und »Luther«miteinander

(MA II, WS 66), dann führen »Der Alte« und eine nach dem Skeptiker »Pyrrhon« benannte Fi-

gur ein geradezu irrwitziges Gespräch über den skeptischen Fanatismus (MA II, WS 213).

185 MA II, WS, KSA 2, S. 539.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


138 Masken denken – in Masken denken

überarbeiteten und in Textform niedergelegten Einsichten aus dem Gespräch zwi-

schen Wanderer und seinem Schatten ausgewiesen. Auf diese Weise ist nur der

Inhalt dessen, worüber sie sprachen, dargelegt – wie und in welcher Form die Un-

terredung verlief, aber abgewandelt.

Man kann in der zitierten Stelle einen Hinweis dafür sehen, dass Nietzsche

die Ausführung philosophischer Gedanken in längeren Dialogen als fragwürdig

erschien, da die Simulation eines Gesprächs zumindest einer gewissen Meister-

schaft bedarf. Daher das vernichtende Urteil, ein solches sei »ein Gemälde mit

lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz.«186 Konsequenterwei-

se hat Nietzsche die Figurenreden in seinem Werk in Kurzformen verfasst und sie

als zusätzliche Darstellungsform mal zwischen andere Abschnitte platziert, mal in

Aphorismen aufgenommen.

In diesem Kontext nimmt das in Reden und vereinzelten Dialogen verfasste

Buch Also sprach Zarathustra eine singuläre Position ein. Es eröffnet einen ganz ei-

genen fiktiven Raum, den neben dem titelgebenden Protagonisten noch weitere Fi-

guren bevölkern. Insofern der Zarathustra eine narrative und erzählerische Einheit

bildet,müsste die Auseinandersetzungmit diesemText entsprechend umfangreich

ausfallen. Da an dieser Stelle jedoch die Darstellungsform der Figurenrede insge-

samt zu entwickeln ist, sollen hier nur diejenigen Elemente interessieren, die den

sachorientierten Textfluss gleichsam unterbrechen und stilistische Komplementa-

rität erzeugen.

2.3.1. Im Gespräch – Von Einsiedlern, Wanderern und anderen

Als Figurenrede in Nietzsches Texten gilt mir jede Art markierter und in irgendei-

nemSinne personalisierter Rede. Sie ist sowohlmonologisch,wie dialogisch ausge-

führt, wobei die Anzahl der am Gespräch beteiligen Partizipanten selten über eine

Zweierkonstellation hinausgeht. In einer unten folgenden Topik sollen schließlich

verschiedene Formen dieser Figurenreden beleuchtet werden. Was man indes auch

für andere Ausdrucksformen konstatieren und als Zeugnis des Reifeprozesses von

Nietzsches Stil gelten kann, trifft in gleicher Weise auf die Figurenrede zu: Es ist

zu bemerken, dass sie mit den späteren Schriften häufiger, ja versierter eingesetzt

und dabei gleichzeitig pointierter ausgeformt wird.Was sich inMenschliches, Allzu-

menschliches und der Morgenröthe eher vereinzelt ankündigt, scheint bereits ab den

ersten Büchern der Fröhlichen Wissenschaft, über Jenseits von Gut und Böse und die

186 Ebd. Wie der Dialog abschließend einzuordnen ist, ob hier tatsächlich ein Schatten das Ge-

sprächbegannoder ob es sich umein SelbstgesprächderWanderer-Figur handelt – das damit

bestenfalls eine Tagträumerei, schlimmstenfalls eine Halluzination wäre – bleibt letztlich

offen. So bedeutet das gesamte Kapitel die humorvolle Veranschaulichung von Erkenntnis-

prozessen als einer Art, sich selbst zum eigenen Gesprächspartner zu erklären.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 139

Genealogie der Moral bis zu den spätesten Schriften zu einer reifen Form entwickelt

worden zu sein.187 Noch im ersten Buch von Menschliches, Allzumenschliches lassen

die Titelüberschriften einzelner Abschnitte den Gegenstand der Ausführungen er-

kennen.Thematisiert wird dabei etwa »Der Wahrheitssinn des Künstlers« oder die

»Dichter als Erleichterer des Lebens«,188 ebenso wie »Die Zukunft des Arztes«189

und »Die Lust am Erkennen«.190 Entsprechend dominiert ein unpersönliches Spre-

chen ›über die Dinge‹, vorwiegend in der dritten Person (»man«, »wer,… der«, usf.).

Dieses bietet zwar den Vorteil von Allgemeingültigkeit und die Sicherheit einer eta-

bliertenWissenschaftssprache, doch nur umden Preis vonNeutralität, Anonymität

und Nüchternheit. Mithin handelt es sich dabei, im Sinne Nietzsches gesprochen,

um das Praktizieren der üblichenWahrheitsdogmatik, die mit demMakel der Leb-

losigkeit behaftet ist. An dieser Stelle setzt nun Nietzsches radikale sprachliche

Umstellung an. Insgesamt lässt sich festhalten, dass zu der geläufigen Form philo-

sophischer Darstellung, Aussagen über die Dinge mit dem Anspruch weitgehender

Objektivität zu treffen,weitere Formen hinzutreten, die sich jeweils der Dimension

wörtlicher Redemuster bedienen: Dies sind entweder durch Figurentypenmarkier-

te Positionierungen, von denen aus dann auch wieder ›über die Dinge‹ gesprochen

wird – freilich unter anderen Vorzeichen, d.h. von einem bestimmten, eingegrenz-

ten, subjektiven Standpunkt aus.191 Oder die Subjektivität und Konkretheit wird

noch einmal mehr verstärkt, indem die jeweilige Figur von sich spricht und aus

ihrer Sicht erzählt, wobei sie sich wahlweise in der »wir«- oder der »ich«-Form äu-

ßert.192 Statt also weiterhin lediglich von einem unbestimmten und unmarkierten

Standpunkt aus Äußerungen über die Protagonisten der Kulturgeschichte und mit

ihnen verbundene Sachverhalte zu tätigen, scheint Nietzsche vermehrt dazu über-

gegangen zu sein, zentrale Figuren selbst reden zu lassen. Indem auf diese Weise

187 Während in der Morgenröthe die Figurenreden nur sporadisch vorkommen, können die fünf

Bücher der Fröhlichen Wissenschaft ohne Zweifel als dasjenige Werk Nietzsches angesehen

werden, das die meisten Abschnitte in Form von Figurenreden enthält. In Jenseits von Gut und

Böse sind sie dagegen vorrangig in zwei Kapiteln versammeltworden:Wiewenig überraschen

dürfte, enthält das Vierte Hauptstück: Sprüche und Zwischenspiele einen Großteil der Figurenre-

den, gefolgt vom Neunten Hauptstück: was ist vornehm? In anderen Kapiteln des Buches sind

sie eher selten und verstreut aufzufinden. Die späteren Schriften ab der Genealogie der Moral

überzeugen weniger mit einer noch weiter erhöhten Quantität an Figurenreden, als vielmehr

mit überragender, auf der Ebene der Schreibstrategie und Stilistik erreichten Qualität. Man

denke hierbei etwa an die desauvierende Rede des personifizierten »E r f o l g Wagner’s«

(WA, 6), an die Parabel von den Lämmern und den Raubvögeln (GM I, 13) oder an den Dialog,

in dem ein Blick in die dunklen Werkstätten der Fabrikation von Idealen gewagt wird (GM I,

14).

188 MA I, KSA 2, S. 142f.

189 MA I, KSA 2, S. 203.

190 MA I, KSA 2, S. 209.

191 Beispiele hierfür wären u.a. FW 364, FW 379, FW 380.

192 Vgl. z.B. FW 365.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


140 Masken denken – in Masken denken

die eher wissenschaftliche Betrachtungsform ergänzend erweitert wird, kommen

nunmancherorts die Künstler,Dichter, Ärzte oder die Erkennenden selbst zuWort.

Bevor wir nun einzelne solcher Figurenreden auf ihre Mechanismen und Effek-

te hin untersuchen, soll zunächst der funktionale Aspekt der in den Texten prä-

senten Figuren einer eingehenden Betrachtung unterzogen werden. Schließlich

wird erst durch die jeweilige Figur der Rede gewissermaßen ein Gesicht verliehen,

wird erst durch die Figur die Rede personalisiert. Damit zeichnet sie wesentlich

für das komplexe Sinngefüge verantwortlich. Die Gestalten, die Nietzsches Tex-

te bevölkern, heißen »Wanderer«, »Einsiedler« oder »Freigeist«, werden als »Nar-

ren«, »Weise« oder »Cyniker« vorgestellt, oder es ergreifen »Lämmer«, »Raubvögel«

und »Schlangen« das Wort. Bekannt ist auch der »tolle Mensch« als Verkünder des

›Todes‹ Gottes. Doch es dienen auch allgemeinere Bezeichnungen der Charakteri-

sierung und so reden die Figuren von sich als »Immoralisten« und »Erkennende«

oder werden »freie Geister« und »gute Europäer« genannt. Hierbei wird deutlich,

dass die Konkretisierung der Figuren auf verschiedenen Ebenen stattfindet, die

sich über Handlungen, Moralen, Tätigkeiten, Geisteshaltungen, Lebenseinstellun-

gen oder Interaktionsformen erstrecken. Diese Konkretion erlangen sie zumeist

durch ihre Benennung als bestimmte Figuren oder durch Selbstbenennung.

In ihrer Eigenschaft als Sprecherfiguren kommt ihnen die Aufgabe zu, vermit-

tels der wörtlichen Rede konkrete Aussagen zu treffen oder eine bestimmte Po-

sitionierung kenntlich zu machen. Dabei ist zu betonen, dass diese Äußerungen

unwiderruflich an die jeweilige Sprecherfigur gebunden bleiben. Zusätzlich eig-

net den Figurentypen eine wichtige funktionale Dimension, die als ein Abkürzen

von Sinnvermittlung beschrieben werden kann: Da mit den verschiedenen Figu-

ren immer auch konkrete Charakteristika verbunden sind, tragen sie Merkmale

mit sich, die ihnen ad hoc eine Form und Identität verleihen. Sie sind also Abbre-

viaturen, mithilfe derer bestimmte Implikationen und Vorstellungen aufgerufen

werden. Manchmal gleichen sie auch Chiffren, die erst mit einigem Aufwand ent-

schlüsselt werden müssen. Die Nähe solcher Figurentypen zu den Erzähltechniken

von Fabel, Parabel und Gleichnisrede ist nicht allein wegen der mit ihnen verbun-

denen Figurenrede unbestreitbar, sowie der bisweilen dramatischen Grundsitua-

tion.193 Vielmehr eröffnet die eben beschriebene Funktionsweise als Abbreviaturen

193 Zur Geschichte, Theorie und den Konstruktionsprinzipien von Fabeln vgl. die erhellende Stu-

die von Reinhard Dithmar: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik, München 1988. Auch

Dithmar ist der Überzeugung, »daß die Fabel episch und dramatisch zugleich ist, daß ein

Drama in Kleinstform in einen erzählerischen Rahmen gefügt wird« (ebd. S. 194). Die Hete-

rogenität der Gattung durch eine Definition zu vereinheitlichen, wird jedoch bewusst ver-

mieden: »Eine allgemeingültige Definition der Fabel von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart

gibt es nicht, da sich jede definitorische Bestimmung an einzelnen Autoren, Epochen oder

Typen der Fabel orientiert.« (ebd. S. 165).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 141

den Figurentypen eine Vielzahl an Möglichkeiten der Verfremdung, der Distanz-

nahme, der Umstände und Indirektheit, wobei einem ›unmittelbaren‹ Verstehen

gleichsam Hindernisse in den Weg gelegt werden und es sich daher zu Umwegen

genötigt sieht, die lediglich dazu zu dienen scheinen, beim Überwinden der Hür-

den aus eigener Kraft Erkenntnisse zu erlangen, statt diese fertig vorgesetzt zu

bekommen. Ihr Bezugspunkt ist also der Leser und ihr Kalkül das Spiel. Im Sin-

ne Nietzsches kann wohl auch dies als ein Moment der »fröhlichen Wissenschaft«

gewertet werden.

Weiteren Aufschluss über die Deutung von Figurentypen und Figurenrede kann

die Auseinandersetzung G. E. Lessings mit dem Vorkommen von Tierfiguren in

der Fabel geben. Zwar sind – abseits des Zarathustra, der in vielerlei Hinsicht ei-

ne Ausnahme darstellt – nun nicht gerade Tiere die wichtigsten Textfiguren des

Philosophen. Dennoch kann bei Nietzsche durchaus die Kenntnis der Fabeln von

Äsop und Luther, von La Fontaine, Gellert und Lessing vorausgesetzt und somit

eine Anlehnung seiner Schreibstrategien an die bekannte Gattung erwogen wer-

den.194 Zusätzlich scheinen die oben entworfenen Ideen zu den Mechanismen der

Figurentypen durch Lessings Überlegungen bekräftigt zu werden. Im zweiten Ka-

pitel der Abhandlungen über die Fabel von 1759, das den Titel Von dem Gebrauche der

Tiere in der Fabel trägt, diskutiert Lessing die Frage, weshalb gerade Tiere die Prot-

agonisten in der Fabel seien. Diesbezüglich hebt Lessing gegen J. J. Breitinger im

Wesentlichen die »allgemein bekannte Bestandheit der Charaktere« hervor, deren Effekt

es sei, dass ein solcher »Charakter, ohne weitere Hinzutuung, ziemlich aus der Be-

nennung erhellet«.195 Tierfiguren gelten somit als Abbreviaturen, die es vermögen,

194 Davon zeugt etwa ein Abschnitt aus demVortrag Sokrates und die griechische Tragödie von 1871,

worin Äsop und Gellert als Fabeldichter benannt sind und der beinah wortgleich in die Ge-

burt der Tragödie übernommenwurde. Zudem lesenwir inMenschliches, Allzumenschliches eine

knappeAbwandlung der äsopischen Fabel vom Fuchs und den Trauben (MA II,WS, 244). Dass

Nietzsche die mit Fabeln verbundenen Formeln bekannt sind, zeigen zwei prägnante Passa-

gen. In FW I, 16 werden unter dem Titel »Ueber den Steg.« zunächst einige Gedanken über

den Umgang mit schamhaften Personen entwickelt. Danach heißt es mit einem Wortspiel,

das die übliche Fabelformel anzitiert: »Doch ich gebe die Moral vor der Geschichte. –«, wor-

aufhin eine kurze, fabelartige Erzählung von zwei Freunden folgt (vgl. FW I, 16, KSA 3, S. 388).

Auch im Zarathustra fragen die Jünger, nachdem ihnen vom »Biss der Natter« berichtet wur-

de: »Und was, oh Zarathustra, ist die Moral deiner Geschichte?«, woraufhin dieser jedoch

antwortet, dass seine »Geschichte unmoralisch« sei (Za, KSA 4, S. 87).

195 Gotthold Ephraim Lessing: GesammelteWerke, Band 4. Aufbau Verlag. Berlin/Weimar 1968.

S. 50f. In einer Fußnote der Herausgeber wird das Wort »Bestandheit« als »Beständigkeit«

expliziert. Johann Jacob Breitinger (1701-1766) verfasste 1740 seine Critische Dichtkunst, wor-

in er ein umfangreiches Kapitel der Fabel widmet. Während Breitinger argumentiert hat-

te, dass wie Menschen sprechende und handelnde Tiere schlechterdings dem Erreichen von

Aufmerksamkeit dienten, da sie ein Element desWunderbaren und der Neuheit darstellten,

widerlegt Lessing diese Ansichten und wendet dagegen ein, dass eine solche auf dem Effekt

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Masken denken – in Masken denken

rasch die gewünschten Vorstellungen wachzurufen und bieten zusätzlich Vorteile

gegenüber konkreten Individuen:

Man hört: Britannicus und Nero. Wie viele wissen, was sie hören? Wer war dieser?

Wer jener? In welchem Verhältnisse stehen sie gegen einander? – Aber man hört:

der Wolf und das Lamm; sogleich weiß jeder, was er höret, und weiß, wie sich das

eine zu dem andern verhält. Diese Wörter, welche stracks ihre gewissen Bilder in

uns erwecken, befördern die anschauende Erkenntnis […].196

Dieser Mechanismus ermöglicht nach Lessing zweierlei. Erstens sei damit ebenso

rasch das Verhältnis der Tiere untereinander erfasst (und damit der Erzählung oh-

ne weitere Worte entscheidende Informationen zugeführt), woraus sich zweitens

sogar deren Motivation ableiten ließe. Lessing nennt als Beispiel »den Fuchs, mit

dessen bloßem Namen wir einen gewissen Charakter verbinden, aus welchem sich

der Grund von der ihm zugeschriebenen Handlung angeben läßt«.197 Dabei halten

die Tiere der Fabeln in gewissem Sinne die Balance zwischen Allgemeinem und

Besonderem: Denn von ›dem‹ oder ›den‹ Menschen zu handeln, würde eine Fa-

bel viel zu allgemein und unbestimmt gestalten, wohingegen einzelne Individuen

(»Britannicus und Nero«) viel zu konkret daherkommen. Lessing schlägt daraufhin

zusätzlich die Verwendung solcher Figuren vor, die von Menschentypen abgeleitet

sind und entwirft kurzerhand eine Fabel, in der ein armer Mann von einem Pries-

ter drangsaliert wird. Zwerg und Riese, Priester und armer Mann, wie sie Lessing

für die Fabel vorschweben, kommen den von Nietzsche eingesetzten Figurentypen

freilich näher als die sonst gebräuchlichen Tiere.Während es Lessing jedoch auf die

moralische Wirkung der Fabel und auf die aus ihr ableitbaren Vorbildfunktionen

des Neuen und Sonderbaren basierendeWirkung keinesfalls lange bestehen bleibe, weil die

Fabeln das Konzept sprechender Tiere als etwas Selbstverständliches voraussetzten.

196 Ebd. S. 51.

197 Ebd. S. 53. Überhaupt scheint Lessing davon auszugehen, dass den Tieren die sie bezeich-

nenden Charaktereigenschaften tatsächlich und von Natur aus zukommen, während ich der

Meinung bin, dass diese selbst einer kulturellen Formung und Konvention unterliegen, die

sich zwar an die Naturbeobachtungen anlehnen (ein Wolf frisst das Lamm), die jedoch in

ihrer Ausdeutung eher derWelt der Menschen als der der Tiere zueigen sind. Dass der Fuchs

›listig‹ ist, Schlange und Eule als ›klug‹ gelten, der Esel dagegen ›dumm‹ sein soll, erklärt sich

nicht aus natürlichen Anlagen oder Verhaltensweisen. Vielmehr scheint das Verhältnis der

Tiere zueinander (Fleischfresser als Gefährder, Pflanzenfresser als potentielle Beute) bzw.

zumMenschen (Esel als Lasttier) undmitunter auch die Physiognomie der Tiere sinnstiftend

zu sein, an denen sich die menschliche Vorstellungskraft, Projektionslust und anthropomor-

phisierende Phantasie entzündet. Auch scheinen diejenigen Tiere, die der Mensch sich aus

verschiedenen Gründen dienst- und nutzbar macht, eher als die ›freien‹ Tiere der Wildnis

mit herabsetzenden Eigenschaften ausgestattet zu werden.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 143

ankommt,198 stehen bei Nietzsche andere Arten des Erkenntnisgewinns im Vor-

dergrund. Gerade ihr distanzierender Verfremdungseffekt scheint die Figurenrede

für Nietzsche attraktiv gemacht zu haben, denn ihre Funktionsweise als szenische

Kleinst- und Dialogform ermöglicht einen anderen, unkonventionellen Umgang

mit philosophischen Wahrheiten. Vielmehr als moralgetränkte Fabeln könnte man

in den Figurenreden eine erweiternde Abwandlung der Aphorismen-Form sehen,

stellen sie doch die geraffte und pointiert-zugespitzte Inszenierung von Erkennt-

nissen dar. Sie erschöpft sich jedoch nicht in der bloßen Vermittlung als einer Prä-

sentation oder einem Vorgeben und Vorlegen von Einsichten, sondern ermöglicht

durch die aufgebaute Distanz zu ihrem Gegenstand den Lesern im wahrsten Sinne

des Wortes einen Erkenntnis-Gewinn: Dieser wird nämlich erst durch ein Deuten

der Figuren erlangt, deren Reden zu interpretieren und deren Verhältnisse zuein-

ander auszulegen sind. Auch deshalb gibt Nietzsche vorab keine endgültigen Er-

klärungen,was solche Figuren wie »derWanderer«, der »gute Europäer«, selbst der

»Antichrist« jeweils bedeuten – ist in dieser strukturellen Offenheit doch ein Inter-

pretationsspielraumpräfiguriert, durch den sowohl SinnproduktionwieDefinition

imWesentlichen auf die Seite der Rezipienten verlagert wird.Während philosophi-

sche Texte für gewöhnlich aus einer Abfolge von argumenta bestehen, die auf eine

ausformulierte conclusio hinführen, wird hier demgegenüber von Erkenntnissen er-

zählt, werden kleinste (dramatische) Situationen geschaffen, die selbst dann noch

mit größerer Konkretion und Anschaulichkeit ein Geschehen berichten, wenn sie

auf eine Minimalform reduziert erscheinen.

Bezüglich der Figurenrede bei Nietzsche können diese Überlegungen indes um

das Merkmal der doppelten Distanz erweitert werden.199 Diese ist einerseits (1.)

die Distanz des Autors zum Text bzw. zum Gegenstand des Textes, indem ihm

nunmehr erlaubt ist, ›Gedankenspiele‹ durchzuführen und sie in Form von Er-

zählungen zu unterbreiten, statt ›wahre Meinungen‹ oder eine Kette von Argu-

mentationen vorzulegen. Auch fällt dabei im Ganzen die zwingende Notwendig-

198 »Die Fabel hat unsere klare und lebendige Erkenntnis einesmoralischen Satzes zur Absicht.«

(ebd. S. 55).

199 Bereits bei Lessing deutet sich das Problem der Distanz an, wird jedoch im Rahmen der Vor-

züge von Tierfiguren in der Fabel verhandelt. So argumentiert Lessing, dass dieselbe mora-

lische Erkenntnis als Tierfabel klarer und rascher erreicht würde, als wenn diese Fabel von

Menschen handelte, weil Mitleid oder Unwillen den Menschenfiguren gegenüber zu groß

seien. Dem Fabeltrick von den sprechenden und handelnden Tieren hingegen gelänge es,

mittels der Distanz zwischen ihnen und uns, zu einem von Leidenschaften ungetrübten Er-

kennen vorzudringen: »Nichts verdunkelt unsere Erkenntnis mehr als die Leidenschaften.

Folglichmußder Fabulist die Erregungder Leidenschaften soviel alsmöglich vermeiden.Wie

kann er aber anders, z.B. die Erregung des Mitleids vermeiden, als wenn er die Gegenstän-

de desselben unvollkommener macht und anstatt der Menschen Tiere oder noch geringere

Geschöpfe annimmt?« (ebd. S. 55).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Masken denken – in Masken denken

keit von Kohärenz und Widerspruchsfreiheit weg, weil verschiedene Figuren pro-

blemlos divergierende Ansichten äußern und solche Äußerungen sich wiederum

von Textabschnitten ohne markierte Sprecherposition unterscheiden können. Auf

der anderen Seite steht (2.) die Distanz des Lesers zum vermittelten Gehalt, zu

den Kerngedanken der Erzählungen. Sie basiert auf denjenigen Mechanismen der

Figurenrede, durch die Abstände zum thematisierten Inhalt hergestellt werden.

Denn das bloße Vorhandensein von Sprecherfiguren, bzw. das Vortragen von Ein-

sichten durch eine solche Sprecherfigur,macht aus einer Erkenntnis eine in hohem

Maße persönliche Erkenntnis, die an die Positionalität der Sprecherfigur gebunden

bleibt – es sind eben diejenigen Ansichten eines Wanderers, Einsiedlers, des An-

tichristen etc. Dadurch ist der Erkenntnis einerseits die Dimension der Objektivi-

tät, andererseits die einer unmittelbaren, allgemeinen Verbindlichkeit genommen.

Von solchen Forderungen entpersönlichten Wahrheitsanspruchs entkleidet, bietet

sich die Figurenrede den Lesern als eine Möglichkeit der Weltinterpretation dar. Al-

lerdings wirkt sich dieser Effekt der Ermöglichung von Distanz am deutlichsten

bei den ausdrücklich markierten Formen der Figurenrede aus. Wenn Nietzsche auf

Formen der Provokation setzt und die Leser somit zu Reaktionen zwingt, schei-

nen zudem gleichzeitig auch distanzreduzierende Mechanismen zu wirken. Diese

rufen jedoch immer die eigenen Reaktionen der Leser hervor und sind somit ih-

rerseits hochpersönlich. Die hier gemeinte Distanz ist vielmehr eine Suspension

von Formen der unbedingten Wahrheitspräsentation.

Kehren wir aber mit unseren Überlegungen zurück an den Punkt, an dem wir

eine grundsätzliche Funktion der Figuren als Abkürzung von Sinnebenen konsta-

tiert und die wir mit Lessing konkretisiert hatten. Bei einem Blick auf das in Nietz-

sches Texten vorhandene Figurenensemble wird diese spezifische Wirkungsweise

deutlich. Die Figur des »Einsiedlers« beispielsweise ist mit Vorstellungen von ei-

nem Leben in Zurückgezogenheit verbunden. Der »Einsiedler« bedeutet gleicher-

maßen einen Selbstausschluss aus den sozialen Gemeinschaften, wie er ein Sinn-

bild von Muße, Ruhe, Introspektion und Besinnung verkörpert. Damit einher geht

ebenso eine Aura des zur Weisheit Gelangten, manchmal des Heiligen, dem ein

gewisser Status zusteht und dem man unweigerlich mit Respekt begegnet. Der

»Wanderer« ist dagegen eine Figur der Dynamik. Er ist dadurch gekennzeichnet,

dass er unterwegs ist und sich also von einem Ort zu einem anderen bewegt. Die

Art der Bewegung ist die des Gehens und Wanderns, also eine gesamtkörperliche

Betätigung. Dazu gehört es ferner, einen Ort zu verlassen, woraus ein Distanzge-

winn resultiert. Überhaupt verschiebt der Wanderer beständig sein Nähe-Distanz-

Verhältnis zu den Dingen, indem er in der Bewegung stets seine Position verändert

und somit als sich Bewegender immer andere Perspektiven auf die ihn umgeben-

de Welt erhält. Doch die permanente Ortsveränderung hat auch ihre Kehrseite,

die sich in körperlicher Erschöpfung und dem Wunsch nach Rast und Ausruhen

äußert.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 145

Die Reden eines »Einsiedlers« oder eines »Wanderers« werden also immer ver-

bunden sein mit den der jeweiligen Figur anhaftenden Charakteristika. Es sind

dies sowohl soziokulturell geprägte Vorstellungen, die eine solche Figur gleichsam

mit sich führt – etwa die Konvention gewordenen Praktiken des Spaziergehens und

Wanderns – als auch von Literatur, Liedgut, Volksliteratur, selbst von Sprichwör-

tern und Redensarten beeinflusste Kontexte, die ihr anhaften.Die Vielschichtigkeit

möglicher Bezugspunktemacht dabei eine Rückführung auf nur eine Herkunft un-

möglich.200 Es genügt also, den »Wanderer« als Figur in einer Parabel einzusetzen,

um die mit ihm einhergehenden Konzepte aufzurufen. Es genügt, den Namen des

»Einsiedlers« zu nennen, um die von dieser Textfigur vorgebrachten Überzeugun-

gen als von einem bestimmten, nämlich dem ›einsiedlerischen‹ Standpunkt aus-

gehend zu begreifen. In diesem Sinne stellen die genannten Figuren flexible Typen

dar und funktionieren gleichzeitig als Abkürzung ganzer Themenkomplexe.

Was für Einsiedler und Wanderer, für den Narren, den Weisen und den Zy-

niker einleuchten mag, scheint auf andere Textfiguren nicht so leicht anwendbar

zu sein. Schließlich erschließt sich die konkrete Bedeutung der »Immoralisten«,

der »guten Europäer«, der »freien Geister« oder des »Erkennenden« erst aus der

Philosophie Nietzsches selbst: Welche Art von Immoralismus gemeint ist, welcher

Status dem Erkennenden im Kontext der nietzscheschen Sprach- und Wahrheits-

kritik zukommt und was die Implikationen des »guten Europäers« sind, lässt sich

eben erst nach eingehender Beschäftigung mit den diesbezüglichen philosophi-

schen Konzepten ableiten. Solche Figuren müssen erst wie Chiffren enträtselt wer-

den. Hinzu kommt dabei freilich ein nicht gering zu veranschlagender Spielraum

für Missverständnisse und Fehldeutungen, weil jeder Rezipient ein eigenes Vor-

verständnis von dem mitbringt, was unter einem »Immoralisten«, »freien Geist«

oder »Erkennenden« zu verstehen sein könnte. Für Textfiguren von der Art der

»Wanderer-« oder der »Einsiedler«-Figur stehen dagegen einfacher zugängliche

und weniger streitbare, vielmehr kollektiv geteilte Vorstellungen bereit. Nichts-

destotrotz sind auf diese Weise neue Figurentypen geschaffen worden, die in ei-

nem übergreifenden Sinn Position beziehen zu Fragen der Erkenntnis, der Moral,

zu solchen der (National-)Kultur oder zum politischen Selbstverständnis. Denn ei-

nes ist an dieser Stelle hervorzuheben: Die Figurentypen bewegen sich funktional

in einem Zwischenraum von spezifischer Personifikation einerseits und objektiver

Allgemeinheit andererseits. Indem ihnen also gleichermaßen Elemente des Kon-

kreten wie des Allgemeinen zukommen, eignen sie sich in besonderer Weise für

Nietzsches Philosophie-Projekt: Auf der einen Seite sind sie konkret genug, um

einen solchen gerichteten »Blick« aus interessierten »Augen« zu ermöglichen, der

200 Zur Figur desWanderers als »Wanderermotiv« unternimmtZittel eine Einordnung. Vgl. Claus

Zittel: Abschied von der Romantik im Gedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht ein Wanderer

durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3, 1995, S. 193-206, hier S. 203ff.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Masken denken – in Masken denken

für das neue erkenntnispraktische Modell maßgeblich ist. Und auf der anderen

Seite sind sie Ausdruck einer konzeptuellen wie ideellen Offenheit, die über das

bloß Individuelle hinausweist in eine Dimension kollektiv geteilter Sinnebenen.

Aus diesem Grund sind die Mechanismen der Figurenrede mit denen von Fabeln,

Gleichnissen und Parabeln vergleichbar.

Figurentypen bezeichnen daher weder eine historisch einmalige Person, noch

einen singulären, fiktiven Charakter, weshalb sie auch nie Eigennamen tragen.

Gleichzeitig sind sie auf einer höheren Konkretionsstufe angesiedelt als es eine

wissenschaftliche Aussage mit ihrer Forderung nach Objektivität und Neutralität

leisten könnte. Und auf genau dieses Verhältnis scheint es Nietzsche angekom-

men zu sein. Für das Figurenensemble, das verstreut in seinen Texten aufzufinden

ist, gilt also zugleich, dass es keineswegs kohärente Charaktere oder Personen re-

präsentiert. In diesem Sinne tritt uns eben nicht immer derselbe Charakter als

eine Person entgegen, wenn z.B. der »Wanderer« aufgerufen wird. Im Gegenteil

werden anhand des »Wanderers« konkrete Situationen durchexerziert, wobei je-

weils andere Facetten derWanderer-Figur aktualisiert werden können, ohne jedoch

gleichzeitig auch Identitätszugehörigkeit zu stiften.201 Denn Rückschlüsse darauf,

dass es sich um genau denselben Wanderer etwa auf einer anderen Etappe seines

Weges handelt, sind ebenso wenig plausibel wie keinerlei Anzeichen einer in sich

kohärenten Geschichte auszumachen sind. Vielmehr lassen die Figuren stets neue

Sinnkonstellationen aufscheinen, die allein durch die ihnen eigene Charakteristik

als wandernde, einsiedlerische, närrische, weise, immoralische etc. Figuren einge-

schränkt werden. Ihr Sinngehalt speist sich aus eben diesem kulturell gewachsenen

›Gepäck‹ des Figurentypus. Auf der narrativen Ebene gilt also die Regel einer abso-

luten Unabhängigkeit der Figuren voneinander, während auf der Ebene des Typus

per definitionem Konvergenzen auftreten.

Als ein wesentliches Moment der Figurenrede ist der namengebende Aspekt des

gesprochenen Wortes hervorzuheben, sei es nun die sich abwechselnde Rede, der

Dialog; sei es das Selbstgespräch, der Monolog. Häufig aber ist selbst die monolo-

gische Form bei Nietzsche eine auf einen bestimmten Adressatenkreis abzielende

und damit eine (an jemanden) gerichtete Rede. Figur und Rede sind aufs engs-

te miteinander verknüpft: Damit durch die Rede eine subjektive Ansicht wieder-

gegeben werden kann, die nicht im Verdacht steht, mit einem objektiv-neutralen

Standpunkt verwechselt zu werden, muss die Rede von einer bestimmten Position

201 Auch für Dithmar repräsentieren die (Tier-)Figuren der Fabel nicht bloß ein einziges Cha-

raktermerkmal: »Das einzelne Fabeltier ist jedoch – entgegen einer weit verbreiteten Mei-

nung – nicht auf eine bestimmtemenschliche Eigenschaft festgelegt. […] Dasselbe Tier kann

für ganz verschiedenemenschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen stehen.« (Reinhard

Dithmar: Die Fabel. Geschichte – Struktur – Didaktik, München 1988, S. 199).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 147

aus gesprochen werden,muss sie also die Rede einer konkreten Figur sein. Und an-

dererseits: Damit sich eine Figur überhaupt Gehör verschaffen kann, muss sie ›das

Wort ergreifen‹ undmuss ihre Ansicht ›zur Sprache bringen‹.Dembestimmten Ab-

sender einer Rede, der Sprecherfigur, korreliert also zumeist auch ein bestimmter

Adressat. Dieser ist entweder als ein konkreter Gesprächspartner, d.h. eine andere

Figur, gegeben, oder nur durch entsprechende Anredepronomina markiert (»Sie«,

»ihr«, »wir«).

Wenn das Verhältnis zwischen den Figuren und dem unter ihnen stattfinden-

den Gespräch als eng bezeichnet werden darf, so ist es das Zusammenspiel von

wörtlicher Rede und ihrem Sinngehalt nicht minder. Wesentlichen Einfluss hat

diese Überlegung freilich auf die Interpretation der Texte: Um nachzuvollziehen,

was gesagt wird, ist es von erheblicher Bedeutung,wer es sagt. In nicht geringerem

Maße, als konkrete Argumente oder Thesen relevant sind, erweist sich also die Po-

sitionierung, die Interessiertheit, die Identität der Figur als wichtiger hermeneuti-

scher Schlüssel. Die Orientierung an Mechanismen der lebendigen, gesprochenen

Rede ist daher Ausdruck einer Überzeugung, die aus der Mitteilung an potentielle

Leser, aus den Prozessen des Verstanden- und Nicht-Verstanden-Werdens und der

Wirksamkeit von Texten ein eigenes Problemfeld philosophischer Erwägung ablei-

tet. Die Figurenrede stellt sich nunmehr als eines der von Nietzsche experimentell

eingesetzten Mittel dar, der Philosophie Lebendigkeit einzuhauchen und dadurch

gezielt auf den Leser, auf die Leserin einzuwirken (vgl. Kapitel 5). Die verschiede-

nen Figurentypen geben dabei einerseits chiffren- und skizzenhaft den situativen

Rahmen vor, andererseits gewinnt durch sie die Argumentationsweise an Plausi-

bilität.

Oben wurde die Figurenrede als markierte und personalisierter Rede bezeich-

net, die sowohl in monologischer, wie in dialogischer Form ausgeführt sein kann.

Im Folgenden soll sie in vier Kategorien gegliedert werden, um ihr vielgestaltiges

Spektrum topologisch zu beleuchten.

So ist (a) ein ausdrücklich als die Rede einer konkreten Figur ausgewiesener

Abschnitt ebenso eine Figurenrede, wie (b) eine mit der Parabel vergleichbare Form,

die auf kurzen, szenisch eingebetteten Erzählungen basiert, innerhalb derer die

Figuren dann monologisch oder dialogisch agieren. Ferner wäre (c) der markier-

te Dialog zwischen zwei anonym bleibenden Sprecherfiguren zu erwähnen, die

manchmal knapp mit »A« und »B« bezeichnet sind. Als Figurenredewird schließlich

(d) jede explizit gemachte Personifikation verhandelt, die durch Anredeformen als

gerichtete Rede formiert ist und von einer konkreten, meist als fiktive Konstrukti-

on erkennbaren, Position ausgeht. Freilich erhebt diese Einteilung weder den An-

spruch auf Vollständigkeit, noch behauptet sie eine grundsätzliche Reinheit ihrer

Kategorien. In der Tat können durchaus Mischformen vorkommen, worin sich die

Elemente der Gruppen überschneiden und deren Zuordnung folglich mehrfach er-

folgen müsste. Trotzdem erscheint die hier vorgenommene Aufgliederung sinn-

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Masken denken – in Masken denken

voll, da erst durch eine isolierte Betrachtung der voneinander unterschiedenen

Merkmale den Funktionsmechanismen der Figurenrede auf die Spur zu kommen

ist. Die Reihenfolge, in die die vier Hauptformen gebracht sind, deutet indes eine

Bewegung in Richtung einer geringer werdenden Sichtbarkeit der Figurenrede an.

Sie entspricht einer immermehr sich verflüchtigenden Explikation der markierten

und durch eine konkrete Figur personalisierten Rede. Beginnend bei einem großen

Ausmaß an Deutlichkeit, mit der die Rede ausgewiesen wird, sind die Übergänge

zu solchen Formen fließend, bei denen der vorhandene Standpunkt weniger aus-

drücklich durchgeführt erscheint. Um den vielfältigen Einsatz der Figurenrede in

Nietzsches Werk aufzuzeigen, sollen die Hauptformen nun anhand von exempla-

rischen Beispielen illustriert werden. Wenn dabei gleichzeitig eine Interpretation

ausgewählter Textstellen geleistet wird, dann mit dem Ziel, den Gewinn an Deu-

tungsspielraum zu demonstrieren, der wesentlich von den durch die Figurenrede

eingezogenen Zwischenebenen und Kommentarflächen herrührt.

a) Die angekündigte Rede

Hierbei handelt es sich um eine zunächst durch den Titel des jeweiligen Abschnit-

tes vorbereitete und oft mit Anführungszeichen deutlich als solche ausgewiesene

Rede einer beliebigen Figur. Meist steht die Rede für sich allein, manchmal ist sie

zusätzlich in eine konkrete Situation eingebettet oder wird von außen kommen-

tiert. Sinn und Effekt dieser besonderen Titelgebung zielen freilich darauf ab, die

nachfolgende Rede als die Äußerungen dieser konkreten Figur auszuweisen. Da-

durch bekommt die Rede, wie bereits erörtert, zusätzlich eine spezifische Gericht-

etheit, die sich den mit der Figur einhergehenden Charakteristika verdankt, sowie

dem unablöslich mit ihr verbundenen Standpunkt. Die meisten und prägnantes-

ten Beispiele für diese Form der Figurenrede sind in der FW zu finden. Dennoch

ist ein Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches höchst aufschlussreich und

könnte als eine Art Vorstufe zum Topos der ›angekündigten Rede‹ gelten, wird in

ihm doch sowohl das gesprochene Wort eines Historikers und gleichzeitig eine

erklärende Einordnung der Passage durch die Reflexion auf die Vorzüge der Poly-

perspektivität gegeben. Solche selbstreferentiellen Hinweise fallen später zumeist

weg. Überschrieben ist der Abschnitt MA II, 17 mit dem Titel »Glück des Histori-

kers.«, worauf dann dessen kurze Rede folgt:

G l ü c k d e s H i s t o r i k e r s . – »Wenn wir die spitzfindigenMetaphysiker

und Hinterweltler reden hören, fühlen wir Anderen freilich, dass wir die »Armen

im Geist« sind, aber dass unser das Himmelreich des Wechsels, mit Frühling und

Herbst,Winter und Sommer, und jener dieHinterwelt ist,mit ihren grauen, frosti-

gen, unendlichen Nebeln und Schatten.« – So sprach Einer zu sich bei einem Gan-

ge in der Morgensonne: Einer, dem bei der Historie nicht nur der Geist, sondern

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 149

auch das Herz sich immer neu verwandelt und der, im Gegensatze zu den Meta-

physikern, glücklich darüber ist, nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern v i e l e

s t e r b l i c h e S e e l e n in sich zu beherbergen.202

Die wörtliche Rede ist deutlich als ein Selbstgespräch ausgewiesen (»So sprach Ei-

ner zu sich bei einem Gange in der Morgensonne«)203 und es schließt sich eine

genauere Bestimmung des Redners an. Dieser habe sich durch seine Beschäfti-

gung mit historischen Themen nicht nur in geistiger Hinsicht jeweils den Themen

anverwandelt, sondern auch tiefergehende, innere Verwandlungen des »Herzens«

durchlaufen. Daher könne er viel leichter als die dieser Position entgegengesetzten

Metaphysiker damit umgehen, »nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern v i e l e

s t e r b l i c h e S e e l e n in sich zu beherbergen«.204 So deutlich hier auch das

später »Subjekts-Vielheit« genannte Thema mit seinen wesentlichen Komponen-

ten präludiert (Sterblichkeit, Vielheit), so eng bleibt es doch an einen spezifischen

Wissenschaftler-Typus, den Historiker, gebunden. Kenntlich wird aber die Verwo-

benheit einer bestimmten Geistes- und Lebenshaltung, die von Verwandlungsfä-

higkeit geprägt ist, mit einer pluralen Subjekt-Konzeption. Gleichzeitig ist dieser

Themenkomplex in die Darstellungsform der Figurenrede eingebunden: Es sind

die Ansichten der Figur eines Historikers, die von ihr zur Sprache gebracht und

anschließend von einer Außenperspektive her in knapper Form kommentiert und

spezifiziert werden. An diesem Punkt kann die Position des Historikers bereits als

eine der im Abschnitt selbst thematisierten Verwandlungsformen gelten.

Wie bereits angedeutet, ist eine ›reinere‹ Form der angekündigten Rede in den

Aphorismen der Fröhlichen Wissenschaft ausgeführt, die insbesondere durch ihre

Titelgebung kenntlich werden. Es sind Überschriften wie etwa »Z w i s c h e n r e -

d e d e s N a r r e n« (FW 379), »›D e r Wa n d e r e r r e d e t« (FW 380), »D e r

C y n i k e r r e d e t« (FW 368), »D e r E i n s i e d l e r r e d e t« (FW 364), »D e r

E i n s i e d l e r s p r i c h t n o c h e i n m a l« (FW 365) oder »D e r S e u f z e r

d e s E r k e n n e n d e n« (FW 249). Gemeinsam ist ihnen die konkrete Benen-

nung einer Sprecherfigur. Bisweilen ist der folgende Text als Explikation der wört-

lichen Rede zusätzlich durch Anführungszeichen markiert. Dann ist auch der Ton

der Schriftsprache deutlicher an die Situation von Gespräch oder Selbstgespräch

angelehnt. Manchmal sind Kommentare eines auktorialen Erzählers hinzugefügt,

die eine Funktion der Einbindung in allgemeine Kontexte übernehmen.205

202 MA II, 17, KSA 2, S. 386.

203 Ebd. Man beachte die konzise Andeutung situativer Eingebundenheit: von der Tätigkeit der

Figur (Spaziergang) über die Tageszeit (amMorgen) bis zurmeteorologischenSituation (Son-

nenschein).

204 Ebd.

205 Beispiele hierfür sind: FW 249; M 259; M 303; M 567; FW 259; JGB 152, GM 9.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Masken denken – in Masken denken

b) Gespräch als Parabel

Diese Kategorie kommt den Formen der Fabel, Parabel oder der gleichnishaften

Erzählung am nächsten. Charakteristisch ist für sie die Einbettung der Rede in

eine Situation oder Szene. Solche szenischen Umrahmungen sind meist nur skiz-

zenhaft ausgeführt und bieten etwa den kurzen Hinweis auf den Zeitpunkt »nach

einer Aufführung der Iphigenie«,206 oder die knappe Beschreibung einer konkreten

Situation (»Eines Tages warf der Wanderer eine Thür hinter sich zu, blieb stehen

und weinte.«)207. Doch es gibt auch Abschnitte, in denen Situationen oder kleine

Geschichten ausführlicher entworfen werden. In »W i l l e u n d W i l l i g k e i t«

(FW 68) etwa wird davon erzählt, wie ein angeblich von den Frauen verdorbener

Jüngling zu einem weisen Mann gebracht wird und sich ein Dissens über die Er-

ziehung von Männern und Frauen entspinnt. In »H e i l i g e G r a u s a m k e i t«

(FW 73) wird dagegen ein Heiliger umHilfe gebeten und rät, ein sehr krankes Kind

zu töten: sei es nicht grausamer, es leben zu lassen? In beiden Abschnitten sind Si-

tuationen zugespitzt dargestellt, die moralische Entscheidungen als offene Prozes-

se verhandeln, ohne eine Präferenz anzuzeigen. Ebenso aufschlussreich ist es, dass

der vermeintliche ›Gottesmörder‹ Nietzsche diesen ihm nachgesagten Akt recht ei-

gentlich in die Erzählung von einem »tollen Menschen« gekleidet hat und ihn – in

Anlehnung an Diogenes von Sinope – am hellen Tag mit einer Laterne auf dem

Markt Gott suchen lässt (FW 125).208

c) Anonymer Dialog

Hierzu zählen zwei in einer Wechselrede miteinander konfrontierte oder einander

ergänzende Positionen, bei denen auf eine Personalisierung bzw. Namensgebung

verzichtet wurde. Ein solcher anonymer Dialog kann als eine der am produktivsten

Formen in Nietzsches Texten gelten, dessen Struktur sowohl in sehr kurzer wie

auch in längerer Ausführung (z.B. M 255; FW 93) gleichermaßen vorkommt. Die

Minimalform umfasst gerade zwei Sätze (vgl. z.B. M 232; FW 190). Bemerkenswert

und für seine Ergiebigkeit eminent bedeutsam ist die konzeptuelle Offenheit des

anonymen Dialogs, die darin besteht, lediglich die Form des verschriftlichten Ge-

sprächs als Rede und Gegenrede vorzugeben. Dabei wird ein Gedanke entweder

entwickelt, indem beide Positionen einander ergänzen bzw. aufeinander aufbau-

en, oder indem die eine Position der anderen opponiert und eine gegenteilige An-

schauung vertritt. Manchmal sind die beiden Gesprächspartner mit den simplen

206 FW 81, KSA 3, S. 437.

207 FW 309, KSA 3, S. 545.

208 Weitere Stellen: FW 32; FW 106; FW 204; FW 213; FW 223; FW 227; FW 287; JGB 278.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 151

Bezeichnungen »A« und »B« markiert (z.B. M 226), oftmals aber fehlt auch die-

se Unterscheidung, deren Aufgabe dann von Anführungszeichen oder selbst nur

von Gedankenstrichen als Zeichen der Separierung übernommen wird (z.B. JGB

280).209 Gerade in den mehr am kompositorischen Effekt kurzer Aphorismen ori-

entierten Kapiteln, wie etwa Scherz, List und Rache oder Sprüche und Pfeile, stehen

die Dialoge eher für sich. Doch gibt es Beispiele dafür, dass solche Abschnitte

nicht nur in argumentativ isolierter Form vorkommen: GM I 14 stellt das fiktive

Gespräch zwischen anonym bleibenden Positionen dar, die sich jedoch zumindest

als Sprecher des vorigen Abschnittes und dessen Zuhörer zu erkennen geben.210

Dabei wird dieser von jenem dazu eingeladen, sich anzusehen, »wie man auf Er-

den I d e a l e f a b r i z i e r t«.211 Nachdem das Gespräch damit endet, die drei

von Paulus überlieferten christlichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung (1. Kor. 13,

13) als reine Trostformeln zu benennen, werden diese Worte durch den anschlie-

ßenden Abschnitt GM I 15 umgehend aufgenommen (»Im Glauben woran? In der

Liebe wozu? In der Hoffnung worauf? –«),212 jedoch ohne auch die dialogische

Textform zu übernehmen. Vielmehr kehrt die monologische Rede wieder, in der

mögliche Adressaten zwar angesprochen werden, ihre und des Sprechers Identität

jedoch in der Schwebe bleibt. Indem solche Ankerpunkte im vorangehenden und

nachfolgenden Abschnitt einen inhaltlichen Zusammenhang stiften, scheint der

mit der Änderung der stilistischen Mittel erzielte Effekt dem eines Intermezzos zu

gleichen. Im Sinne eines auflockernden Zwischenspiels wird dabei einerseits einer

allzu großen Schwere im Umgang mit ernsten Themen eine Absage erteilt. Ande-

rerseits sieht sich der Leser immer wieder mit Irritationen konfrontiert, die es ihm

abverlangen, sich auf neue Textformen einzulassen.

d) Rede als Anrede

Diese letzte Form der Figurenrede stellt nicht mehr den Dialog zwischen zwei Fi-

guren im Sinne einer Wechselrede in den Vordergrund, sondern vielmehr längere

209 Weitere Stellen: MA II, WS 71; MA II, WS 90 (hier drei Positionen A, B und C), M 232; M 234;

M 491-494; FW Vorspiel 4 und 32; FW 33; FW 168; FW 172; 190; FW 237; FW 262; FW 320.

210 Davon zeugendieWorte »jetzt bin i c h der,welcher zuhört« unddieAntwort »Die Schwäche

soll zum V e r d i e n s t e umgelogen werden, es ist kein Zweifel – es steht damit so, wie

Sie es sagten.« (GM I 14, KSA 5, S. 281.) Der vorangehende Abschnitt hatte damit geschlossen,

eine Form des Selbstbetrugs darin zu sehen, »die Schwäche selbst als Freiheit, ihr So- und So-

Sein als V e r d i e n s t auszulegen.« (GM I 13, KSA 5, S. 281).

211 Ebd. Die graphische Unterscheidung der Redeanteile beider Dialogpartner ist auf unge-

wöhnliche Art vorgenommenworden: Jeweils ein langer Strich vor und nach jeder Redemar-

kiert deren Anfangs- und Endpunkt. Zusätzlich sind die Worte dessen, der in die Fabriken

und Werkstätten der Ideale zu sehen eingeladen wurde, mit Anführungszeichen als wörtli-

che Rede gekennzeichnet.

212 GM I 15, KSA 5, S. 283.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Masken denken – in Masken denken

Reden ausgehend von konkreten Positionen. Ähnlich wie bei der angekündigten Re-

de handelt es sich um eine Form explizit gemachter Personifikation, die sich selbst

eine Identität zuschreibt. Jedoch erfolgt eine solche Spezifizierung hier weniger

direkt bzw. weniger schematisiert und oft erst im Verlauf des Textes. Auch Mehr-

fachzuschreibungen an verschiedenen Stellen sind möglich. Außerdem kann sie

durchausmit Autorpositionen verschwimmende Ausformungen annehmen.Durch

Anredeformen wird dem Text dennoch eine jeweils spezifische Gerichtetheit ver-

liehen, die sich ganz in denModus personengebundener Positionalität einfügt. Die

auf diese Weise konturierten Textfiguren sind gleichzeitig durch Zuschreibungen

immer schon mit konkreten Themen verknüpft.

Abschnitt 285 der Fröhlichen Wissenschaft entwirft beispielsweise das Bild einer

Lebenshaltung, die sich jeder Sicherheit entkoppelt hat undweder ideelle Ruhepole

noch einen Gottesglauben benötigt: »Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr

anbeten, niemals mehr im endlosen Vertrauen ausruhen«. Aber woher nimmt ein

solcher »Mensch der Entsagung« seine Kraft, wenn sie doch bislang fehlte?213 Als

Antwort folgt die kurze Erzählung von einem See, der sich versagte, abzufließen

und dessen Wasser nun immer höher aufgestaut werden, um mit diesem Sinnbild

einen möglichen Kräftezuwachs der Menschen als Konsequenz jener Haltlosigkeit

anzudeuten. Alle Komponenten zusammen (wörtliche Rede, direkte Anrede an ein

»du«,Wortwahl undThema) erzeugen dabei eine spannungsgeladene Atmosphäre,

die sowohl intime Vertraulichkeit atmet, wie sie die Bedeutsamkeit des Gesagten

in der Verheißung des Kommenden erhöht. Dass das »du« als übergriffige Anre-

deform von Nietzsche bewusst gewählt wurde, wie ein Vergleich mit überlieferten

Notizen nahelegt,214 lässt eine Deutung der »Mensch der Entsagung« genannten

Textfigur als Identifikationsfläche für den Leser zu.

Am Beispiel von GM I 9 lässt sich dagegen ein anderer Aspekt aufzeigen. Hier

wird dieMethode der thematischenWiederaufnahme zumAnlass genommen, eine

abschnittsübergreifende Kommunikation zweier Sprecherfiguren zu inszenieren:

Reichlich unvermittelt wird die eingetretene Stille unterbrochen (»Aber was reden

Sie doch von v o r n e h m e r e n Idealen!«215). Nachdem der Zwischenrufer sei-

ne Ansicht dargelegt hat, wonach »die Moral des gemeinen Mannes« gesiegt hät-

te, übernimmt ein Erzählerkommentar die Einordnung: »– Dies der Epilog eines

213 FW 285, KSA 3, S. 527. Der erste Teil des Abschnittes, der sich an den »Menschen der Entsa-

gung« wendet, ist als wörtliche Rede durch Anführungszeichen kenntlich gemacht.

214 Vgl. dazu den Kommentar in KSA 14, S. 263f. Beispielsweise heißt es in einer früheren Notiz

noch: »Wie! N i e mehr beten – anbeten – absolut sich ergeben und ausruhen im Vertrauen

– […]?« (KSA 14, S. 263). Eine andere Notiz dagegen ist in der ersten Person verfasst: »Indem

ichmir alles Beten usw. versage, erhebt es, als ohne Abfluss, das ganze Niveaumeines Sees.«

(Ebd.).

215 GM I 9, KSA 5, S. 269.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 153

›Freigeistes‹ zu meiner Rede, eines ehrlichen Thiers […] überdies eines Demokra-

ten; er hatte mir bis dahin zugehört und hielt es nicht aus, mich schweigen zu

hören.«216 So sehr das »ich« sich damit zwar als Sprecherfigur von GM I 8 zu er-

kennen gibt, so unklar bleibt ihre eigene Identität im Gegensatz zu der von ihr

als »Freigeist« und »Demokrat« benannten Figur. Unübersehbar ist der Effekt die-

ser Textstrategie, auf verschiedene Sprecher verteilte Ansichten und Positionen zur

Sprache kommen zu lassen. Indem eine konkrete Anrede selbst Formen der Per-

sonifizierung herstellt (»Mensch der Entsagung«, »Freigeist«) und durch konkrete

Zuschreibungen noch weiter spezifiziert werden kann, ist sie wesentlich an der

Erschaffung von Textfiguren beteiligt.217

Als wichtigster Effekt solcher an einen Adressatenkreis gerichteten Anredefor-

men ist hervorzuheben, dass es nun nicht mehr nur um einen zu thematisierenden

Gegenstand geht, sondern gleichzeitig immer auch um die Persönlichkeit der fik-

tiven Sprecherfiguren einerseits und der Angesprochenen andererseits. Die Leser

zu Reaktionen zu bewegen, kann als Ziel auch insgesamt der Figurenrede gelten:

Ob hier nun Zustimmung zu den Positionen bzw. Identifikation mit den Spre-

cherfiguren oder eher Ablehnung, Widerspruch und Identifikationsverweigerung

hervorgerufen wird, ist dabei nebensächlich.

An dieser Stelle zeichnet sich die Funktion der verschiedenen Formen der Figu-

renrede besonders deutlich ab, indem sich der Text als von Autokommentaren und

Strukturen der Selbstbezüglichkeit durchdrungen erweist.218 Unter Zuhilfenahme

verschiedener Fiktionsebenen brechen diese einerseits mit den eingespielten Kon-

ventionen philosophischer Prosa und unterbrechen den Fluss der Argumentation.

Andererseits werden die verhandelten Ansichten stets als gerichtete, interessierte,

personalisierte und damit subjektive Positionen vorgestellt, wodurch sie dem wis-

senschaftspositivistischenWahrheitsparadigma einer neutralen Objektivität schon

von vornherein als entzogen gelten dürfen. Ein hierfür wesentliches Element der

Textgestaltung ist von mir an anderer Stelle bereits diskutiert und auf den Begriff

der Varianz der Personalpronomina gebracht worden.219 Demnach fällt in Nietzsches

216 GM I 9, KSA 5, S. 269f.

217 Weitere Stellen: FW 84; FW 195; FW 311; FW 375; JGB 226; Fall Wagner 6.

218 Vgl. zu den Formen der Selbstbezüglichkeit in Nietzsches Texten Jakob Dellinger: Zwischen

›Meinung‹ und ›Maske‹. Überlegungen zum Umgang mit Nietzsches Techniken der Subver-

sion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 317-326; Ders.: Vorspiel, Subversion und Schlei-

fe. Nietzsches Inszenierung des ›Willens zur Macht‹ in Jenseits von Gut und Böse. In: Mar-

cus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philoso-

phie in »Jenseits von Gut und Böse«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187; sowie den bisherigen Dis-

kurs synthetisierend Axel Pichler: Philosophie als Text – Zur Darstellungsform der »Götzen-

Dämmerung«, Berlin/Boston 2014, insbesondere S. 266-325.

219 Vgl. Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten […]«. Nietzsche-Interpretation

zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2011, S. 279-288,

insbes. S. 284ff. Bereits van Tongeren diskutiert ausführlich »Nietzsche’s writing and how to

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Masken denken – in Masken denken

Texten eine mannigfaltige Verwendung der verschiedensten Personalpronomina

ins Auge (v.a. die Formen ›ich‹, ›du‹, ›wir‹, ›ihr‹). Insofern die Personalpronomina

die Verortung der ›Stimme‹ eines Textes bedeuten, kann die hauptsächliche Wir-

kung dieser Varianz beschrieben werden als eine Rangordnung der Anrede in ver-

schiedenen Nuancierungen: Sie fungieren als Skala von Distanzen, als Abstufung

der Grade von Nähe und Ferne des Sprechenden zumAngesprochenen. Zudem for-

dert die offensichtliche Vereinnahmung der Leserinnen und Leser ihre Positionie-

rung heraus. Mittels der Varianz der Personalpronomina wird die Gewährleistung

eines sonst konsequent gebrauchten ›ich‹ oder ›wir‹ wissenschaftlicher Texte aus-

gehebelt, die Dogmatik einer singulären Perspektive untergraben. Dadurch gibt es

keine einheitliche Positionierung eines Autors mehr, kein einheitliches Präsentie-

ren von Erkenntnissen durch eine verbürgte Autorität, keine Einheit der Sprach-

ebene, sondern ein Sprechen mit vielen Stimmen: Nietzsche zerreißt die Stimme,

die spricht.220

Anhand der Varianz der Personalpronomina werden zudem verschiedene For-

men von Identifikationen und Positionierungen durchgespielt, die der Leser ein-

zunehmen eingeladen ist, um sich auf diese Weise in das Text-ich, in das Text-

du usf. zu verwandeln. In den Spuren dieser anderen, nie ganz fremden Identitä-

ten kann der Gedankengang kritisch an den eigenen Maßstäben und Erlebnissen

überprüft werden.DieserMoment entfaltet sich an genau jenen Punkten, an denen

das ›ich‹ oder ›du‹ plötzlich verschwindet und die Leserin allein lässt: es sind dies

die Formen der Interpunktion, der (oft doppelten) Gedankenstriche und -punkte

und sie erfordern, das Nichtgesagte und nur Angedeutete zu ergänzen. Auf diese

Weise werden die Leser beispielsweise zu moralischen Reaktionen provoziert und

read Nietzsche« und weist auf die Leser-lenkende Funktion der Personalpronomina hin. Vgl.

Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction to Friedrich Nietzsche’s

Philosophy, West Lafayette 2000, S. 90ff.

220 Dass Nietzsches Texte vor allem in ihrer Erzählhaltung höchst divergent sind, führt zu un-

terschiedlichen Urteilen. Die radikal dekonstruktivistischen Interpretationen etwa von Ga-

ry Shapiro: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989 und von Paul de Man:

Allegories of Reading. Figural language in Rousseau, Nietzsche, Rilke and Proust, New Ha-

ven/London 1979markieren den einen extremen Pol. Auf der anderen Seite werden dagegen

immer wieder Stimmen laut, die als Verteidiger der Position eines über die Werke hinweg

konsistenten Erzählers eintreten, der mit dem Autor gleichgesetzt wird. Wijers etwa zieht

die Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches als Beweis dafür heran, dass »die Geschich-

te des freien Geistes eigentlich die Geschichte vom Erzähler des Ecce homo berichtet« und

sieht darin eine fortgeführte Selbsterzählung Nietzsches ins Werk gesetzt (Els Weijers: Wie

man wird, was man erzählt. Erzählen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten. In: Ro-

land Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Würzburg

1994, S. 37-54, hier S. 51). Zwar werde »die erzählte Identität […] bewußt konstruiert«, doch

scheint als diese konstruierte Identität immer nur Nietzsche selbst in Betracht zu kommen

(ebd. S. 43).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 155

auf eine eigene Positionierung zu den Inhalten und Tücken des Textes verwiesen,

sie können sich jedoch auch den zudringlichen Zuschreibungen verweigern. Inso-

fern als dabei die angebotenen Identifikationsflächen gleich mehrfach zerbrochen

sind, steht dieses fortwährend Blickwinkel, Positionen und ›Masken‹ variierende

Verfahren ganz im Zeichen von Nietzsches antidogmatischem Philosophieren. Zu-

gleich erzeugen seine Texte Momente einer ›interaktiven Philosophie‹, die u.a. die

Vorteile des gesprochenen Wortes, des Dialogs in den Text zu überführen geeignet

ist, indem eine lebendige Fläche angeboten und der Leser seinen Teil beizutragen

genötigt wird (vgl. Kapitel 5). Damit wird nicht zuletzt die Konsequenz aus der

Erkenntnis gezogen, dass vor allem die Leser selbst Maß und Quelle des von ih-

nen Verstandenen sind, schließlich könne »niemand aus den Dingen, die Bücher

eingerechnet, mehr heraushören als er bereits weiss«.221

Abschließend sei nun noch auf eine frühe Überlegung Nietzsches verwiesen,

die sich von den späteren Werken aus rückblickend bemerkenswerterweise wie ei-

ne Inspirationsquelle liest. In Menschliches, Allzumenschliches heißt es hinsichtlich

der denkerischen Tätigkeit: »Nichts wird dem Menschen schwerer, als eine Sache

unpersönlich zu fassen: ich meine, in ihr eben eine Sache und k e i n e P e r -

s o n zu sehen«. Anschließend wird ihm der Besitz eines »personenbildenden,

personendichtenden Triebes« attestiert und angemerkt: »Verkehrt er doch selbst

mit Gedanken, und seien es die abstractesten, so, als wären es Individuen, mit

denen man kämpfen, an die man sich anschliessen, welche man behüten, pfle-

gen, aufnähren müsse.«222 Aus dieser Überzeugung, dass nämlich ein Denker im

Kampf, in Auseinandersetzung, in fürsorglicher Beschäftigung oder vertrautem

Gespräch mit solchen »Gedanken-Personen«223 sich befinde, scheinen geradewegs

die Formen der Figurenrede erwachsen zu sein. Denn indem sie ein Explizieren des

Ausgangsphänomens und seine Überführung in die Textform darstellt, findet sich

hier einmal mehr eine philosophische Thematik in einer Schreibstrategie abgebil-

det. Denkende, so die Vermutung, verhalten sich in bestimmterWeise zu den eige-

nen Gedanken oder pflegen Umgang mit den Ideen anderer, gerade so, als wären

es Personen. Sie nehmen sie persönlich und eben nicht sachlich. Nietzsches un-

gewöhnliche Beschreibung der Geistestätigkeit hebt genau auf diesen Moment ab,

in dem Denken zur emotionalen Interaktionsfläche wird: Dass der Mensch sich ei-

nem Gedanken unterwerfen, gegen ihn opponieren, ihn argumentativ schwächen

oder großziehen könne, dass voneinander entfernte Urteile mitunter durch einen

Schluss vermählt würden oder anderen ein »Gegensatz als Feind zur Seite« ge-

stellt werde, scheinen Indizien dafür zu sein.224 Auf diese Weise wird dem Denken

221 EH, Bücher 1, KSA 6, S. 299f.

222 MA II, 26, KSA 2, S. 389.

223 Ebd. S. 390.

224 Ebd. S. 389.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Masken denken – in Masken denken

ein Unvermögen konstatiert, sich von seiner an Personen gebundenen Verfasst-

heit einerseits und der persönlichen und emotionalen Involviertheit der Denken-

den andererseits zu lösen. Dass Nietzsche ihm diesen Umstand nicht als Mangel

auslegt, sondern vielmehr solche Mechanismen noch intensiviert, sie vervielfältigt

und sogar transparent macht, darin liegt bis heute der Grund für die immense

Anziehungskraft seiner Texte.

2.3.2. Närrische Weisheiten und weise Narren – Annäherung an eine

Textfigur

Stand bislang die punktuelle, auf den einzelnen Abschnitt fokussierte Analyse im

Vordergrund, die zum Ziel hatte, verschiedene Aspekte der Figurenrede topologisch

zu erschließen, soll nun zum Abschluss dieses Kapitels ein konkreter Figurentypus

exemplarisch und abschnittsübergreifend betrachtet werden. Trotz der festgestell-

ten Unabhängigkeit einer einmal benannten Figur von einermit demselbenNamen

benannten Figur kann es dennoch ratsam sein, zu Zwecken der Interpretation an-

dere Textstellen hinzuzuziehen. Es soll dabei keinesfalls eine immanente Verknüp-

fung von Szenen oder Situationen und damit wieder eine vorgebliche Kohärenz

der Figuren, am wenigsten eine personale Identität anhand der Namen behauptet

werden. Figurentypen scheinen jedoch als Abbreviaturen einer Bandbreite kultur-

determinierter und somit ›allgemeinverständlicher‹ Tradierungszusammenhänge

zu gehorchen. Infolgedessen entspringen die verschiedenen Epiphanien bzw. Er-

scheinungsformen eines Figurentyps gewissermaßen einem Fluss, der von ver-

schiedenen Nebenflüssen gespeist wird und daher notwendig verstreute Quellen

aufweist. Im einzelnen Text ist die Figur dann mehr oder minder detailliert aus-

geführt: Die in einem Abschnitt manchmal lediglich angedeuteten und eben nicht

selbsterklärenden Aspekte können somit durch ein Abgleichen mit anderen Ab-

schnitten, in denen die Figur vorkommt, plausibler gemacht werden. Wenn die

These von der Kulturdeterminiertheit und den historisch konkreten Tradierungs-

zusammenhängen solcher Figurentypen sinnvoll sein soll, dann muss für sie die

Annahme gelten, dass sie sich gerade in einzelnen Schreibvorgängen aus- und ein-

prägt. Letztlich hat jeder Autor von Fabeln, Parabeln oder Gleichnissen, hatte auch

Nietzsche selbst von den verschiedenen Figurentypen mehr oder minder kohären-

te Vorstellungen, deren unwillkürlicher Einfluss auf den Denk- und Schreibpro-

zess anzunehmen ist, wenngleich er sich eines Nachweises entzieht. Die Aufgabe

ist nun keinesfalls, diesen in historischer und noch weniger in biographisch au-

thentischer Absicht zu rekonstruieren – sondern lediglich, die in den Texten auf-

findbaren Facetten vorsichtig daraufhin zu befragen, inwieweit durch ein Knüp-

fen von Zusammenhängen das Mosaik einer solchen Textfigur erschlossen werden

kann. Dabei geht es nicht zuletzt darum, einer vorgenommenen Deutung mehr

Überzeugungskraft dadurch zu geben, dass sie nicht lediglich der Phantasie der

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 157

Exegetin entspringt, sondern sich aus anderen Textstellen herleiten lässt und also

gerechtfertigt erscheint.

Im Folgenden soll nun eine so interessante wie streitbare Figur untersucht wer-

den, die auch kulturhistorisch eine bemerkenswerte Tradition aufweist: die Figur

des Narren. Der Narr konfrontiert unsmit einer ärgerlichen und äußerst unbeque-

men semantischen Vieldeutigkeit – sowohl im gewöhnlichen Sprachgebrauch, als

auch, was wenig verwunderlich sein dürfte, in Nietzsches Texten. Diese Vieldeu-

tigkeit umfasst – und auch das ist nicht ungewöhnlich für eine solche Art kulturel-

ler Eindampfung – in ihren extremen Polen extreme Gegensätze. Schon das erste

Buch von Menschliches, Allzumenschliches hatte mit einer Apotheose des Närrischen

geendet und mit dem bekannten Gegensatz von Narrheit und Vernunft gespielt:

»Was i c h finde, was i c h suche –,/Stand das je in einem Buche?/Ehrt in mir die

Narren-Zunft!/Lernt aus diesem Narrenbuche,/Wie Vernunft kommt – ›zur Ver-

nunft‹!«.225 Wie aber bringt man die Vernunft zur Vernunft? Und weshalb sollte

gerade die Vernunft Narren brauchen, um zur Vernunft zu kommen? Kann sie es

nicht durch sich selbst? Anders gefragt, welches Verständnis von Vernunft wird

hier vorausgesetzt, wenn sie sich scheinbar nicht allein genügt, sondern der Nar-

ren bedarf, von denen sie etwas lernen können soll – sogar über sich als Vernunft.

An einer anderen Stelle in der Morgenröthe dagegen heißt es angesichts von Mut

in verschiedenen Qualitäten: »Und Narr wäre Der, welcher meinte, das ›Gutsein‹

würde nur durch die Wärme hinzugethan«.226 Hier bezeichnet das Wort »Narr«

eher einen Dummkopf.

Wie so häufig bei Nietzsche ist es daher sinnvoll, auf die verschiedenen Ver-

wendungsweisen eines Wortes zu achten. Grob voneinander trennen könnte man

die Ebene eines eher formelhaften Sprachgebrauchs einerseits und die einer Aus-

prägung des Narren als Textfigur andererseits. Beispiele für die erste Ebene wä-

ren Formeln, die v.a. in den frühen Schriften (MA, M) und in Briefen Nietzsches

Verwendung finden (»Narr ist, wer…«; »Ich müsste ein Narr sein…«; »ich bin ein

Narr, wenn…«; »der Narr fremder Worte sein« etc.). Der Narr als Redensart und

sprachliche Metapher bedeutet dann soviel wie Dummkopf, Tölpel. Aber auch: Ei-

ner, der sich dumm nur stellt (vielleicht aus Bequemlichkeit?), der es eigentlich

besser weiß, als eine Art des harmlos-Dümmlichen. Dabei ist der Bezug zwischen

Narrheit und Unvernunft maßgebend: ›Narr sein‹ hat dann den Bedeutungsum-

fang von unvernünftig sein, nicht zielführend oder verkehrt handeln, irregeleitet

denken und urteilen. Bemerkenswert ist zudem die Verwendung desWortes ›Narr‹

225 MA I, Nachspiel, KSA 2, S. 366. Vgl. hierzu den Aufsatz von Jakob Dellinger: Unter Gespens-

tern? Überlegungen zum »Nachspiel« von ›Menschliches, Allzumenschliches I‹. In: Christian

Benne; Claus Zittel (Hg.): Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Metzler 2017, S. 101-112.

226 M 277, KSA 3, S. 215.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Masken denken – in Masken denken

als Kosewort, beispielsweise wenn Zarathustra sich selbst mit der Anrede »du lieb-

reicher Narr Zarathustra« zärtlich schilt,227 oder der Wanderer seinen Schatten

»lieber Narr« nennt.228 Neben diesen wenig schmeichelhaften Konnotationen ist

jedoch die Redeweise von der ›Narrenfreiheit‹ ebenso gebräuchlich. Früher auch

als ›Narrenrede‹ bekannt, wurde damit eine besondere Position bezeichnet, wo-

bei der Narrenfreie gewissermaßen als Außenstehender Sachverhalte ansprechen

oder insgesamt kommunizieren könne, wie es nicht jedem erlaubt ist. In dieser

Hinsicht ist der Narr dann gar nicht mehr nur einfältig, sondern einer, der sich

gerade aufgrund seiner Eigenart als Narr etwas erlauben kann, das allen anderen

nicht-Narren verwehrt bleibt. Dieses Charakteristikum markiert seine besondere

Stellung zur Wahrheit und seinen eigensinnigen Umgang mit Aussagen im Allge-

meinen, was ihn offenbar für Nietzsche als Textfigur attraktiv gemacht hat.229 Da-

mit sind die Eckpunkte der großen Spannweite des Närrischen im Sprachgebrauch

benannt. Der Narr changiert zwischen den Polen: dumm, tadelnswert, unvernünf-

tig – wobei mitschwingt, dass jeder sich manchmal närrisch gebärdet als etwas

durchaus ›menschlich, allzumenschliches‹, und sogar von Zeit zu Zeit Wünschens-

wertes. Am anderen Pol steht der Narr als eine Art anarchisches, freches Gegenbild

zum besonnenen und vernünftigenWeisen, weil ihn andere Erkenntnis- und Kom-

munikationsqualitäten auszeichnen. Mehr noch, er wird zu einem Korrektiv der

Vernunft, weshalb die Narrenfigur in dieser Ausprägung einen besonderen funk-

tionalen Raum einnimmt. Insofern der Narr in den Texten Nietzsches mehrfach

mit direkten Redeanteilen zu Wort kommt, markiert er als Textfigur eine spezifi-

sche Sprecherposition. Daran knüpft die These an, dass mit dem Narren eine be-

sondere Kommunikationssituation einhergeht, die sich durch ihr Verhältnis zum

Spott und zur Wahrheit auszeichnet.

227 Za, Wanderer, KSA 4, S. 196.

228 MA II, WS, KSA 2, S. 539.

229 In der Bibel gilt der Narr gar als Gottesleugner. In Psalm 52 steht der Satz: »Dixit insipiens in

corde suo: non est Deus.« (Der Törichte/Narr sprach in seinem Herzen: Gott ist nicht.) Wer-

ner Mezger weist darauf hin, dass Psalterillustrationen seit dem 12. Jahrhundert hier eine

Narren-Figur zeigen und damit der Narr schon früh in Verbindung mit Gottesleugnern und

nicht zuletzt mit dem Teufel in Verbindung gebracht worden ist (vgl. Werner Mezger: Nar-

renidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europäischen

Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77). Heute und vermutlich seit der Lutherübersetzung steht

der Psalm an Stelle 53, doch in den älteren griechischen und lateinischen Schriften ist es

Psalm 52. Wörtlich bedeutet insipiens ›der Unverständige‹ und auch das Griechische nennt

mit demWort ἄφρων die Gottesleugner unvernünftig, töricht. Luther übersetzt die entspre-

chende Stelle wie folgt: »Die Toren sprechen in ihrem Herzen: Es ist kein Gott«. Wie Mezger

nachweist, wird spätestens seit Augustinusʼ SchriftDe civitate Dei eine Parallele gezogen zwi-

schen der Zeit der Fastnachtsumzüge als civitas diaboli und der anschließenden Fastenzeit als

civitas Dei (ebd. S. 477).

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 159

Dass derNarr nicht allein ein sprichwörtlicherHohlkopf ist, sondern ein durch-

aus raffinierter Störenfried, das zeigt bei Nietzsche die thematische Verbindung

des Weisen und des Narren zu einem Figurenpaar. Die Beispiele dazu entnehme

ich der FröhlichenWissenschaft: Da wäre ein Reim aus Scherz, List und Rache, worin

sich das »Sprüchwort« zu Wort meldet und sich als »Der Narren und Weisen Stell-

dichein« erklärt.230 Mit dem ersten Gedicht der Lieder des Prinzen Vogelfrei hält

dann das »Ewig-Närrische« Einzug in den Anhang der Fröhlichen Wissenschaft

und wird gegen den ›Weisen‹ Goethe in Stellung gebracht.231 In FW 213 nun ist

bemerkenswert, dass anlässlich einer ohnehin heiklen Frage, welches der richtige

Weg zu einem glücklichen Leben sei, ein Weiser bei einem Narren Rat sucht:

D e r W e g z u m G l ü c k e . – Ein Weiser fragte einen Narren, welches der

Weg zum Glücke sei. Dieser antwortete ohne Verzug, wie Einer, der nach dem

Wege zu nächsten Stadt gefragt wird: »Bewundere dich selbst und lebe auf der

Gasse!« »Halt, rief der Weise, du verlangst zu viel, es genügt schon, sich selber zu

bewundern!« Der Narr entgegnete: »Aber wie kann man beständig bewundern,

ohne beständig zu verachten?«232

Um das Besondere an der Kommunikationsform des Narren aufzuzeigen, ist es

sinnvoll, zunächst eine Parallel-Stelle aus dem Zarathustra hinzuzuziehen. Dort

wird das Thema, nach dem Weg zu fragen, aufgenommen. Im Abschnitt Vom Geist

der Schwere erzählt Zarathustra zunächst von seinem eigenen Weg zu seiner Wahr-

heit. Er betont, dass er immer selbst dieWege befragt hätte, statt nach demWeg zu

fragen und endet dann mit den Worten: »›Das – ist nun m e i n Weg, – wo ist der

eure?‹ so antwortete ich Denen, welche mich ›nach demWege‹ fragten. D e n Weg

nämlich – den giebt es nicht!«.233 Die Parabel DerWeg zumGlücke aus der Fröhlichen

Wissenschaft geht das Problem nochmals in gänzlich anderer Weise an, antwortet

doch der Narr demWeisen auf die Frage »welches der Weg zum Glücke sei«, nicht

wie Zarathustra, sondern mit einer konkreten Anweisung: »Bewundere dich selbst

und lebe auf der Gasse!«.234 Das Problem ist, so möchte man meinen, nach dem

Weg zum Glück im Leben, also nach dem eigenen Lebensweg, überhaupt jemand

anderen zu fragen als sich selbst. Insofern ist die Antwort des Narren durchaus

trickreich, herausfordernd und dadurch nicht abzulösen von der Kommunikati-

onssituation. Der Ratschlag »Bewundere dich selbst« kommt demWeisen sehr zu-

pass, wie seine Reaktion beweist. In der Anweisung »lebe auf der Gasse!« allerdings

zeigt sich die Hinterlist der Narren-Antwort, denn sie ist so formuliert, dass sie

dem Weisen keineswegs als Weg zum Glück erscheinen könne. Nur zu gern will

230 FW, Vorspiel 11, KSA 3, S. 355.

231 FW, Lieder, KSA 3, S. 639.

232 FW 213, KSA 3, S. 508.

233 Za III, KSA 4, S. 245.

234 FW 213, KSA 3, S. 508.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Masken denken – in Masken denken

der Weise sich selbst bewundern, zweifelt aber daran, dass er sich selbst noch be-

wundern könnte, würde er auf der Gasse leben. Noch dazu scheint ihm dieser äu-

ßerst unbequeme Weg zum Glück ›zu viel verlangt‹. Der Narr erriet nämlich, was

der Weise sich wünscht: Einen einfachen Weg, der Selbstbestätigung verspricht

und darum lockt er ihn gewissermaßen aus der Reserve. Indem er ihn dazu ver-

führt, zu sagen, »es genügt mir,mich selbst zu bewundern und das heißemir mein

Glück!«, stellt der Narr den Weisen vor sich selber bloß. Beständige Selbstbewun-

derung als ein Ausdruck davon, von sich überzeugt und aller Zweifel enthoben zu

sein, sei nichtmöglich, entgegnet der Narr, ohne irgendwann sich selbst zu verach-

ten. Der Rat, auf der Gasse zu leben, ist dementsprechend entweder Ausdruck der

Selbstverachtung oder ein Gegengewicht zur Selbstbewunderung. Auf die Frage

nach dem Weg zum Glück antwortet der Narr also nicht wahrheitsgemäß – denn

das hätte geheißen, wie Zarathustra zu antworten und zu sagen, »es gibt nicht den

einen Weg zum Glück, suche deinen Weg selber«. Sondern er antwortet mit einer

trickreichen Lüge, gleichsam narrenweise und indem er denWeisen vor sich selbst

und als einzigem Zeugen vor dem Leser vorführt. Dass in FW 213 gerade ein Wei-

ser nach dem Weg zum Glück fragt, könnte auf die Dummheit bisheriger Weiser

anspielen, mit der sie diesen Einen Weg zu finden und zu beschreiben vermein-

ten, wenn sie ihn nicht gar Anderen zu versprechen gewagt haben. Nach demWeg

zum Lebensglück kann eben nicht wie nach dem Weg zur nächsten Stadt gefragt,

sondern die Wege selbst wollen befragt werden.

Dabei entsteht erst aus dem Statusgefälle heraus die nötige Dynamik, durch

die der für gewöhnlich demWeisen unterlegene Narr seine Frechheiten platzieren

kann. Machtmechanismen werden in der Konstellation Narr – Weiser schlechter-

dings immer mit thematisiert und vom Narren durch gezielten Spott herausgefor-

dert.235 Auf diese Weise werden auch die Produktionsbedingungen von Weisheit

und von Wahrheit als Herrschaftsgeschehen verhandelt.

Eine solche Korrelation von Narr und Spott bestätigt auch ein Nachlass-Notat

vom Winter 1887-88. Nietzsche exzerpiert darin aus Ernest Renans Buch Vie de Jé-

sus und notiert sich zum (europäischen) Narren, ihn charakterisiere: »Der esprit,

der durch einen feinen Spott jeden Fehler des raisonnements heraushebt«.236 Die

esprit genannten Spötteleien des Narren dienen also dazu, Verfehlungen des Ver-

nünftigen überhaupt wahrnehmen zu können und die Vernunft dort zu korrigie-

ren wo sie auf einer Alleinherrschaft über den Menschen beharrt. Den Weisen und

235 Vgl. zum Zusammenhang von Narr und Philosoph etwa JGB 212. Als das »böse Gewissen ih-

rer Zeit« hätten sich Philosophen seither »selten als Freunde der Weisheit, sondern eher als

unangenehme Narren und gefährliche Fragezeichen« gefühlt (JGB 212, KSA 5, S. 145). Zum

Narren als philosophischer Lebensform vgl. Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft,

Frankfurt a.M. 1983.

236 1887-1888, 11 [382], KSA 13, S. 180.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches 161

den Narren trennen also nicht etwa eine vermeintlich größere Intelligenz des Wei-

sen, sondern allein ihr Umgang mit ihrem Wissen. Im vorliegenden Beispiel ist es

das Wissen, dass es für das Erreichen des Lebensglücks einen einfach zu benen-

nenden Weg schlechterdings nicht gibt. Im Gegensatz zum Weisen trägt der Narr

Weisheiten nicht direkt als Wahrheiten und nicht als einfache Aussagen vor, son-

dern verspielt, spöttisch verpackt, ironisch gebrochen, als Sinnsprüche, Parabeln,

Gleichnisse usw. Wer mit dem Narren interagiert, wird auf diese Weise gezwun-

gen, sich zu ihm zu verhalten und der Leser oder die Leserin muss die Narrenrede

erst auslegen.

In der Götzen-Dämmerung gibt es eine weitere aufschlussreiche Stelle, die die

besondere Kommunikationssituation des Narren näher zu bestimmen hilft. Mit

Blick auf Sokrates heißt es: »Überall wo noch die Autorität zur guten Sitte gehört,

ist der Dialektiker eine Art Hanswurst: man lacht über ihn, man nimmt ihn nicht

ernst« – und Sokrates sei eben der Hanswurst gewesen, »der sich e r n s t n e h -

m e n m a c h t e«.237 Nietzsche scheint also für Hanswürste und Narren eine Po-

sition zu veranschlagen, die eine ganz bestimmte Reaktion auf ihn – auf das, was er

sagt und was er bedeutet – provoziert: das Lachen. Der eröffnete Gegensatz zwi-

schen Lachen und Ernst muss also wesentlich zum Narren gehören, ebenso das

Element des Lächerlichen als Ausdruck seines Umgangs mit Wahrheit und Ernst.

Weil man einem Narren nicht glaubt (zumindest nicht sofort), sondern über ihn

lacht, ist er geradezu dazu prädestiniert, eine Funktion einzunehmen innerhalb

der von Nietzsche bekanntlich häufig thematisierten Fragwürdigkeit des Wahr-

heitsbegriffs. Insofern ist die Figur des Narren nicht leicht wieder re-moralisier-

bar: Bei ihm gehen Wahrheiten, allegorische Geschichten, spöttische Anspielun-

gen oder trickreiche Lügen nahtlos ineinander über – und damit ist er ein Meister

des Scheins. Dem direkten, klaren Aussprechen vonWahrheiten nicht verpflichtet,

schlüpft der Narr gleichsam durch die Hintertüren zur Wahrheit. Gleichzeitig ist

er immer angebunden an ein Gegenüber und folglich im weitesten Sinne an eine

von ihm geschaffene Kommunikationssituation, innerhalb derer mit Wahrheiten

gespielt werden kann, ohne dass sie auf den Ernst beschränkt wären. Das Irritati-

onspotential liegt nicht allein darin, dass man nie sicher weiß, wann der Narr eine

Wahrheit und wann eine erfundene Geschichte erzählt, die unter dem Gesichts-

punkt der Wahrheit nur als ›Lüge‹ gilt – sondern vielmehr darin, dass mit ihm al-

les sowohl Lüge als auch Wahrheit sein kann. Deshalb lacht man über den Narren

und nimmt ihn nicht ernst. Erst später mag man die Relevanz einer Narren-Rede

bemerken. Es scheint diese besondere Sprecherposition zu sein, die die Figur des

Narren für Nietzsche attraktiv gemacht hat und zwar deshalb, weil sie vom unbe-

dingten wahr-sein und wahr-reden-müssen gleichsam entbunden ist. Demgegen-

237 GD, Sokrates 5, KSA 6, S. 70. Vgl. dazu Christian Benne: Ecce Hanswurst – Ecce Hamlet. In:

Nietzscheforschung Bd. 12, 2005, S. 219-228.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Masken denken – in Masken denken

über kultiviert sie einen anderen, eigenwilligen Umgang mit Wahrheiten, der sich

auch des Spottens als Kommunikationsform bedient.

Dem Narren als Textfigur kommt daher durchaus erkenntnistheoretische Re-

levanz zu: Die erste Reaktion auf solche spöttischen Narrenweisheiten ist das La-

chen.Erst in einemzweiten Schritt der Reflexion, desNachdenkens, auch desMiss-

trauens, kann die Möglichkeit der vorgebrachten Aussagen unbefangener erwogen

werden. Folglich wird durch das Lachen über die Aussagen eines Narren ein Mo-

ment der Distanz zu ihnen geschaffen, wodurch der Lachende davon entbunden

ist, ihnen unmittelbar Glauben zu schenken. Ein solches Lachen schafft auch Di-

stanz zu allemErnst,wie ihnNietzsche in derGenealogie derMoral als Angelegenheit

der Priester entwickelt. Der Narr hätte somit als Gegenstück zum Priester zu gel-

ten – denn dem Priester als dem »eigentlichen Repräsentanten des Ernstes« wird

genauso geglaubt wie dem Heiligen, dem Wissenschaftler, dem Philosophen oder

dem Weisen.238 In diesem Sinne wäre auch der bekannte Ausspruch im Kapitel

Warum ich ein Schicksal bin des Ecce homo zu lesen: »Ich will kein Heiliger sein, lieber

noch ein Hanswurst… Vielleicht bin ich ein Hanswurst… Und trotzdem oder viel-

mehr nicht trotzdem – denn es gab nichts Verlogneres bisher als Heilige – redet

aus mir die Wahrheit«.239 Der Weise als Philosoph wird genau dann zum Heiligen

und priesterlichen Verkündiger seiner eigenenWahrheiten, wenn es ihm ›ernst ist‹

mit der Wahrheit oder er sich zu ihrer unbedingten Verteidigung aufschwingt. Die

Narrenfigur verhält sich hierzu gleichermaßen als Störfaktor und Antidot.

238 GM III, 11, KSA 5, S. 361.

239 EH, Schicksal 1, KSA 6, S. 365.

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008 - am 14.02.2026, 07:39:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

