134

Masken denken - in Masken denken

>blof3e« Bezeichnungen ihr Gehalt und Bedeutungsumfang einfach nichtig werde.
Demgegeniiber betont Nietzsche, wie grof3 der Einfluss und wie weitreichend die
Konsequenzen solcher >Fiktionen«< genannten Konzepte auf die Geistesgeschichte
einerseits, auf die Lebenswirklichkeit der Menschen andererseits sind: »Die Falsch-
heit eines Urtheils ist uns noch kein Einwand gegen ein Urtheil«, heifit es diesbe-
ziiglich.” Damit treten andere Wertungsoptionen in den Vordergrund, wie etwa
die lebensforderlichen oder kultursteigernden Effekte von Erkenntnissen. Nietz-
sches Argumentation ist fortan darauf ausgerichtet, sowohl Reichweite als auch
Akzeptanz der konventionellen bzw. regulativen Fiktionen auszudehnen. In die-

180 stellt sowohl eine

sem Sinne die »Unwahrheit als Lebensbedingung zugestehn,
Umwertung bisheriger erkenntnistheoretischer Positionen, wie eine Gewissenszu-
mutung dar. Geht es doch fortan darum, ein Verstehen fiir kulturelle und wissen-
schaftliche Errungenschaften sowie fiir Positionen der Philosophiegeschichte zu
kultivieren und gleichzeitig deren Verfasstheit als produktive Illusionen auszuhal-

ten.

2.3. Zur Figurenrede

Wir hatten festgehalten, dass das neue Ethos des Erkennenden sich an einer Viel-
heit der Perspektiven, der Erkenntnismodi, der Instrumente und Methoden ori-
entiert. Folglich strebt der Erkennende nicht mehr danach, die singulire und von
einer Seite her vorgenommene Ansicht iiber eine Sache als deren einzige Wahr-
heit auszulegen. Demgegeniiber ist Nietzsches erkenntnispraktisches Modell dar-
auf ausgerichtet, eine andere Art der Objektivitit und einen vollstindigeren Begrift
einer Sache im Zusammentragen vieler unterschiedlicher Perspektiven zu errei-
chen. Dem liegt auch die Uberzeugung zugrunde, dass das Ausfiihren einer Ar-
gumentation oder das Formulieren von Erkenntnissen nur auf dem Boden einer
vorher bereits bezogenen Position moglich ist. Ein neutraler Ort des Denkens, die
von allem abgeldste Metaperspektive ist fiir Nietzsche schlicht eine Erfindung.
Ebenso hatten wir die These aufgestellt, dass diese neue Objektivitit gleichbe-
deutend ist mit einer potenzierten Subjektivitit, insofern sie als die Verlingerung
des (vermeintlich) eigenen Blickes in andere Blicke hinein und folglich als seine
Dispersion konzipiert ist. Dabei gilt es, sich von einer Sache nicht lediglich aus
mehreren Blickwinkeln ein Bild zu machen, sondern als zeitweilig Verwandelte
sie geradezu durch die Augen Anderer wahrzunehmen, sie sich derart anzueignen
und zu erleben versuchen. Eine solche Multiplikation der Erkenntnisperspektiven
vervielfacht den einzelnen subjektiven Standpunkt und fuigt in je eigener Weise

179 JGB 4, KSAs, S.18.
180 Ebd.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

subjektive Blickwinkel hinzu. Deren jeweilige Voreingenommenbheit, Einseitigkeit,
Interessiertheit, Spezifitit, ihre toten Winkel und charakteristischen Stimmungen
verstirken sich gegenseitig. Ihr Merkmal aber ist das Aufsuchen gerade der radikal
nicht-objektiven, also subjektiven Standpunkte, die noch nicht in einem Allgemei-
nen bzw. einer iibergeordneten, neutralen Sprecherposition aufgegangen sind. In
einer solchen Haltung des Verweigerns von Verallgemeinerung bei gleichzeitigem
Verstirken des (vervielfiltigten) Besonderen liegt das Schliisselmoment der neuen
Objektivitit. Sie ist nur durch die Einbildungskraft des Erkennenden auf der einen
und seinen ordnenden Strukturwillen auf der anderen Seite limitiert. Keineswegs
aber ist sie dabei einer Willkiirlichkeit unterworfen, der man vorhalten kénnte,
ebensogut jede beliebige andere Perspektive reproduzieren zu konnen. Stellt doch
das jeweils aufgeficherte Ensemble der Blickweisen selbst blo eine Auswahl von
Eindriicken oder Imaginationen dar, die ihrerseits eng an den Erkennenden ge-
bunden und in diesem Sinne einem Kompositionsprinzip unterworfen ist. Nietz-
sches ausgewiesenes Ziel ist dabei, das alte Modell wissenschaftlicher Objektivitit
abzuldsen, im mindesten aber, ihm eine neue experimentelle und genuin fiir die
Philosophie fruchtbare Methode hinzuzufiigen, »bei dem die aktiven und interpre-
tirenden Krifte« nun nicht mehr »unterbunden« sein sollen.™

Diese Praxis aber trigt zweierlei maskenspezifische Elemente in sich: Ers-
tens liegt der methodologisch eingeforderten Polyperspektivitit notwendig
die Bereitschaft zum wiederholten Perspektivwechsel zugrunde. Diese Selbst-
Verwandlungen kénnen jedoch nur erreicht werden, wenn die >eigene<, d.h. die
zuallererst naheliegende, die sselbst-verstindliche« als dem Selbst zuerst ver-
standliche Perspektive eine Zeitlang mindestens zuriickgestellt oder aber insoweit
modifiziert wiirde, dass ein Durchspielen anderer Perspektiven méglich wird. Es
liegt daher nahe, die faktische Praktikabilitit einem Denkmodell zuzuschlagen,
durch das ein solcher Spielraum zunichst erst einmal hergestellt werden und
dessen Dynamik den Wechsel von Positionen und Positionierungen garantieren
kann. Hier ist auf eine grundsitzlich analoge Struktur zwischen Nietzsches
Subjekt- und seinem Erkenntnismodell hinzuweisen: In gleichem Mafe wie der
Mensch in seiner konstitutiven Vielheit ohne ein eigentliches und bestindiges Zen-
trum (und ohne die Annahme eines sMaskentrigers<) als eine Irreduzibilitit des
Masken-Ensembles entwickelt werden soll, so scheint auch erst im Zusammenspiel
verschiedener Perspektiven (das sich aber nie in ein >Ganzes«< vervollkommnen
lasst) dem Erkennen Geniige getan zu sein. Das Resultat ist Polyphonie statt
Monotonie, Vieldugigkeit statt Monoperspektivitat. Nicht die Konzentration des
Vielen in eine Einheit oder das Subsumieren verschiedener Einzelereignisse unter
ein Allgemeines ist nun der Maf3stab, sondern die gréfdtmogliche Dissoziation
und das Herstellen von differenten Perspektiven. Zusitzlich wire als ein Effekt

181 Ebd.

14.02.2026, 07:39:14.

135


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

136

Masken denken - in Masken denken

der beschriebenen Erkenntnis-Praxis festzuhalten, dass, im gleichen MafRe wie sie
Masken als Erkenntnismethode benétigt, von ihr Masken erzeugt werden, deren
Spuren in den Texten auffindbar sind.

Ein wichtiger Schliissel zum Verstindnis von Nietzsches Texten ist die Einsicht,
wonach den zentralen Themen seiner Philosophie oftmals auch ihre Anwendung
auf der textformalen Seite entspricht. In diesem Sinne eignet den Texten eine per-
formative Ebene, die auf verschiedenartige Weisen und mit sehr unterschiedlichen
Mitteln bestimmte Einsichten zeigt, statt sie erneut zum Gegenstand argumentati-
ver, thesenbasierter Auseinandersetzung zu machen.’®* Diesbeziiglich stellt die Fi-
gurenrede ein ausgesprochen vorbildliches Exempel dar: Mit der Entwicklung einer
neuen Erkenntnispraxis der Polyperspektivitit hat Nietzsche einerseits die thema-
tische Ausfithrung an verschiedenen Stellen geleistet. Diese ist nun andererseits
in einen konkreten Anwendungszusammenhang eingegangen, durch den die in
philosophischer Argumentation oft uibliche autoritire und auktoriale Zentralper-
spektive von einer Polyphonie verschiedener Stimmen und Ansichten durchbro-
chen erscheint. Der Problemkontext, der hier anhand des Schlagwortes der Figu-
renrede thematisiert werden soll, muss in Nietzsches Werk als ebenso weitreichend
erachtet werden, wie er bisher von der Forschung systematisch kaum erschlossen
worden ist."®® Deshalb soll an dieser Stelle die Bedeutung der Figurenrede fiir Nietz-
sches Philosophie aufgearbeitet und es soll argumentativ plausibel gemacht wer-
den, inwieweit dem erkenntnispraktischen Modell eine textuelle Verfahrensweise
entspricht. Dabei steht ebenso im Vordergrund, Wert und Bedeutung der so zahl-
reichen wie vielgestaltigen dramatis personae in Nietzsches Texten darzulegen. Sie
sind die Protagonisten vieler verschiedener Binnen-Erzihlungen, an denen sich
Positionen, philosophische Aspekte, Moralen und Haltungen als komplementire
Polyphonie zeigen, ohne notwendig zu einer Philosophie zusammenzuwachsen.

Dass Nietzsche dabei in eher ungeordneter, ja fast anarchisch zu nennender
Weise seinem aphoristischen Schreiben keine festen Ordnungsprinzipien vorge-
geben hat, ist bekannt. Die Kapitel seiner Biicher umspielen die verschiedenen

182 Vgl. z.B. die Auseinandersetzung von Paul de Man mit Nietzsches Uberlegungen zum Satz
vom Widerspruch und de Mans Ubertragung des Problems in die Sprechakttheorie. Paul de
Man: Rhetorik der Persuasion (Nietzsche). In: (Ders.): Allegorien des Lesens (ibers. v. Werner
Hamacher u. Peter Krumme), Frankfurt a.M. 1988, S.164-179 und Linda Simonis: Der Stil als
Verfiihrer. Nietzsche und die Sprache des Performativen. In: Nietzsche-Studien, Bd. 31, 2002,
S.57-74.

183 Eine Ausnahme stellt etwa Paul Van Tongeren: Reinterpreting modern culture. An introduc-
tion to Friedrich Nietzsche’s philosophy. West Lafayette 2000 dar. Van Tongeren bezieht sich
jedoch nurauf sehr wenige Textfiguren (z.B. den Wanderer) und interpretiert das Phanomen
insgesamt unter dem Schlagwort von »Nietzsche’s art of concealment« (S. 74 ff), also einer
vorgeblichen Kunstfertigkeit Nietzsches, sich zu verstecken.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Aspekte ihrer Themen eher wie beiliufig, als dass ihnen in threm Aufbau ein strin-
gentes Muster unterliegen wiirde. Dies betrifft auch die entsprechend nur verstreut
aufzufindenden Figurenreden. Es wire beispielsweise ein leichtes gewesen, sich des
Genres des philosophischen Dialogs systematisch zu bedienen, um aus verschie-
denen Blickwinkeln heraus eine Argumentation zu entfalten: An Vorbildern hitte
es, um nur einige zu nennen, vom Sokratesschiiler Platon iiber den Stoiker Seneca
und den Kirchenvater Augustinus bis zum Aufklirer Diderot nicht gemangelt.

Nietzsche aber hat auch die etablierte Form des gelehrten Dialogs nicht in gro-
Rerem Umfang verwendet. Mit einem Blick auf den zweiten Band von Menschliches,
Allzumenschliches kann dies begriindet werden. Die beiden Abschnitte, die dessen
zweites Kapitel Der Wanderer und sein Schatten rahmen, sind einzigartig in Nietz-
sches Texten.”®* Darin wird der fingierte Dialog einer »Wanderer« genannten Fi-
gur mit ithrem »Schatten« vorgefithrt. Zunichst einigen sich beide darauf, dass
der Wanderer dem Schatten Fragen stellen diirfe, wobei sie sich tiber einige Dinge
verstindigen wollen. Danach aber verpflichtet der Schatten den Wanderer auf ei-
ne besondere Verschwiegenheit, indem dieser niemandem mitteilen diirfe, wie das
Gesprich im Einzelnen verlaufen sei, sondern nur, woriiber beide itbereingekom-
men seien:

Der Schatten: Aber die Schatten sind schiichterner, als die Menschen: du wirst Nie-
mandem mittheilen, wie wir zusammen gesprochen haben!

Der Wanderer: Wie wir zusammen gesprochen haben? Der Himmel behiite
mich vor langgesponnenen schriftlichen Gesprachen! Wenn Plato weniger Lust
am Spinnen gehabt hitte, wiirden seine Leser mehr Lust an Plato haben. Ein Ge-
sprach, das in der Wirklichkeit ergotzt, ist, in Schrift verwandelt und gelesen, ein
Gemalde mit lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz. — Doch
werde ich vielleicht mittheilen dirfen, wo r it b e r wir iibereingekommensind?

Der Schatten: Damit bin ich zufrieden; denn Alle werden darin nur deine Ansichten
wiedererkennen: des Schatten wird Niemand gedenken.'®

Auf diese erste Unterredung folgen 350 Aphorismen, worauf sich der zweite Teil
des Gesprichs anschlief3t: Es ist Abend geworden und der Schatten verschwin-
det. Durch diese kurze Rahmung werden die Aphorismen als die bereits schriftlich

184 Vgl. MA Il, KSA 2, S.537-539 und S.703-704. Zwei kurze Dialoge zwischen Wanderer und
Schatten rahmen diesen Teil mit seinen 350 Aphorismen. Darunter sind auch die — soweit
ich es iiberblicke — beiden einzigen Abschnitte, die eine Dialogform mit konkreten Namen
verbinden: Einmal reden die Figuren »Schwarzert (Melanchthon)«und »Luther« miteinander
(MAII, WS 66), dann fithren »Der Alte« und eine nach dem Skeptiker »Pyrrhon« benannte Fi-

gur ein geradezu irrwitziges Gesprach tiber den skeptischen Fanatismus (MA II, WS 213).
185 MAII, WS, KSA 2, S. 539.

14.02.2026, 07:39:14.

137


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

138

Masken denken - in Masken denken

iberarbeiteten und in Textform niedergelegten Einsichten aus dem Gesprich zwi-
schen Wanderer und seinem Schatten ausgewiesen. Auf diese Weise ist nur der
Inhalt dessen, woriiber sie sprachen, dargelegt — wie und in welcher Form die Un-
terredung verlief, aber abgewandelt.

Man kann in der zitierten Stelle einen Hinweis dafiir sehen, dass Nietzsche
die Ausfithrung philosophischer Gedanken in lingeren Dialogen als fragwiirdig
erschien, da die Simulation eines Gesprichs zumindest einer gewissen Meister-
schaft bedarf. Daher das vernichtende Urteil, ein solches sei »ein Gemailde mit
lauter falschen Perspectiven: Alles ist zu lang oder zu kurz.«'®® Konsequenterwei-
se hat Nietzsche die Figurenreden in seinem Werk in Kurzformen verfasst und sie
als zusitzliche Darstellungsform mal zwischen andere Abschnitte platziert, mal in
Aphorismen aufgenommen.

In diesem Kontext nimmt das in Reden und vereinzelten Dialogen verfasste
Buch Also sprach Zarathustra eine singulire Position ein. Es erdffnet einen ganz ei-
genen fiktiven Raum, den neben dem titelgebenden Protagonisten noch weitere Fi-
guren bevolkern. Insofern der Zarathustra eine narrative und erzihlerische Einheit
bildet, miisste die Auseinandersetzung mit diesem Text entsprechend umfangreich
ausfallen. Da an dieser Stelle jedoch die Darstellungsform der Figurenrede insge-
samt zu entwickeln ist, sollen hier nur diejenigen Elemente interessieren, die den
sachorientierten Textfluss gleichsam unterbrechen und stilistische Komplementa-
ritdt erzeugen.

2.3.1. Im Gesprach - Von Einsiedlern, Wanderern und anderen

Als Figurenrede in Nietzsches Texten gilt mir jede Art markierter und in irgendei-
nem Sinne personalisierter Rede. Sie ist sowohl monologisch, wie dialogisch ausge-
fithrt, wobei die Anzahl der am Gesprich beteiligen Partizipanten selten iiber eine
Zweierkonstellation hinausgeht. In einer unten folgenden Topik sollen schlieflich
verschiedene Formen dieser Figurenreden beleuchtet werden. Was man indes auch
fur andere Ausdrucksformen konstatieren und als Zeugnis des Reifeprozesses von
Nietzsches Stil gelten kann, trifft in gleicher Weise auf die Figurenrede zu: Es ist
zu bemerken, dass sie mit den spiteren Schriften hiufiger, ja versierter eingesetzt
und dabei gleichzeitig pointierter ausgeformt wird. Was sich in Menschliches, Allzu-
menschliches und der Morgenrithe eher vereinzelt ankiindigt, scheint bereits ab den
ersten Biichern der Frohlichen Wissenschaft, iber Jenseits von Gut und Bose und die

186 Ebd. Wie der Dialog abschlieRend einzuordnen ist, ob hier tatsichlich ein Schatten das Ge-
sprach begann oder ob es sich um ein Selbstgesprach der Wanderer-Figur handelt—das damit
bestenfalls eine Tagtraumerei, schlimmstenfalls eine Halluzination wire — bleibt letztlich
offen. So bedeutet das gesamte Kapitel die humorvolle Veranschaulichung von Erkenntnis-
prozessen als einer Art, sich selbst zum eigenen Gesprachspartner zu erklaren.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Genealogie der Moral bis zu den spitesten Schriften zu einer reifen Form entwickelt
worden zu sein.'® Noch im ersten Buch von Menschliches, Allzumenschliches lassen
die Titelitberschriften einzelner Abschnitte den Gegenstand der Ausfithrungen er-
kennen. Thematisiert wird dabei etwa »Der Wahrheitssinn des Kiinstlers« oder die
»Dichter als Erleichterer des Lebens«,'®® ebenso wie »Die Zukunft des Arztes«**
und »Die Lust am Erkennen«."° Entsprechend dominiert ein unpersonliches Spre-
cheniiber die Dinge<, vorwiegend in der dritten Person (»man«, »wer, ... der«, usf.).
Dieses bietet zwar den Vorteil von Allgemeingiiltigkeit und die Sicherheit einer eta-
blierten Wissenschaftssprache, doch nur um den Preis von Neutralitit, Anonymitit
und Niichternheit. Mithin handelt es sich dabei, im Sinne Nietzsches gesprochen,
um das Praktizieren der iiblichen Wahrheitsdogmatik, die mit dem Makel der Leb-
losigkeit behaftet ist. An dieser Stelle setzt nun Nietzsches radikale sprachliche
Umstellung an. Insgesamt lisst sich festhalten, dass zu der geldufigen Form philo-
sophischer Darstellung, Aussagen tiber die Dinge mit dem Anspruch weitgehender
Objektivitit zu treffen, weitere Formen hinzutreten, die sich jeweils der Dimension
wortlicher Redemuster bedienen: Dies sind entweder durch Figurentypen markier-
te Positionierungen, von denen aus dann auch wieder >iiber die Dinge« gesprochen
wird — freilich unter anderen Vorzeichen, d.h. von einem bestimmten, eingegrenz-
¥ Oder die Subjektivitit und Konkretheit wird
noch einmal mehr verstirkt, indem die jeweilige Figur von sich spricht und aus

ten, subjektiven Standpunkt aus.

ihrer Sicht erzihlt, wobei sie sich wahlweise in der »wir«- oder der »ich«-Form iu-
Bert.”” Statt also weiterhin lediglich von einem unbestimmten und unmarkierten
Standpunkt aus Aulerungen {iber die Protagonisten der Kulturgeschichte und mit
ihnen verbundene Sachverhalte zu titigen, scheint Nietzsche vermehrt dazu iiber-
gegangen zu sein, zentrale Figuren selbst reden zu lassen. Indem auf diese Weise

187 Wahrend in der Morgenrithe die Figurenreden nur sporadisch vorkommen, konnen die fiinf
Biicher der Frihlichen Wissenschaft ohne Zweifel als dasjenige Werk Nietzsches angesehen
werden, das die meisten Abschnitte in Form von Figurenreden enthalt. In Jenseits von Gut und
Basesind sie dagegen vorrangigin zwei Kapiteln versammelt worden: Wie wenig tiberraschen
duirfte, enthalt das Vierte Hauptstiick: Spriiche und Zwischenspiele einen Grofiteil der Figurenre-
den, gefolgt vom Neunten Hauptstiick: was ist vornehm? In anderen Kapiteln des Buches sind
sie eher selten und verstreut aufzufinden. Die spateren Schriften ab der Genealogie der Moral
liberzeugen weniger mit einer noch weiter erh6hten Quantitat an Figurenreden, als vielmehr
mit Gberragender, auf der Ebene der Schreibstrategie und Stilistik erreichten Qualitidt. Man
denke hierbei etwa an die desauvierende Rede des personifizierten »Erfolg Wagner's«
(WA, 6), an die Parabel von den Limmern und den Raubvégeln (GM |,13) oder an den Dialog,
in dem ein Blick in die dunklen Werkstétten der Fabrikation von Idealen gewagt wird (GM |,
14).

188 MAI, KSA 2, S 142f.

189 MAI KSA2,S. 203.

190 MAI, KSA2,S. 209.

191  Beispiele hierfiir wiren u.a. FW 364, FW 379, FW 380.

192 Vgl. z.B. FW 365.

14.02.2026, 07:39:14.

139


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

140

Masken denken - in Masken denken

die eher wissenschaftliche Betrachtungsform erginzend erweitert wird, kommen
nun mancherorts die Kiinstler, Dichter, Arzte oder die Erkennenden selbst zu Wort.

Bevor wir nun einzelne solcher Figurenreden auf ihre Mechanismen und Effek-
te hin untersuchen, soll zunichst der funktionale Aspekt der in den Texten pri-
senten Figuren einer eingehenden Betrachtung unterzogen werden. Schlieflich
wird erst durch die jeweilige Figur der Rede gewissermafien ein Gesicht verliehen,
wird erst durch die Figur die Rede personalisiert. Damit zeichnet sie wesentlich
fiir das komplexe Sinngefiige verantwortlich. Die Gestalten, die Nietzsches Tex-
te bevolkern, heifien »Wanderer«, »Einsiedler« oder »Freigeist«, werden als »Nar-
ren«, »Weise« oder »Cyniker« vorgestellt, oder es ergreifen »Limmer«, »Raubvogel«
und »Schlangen« das Wort. Bekannt ist auch der »tolle Mensch« als Verkiinder des
»Todes< Gottes. Doch es dienen auch allgemeinere Bezeichnungen der Charakteri-
sierung und so reden die Figuren von sich als »Immoralisten« und »Erkennende«
oder werden »freie Geister« und »gute Europder« genannt. Hierbei wird deutlich,
dass die Konkretisierung der Figuren auf verschiedenen Ebenen stattfindet, die
sich tber Handlungen, Moralen, Titigkeiten, Geisteshaltungen, Lebenseinstellun-
gen oder Interaktionsformen erstrecken. Diese Konkretion erlangen sie zumeist
durch ihre Benennung als bestimmte Figuren oder durch Selbstbenennung.

In ihrer Eigenschaft als Sprecherfiguren kommt ihnen die Aufgabe zu, vermit-
tels der wortlichen Rede konkrete Aussagen zu treffen oder eine bestimmte Po-
sitionierung kenntlich zu machen. Dabei ist zu betonen, dass diese Aulerungen
unwiderruflich an die jeweilige Sprecherfigur gebunden bleiben. Zusitzlich eig-
net den Figurentypen eine wichtige funktionale Dimension, die als ein Abkiirzen
von Sinnvermittlung beschrieben werden kann: Da mit den verschiedenen Figu-
ren immer auch konkrete Charakteristika verbunden sind, tragen sie Merkmale
mit sich, die ihnen ad hoc eine Form und Identitit verleihen. Sie sind also Abbre-
viaturen, mithilfe derer bestimmte Implikationen und Vorstellungen aufgerufen
werden. Manchmal gleichen sie auch Chiffren, die erst mit einigem Aufwand ent-
schliisselt werden miissen. Die Nihe solcher Figurentypen zu den Erzdhltechniken
von Fabel, Parabel und Gleichnisrede ist nicht allein wegen der mit ihnen verbun-
denen Figurenrede unbestreitbar, sowie der bisweilen dramatischen Grundsitua-
tion.”? Vielmehr eréffnet die eben beschriebene Funktionsweise als Abbreviaturen

193 Zur Geschichte, Theorie und den Konstruktionsprinzipien von Fabeln vgl. die erhellende Stu-
die von Reinhard Dithmar: Die Fabel. Geschichte, Struktur, Didaktik, Miinchen 1988. Auch
Dithmar ist der Uberzeugung, »daf die Fabel episch und dramatisch zugleich ist, da ein
Drama in Kleinstform in einen erzéhlerischen Rahmen gefiigt wird« (ebd. S.194). Die Hete-
rogenitit der Gattung durch eine Definition zu vereinheitlichen, wird jedoch bewusst ver-
mieden: »Eine allgemeingiiltige Definition der Fabel von ihrem Ursprung bis zur Gegenwart
gibt es nicht, da sich jede definitorische Bestimmung an einzelnen Autoren, Epochen oder
Typen der Fabel orientiert.« (ebd. S. 165).

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

den Figurentypen eine Vielzahl an Méglichkeiten der Verfremdung, der Distanz-
nahme, der Umstinde und Indirektheit, wobei einem >unmittelbaren< Verstehen
gleichsam Hindernisse in den Weg gelegt werden und es sich daher zu Umwegen
gendtigt sieht, die lediglich dazu zu dienen scheinen, beim Uberwinden der Hiir-
den aus eigener Kraft Erkenntnisse zu erlangen, statt diese fertig vorgesetzt zu
bekommen. Ihr Bezugspunkt ist also der Leser und ihr Kalkil das Spiel. Im Sin-
ne Nietzsches kann wohl auch dies als ein Moment der »fréhlichen Wissenschaft«
gewertet werden.

Weiteren Aufschluss iiber die Deutung von Figurentypen und Figurenrede kann
die Auseinandersetzung G. E. Lessings mit dem Vorkommen von Tierfiguren in
der Fabel geben. Zwar sind — abseits des Zarathustra, der in vielerlei Hinsicht ei-
ne Ausnahme darstellt — nun nicht gerade Tiere die wichtigsten Textfiguren des
Philosophen. Dennoch kann bei Nietzsche durchaus die Kenntnis der Fabeln von
Asop und Luther, von La Fontaine, Gellert und Lessing vorausgesetzt und somit
eine Anlehnung seiner Schreibstrategien an die bekannte Gattung erwogen wer-
den.®* Zusitzlich scheinen die oben entworfenen Ideen zu den Mechanismen der
Figurentypen durch Lessings Uberlegungen bekriftigt zu werden. Im zweiten Ka-
pitel der Abhandlungen iiber die Fabel von 1759, das den Titel Von dem Gebrauche der
Tiere in der Fabel tragt, diskutiert Lessing die Frage, weshalb gerade Tiere die Prot-
agonisten in der Fabel seien. Diesbeziiglich hebt Lessing gegen J. J. Breitinger im
Wesentlichen die »allgemein bekannte Bestandheit der Charaktere« hervor, deren Effekt
es sei, dass ein solcher »Charakter, ohne weitere Hinzutuung, ziemlich aus der Be-
nennung erhellet«.”® Tierfiguren gelten somit als Abbreviaturen, die es vermégen,

194 Davon zeugt etwa ein Abschnitt aus dem Vortrag Sokrates und die griechische Tragéddie von 1871,
worin Asop und Gellert als Fabeldichter benannt sind und der beinah wortgleich in die Ge-
burt der Tragddie ibernommen wurde. Zudem lesen wir in Menschliches, Allzumenschliches eine
knappe Abwandlung der dsopischen Fabel vom Fuchs und den Trauben (MA 11, WS, 244). Dass
Nietzsche die mit Fabeln verbundenen Formeln bekannt sind, zeigen zwei pragnante Passa-
gen. In FW |, 16 werden unter dem Titel »Ueber den Steg.« zunichst einige Gedanken (iber
den Umgang mit schamhaften Personen entwickelt. Danach heif’t es mit einem Wortspiel,
das die tibliche Fabelformel anzitiert: »Doch ich gebe die Moral vor der Geschichte. —«, wor-
aufhin eine kurze, fabelartige Erzahlung von zwei Freunden folgt (vgl. FW I,16, KSA 3, S. 388).
Auch im Zarathustra fragen die Jiinger, nachdem ihnen vom »Biss der Natter« berichtet wur-
de: »Und was, oh Zarathustra, ist die Moral deiner Geschichte?«, woraufhin dieser jedoch
antwortet, dass seine »Geschichte unmoralisch« sei (Za, KSA 4, S. 87).

195 Gotthold Ephraim Lessing: Gesammelte Werke, Band 4. Aufbau Verlag. Berlin/Weimar1968.
S.50f. In einer Fulnote der Herausgeber wird das Wort »Bestandheit« als »Bestindigkeit«
expliziert. Johann Jacob Breitinger (1701-1766) verfasste 1740 seine Critische Dichtkunst, wor-
in er ein umfangreiches Kapitel der Fabel widmet. Wahrend Breitinger argumentiert hat-
te, dass wie Menschen sprechende und handelnde Tiere schlechterdings dem Erreichen von
Aufmerksamkeit dienten, da sie ein Element des Wunderbaren und der Neuheit darstellten,
widerlegt Lessing diese Ansichten und wendet dagegen ein, dass eine solche auf dem Effekt

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

142 Masken denken - in Masken denken

rasch die gewiinschten Vorstellungen wachzurufen und bieten zusitzlich Vorteile
gegeniiber konkreten Individuen:

Man hort: Britannicus und Nero. Wie viele wissen, was sie héren? Wer war dieser?
Wer jener? In welchem Verhiltnisse stehen sie gegen einander? — Aber man hort:
der Wolf und das Lamm; sogleich weifd jeder, was er héret, und weifs, wie sich das
eine zu dem andern verhilt. Diese Worter, welche stracks ihre gewissen Bilder in

uns erwecken, beférdern die anschauende Erkenntnis [...]."

Dieser Mechanismus ermdéglicht nach Lessing zweierlei. Erstens sei damit ebenso
rasch das Verhiltnis der Tiere untereinander erfasst (und damit der Erzihlung oh-
ne weitere Worte entscheidende Informationen zugefiihrt), woraus sich zweitens
sogar deren Motivation ableiten lieRRe. Lessing nennt als Beispiel »den Fuchs, mit
dessen blof’em Namen wir einen gewissen Charakter verbinden, aus welchem sich
der Grund von der ihm zugeschriebenen Handlung angeben 1488t«.”” Dabei halten
die Tiere der Fabeln in gewissem Sinne die Balance zwischen Allgemeinem und
Besonderem: Denn von >dem« oder >den< Menschen zu handeln, wiirde eine Fa-
bel viel zu allgemein und unbestimmt gestalten, wohingegen einzelne Individuen
(»Britannicus und Nero«) viel zu konkret daherkommen. Lessing schligt daraufhin
zusitzlich die Verwendung solcher Figuren vor, die von Menschentypen abgeleitet
sind und entwirft kurzerhand eine Fabel, in der ein armer Mann von einem Pries-
ter drangsaliert wird. Zwerg und Riese, Priester und armer Mann, wie sie Lessing
fur die Fabel vorschweben, kommen den von Nietzsche eingesetzten Figurentypen
freilich niher als die sonst gebriuchlichen Tiere. Wihrend es Lessing jedoch auf die
moralische Wirkung der Fabel und auf die aus ihr ableitbaren Vorbildfunktionen

des Neuen und Sonderbaren basierende Wirkung keinesfalls lange bestehen bleibe, weil die
Fabeln das Konzept sprechender Tiere als etwas Selbstverstindliches voraussetzten.

196 Ebd.S.51.
197 Ebd. S.53. Uberhaupt scheint Lessing davon auszugehen, dass den Tieren die sie bezeich-

nenden Charaktereigenschaften tatsachlich und von Natur aus zukommen, wihrend ich der
Meinung bin, dass diese selbst einer kulturellen Formung und Konvention unterliegen, die
sich zwar an die Naturbeobachtungen anlehnen (ein Wolf frisst das Lamm), die jedoch in
ihrer Ausdeutung eher der Welt der Menschen als der der Tiere zueigen sind. Dass der Fuchs
slistigeist, Schlange und Eule als>kluge gelten, der Esel dagegen >dummcsein soll, erklart sich
nicht aus natirlichen Anlagen oder Verhaltensweisen. Vielmehr scheint das Verhéltnis der
Tiere zueinander (Fleischfresser als Gefahrder, Pflanzenfresser als potentielle Beute) bzw.
zum Menschen (Esel als Lasttier) und mitunter auch die Physiognomie der Tiere sinnstiftend
zu sein, an denen sich die menschliche Vorstellungskraft, Projektionslust und anthropomor-
phisierende Phantasie entziindet. Auch scheinen diejenigen Tiere, die der Mensch sich aus
verschiedenen Criinden dienst- und nutzbar macht, eher als die >freien< Tiere der Wildnis
mit herabsetzenden Eigenschaften ausgestattet zu werden.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

ankommt,®

stehen bei Nietzsche andere Arten des Erkenntnisgewinns im Vor-
dergrund. Gerade ihr distanzierender Verfremdungseffekt scheint die Figurenrede
fiir Nietzsche attraktiv gemacht zu haben, denn ihre Funktionsweise als szenische
Kleinst- und Dialogform erméglicht einen anderen, unkonventionellen Umgang
mit philosophischen Wahrheiten. Vielmehr als moralgetrinkte Fabeln kénnte man
in den Figurenreden eine erweiternde Abwandlung der Aphorismen-Form sehen,
stellen sie doch die geraffte und pointiert-zugespitzte Inszenierung von Erkennt-
nissen dar. Sie erschopft sich jedoch nicht in der blofien Vermittlung als einer Pri-
sentation oder einem Vorgeben und Vorlegen von Einsichten, sondern ermdglicht
durch die aufgebaute Distanz zu ihrem Gegenstand den Lesern im wahrsten Sinne
des Wortes einen Erkenntnis-Gewinn: Dieser wird ndmlich erst durch ein Deuten
der Figuren erlangt, deren Reden zu interpretieren und deren Verhiltnisse zuein-
ander auszulegen sind. Auch deshalb gibt Nietzsche vorab keine endgiiltigen Er-
klirungen, was solche Figuren wie »der Wanderer«, der »gute Europder, selbst der
»Antichrist« jeweils bedeuten — ist in dieser strukturellen Offenheit doch ein Inter-
pretationsspielraum prifiguriert, durch den sowohl Sinnproduktion wie Definition
im Wesentlichen auf die Seite der Rezipienten verlagert wird. Wihrend philosophi-
sche Texte fiir gewdhnlich aus einer Abfolge von argumenta bestehen, die auf eine
ausformulierte conclusio hinfithren, wird hier demgegeniiber von Erkenntnissen er-
zihlt, werden kleinste (dramatische) Situationen geschaffen, die selbst dann noch
mit groferer Konkretion und Anschaulichkeit ein Geschehen berichten, wenn sie
auf eine Minimalform reduziert erscheinen.

Beziiglich der Figurenrede bei Nietzsche konnen diese Uberlegungen indes um
das Merkmal der doppelten Distanz erweitert werden."® Diese ist einerseits (1.)
die Distanz des Autors zum Text bzw. zum Gegenstand des Textes, indem ihm
nunmehr erlaubt ist, sGedankenspiele« durchzufiithren und sie in Form von Er-
zihlungen zu unterbreiten, statt swahre Meinungen< oder eine Kette von Argu-
mentationen vorzulegen. Auch fillt dabei im Ganzen die zwingende Notwendig-

198 »Die Fabel hat unsere klare und lebendige Erkenntnis eines moralischen Satzes zur Absicht.«
(ebd. S.55).

199 Bereits bei Lessing deutet sich das Problem der Distanz an, wird jedoch im Rahmen der Vor-
zlige von Tierfiguren in der Fabel verhandelt. So argumentiert Lessing, dass dieselbe mora-
lische Erkenntnis als Tierfabel klarer und rascher erreicht wiirde, als wenn diese Fabel von
Menschen handelte, weil Mitleid oder Unwillen den Menschenfiguren gegeniiber zu grof?
seien. Dem Fabeltrick von den sprechenden und handelnden Tieren hingegen gelange es,
mittels der Distanz zwischen ihnen und uns, zu einem von Leidenschaften ungetriibten Er-
kennen vorzudringen: »Nichts verdunkelt unsere Erkenntnis mehr als die Leidenschaften.
Folglich mufd der Fabulist die Erregung der Leidenschaften soviel als moglich vermeiden. Wie
kann er aber anders, z.B. die Erregung des Mitleids vermeiden, als wenn er die Gegenstin-
de desselben unvollkommener macht und anstatt der Menschen Tiere oder noch geringere
Geschopfe annimmt?« (ebd. S. 55).

14.02.2026, 07:39:14.

143


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

M

Masken denken - in Masken denken

keit von Kohirenz und Widerspruchsfreiheit weg, weil verschiedene Figuren pro-
blemlos divergierende Ansichten dufiern und solche Auferungen sich wiederum
von Textabschnitten ohne markierte Sprecherposition unterscheiden kénnen. Auf
der anderen Seite steht (2.) die Distanz des Lesers zum vermittelten Gehalt, zu
den Kerngedanken der Erzihlungen. Sie basiert auf denjenigen Mechanismen der
Figurenrede, durch die Abstinde zum thematisierten Inhalt hergestellt werden.
Denn das blofde Vorhandensein von Sprecherfiguren, bzw. das Vortragen von Ein-
sichten durch eine solche Sprecherfigur, macht aus einer Erkenntnis eine in hohem
Maf3e personliche Erkenntnis, die an die Positionalitit der Sprecherfigur gebunden
bleibt — es sind eben diejenigen Ansichten eines Wanderers, Einsiedlers, des An-
tichristen etc. Dadurch ist der Erkenntnis einerseits die Dimension der Objektivi-
tit, andererseits die einer unmittelbaren, allgemeinen Verbindlichkeit genommen.
Von solchen Forderungen entpersonlichten Wahrheitsanspruchs entkleidet, bietet
sich die Figurenrede den Lesern als eine Moglichkeit der Weltinterpretation dar. Al-
lerdings wirkt sich dieser Effekt der Ermoglichung von Distanz am deutlichsten
bei den ausdriicklich markierten Formen der Figurenrede aus. Wenn Nietzsche auf
Formen der Provokation setzt und die Leser somit zu Reaktionen zwingt, schei-
nen zudem gleichzeitig auch distanzreduzierende Mechanismen zu wirken. Diese
rufen jedoch immer die eigenen Reaktionen der Leser hervor und sind somit ih-
rerseits hochpersonlich. Die hier gemeinte Distanz ist vielmehr eine Suspension
von Formen der unbedingten Wahrheitsprasentation.

Kehren wir aber mit unseren Uberlegungen zuriick an den Punkt, an dem wir
eine grundsitzliche Funktion der Figuren als Abkiirzung von Sinnebenen konsta-
tiert und die wir mit Lessing konkretisiert hatten. Bei einem Blick auf das in Nietz-
sches Texten vorhandene Figurenensemble wird diese spezifische Wirkungsweise
deutlich. Die Figur des »Einsiedlers« beispielsweise ist mit Vorstellungen von ei-
nem Leben in Zuriickgezogenheit verbunden. Der »Einsiedler« bedeutet gleicher-
maflen einen Selbstausschluss aus den sozialen Gemeinschaften, wie er ein Sinn-
bild von Muf3e, Ruhe, Introspektion und Besinnung verkdrpert. Damit einher geht
ebenso eine Aura des zur Weisheit Gelangten, manchmal des Heiligen, dem ein
gewisser Status zusteht und dem man unweigerlich mit Respekt begegnet. Der
»Wanderer« ist dagegen eine Figur der Dynamik. Er ist dadurch gekennzeichnet,
dass er unterwegs ist und sich also von einem Ort zu einem anderen bewegt. Die
Art der Bewegung ist die des Gehens und Wanderns, also eine gesamtkorperliche
Betitigung. Dazu gehort es ferner, einen Ort zu verlassen, woraus ein Distanzge-
winn resultiert. Uberhaupt verschiebt der Wanderer bestindig sein Nihe-Distanz-
Verhiltnis zu den Dingen, indem er in der Bewegung stets seine Position verindert
und somit als sich Bewegender immer andere Perspektiven auf die ihn umgeben-
de Welt erhilt. Doch die permanente Ortsverinderung hat auch ihre Kehrseite,
die sich in kérperlicher Erschépfung und dem Wunsch nach Rast und Ausruhen
duflert.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Die Reden eines »Einsiedlers« oder eines »Wanderers« werden also immer ver-
bunden sein mit den der jeweiligen Figur anhaftenden Charakteristika. Es sind
dies sowohl soziokulturell geprigte Vorstellungen, die eine solche Figur gleichsam
mit sich fithrt — etwa die Konvention gewordenen Praktiken des Spaziergehens und
Wanderns — als auch von Literatur, Liedgut, Volksliteratur, selbst von Sprichwor-
tern und Redensarten beeinflusste Kontexte, die ihr anhaften. Die Vielschichtigkeit
moglicher Bezugspunkte macht dabei eine Riickfithrung auf nur eine Herkunft un-
moglich.**° Es geniigt also, den »Wanderer« als Figur in einer Parabel einzusetzen,
um die mit ihm einhergehenden Konzepte aufzurufen. Es geniigt, den Namen des
»Einsiedlers« zu nennen, um die von dieser Textfigur vorgebrachten Uberzeugun-
gen als von einem bestimmten, nimlich dem »einsiedlerischen« Standpunkt aus-
gehend zu begreifen. In diesem Sinne stellen die genannten Figuren flexible Typen
dar und funktionieren gleichzeitig als Abkiirzung ganzer Themenkomplexe.

Was fur Einsiedler und Wanderer, fir den Narren, den Weisen und den Zy-
niker einleuchten mag, scheint auf andere Textfiguren nicht so leicht anwendbar
zu sein. Schliefllich erschlie8t sich die konkrete Bedeutung der »Immoralisten,
der »guten Europier«, der »freien Geister« oder des »Erkennenden« erst aus der
Philosophie Nietzsches selbst: Welche Art von Immoralismus gemeint ist, welcher
Status dem Erkennenden im Kontext der nietzscheschen Sprach- und Wahrheits-
kritik zukommt und was die Implikationen des »guten Europiers« sind, lsst sich
eben erst nach eingehender Beschiftigung mit den diesbeziiglichen philosophi-
schen Konzepten ableiten. Solche Figuren miissen erst wie Chiffren entritselt wer-
den. Hinzu kommt dabei freilich ein nicht gering zu veranschlagender Spielraum
fiir Missverstindnisse und Fehldeutungen, weil jeder Rezipient ein eigenes Vor-
verstindnis von dem mitbringt, was unter einem »Immoralistenc, »freien Geist«
oder »Erkennenden« zu verstehen sein konnte. Fiir Textfiguren von der Art der
»Wanderer-« oder der »Einsiedler«-Figur stehen dagegen einfacher zugingliche
und weniger streitbare, vielmehr kollektiv geteilte Vorstellungen bereit. Nichts-
destotrotz sind auf diese Weise neue Figurentypen geschaffen worden, die in ei-
nem {ibergreifenden Sinn Position beziehen zu Fragen der Erkenntnis, der Moral,
zu solchen der (National-)Kultur oder zum politischen Selbstverstindnis. Denn ei-
nes ist an dieser Stelle hervorzuheben: Die Figurentypen bewegen sich funktional
in einem Zwischenraum von spezifischer Personifikation einerseits und objektiver
Allgemeinheit andererseits. Indem ihnen also gleichermafien Elemente des Kon-
kreten wie des Allgemeinen zukommen, eignen sie sich in besonderer Weise fur
Nietzsches Philosophie-Projekt: Auf der einen Seite sind sie konkret genug, um
einen solchen gerichteten »Blick« aus interessierten »Augen« zu ermoglichen, der

200 ZurFigurdes Wanderers als»Wanderermotiv«unternimmt Zittel eine Einordnung. Vgl. Claus
Zittel: Abschied von der Romantik im Gedicht. Friedrich Nietzsches »Es geht ein Wanderer
durch die Nacht«. In: Nietzscheforschung, Bd. 3,1995, S.193-206, hier S. 203ff.

14.02.2026, 07:39:14.

145


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

146

Masken denken - in Masken denken

fiir das neue erkenntnispraktische Modell mafigeblich ist. Und auf der anderen
Seite sind sie Ausdruck einer konzeptuellen wie ideellen Offenheit, die iiber das
blof} Individuelle hinausweist in eine Dimension kollektiv geteilter Sinnebenen.
Aus diesem Grund sind die Mechanismen der Figurenrede mit denen von Fabeln,
Gleichnissen und Parabeln vergleichbar.

Figurentypen bezeichnen daher weder eine historisch einmalige Person, noch
einen singuliren, fiktiven Charakter, weshalb sie auch nie Eigennamen tragen.
Gleichzeitig sind sie auf einer hoheren Konkretionsstufe angesiedelt als es eine
wissenschaftliche Aussage mit ihrer Forderung nach Objektivitit und Neutralitit
leisten konnte. Und auf genau dieses Verhiltnis scheint es Nietzsche angekom-
men zu sein. Fir das Figurenensemble, das verstreut in seinen Texten aufzufinden
ist, gilt also zugleich, dass es keineswegs kohirente Charaktere oder Personen re-
prisentiert. In diesem Sinne tritt uns eben nicht immer derselbe Charakter als
eine Person entgegen, wenn z.B. der »Wanderer« aufgerufen wird. Im Gegenteil
werden anhand des »Wanderers« konkrete Situationen durchexerziert, wobei je-
weils andere Facetten der Wanderer-Figur aktualisiert werden kénnen, ohne jedoch
gleichzeitig auch Identititszugehérigkeit zu stiften.*** Denn Riickschliisse darauf,
dass es sich um genau denselben Wanderer etwa auf einer anderen Etappe seines
Weges handelt, sind ebenso wenig plausibel wie keinerlei Anzeichen einer in sich
kohirenten Geschichte auszumachen sind. Vielmehr lassen die Figuren stets neue
Sinnkonstellationen aufscheinen, die allein durch die ihnen eigene Charakteristik
als wandernde, einsiedlerische, nirrische, weise, immoralische etc. Figuren einge-
schrinkt werden. Ihr Sinngehalt speist sich aus eben diesem kulturell gewachsenen
>Gepick« des Figurentypus. Auf der narrativen Ebene gilt also die Regel einer abso-
luten Unabhingigkeit der Figuren voneinander, wihrend auf der Ebene des Typus
per definitionem Konvergenzen auftreten.

Als ein wesentliches Moment der Figurenrede ist der namengebende Aspekt des
gesprochenen Wortes hervorzuheben, sei es nun die sich abwechselnde Rede, der
Dialog; sei es das Selbstgesprich, der Monolog. Hiufig aber ist selbst die monolo-
gische Form bei Nietzsche eine auf einen bestimmten Adressatenkreis abzielende
und damit eine (an jemanden) gerichtete Rede. Figur und Rede sind aufs engs-
te miteinander verkniipft: Damit durch die Rede eine subjektive Ansicht wieder-
gegeben werden kann, die nicht im Verdacht steht, mit einem objektiv-neutralen
Standpunkt verwechselt zu werden, muss die Rede von einer bestimmten Position

201 Auch fiir Dithmar reprasentieren die (Tier-)Figuren der Fabel nicht blof} ein einziges Cha-
raktermerkmal: »Das einzelne Fabeltier ist jedoch — entgegen einer weit verbreiteten Mei-
nung—nicht auf eine bestimmte menschliche Eigenschaft festgelegt. [...] Dasselbe Tier kann
fiir ganz verschiedene menschliche Eigenschaften und Verhaltensweisen stehen.« (Reinhard
Dithmar: Die Fabel. Geschichte — Struktur — Didaktik, Miinchen 1988, S.199).

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

aus gesprochen werden, muss sie also die Rede einer konkreten Figur sein. Und an-
dererseits: Damit sich eine Figur itberhaupt Gehor verschaffen kann, muss sie »das
Wort ergreifen<und muss ihre Ansicht>zur Sprache bringen<. Dem bestimmten Ab-
sender einer Rede, der Sprecherfigur, korreliert also zumeist auch ein bestimmter
Adressat. Dieser ist entweder als ein konkreter Gespriachspartner, d.h. eine andere
Figur, gegeben, oder nur durch entsprechende Anredepronomina markiert (»Siex,
»ihr«, »wir«).

Wenn das Verhiltnis zwischen den Figuren und dem unter ihnen stattfinden-
den Gesprich als eng bezeichnet werden darf, so ist es das Zusammenspiel von
wortlicher Rede und ihrem Sinngehalt nicht minder. Wesentlichen Einfluss hat
diese Uberlegung freilich auf die Interpretation der Texte: Um nachzuvollziehen,
was gesagt wird, ist es von erheblicher Bedeutung, wer es sagt. In nicht geringerem
Mafe, als konkrete Argumente oder Thesen relevant sind, erweist sich also die Po-
sitionierung, die Interessiertheit, die Identitit der Figur als wichtiger hermeneuti-
scher Schliissel. Die Orientierung an Mechanismen der lebendigen, gesprochenen
Rede ist daher Ausdruck einer Uberzeugung, die aus der Mitteilung an potentielle
Leser, aus den Prozessen des Verstanden- und Nicht-Verstanden-Werdens und der
Wirksamkeit von Texten ein eigenes Problemfeld philosophischer Erwigung ablei-
tet. Die Figurenrede stellt sich nunmehr als eines der von Nietzsche experimentell
eingesetzten Mittel dar, der Philosophie Lebendigkeit einzuhauchen und dadurch
gezielt auf den Leser, auf die Leserin einzuwirken (vgl. Kapitel 5). Die verschiede-
nen Figurentypen geben dabei einerseits chiffren- und skizzenhaft den situativen
Rahmen vor, andererseits gewinnt durch sie die Argumentationsweise an Plausi-
bilitit.

Oben wurde die Figurenrede als markierte und personalisierter Rede bezeich-
net, die sowohl in monologischer, wie in dialogischer Form ausgefiihrt sein kann.
Im Folgenden soll sie in vier Kategorien gegliedert werden, um ihr vielgestaltiges
Spektrum topologisch zu beleuchten.

So ist (a) ein ausdriicklich als die Rede einer konkreten Figur ausgewiesener
Abschnitt ebenso eine Figurenrede, wie (b) eine mit der Parabel vergleichbare Form,
die auf kurzen, szenisch eingebetteten Erzihlungen basiert, innerhalb derer die
Figuren dann monologisch oder dialogisch agieren. Ferner wire (c) der markier-
te Dialog zwischen zwei anonym bleibenden Sprecherfiguren zu erwihnen, die
manchmal knapp mit »A« und »B« bezeichnet sind. Als Figurenrede wird schlieRlich
(d) jede explizit gemachte Personifikation verhandelt, die durch Anredeformen als
gerichtete Rede formiert ist und von einer konkreten, meist als fiktive Konstrukti-
on erkennbaren, Position ausgeht. Freilich erhebt diese Einteilung weder den An-
spruch auf Vollstindigkeit, noch behauptet sie eine grundsitzliche Reinheit ihrer
Kategorien. In der Tat kénnen durchaus Mischformen vorkommen, worin sich die
Elemente der Gruppen iiberschneiden und deren Zuordnung folglich mehrfach er-
folgen miisste. Trotzdem erscheint die hier vorgenommene Aufgliederung sinn-

14.02.2026, 07:39:14.

147


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

148

Masken denken - in Masken denken

voll, da erst durch eine isolierte Betrachtung der voneinander unterschiedenen
Merkmale den Funktionsmechanismen der Figurenrede auf die Spur zu kommen
ist. Die Reihenfolge, in die die vier Hauptformen gebracht sind, deutet indes eine
Bewegung in Richtung einer geringer werdenden Sichtbarkeit der Figurenrede an.
Sie entspricht einer immer mehr sich verfliichtigenden Explikation der markierten
und durch eine konkrete Figur personalisierten Rede. Beginnend bei einem grofRen
Ausmaf an Deutlichkeit, mit der die Rede ausgewiesen wird, sind die Uberginge
zu solchen Formen flieRend, bei denen der vorhandene Standpunkt weniger aus-
driicklich durchgefithrt erscheint. Um den vielfiltigen Einsatz der Figurenrede in
Nietzsches Werk aufzuzeigen, sollen die Hauptformen nun anhand von exempla-
rischen Beispielen illustriert werden. Wenn dabei gleichzeitig eine Interpretation
ausgewihlter Textstellen geleistet wird, dann mit dem Ziel, den Gewinn an Deu-
tungsspielraum zu demonstrieren, der wesentlich von den durch die Figurenrede
eingezogenen Zwischenebenen und Kommentarflichen herrithrt.

a) Die angekiindigte Rede

Hierbei handelt es sich um eine zunichst durch den Titel des jeweiligen Abschnit-
tes vorbereitete und oft mit Anfithrungszeichen deutlich als solche ausgewiesene
Rede einer beliebigen Figur. Meist steht die Rede fiir sich allein, manchmal ist sie
zusitzlich in eine konkrete Situation eingebettet oder wird von aufien kommen-
tiert. Sinn und Effekt dieser besonderen Titelgebung zielen freilich darauf ab, die
nachfolgende Rede als die AuRRerungen dieser konkreten Figur auszuweisen. Da-
durch bekommt die Rede, wie bereits erdrtert, zusitzlich eine spezifische Gericht-
etheit, die sich den mit der Figur einhergehenden Charakteristika verdankt, sowie
dem unabléslich mit ihr verbundenen Standpunkt. Die meisten und prignantes-
ten Beispiele fiur diese Form der Figurenrede sind in der FW zu finden. Dennoch
ist ein Aphorismus aus Menschliches, Allzumenschliches hochst aufschlussreich und
konnte als eine Art Vorstufe zum Topos der »angekiindigten Rede« gelten, wird in
ihm doch sowohl das gesprochene Wort eines Historikers und gleichzeitig eine
erklirende Einordnung der Passage durch die Reflexion auf die Vorziige der Poly-
perspektivitit gegeben. Solche selbstreferentiellen Hinweise fallen spiter zumeist
weg. Uberschrieben ist der Abschnitt MA II, 17 mit dem Titel »Gliick des Histori-
kers.«, worauf dann dessen kurze Rede folgt:

Gliick des Historikers. —»Wennwirdie spitzfindigen Metaphysiker
und Hinterweltler reden héren, fithlen wir Anderen freilich, dass wir die »Armen
im Geist« sind, aber dass unser das Himmelreich des Wechsels, mit Frithling und
Herbst, Winter und Sommer, und jener die Hinterwelt ist, mitihren grauen, frosti-
gen, unendlichen Nebeln und Schatten.«—So sprach Einer zu sich bei einem Gan-
ge in der Morgensonne: Einer, dem bei der Historie nicht nur der Geist, sondern

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

auch das Herz sich immer neu verwandelt und der, im Gegensatze zu den Meta-
physikern, gliicklich dartiber ist, nicht»Eine unsterbliche Seele«, sondern viele
sterbliche Seelen insichzubeherbergen??

Die wortliche Rede ist deutlich als ein Selbstgesprich ausgewiesen (»So sprach Ei-

2% und es schlieit sich eine

ner zu sich bei einem Gange in der Morgensonne«)
genauere Bestimmung des Redners an. Dieser habe sich durch seine Beschifti-
gung mit historischen Themen nicht nur in geistiger Hinsicht jeweils den Themen
anverwandelt, sondern auch tiefergehende, innere Verwandlungen des »Herzens«
durchlaufen. Daher konne er viel leichter als die dieser Position entgegengesetzten
Metaphysiker damit umgehen, »nicht »Eine unsterbliche Seele«, sondern viele
sterbliche Seelen in sich zu beherbergen«.*®* So deutlich hier auch das
spiter »Subjekts-Vielheit« genannte Thema mit seinen wesentlichen Komponen-
ten priludiert (Sterblichkeit, Vielheit), so eng bleibt es doch an einen spezifischen
Wissenschaftler-Typus, den Historiker, gebunden. Kenntlich wird aber die Verwo-
benheit einer bestimmten Geistes- und Lebenshaltung, die von Verwandlungsfi-
higkeit geprigt ist, mit einer pluralen Subjekt-Konzeption. Gleichzeitig ist dieser
Themenkomplex in die Darstellungsform der Figurenrede eingebunden: Es sind
die Ansichten der Figur eines Historikers, die von ihr zur Sprache gebracht und
anschlief}end von einer Auflenperspektive her in knapper Form kommentiert und
spezifiziert werden. An diesem Punkt kann die Position des Historikers bereits als
eine der im Abschnitt selbst thematisierten Verwandlungsformen gelten.

Wie bereits angedeutet, ist eine >reinere« Form der angekiindigten Rede in den
Aphorismen der Frihlichen Wissenschaft ausgefiihrt, die insbesondere durch ihre
Titelgebung kenntlich werden. Es sind Uberschriften wie etwa»Zwischenre -
de des Narren«(FW379),»Der Wanderer redet«(FW380),»Der
Cyniker redet«(FW368),»Der Einsiedler redet(FW364),»Der
Einsiedler spricht noch einmal«(FW365)oder»Der Seufzer
des Erkennenden« (FW 249). Gemeinsam ist ihnen die konkrete Benen-
nung einer Sprecherfigur. Bisweilen ist der folgende Text als Explikation der wort-
lichen Rede zusitzlich durch Anfithrungszeichen markiert. Dann ist auch der Ton
der Schriftsprache deutlicher an die Situation von Gesprich oder Selbstgesprich
angelehnt. Manchmal sind Kommentare eines auktorialen Erzihlers hinzugefiigt,
die eine Funktion der Einbindung in allgemeine Kontexte iibernehmen.>*

202 MAIL 17, KSA 2, S.386.
203 Ebd. Man beachte die konzise Andeutung situativer Eingebundenheit: von der Tatigkeit der
Figur (Spaziergang) iiber die Tageszeit (am Morgen) bis zur meteorologischen Situation (Son-

nenschein).
204 Ebd.
205 Beispiele hierfiir sind: FW 249; M 259; M 303; M 567; FW 259; JGB 152, GM 9.

14.02.2026, 07:39:14.

149


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

150

Masken denken - in Masken denken

b) Gesprich als Parabel

Diese Kategorie kommt den Formen der Fabel, Parabel oder der gleichnishaften
Erzihlung am nichsten. Charakteristisch ist fir sie die Einbettung der Rede in
eine Situation oder Szene. Solche szenischen Umrahmungen sind meist nur skiz-
zenhaft ausgefithrt und bieten etwa den kurzen Hinweis auf den Zeitpunkt »nach

296 oder die knappe Beschreibung einer konkreten

einer Auffithrung der Iphigenie,
Situation (»Eines Tages warf der Wanderer eine Thiir hinter sich zu, blieb stehen
und weinte.«)**’. Doch es gibt auch Abschnitte, in denen Situationen oder kleine
Geschichten ausfiihrlicher entworfen werden. In»Wille und Willigkeit«
(FW 68) etwa wird davon erzihlt, wie ein angeblich von den Frauen verdorbener
Jingling zu einem weisen Mann gebracht wird und sich ein Dissens iiber die Er-
ziehung von Mannern und Frauen entspinnt. In»Heilige Grausamkeit«
(FW 73) wird dagegen ein Heiliger um Hilfe gebeten und rit, ein sehr krankes Kind
zu téten: sei es nicht grausamer, es leben zu lassen? In beiden Abschnitten sind Si-
tuationen zugespitzt dargestellt, die moralische Entscheidungen als offene Prozes-
se verhandeln, ohne eine Priferenz anzuzeigen. Ebenso aufschlussreich ist es, dass
der vermeintliche >Gottesmorder« Nietzsche diesen ihm nachgesagten Akt recht ei-
gentlich in die Erzahlung von einem »tollen Menschen« gekleidet hat und ihn - in
Anlehnung an Diogenes von Sinope — am hellen Tag mit einer Laterne auf dem
Markt Gott suchen lisst (FW 125).2%8

¢) Anonymer Dialog

Hierzu zdhlen zwei in einer Wechselrede miteinander konfrontierte oder einander
erginzende Positionen, bei denen auf eine Personalisierung bzw. Namensgebung
verzichtet wurde. Ein solcher anonymer Dialog kann als eine der am produktivsten
Formen in Nietzsches Texten gelten, dessen Struktur sowohl in sehr kurzer wie
auch in lingerer Ausfithrung (z.B. M 255; FW 93) gleichermaflen vorkommt. Die
Minimalform umfasst gerade zwei Sitze (vgl. z.B. M 232; FW 190). Bemerkenswert
und fiir seine Ergiebigkeit eminent bedeutsam ist die konzeptuelle Offenheit des
anonymen Dialogs, die darin besteht, lediglich die Form des verschriftlichten Ge-
sprachs als Rede und Gegenrede vorzugeben. Dabei wird ein Gedanke entweder
entwickelt, indem beide Positionen einander erginzen bzw. aufeinander aufbau-
en, oder indem die eine Position der anderen opponiert und eine gegenteilige An-
schauung vertritt. Manchmal sind die beiden Gesprichspartner mit den simplen

206 FW 81, KSA3,S.437.
207 FW 309, KSA3,S. 545.
208 Weitere Stellen: FW 32; FW 106; FW 204; FW 213; FW 223; FW 227; FW 287; JGB 278.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Bezeichnungen »A« und »B« markiert (z.B. M 226), oftmals aber fehlt auch die-
se Unterscheidung, deren Aufgabe dann von Anfithrungszeichen oder selbst nur
von Gedankenstrichen als Zeichen der Separierung tibernommen wird (z.B. JGB
280).>° Gerade in den mehr am kompositorischen Effekt kurzer Aphorismen ori-
entierten Kapiteln, wie etwa Scherz, List und Rache oder Spriiche und Pfeile, stehen
die Dialoge eher fiir sich. Doch gibt es Beispiele dafiir, dass solche Abschnitte
nicht nur in argumentativ isolierter Form vorkommen: GM 1 14 stellt das fiktive
Gesprich zwischen anonym bleibenden Positionen dar, die sich jedoch zumindest
als Sprecher des vorigen Abschnittes und dessen Zuhérer zu erkennen geben.”°
Dabei wird dieser von jenem dazu eingeladen, sich anzusehen, »wie man auf Er-
den Ideale fabriziert? Nachdem das Gesprich damit endet, die drei
von Paulus iiberlieferten christlichen Tugenden Glaube, Liebe, Hoffnung (1. Kor. 13,
13) als reine Trostformeln zu benennen, werden diese Worte durch den anschlie-
Renden Abschnitt GM I 15 umgehend aufgenommen (»Im Glauben woran? In der
Liebe wozu? In der Hoffnung worauf? —«),*"* jedoch ohne auch die dialogische
Textform zu iibernehmen. Vielmehr kehrt die monologische Rede wieder, in der
mogliche Adressaten zwar angesprochen werden, ihre und des Sprechers Identitit
jedoch in der Schwebe bleibt. Indem solche Ankerpunkte im vorangehenden und
nachfolgenden Abschnitt einen inhaltlichen Zusammenhang stiften, scheint der
mit der Anderung der stilistischen Mittel erzielte Effekt dem eines Intermezzos zu
gleichen. Im Sinne eines auflockernden Zwischenspiels wird dabei einerseits einer
allzu groflen Schwere im Umgang mit ernsten Themen eine Absage erteilt. Ande-
rerseits sieht sich der Leser immer wieder mit Irritationen konfrontiert, die es ihm
abverlangen, sich auf neue Textformen einzulassen.

d) Rede als Anrede

Diese letzte Form der Figurenrede stellt nicht mehr den Dialog zwischen zwei Fi-
guren im Sinne einer Wechselrede in den Vordergrund, sondern vielmehr lingere

209 Weitere Stellen: MA 11, WS 71; MA II, WS 90 (hier drei Positionen A, B und C), M 232; M 234;
M 491-494; FW Vorspiel 4 und 32; FW 33; FW 168; FW 172;190; FW 237; FW 262; FW 320.

210 Davon zeugen die Worte»jetzt bin i c h der,welcher zuhért«und die Antwort»Die Schwiche
sollzum Verdienste umgelogen werden, es ist kein Zweifel — es steht damit so, wie
Sie es sagten.« (GM 114, KSA5, S. 281.) Der vorangehende Abschnitt hatte damit geschlossen,
eine Form des Selbstbetrugs darin zu sehen, »die Schwiche selbst als Freiheit, ihr So- und So-
Seinals Verdienst auszulegen.« (GM 113, KSA5, S. 281).

211 Ebd. Die graphische Unterscheidung der Redeanteile beider Dialogpartner ist auf unge-
wohnliche Art vorgenommen worden: Jeweils ein langer Strich vor und nach jeder Rede mar-
kiert deren Anfangs- und Endpunkt. Zusatzlich sind die Worte dessen, der in die Fabriken
und Werkstitten der Ideale zu sehen eingeladen wurde, mit Anfiihrungszeichen als wortli-
che Rede gekennzeichnet.

212 GM115,KSA5, S. 283.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

152

Masken denken - in Masken denken

Reden ausgehend von konkreten Positionen. Ahnlich wie bei der angekiindigten Re-
de handelt es sich um eine Form explizit gemachter Personifikation, die sich selbst
eine Identitit zuschreibt. Jedoch erfolgt eine solche Spezifizierung hier weniger
direkt bzw. weniger schematisiert und oft erst im Verlauf des Textes. Auch Mehr-
fachzuschreibungen an verschiedenen Stellen sind moglich. Auflerdem kann sie
durchaus mit Autorpositionen verschwimmende Ausformungen annehmen. Durch
Anredeformen wird dem Text dennoch eine jeweils spezifische Gerichtetheit ver-
liehen, die sich ganz in den Modus personengebundener Positionalitit einfiigt. Die
auf diese Weise konturierten Textfiguren sind gleichzeitig durch Zuschreibungen
immer schon mit konkreten Themen verkniipft.

Abschnitt 285 der Frohlichen Wissenschaft entwirft beispielsweise das Bild einer
Lebenshaltung, die sich jeder Sicherheit entkoppelt hat und weder ideelle Ruhepole
noch einen Gottesglauben benétigt: »Du wirst niemals mehr beten, niemals mehr
anbeten, niemals mehr im endlosen Vertrauen ausruhen«. Aber woher nimmt ein
solcher »Mensch der Entsagung« seine Kraft, wenn sie doch bislang fehlte?*? Als
Antwort folgt die kurze Erzihlung von einem See, der sich versagte, abzuflieRen
und dessen Wasser nun immer hoher aufgestaut werden, um mit diesem Sinnbild
einen moglichen Kriftezuwachs der Menschen als Konsequenz jener Haltlosigkeit
anzudeuten. Alle Komponenten zusammen (wortliche Rede, direkte Anrede an ein
»du«, Wortwahl und Thema) erzeugen dabei eine spannungsgeladene Atmosphire,
die sowohl intime Vertraulichkeit atmet, wie sie die Bedeutsambkeit des Gesagten
in der Verheiflung des Kommenden erhéht. Dass das »du« als iibergriffige Anre-
deform von Nietzsche bewusst gewdhlt wurde, wie ein Vergleich mit tiberlieferten
Notizen nahelegt,” lisst eine Deutung der »Mensch der Entsagung« genannten
Textfigur als Identifikationsfliche fiir den Leser zu.

Am Beispiel von GM I 9 lisst sich dagegen ein anderer Aspekt aufzeigen. Hier
wird die Methode der thematischen Wiederaufnahme zum Anlass genommen, eine
abschnittsiibergreifende Kommunikation zweier Sprecherfiguren zu inszenieren:
Reichlich unvermittelt wird die eingetretene Stille unterbrochen (»Aber was reden
Siedochvon vornehmeren Idealen!/«*”). Nachdem der Zwischenrufer sei-
ne Ansicht dargelegt hat, wonach »die Moral des gemeinen Mannes« gesiegt hit-
te, ibernimmt ein Erzihlerkommentar die Einordnung: »— Dies der Epilog eines

213 FW 285, KSA 3, S. 527. Der erste Teil des Abschnittes, der sich an den »Menschen der Entsa-
gung«wendet, ist als wortliche Rede durch Anfiihrungszeichen kenntlich gemacht.

214 Vgl. dazu den Kommentar in KSA 14, S. 263f. Beispielsweise heifdt es in einer fritheren Notiz
noch:»Wie! Nie mehrbeten—anbeten—absolut sich ergeben und ausruhen im Vertrauen
—[..]7« (KSA 14, S. 263). Eine andere Notiz dagegen ist in der ersten Person verfasst: »Indem
ich mir alles Beten usw. versage, erhebt es, als ohne Abfluss, das ganze Niveau meines Sees.«
(Ebd.).

215 GM19,KSAS,S. 269.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

>Freigeistes< zu meiner Rede, eines ehrlichen Thiers [..] iiberdies eines Demokra-
ten; er hatte mir bis dahin zugehort und hielt es nicht aus, mich schweigen zu
héren.«*® So sehr das »ich« sich damit zwar als Sprecherfigur von GM I 8 zu er-
kennen gibt, so unklar bleibt ihre eigene Identitit im Gegensatz zu der von ihr
als »Freigeist« und »Demokrat« benannten Figur. Uniibersehbar ist der Effekt die-
ser Textstrategie, auf verschiedene Sprecher verteilte Ansichten und Positionen zur
Sprache kommen zu lassen. Indem eine konkrete Anrede selbst Formen der Per-
sonifizierung herstellt (xMensch der Entsagung, »Freigeist«) und durch konkrete
Zuschreibungen noch weiter spezifiziert werden kann, ist sie wesentlich an der
Erschaffung von Textfiguren beteiligt.*”

Als wichtigster Effekt solcher an einen Adressatenkreis gerichteten Anredefor-
men ist hervorzuheben, dass es nun nicht mehr nur um einen zu thematisierenden
Gegenstand geht, sondern gleichzeitig immer auch um die Persénlichkeit der fik-
tiven Sprecherfiguren einerseits und der Angesprochenen andererseits. Die Leser
zu Reaktionen zu bewegen, kann als Ziel auch insgesamt der Figurenrede gelten:
Ob hier nun Zustimmung zu den Positionen bzw. Identifikation mit den Spre-
cherfiguren oder eher Ablehnung, Widerspruch und Identifikationsverweigerung
hervorgerufen wird, ist dabei nebensichlich.

An dieser Stelle zeichnet sich die Funktion der verschiedenen Formen der Figu-
renrede besonders deutlich ab, indem sich der Text als von Autokommentaren und
Strukturen der Selbstbeziiglichkeit durchdrungen erweist.*® Unter Zuhilfenahme
verschiedener Fiktionsebenen brechen diese einerseits mit den eingespielten Kon-
ventionen philosophischer Prosa und unterbrechen den Fluss der Argumentation.
Andererseits werden die verhandelten Ansichten stets als gerichtete, interessierte,
personalisierte und damit subjektive Positionen vorgestellt, wodurch sie dem wis-
senschaftspositivistischen Wahrheitsparadigma einer neutralen Objektivitit schon
von vornherein als entzogen gelten diirfen. Ein hierfiir wesentliches Element der
Textgestaltung ist von mir an anderer Stelle bereits diskutiert und auf den Begriff
der Varianz der Personalpronomina gebracht worden.*® Demnach fillt in Nietzsches

216 GM 19, KSAs, S. 269f.

217  Weitere Stellen: FW 84; FW 195; FW 311; FW 375; JGB 226; Fall Wagner 6.

218 Vgl. zu den Formen der Selbstbeziiglichkeit in Nietzsches Texten Jakob Dellinger: Zwischen
>Meinung< und >Maske«. Uberlegungen zum Umgang mit Nietzsches Techniken der Subver-
sion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2012, S. 317-326; Ders.: Vorspiel, Subversion und Schlei-
fe. Nietzsches Inszenierung des >Willens zur Machtc in Jenseits von Gut und Bdse. In: Mar-
cus A. Born; Axel Pichler (Hg.): Texturen des Denkens. Nietzsches Inszenierung der Philoso-
phie in»)enseits von Gut und Bose«, Berlin/Boston 2013, S. 165-187; sowie den bisherigen Dis-
kurs synthetisierend Axel Pichler: Philosophie als Text — Zur Darstellungsform der »Gotzen-
Dammerungc, Berlin/Boston 2014, insbesondere S. 266-325.

219 Vgl. Schubert, Corinna: »Der Autor hat den Mund zu halten [..]«. Nietzsche-Interpretation
zwischen Biographismus und Interaktion. In: Nietzscheforschung, Bd. 19, 2011, S. 279-288,
insbes. S. 284ff. Bereits van Tongeren diskutiert ausfiihrlich »Nietzsche’s writing and how to

14.02.2026, 07:39:14.

153


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

154

Masken denken - in Masken denken

Texten eine mannigfaltige Verwendung der verschiedensten Personalpronomina
ins Auge (v.a. die Formen sichs, >dus, >wir<, >ihr<). Insofern die Personalpronomina
die Verortung der >Stimme« eines Textes bedeuten, kann die hauptsichliche Wir-
kung dieser Varianz beschrieben werden als eine Rangordnung der Anrede in ver-
schiedenen Nuancierungen: Sie fungieren als Skala von Distanzen, als Abstufung
der Grade von Nihe und Ferne des Sprechenden zum Angesprochenen. Zudem for-
dert die offensichtliche Vereinnahmung der Leserinnen und Leser ihre Positionie-
rung heraus. Mittels der Varianz der Personalpronomina wird die Gewihrleistung
eines sonst konsequent gebrauchten >ich« oder swir< wissenschaftlicher Texte aus-
gehebelt, die Dogmatik einer singuliren Perspektive untergraben. Dadurch gibt es
keine einheitliche Positionierung eines Autors mehr, kein einheitliches Prisentie-
ren von Erkenntnissen durch eine verbiirgte Autoritit, keine Einheit der Sprach-
ebene, sondern ein Sprechen mit vielen Stimmen: Nietzsche zerreif3t die Stimme,
die spricht.**°

Anhand der Varianz der Personalpronomina werden zudem verschiedene For-
men von Identifikationen und Positionierungen durchgespielt, die der Leser ein-
zunehmen eingeladen ist, um sich auf diese Weise in das Text-ich, in das Text-
du usf. zu verwandeln. In den Spuren dieser anderen, nie ganz fremden Identiti-
ten kann der Gedankengang kritisch an den eigenen Maf3stiben und Erlebnissen
uberpriift werden. Dieser Moment entfaltet sich an genau jenen Punkten, an denen
das »ich< oder »du« plotzlich verschwindet und die Leserin allein l4sst: es sind dies
die Formen der Interpunktion, der (oft doppelten) Gedankenstriche und -punkte
und sie erfordern, das Nichtgesagte und nur Angedeutete zu erginzen. Auf diese
Weise werden die Leser beispielsweise zu moralischen Reaktionen provoziert und

read Nietzsche« und weist auf die Leser-lenkende Funktion der Personalpronomina hin. Vgl.
Paul van Tongeren: Reinterpreting modern culture: An introduction to Friedrich Nietzsche’s
Philosophy, West Lafayette 2000, S. 90ff.

220 Dass Nietzsches Texte vor allem in ihrer Erzdahlhaltung hochst divergent sind, fithrt zu un-
terschiedlichen Urteilen. Die radikal dekonstruktivistischen Interpretationen etwa von Ga-
ry Shapiro: Nietzschean Narratives, Bloomington/Indianapolis 1989 und von Paul de Man:
Allegories of Reading. Figural language in Rousseau, Nietzsche, Rilke and Proust, New Ha-
ven/London 1979 markieren den einen extremen Pol. Auf der anderen Seite werden dagegen
immer wieder Stimmen laut, die als Verteidiger der Position eines iilber die Werke hinweg
konsistenten Erzihlers eintreten, der mit dem Autor gleichgesetzt wird. Wijers etwa zieht
die Vorreden zu Menschliches, Allzumenschliches als Beweis dafiir heran, dass »die Geschich-
te des freien Ceistes eigentlich die Geschichte vom Erzahler des Ecce homo berichtet« und
sieht darin eine fortgefiihrte Selbsterzahlung Nietzsches ins Werk gesetzt (Els Weijers: Wie
man wird, was man erzdhlt. Erzahlen und Diskurs vom Selbst in Nietzsches Texten. In: Ro-
land Duhamel; Erik Oger (Hg.): Die Kunst der Sprache und die Sprache der Kunst, Wiirzburg
1994, S. 37-54, hier S.51). Zwar werde »die erzdhlte Identitit [...] bewufit konstruiert«, doch
scheint als diese konstruierte Identitdt immer nur Nietzsche selbst in Betracht zu kommen
(ebd. S. 43).

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

auf eine eigene Positionierung zu den Inhalten und Tiicken des Textes verwiesen,
sie konnen sich jedoch auch den zudringlichen Zuschreibungen verweigern. Inso-
fern als dabei die angebotenen Identifikationsflichen gleich mehrfach zerbrochen
sind, steht dieses fortwihrend Blickwinkel, Positionen und >Masken« variierende
Verfahren ganz im Zeichen von Nietzsches antidogmatischem Philosophieren. Zu-
gleich erzeugen seine Texte Momente einer >interaktiven Philosophie, die u.a. die
Vorteile des gesprochenen Wortes, des Dialogs in den Text zu iiberfithren geeignet
ist, indem eine lebendige Fliche angeboten und der Leser seinen Teil beizutragen
genotigt wird (vgl. Kapitel 5). Damit wird nicht zuletzt die Konsequenz aus der
Erkenntnis gezogen, dass vor allem die Leser selbst Maf3 und Quelle des von ih-
nen Verstandenen sind, schlieflich kénne »niemand aus den Dingen, die Biicher
eingerechnet, mehr heraushéren als er bereits weiss«.””

AbschlieRfend sei nun noch auf eine frithe Uberlegung Nietzsches verwiesen,
die sich von den spiteren Werken aus riickblickend bemerkenswerterweise wie ei-
ne Inspirationsquelle liest. In Menschliches, Allzumenschliches heifdt es hinsichtlich
der denkerischen Titigkeit: »Nichts wird dem Menschen schwerer, als eine Sache
unpersonlich zu fassen: ich meine, in ihr eben eine Sache und keine Per-
son zu sehen«. AnschliefRend wird ihm der Besitz eines »personenbildenden,
personendichtenden Triebes« attestiert und angemerkt: »Verkehrt er doch selbst
mit Gedanken, und seien es die abstractesten, so, als wiren es Individuen, mit
denen man kimpfen, an die man sich anschliessen, welche man behiiten, pfle-
gen, aufnihren miisse.«*** Aus dieser Uberzeugung, dass nimlich ein Denker im
Kampf, in Auseinandersetzung, in fursorglicher Beschiftigung oder vertrautem
Gesprich mit solchen »Gedanken-Personen«*? sich befinde, scheinen geradewegs
die Formen der Figurenrede erwachsen zu sein. Denn indem sie ein Explizieren des
Ausgangsphinomens und seine Uberfithrung in die Textform darstellt, findet sich
hier einmal mehr eine philosophische Thematik in einer Schreibstrategie abgebil-
det. Denkende, so die Vermutung, verhalten sich in bestimmter Weise zu den eige-
nen Gedanken oder pflegen Umgang mit den Ideen anderer, gerade so, als wiren
es Personen. Sie nehmen sie personlich und eben nicht sachlich. Nietzsches un-
gewohnliche Beschreibung der Geistestitigkeit hebt genau auf diesen Moment ab,
in dem Denken zur emotionalen Interaktionsfliche wird: Dass der Mensch sich ei-
nem Gedanken unterwerfen, gegen ihn opponieren, ihn argumentativ schwichen
oder grofiziehen kénne, dass voneinander entfernte Urteile mitunter durch einen
Schluss vermihlt wiirden oder anderen ein »Gegensatz als Feind zur Seite« ge-
stellt werde, scheinen Indizien dafiir zu sein.?** Auf diese Weise wird dem Denken

221 EH, Biicher1, KSA 6, S. 299f.
222 MAII, 26, KSA 2, S. 389.

223 Ebd.S.390.

224 Ebd.S.389.

14.02.2026, 07:39:14.

155


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

156

Masken denken - in Masken denken

ein Unvermogen konstatiert, sich von seiner an Personen gebundenen Verfasst-
heit einerseits und der personlichen und emotionalen Involviertheit der Denken-
den andererseits zu l6sen. Dass Nietzsche ihm diesen Umstand nicht als Mangel
auslegt, sondern vielmehr solche Mechanismen noch intensiviert, sie vervielfiltigt
und sogar transparent macht, darin liegt bis heute der Grund fiir die immense
Anziehungskraft seiner Texte.

2.3.2. Narrische Weisheiten und weise Narren - Annadherung an eine
Textfigur

Stand bislang die punktuelle, auf den einzelnen Abschnitt fokussierte Analyse im
Vordergrund, die zum Ziel hatte, verschiedene Aspekte der Figurenrede topologisch
zu erschliefien, soll nun zum Abschluss dieses Kapitels ein konkreter Figurentypus
exemplarisch und abschnittsiibergreifend betrachtet werden. Trotz der festgestell-
ten Unabhingigkeit einer einmal benannten Figur von einer mit demselben Namen
benannten Figur kann es dennoch ratsam sein, zu Zwecken der Interpretation an-
dere Textstellen hinzuzuziehen. Es soll dabei keinesfalls eine immanente Verkniip-
fung von Szenen oder Situationen und damit wieder eine vorgebliche Kohirenz
der Figuren, am wenigsten eine personale Identitit anhand der Namen behauptet
werden. Figurentypen scheinen jedoch als Abbreviaturen einer Bandbreite kultur-
determinierter und somit »allgemeinverstindlicher« Tradierungszusammenhinge
zu gehorchen. Infolgedessen entspringen die verschiedenen Epiphanien bzw. Er-
scheinungsformen eines Figurentyps gewissermaflen einem Fluss, der von ver-
schiedenen Nebenfliissen gespeist wird und daher notwendig verstreute Quellen
aufweist. Im einzelnen Text ist die Figur dann mehr oder minder detailliert aus-
gefithrt: Die in einem Abschnitt manchmal lediglich angedeuteten und eben nicht
selbsterklirenden Aspekte konnen somit durch ein Abgleichen mit anderen Ab-
schnitten, in denen die Figur vorkommt, plausibler gemacht werden. Wenn die
These von der Kulturdeterminiertheit und den historisch konkreten Tradierungs-
zusammenhingen solcher Figurentypen sinnvoll sein soll, dann muss fiir sie die
Annahme gelten, dass sie sich gerade in einzelnen Schreibvorgingen aus- und ein-
pragt. Letztlich hat jeder Autor von Fabeln, Parabeln oder Gleichnissen, hatte auch
Nietzsche selbst von den verschiedenen Figurentypen mehr oder minder kohiren-
te Vorstellungen, deren unwillkiirlicher Einfluss auf den Denk- und Schreibpro-
zess anzunehmen ist, wenngleich er sich eines Nachweises entzieht. Die Aufgabe
ist nun keinesfalls, diesen in historischer und noch weniger in biographisch au-
thentischer Absicht zu rekonstruieren — sondern lediglich, die in den Texten auf-
findbaren Facetten vorsichtig darauthin zu befragen, inwieweit durch ein Kniip-
fen von Zusammenhingen das Mosaik einer solchen Textfigur erschlossen werden
kann. Dabei geht es nicht zuletzt darum, einer vorgenommenen Deutung mehr
Uberzeugungskraft dadurch zu geben, dass sie nicht lediglich der Phantasie der

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Exegetin entspringt, sondern sich aus anderen Textstellen herleiten lisst und also
gerechtfertigt erscheint.

Im Folgenden soll nun eine so interessante wie streitbare Figur untersucht wer-
den, die auch kulturhistorisch eine bemerkenswerte Tradition aufweist: die Figur
des Narren. Der Narr konfrontiert uns mit einer drgerlichen und duflerst unbeque-
men semantischen Vieldeutigkeit — sowohl im gewdhnlichen Sprachgebrauch, als
auch, was wenig verwunderlich sein diirfte, in Nietzsches Texten. Diese Vieldeu-
tigkeit umfasst — und auch das ist nicht ungewéhnlich fir eine solche Art kulturel-
ler Eindampfung - in ihren extremen Polen extreme Gegensitze. Schon das erste
Buch von Menschliches, Allzumenschliches hatte mit einer Apotheose des Nirrischen
geendet und mit dem bekannten Gegensatz von Narrheit und Vernunft gespielt:
»Was ich finde, was ich suche —,/Stand das je in einem Buche?/Ehrt in mir die
Narren-Zunft!/Lernt aus diesem Narrenbuche,/Wie Vernunft kommt — >zur Ver-
nunftd«.?” Wie aber bringt man die Vernunft zur Vernunft? Und weshalb sollte
gerade die Vernunft Narren brauchen, um zur Vernunft zu kommen? Kann sie es
nicht durch sich selbst? Anders gefragt, welches Verstindnis von Vernunft wird
hier vorausgesetzt, wenn sie sich scheinbar nicht allein geniigt, sondern der Nar-
ren bedarf, von denen sie etwas lernen kénnen soll - sogar tiber sich als Vernunft.
An einer anderen Stelle in der Morgenrithe dagegen heifst es angesichts von Mut
in verschiedenen Qualititen: »Und Narr wire Der, welcher meinte, das >Gutsein«
wiirde nur durch die Wirme hinzugethan«.**® Hier bezeichnet das Wort »Narr«
eher einen Dummkopf.

Wie so hiufig bei Nietzsche ist es daher sinnvoll, auf die verschiedenen Ver-
wendungsweisen eines Wortes zu achten. Grob voneinander trennen kénnte man
die Ebene eines eher formelhaften Sprachgebrauchs einerseits und die einer Aus-
prigung des Narren als Textfigur andererseits. Beispiele fiir die erste Ebene wi-
ren Formeln, die v.a. in den frithen Schriften (MA, M) und in Briefen Nietzsches
Verwendung finden (»Narr ist, wer...«; »Ich miisste ein Narr sein...«; »ich bin ein
Narr, wenn...«; »der Narr fremder Worte sein« etc.). Der Narr als Redensart und
sprachliche Metapher bedeutet dann soviel wie Dummbkopf, Télpel. Aber auch: Ei-
ner, der sich dumm nur stellt (vielleicht aus Bequemlichkeit?), der es eigentlich
besser weif3, als eine Art des harmlos-Diimmlichen. Dabei ist der Bezug zwischen
Narrheit und Unvernunft mafgebend: >Narr sein< hat dann den Bedeutungsum-
fang von unverniinftig sein, nicht zielfithrend oder verkehrt handeln, irregeleitet
denken und urteilen. Bemerkenswert ist zudem die Verwendung des Wortes >Narr«

225 MA, Nachspiel, KSA 2, S.366. Vgl. hierzu den Aufsatz von Jakob Dellinger: Unter Gespens-
tern? Uberlegungen zum »Nachspiel«von >Menschliches, Allzumenschliches I<. In: Christian
Benne; Claus Zittel (Hg.): Nietzsche und die Lyrik. Ein Kompendium, Metzler 2017, S. 101-112.

226 M277,KSA3,S. 215.

14.02.2026, 07:39:14.

157


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

158

Masken denken - in Masken denken

als Kosewort, beispielsweise wenn Zarathustra sich selbst mit der Anrede »du lieb-

*27 oder der Wanderer seinen Schatten

reicher Narr Zarathustra« zirtlich schilt,
»lieber Narr« nennt.””® Neben diesen wenig schmeichelhaften Konnotationen ist
jedoch die Redeweise von der >Narrenfreiheit« ebenso gebrauchlich. Frither auch
als >Narrenrede« bekannt, wurde damit eine besondere Position bezeichnet, wo-
bei der Narrenfreie gewissermaflen als Aufienstehender Sachverhalte ansprechen
oder insgesamt kommunizieren kénne, wie es nicht jedem erlaubt ist. In dieser
Hinsicht ist der Narr dann gar nicht mehr nur einfiltig, sondern einer, der sich
gerade aufgrund seiner Eigenart als Narr etwas erlauben kann, das allen anderen
nicht-Narren verwehrt bleibt. Dieses Charakteristikum markiert seine besondere
Stellung zur Wahrheit und seinen eigensinnigen Umgang mit Aussagen im Allge-
meinen, was ihn offenbar fiir Nietzsche als Textfigur attraktiv gemacht hat.** Da-
mit sind die Eckpunkte der grofien Spannweite des Narrischen im Sprachgebrauch
benannt. Der Narr changiert zwischen den Polen: dumm, tadelnswert, unverniinf-
tig — wobei mitschwingt, dass jeder sich manchmal nirrisch gebirdet als etwas
durchaus >menschlich, allzumenschlichess, und sogar von Zeit zu Zeit Wiinschens-
wertes. Am anderen Pol steht der Narr als eine Art anarchisches, freches Gegenbild
zum besonnenen und verniinftigen Weisen, weil ihn andere Erkenntnis- und Kom-
munikationsqualititen auszeichnen. Mehr noch, er wird zu einem Korrektiv der
Vernunft, weshalb die Narrenfigur in dieser Ausprigung einen besonderen funk-
tionalen Raum einnimmt. Insofern der Narr in den Texten Nietzsches mehrfach
mit direkten Redeanteilen zu Wort kommt, markiert er als Textfigur eine spezifi-
sche Sprecherposition. Daran kniipft die These an, dass mit dem Narren eine be-
sondere Kommunikationssituation einhergeht, die sich durch ihr Verhiltnis zum
Spott und zur Wahrheit auszeichnet.

227 Za, Wanderer, KSA 4, S.196.

228 MAII, WS, KSA 2, S. 539.

229 Inder Bibel gilt der Narr gar als Cottesleugner. In Psalm 52 steht der Satz: »Dixit insipiens in
corde suo: non est Deus.« (Der Torichte/Narr sprach in seinem Herzen: Gott ist nicht.) Wer-
ner Mezger weist darauf hin, dass Psalterillustrationen seit dem 12. Jahrhundert hier eine
Narren-Figur zeigen und damit der Narr schon frith in Verbindung mit Gottesleugnern und
nicht zuletzt mit dem Teufel in Verbindung gebracht worden ist (vgl. Werner Mezger: Nar-
renidee und Fastnachtsbrauch. Studien zum Fortleben des Mittelalters in der europdischen
Festkultur, Konstanz 1991, S. 75-77). Heute und vermutlich seit der Lutheriibersetzung steht
der Psalm an Stelle 53, doch in den &lteren griechischen und lateinischen Schriften ist es
Psalm 52. Wortlich bedeutet insipiens >der Unverstandige< und auch das Griechische nennt
mit dem Wort dgpwv die Gottesleugner unverniinftig, toricht. Luther (ibersetzt die entspre-
chende Stelle wie folgt: »Die Toren sprechen in ihrem Herzen: Es ist kein Cott«. Wie Mezger
nachweist, wird spatestens seit Augustinus’ Schrift De civitate Dei eine Parallele gezogen zwi-
schen der Zeit der Fastnachtsumziige als civitas diaboli und der anschlieRenden Fastenzeit als
civitas Dei (ebd. S. 477).

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

Dass der Narr nicht allein ein sprichwortlicher Hohlkopfist, sondern ein durch-
aus raffinierter Storenfried, das zeigt bei Nietzsche die thematische Verbindung
des Weisen und des Narren zu einem Figurenpaar. Die Beispiele dazu entnehme
ich der Frohlichen Wissenschaft: Da wire ein Reim aus Scherz, List und Rache, worin
sich das »Spriichwort« zu Wort meldet und sich als »Der Narren und Weisen Stell-
2% Mit dem ersten Gedicht der Lieder des Prinzen Vogelfrei hilt
dann das »Ewig-Nirrische« Einzug in den Anhang der Frohlichen Wissenschaft
und wird gegen den >Weisen< Goethe in Stellung gebracht.”®" In FW 213 nun ist
bemerkenswert, dass anlisslich einer ohnehin heiklen Frage, welches der richtige

dichein« erklirt.

Weg zu einem gliicklichen Leben sei, ein Weiser bei einem Narren Rat sucht:

Der Weg zum Glicke. —EinWeiser fragte einen Narren, welches der
Weg zum Glicke sei. Dieser antwortete ohne Verzug, wie Einer, der nach dem
Wege zu nichsten Stadt gefragt wird: »Bewundere dich selbst und lebe auf der
Gassel«»Halt, rief der Weise, du verlangst zu viel, es geniigt schon, sich selber zu
bewundern!« Der Narr entgegnete: »Aber wie kann man bestidndig bewundern,

ohne bestindig zu verachten?«**

Um das Besondere an der Kommunikationsform des Narren aufzuzeigen, ist es
sinnvoll, zunichst eine Parallel-Stelle aus dem Zarathustra hinzuzuziehen. Dort
wird das Thema, nach dem Weg zu fragen, aufgenommen. Im Abschnitt Vom Geist
der Schwere erzihlt Zarathustra zunichst von seinem eigenen Weg zu seiner Wahr-
heit. Er betont, dass er immer selbst die Wege befragt hitte, statt nach dem Weg zu
fragen und endet dann mit den Worten: »Das —ist nun m e i n Weg, — wo ist der
eure?« so antwortete ich Denen, welche mich >nach dem Wege« fragten. D e n Weg
niamlich - den giebt es nicht!«.”®® Die Parabel Der Weg zum Gliicke aus der Fréhlichen
Wissenschaft geht das Problem nochmals in ginzlich anderer Weise an, antwortet
doch der Narr dem Weisen auf die Frage »welches der Weg zum Gliicke sei«, nicht
wie Zarathustra, sondern mit einer konkreten Anweisung: »Bewundere dich selbst
und lebe auf der Gasse!«.?** Das Problem ist, so mdchte man meinen, nach dem
Weg zum Gliick im Leben, also nach dem eigenen Lebensweg, iberhaupt jemand
anderen zu fragen als sich selbst. Insofern ist die Antwort des Narren durchaus
trickreich, herausfordernd und dadurch nicht abzuldsen von der Kommunikati-
onssituation. Der Ratschlag »Bewundere dich selbst« kommt dem Weisen sehr zu-
pass, wie seine Reaktion beweist. In der Anweisung »lebe auf der Gasse!« allerdings
zeigt sich die Hinterlist der Narren-Antwort, denn sie ist so formuliert, dass sie
dem Weisen keineswegs als Weg zum Gliick erscheinen kénne. Nur zu gern will

230 FW, Vorspiel 11, KSA 3, S. 355.
231 FW, Lieder, KSA 3, S. 639.
232 FW 213, KSA 3, S. 508.

233 Zalll, KSA 4,S. 245.

234 FW 213, KSA 3, S.508.

14.02.2026, 07:39:14.

159


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

160

Masken denken - in Masken denken

der Weise sich selbst bewundern, zweifelt aber daran, dass er sich selbst noch be-
wundern kénnte, wiirde er auf der Gasse leben. Noch dazu scheint ihm dieser du-
erst unbequeme Weg zum Gliick >zu viel verlangt<. Der Narr erriet nimlich, was
der Weise sich wiinscht: Einen einfachen Weg, der Selbstbestitigung verspricht
und darum lockt er ihn gewissermafien aus der Reserve. Indem er ihn dazu ver-
fithrt, zu sagen, »es gentigt mir, mich selbst zu bewundern und das heifle mir mein
Gliick!«, stellt der Narr den Weisen vor sich selber bloR. Bestindige Selbstbewun-
derung als ein Ausdruck davon, von sich tiberzeugt und aller Zweifel enthoben zu
sein, sei nicht méglich, entgegnet der Narr, ohne irgendwann sich selbst zu verach-
ten. Der Rat, auf der Gasse zu leben, ist dementsprechend entweder Ausdruck der
Selbstverachtung oder ein Gegengewicht zur Selbstbewunderung. Auf die Frage
nach dem Weg zum Gliick antwortet der Narr also nicht wahrheitsgemif — denn
das hitte geheiflen, wie Zarathustra zu antworten und zu sagen, »es gibt nicht den
einen Weg zum Gliick, suche deinen Weg selber«. Sondern er antwortet mit einer
trickreichen Liige, gleichsam narrenweise und indem er den Weisen vor sich selbst
und als einzigem Zeugen vor dem Leser vorfithrt. Dass in FW 213 gerade ein Wei-
ser nach dem Weg zum Gliick fragt, konnte auf die Dummbheit bisheriger Weiser
anspielen, mit der sie diesen Einen Weg zu finden und zu beschreiben vermein-
ten, wenn sie ihn nicht gar Anderen zu versprechen gewagt haben. Nach dem Weg
zum Lebensgliick kann eben nicht wie nach dem Weg zur nichsten Stadt gefragt,
sondern die Wege selbst wollen befragt werden.

Dabei entsteht erst aus dem Statusgefille heraus die notige Dynamik, durch
die der fiir gewdhnlich dem Weisen unterlegene Narr seine Frechheiten platzieren
kann. Machtmechanismen werden in der Konstellation Narr — Weiser schlechter-
dings immer mit thematisiert und vom Narren durch gezielten Spott herausgefor-
dert.”®> Auf diese Weise werden auch die Produktionsbedingungen von Weisheit
und von Wahrheit als Herrschaftsgeschehen verhandelt.

Eine solche Korrelation von Narr und Spott bestitigt auch ein Nachlass-Notat
vom Winter 1887-88. Nietzsche exzerpiert darin aus Ernest Renans Buch Vie de Jé-
sus und notiert sich zum (europdischen) Narren, ihn charakterisiere: »Der esprit,
der durch einen feinen Spott jeden Fehler des raisonnements heraushebt«.?** Die
esprit genannten Spoétteleien des Narren dienen also dazu, Verfehlungen des Ver-
niinftigen iiberhaupt wahrnehmen zu kénnen und die Vernunft dort zu korrigie-
ren wo sie auf einer Alleinherrschaft iiber den Menschen beharrt. Den Weisen und

235 Vgl. zum Zusammenhang von Narr und Philosoph etwa JGB 212. Als das »bdse Gewissen ih-
rer Zeit« hétten sich Philosophen seither »selten als Freunde der Weisheit, sondern eher als
unangenehme Narren und gefahrliche Fragezeichen« gefiihlt (JGB 212, KSA 5, S.145). Zum
Narren als philosophischer Lebensform vgl. Sloterdijk, Peter: Kritik der zynischen Vernunft,
Frankfurt a.M. 1983.

236 1887-1888, 11 [382], KSA 13, S.180.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Zur Hermeneutik der Maske im Werk Nietzsches

den Narren trennen also nicht etwa eine vermeintlich grofRere Intelligenz des Wei-
sen, sondern allein ihr Umgang mit ihrem Wissen. Im vorliegenden Beispiel ist es
das Wissen, dass es fiir das Erreichen des Lebensgliicks einen einfach zu benen-
nenden Weg schlechterdings nicht gibt. Im Gegensatz zum Weisen trigt der Narr
Weisheiten nicht direkt als Wahrheiten und nicht als einfache Aussagen vor, son-
dern verspielt, spottisch verpacke, ironisch gebrochen, als Sinnspriiche, Parabeln,
Gleichnisse usw. Wer mit dem Narren interagiert, wird auf diese Weise gezwun-
gen, sich zu ihm zu verhalten und der Leser oder die Leserin muss die Narrenrede
erst auslegen.

In der Gétzen-Dammerung gibt es eine weitere aufschlussreiche Stelle, die die
besondere Kommunikationssituation des Narren niher zu bestimmen hilft. Mit
Blick auf Sokrates heifit es: »Uberall wo noch die Autoritit zur guten Sitte gehért,
ist der Dialektiker eine Art Hanswurst: man lacht iiber ihn, man nimmt ihn nicht
ernst« — und Sokrates sei eben der Hanswurst gewesen, »der sich ernst neh -
men machte«? Nietzsche scheint also fiir Hanswiirste und Narren eine Po-
sition zu veranschlagen, die eine ganz bestimmte Reaktion auf ihn — auf das, was er
sagt und was er bedeutet — provoziert: das Lachen. Der eroffnete Gegensatz zwi-
schen Lachen und Ernst muss also wesentlich zum Narren gehoren, ebenso das
Element des Licherlichen als Ausdruck seines Umgangs mit Wahrheit und Ernst.
Weil man einem Narren nicht glaubt (zumindest nicht sofort), sondern tiber ihn
lacht, ist er geradezu dazu pridestiniert, eine Funktion einzunehmen innerhalb
der von Nietzsche bekanntlich hiufig thematisierten Fragwiirdigkeit des Wahr-
heitsbegriffs. Insofern ist die Figur des Narren nicht leicht wieder re-moralisier-
bar: Bei ihm gehen Wahrheiten, allegorische Geschichten, spéttische Anspielun-
gen oder trickreiche Liigen nahtlos ineinander tiber — und damit ist er ein Meister
des Scheins. Dem direkten, klaren Aussprechen von Wahrheiten nicht verpflichtet,
schliipft der Narr gleichsam durch die Hintertiiren zur Wahrheit. Gleichzeitig ist
er immer angebunden an ein Gegeniiber und folglich im weitesten Sinne an eine
von ihm geschaffene Kommunikationssituation, innerhalb derer mit Wahrheiten
gespielt werden kann, ohne dass sie auf den Ernst beschrinkt wiren. Das Irritati-
onspotential liegt nicht allein darin, dass man nie sicher weif}, wann der Narr eine
Wahrheit und wann eine erfundene Geschichte erzihlt, die unter dem Gesichts-
punkt der Wahrheit nur als >Liige« gilt — sondern vielmehr darin, dass mit ihm al-
les sowohl Liige als auch Wahrheit sein kann. Deshalb lacht man tiber den Narren
und nimmt ihn nicht ernst. Erst spiter mag man die Relevanz einer Narren-Rede
bemerken. Es scheint diese besondere Sprecherposition zu sein, die die Figur des
Narren fir Nietzsche attraktiv gemacht hat und zwar deshalb, weil sie vom unbe-
dingten wahr-sein und wahr-reden-miissen gleichsam entbunden ist. Demgegen-

237 GD, Sokrates 5, KSA 6, S.70. Vgl. dazu Christian Benne: Ecce Hanswurst — Ecce Hamlet. In:
Nietzscheforschung Bd. 12, 2005, S. 219-228.

14.02.2026, 07:39:14.

161


https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

162

Masken denken - in Masken denken

tiber kultiviert sie einen anderen, eigenwilligen Umgang mit Wahrheiten, der sich
auch des Spottens als Kommunikationsform bedient.

Dem Narren als Textfigur kommt daher durchaus erkenntnistheoretische Re-
levanz zu: Die erste Reaktion auf solche spottischen Narrenweisheiten ist das La-
chen. Erstin einem zweiten Schritt der Reflexion, des Nachdenkens, auch des Miss-
trauens, kann die Moglichkeit der vorgebrachten Aussagen unbefangener erwogen
werden. Folglich wird durch das Lachen tiber die Aussagen eines Narren ein Mo-
ment der Distanz zu ihnen geschaffen, wodurch der Lachende davon entbunden
ist, ihnen unmittelbar Glauben zu schenken. Ein solches Lachen schafft auch Di-
stanz zu allem Ernst, wie ihn Nietzsche in der Genealogie der Moral als Angelegenheit
der Priester entwickelt. Der Narr hitte somit als Gegenstiick zum Priester zu gel-
ten — denn dem Priester als dem »eigentlichen Reprisentanten des Ernstes« wird
genauso geglaubt wie dem Heiligen, dem Wissenschaftler, dem Philosophen oder
dem Weisen.?® In diesem Sinne wire auch der bekannte Ausspruch im Kapitel
Warum ich ein Schicksal bin des Ecce homo zu lesen: »Ich will kein Heiliger sein, lieber
noch ein Hanswurst... Vielleicht bin ich ein Hanswurst... Und trotzdem oder viel-
mehr nicht trotzdem — denn es gab nichts Verlogneres bisher als Heilige — redet
aus mir die Wahrheit«.”® Der Weise als Philosoph wird genau dann zum Heiligen
und priesterlichen Verkiindiger seiner eigenen Wahrheiten, wenn es ihm »ernst ist«
mit der Wahrheit oder er sich zu ihrer unbedingten Verteidigung aufschwingt. Die
Narrenfigur verhalt sich hierzu gleichermaflen als Storfaktor und Antidot.

238 CMIII, 11, KSA5, S. 361.
239 EH, Schicksal 1, KSA 6, S. 365.

14.02.2026, 07:39:14.



https://doi.org/10.14361/9783839454862-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

