
B Unterwerfung und Kontrolle 67

in der biblischen Bedeutung, in der sie ein Vertrauen gegenüber Gott aus-

drückt. Würde dieses Verständnis zu Grunde gelegt, wäre es wieder denkbar,

dass sich zwei moralische Subjekte begegnen. Deswegen ist es Aufgabe der

Moraltheologie, so Goertz weiter, sich daran zu erinnern, dass die Parrhesia

von der Freiheit und damit auch von der Autonomie nicht zu trennen ist. Parrhesia im

moraltheologischen Kontext bedeutet, die Freiheit und Autonomie des han-

delnden moralischen Subjekts ernst zu nehmen und aus kausalen (Erb-)Sün-

denzusammenhängen herauszunehmen. Die biblischen Grundlagen bieten

dann sogar noch ein kritisches Dispositiv gegenüber der antiken Vorstellung

der Parrhesia, weil biblisch keinMensch aufgrund seines Statutes von der Be-

fähigung zur Parrhesia ausgeschlossen ist. Die Parrhesia Gottes zu den Men-

schen eröffnet also die Denkmöglichkeit eines sittlichen Subjektes, das frei

handelt. Weiterhin erinnert die Parrhesia die Moraltheologie daran, dass es

um einWahrsprechen in die Gegenwart hineingeht, als eine kritischeHaltung

und Aussprache, »so nicht regiert zu werden«.167 Die Parrhesia aufzugeben,

daran erinnert Foucault, bedeutet, sich der kritischen Haltung zu entledi-

gen und eine sklavische Gesinnung zu übernehmen. Dies entspricht nicht der

Würde des moralischen Subjektes. »Und eine Institution«, so Goertz weiter,

»die den Freimut ihrer Mitglieder nicht mehr zuließe, hätte ihren Platz in der

Welt der Moral aufgegeben.«168 In der Institution der Kirche, so Goertz, sind

es die Theologinnen undTheologen, die den Platz derer einnehmen, die beim

Fürsten Berater, beim König Narren sind.

Wie sehr die Freiheit der Rede mit den Veridiktionspraktiken zusammen-

gehen, ist sowohl im theologischen Kontext, im binnenkirchlichen Bereich als

auch in der Gender-Theorie anzuwenden undwird für KonturenmeinerTheo-

logie der Freiheit wesentlich sein.

6. Was von Foucault zu lernen wäre

Foucault weist eindrücklich daraufhin, dass hegemoniale Strukturen, wie sie

sich z.B. in der Pastoralmacht verstetigen, für die Subjekte sowohl offensicht-

liche als auch verschleierte Folgen haben. Die Pastoralmacht wirkt über Me-

chanismen, die unmittelbar beim Subjekt ansetzen.

167 Vgl. Bezug zu Foucault in St. Goertz: 2011, hier S. 20.

168 St. Goertz: 2011, S. 21.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012 - am 14.02.2026, 16:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Foucaults Ergebnisse sind damit so klar wie ernüchternd: Macht ist »kei-

ne personale Potenz, sondern ein anonymer Vorgang. […] Macht ist ein Ver-

fahren, nicht jemand, der so oder so verfährt.«169 Damit gibt es aber für das

Subjekt kein außerhalb der Macht, sie ist durchdringend, absolut. Foucaults

ausführliche Analysen geben der Theologie in der gegenwärtigen Situation

drei Denkanstöße. Weil also Macht etwas ist, dem kein Mensch entkommt,

ist der genaue Blick auf dieWirkungsweise vonMacht besonders wichtig. Zu-

sammenfassend kann mit Foucault im Blick auf die subjektivierende Macht-

wirkung ein Sechsfaches gelernt werden:

1. Machtgesteuerte Institutionen neigen dazu, die körperliche Differenz zu

vereinheitlichen.Die Individuenwerden vereinzelt, obwohl sie gleich aus-

sehen. DieseMacht der Disziplin (so Schulen, aber auchMessdiener!) ver-

unmöglicht Solidarität und gemeinsame Aktionen, sie befördert Schwei-

gen und Vereinzelung.

2. Keine Macht braucht große Instrumente, um zu wirken. Irgendwann

reicht die fiktive Beziehung durch die Allgegenwärtigkeit der Macht

und ihrer Kontrolle bereits, um zu einer Selbstkontrolle und Selbst-

identifizierung als bemächtigtes Subjekt zu führen. Dies ist vor allem

in der asymmetrischen Begegnung in der Beichte und in der ganzen

Sündenthematik zu beobachten.

3. Macht greift über den eigentlichen Bereich heraus. Dies wird dann deut-

lich, wenn die Macht eines Erziehungsberechtigten missbrauchend und

gewaltsam und wenn die Offenlegung nicht möglich ist, weil das Umfeld

in diesen Machtbereich mit hineingezogen wird.

4. In der christlichen Idee der Seelsorge ist so fundiert, dass der Seelsorger

berechtigt, sogar verpflichtet ist, vom zu Beseelsorgenden bis ins kleins-

te Detail Rechenschaft von dessen Taten und Gefühlen, Beweggründen

und Versuchungen zu verlangen, ohne dass der Seelsorger selbst mora-

lisch verpflichtet wäre, die Wahrheit, die er erwartet, selbst zu leben. Für

das faktische Zustandekommen des Sakraments der Beichte z.B. ist er es

nicht.

5. Die Verschiebung der Veridiktionspraxis spiegelt damit die andere Seite

der kapillarischen Machtwirkungen, denn sie verschleiert die Person des

Mächtigen zu einer neutralen oder göttlich-symbolisierenden Figur –was

169 H.-J. Sander: 2003, S. 113.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012 - am 14.02.2026, 16:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


B Unterwerfung und Kontrolle 69

in einer frappierenden Art undWeise dem Idealbild des Priesters bis heute

entspricht.170

6. Die Parrhesia hingegen könnte in ihrer ursprünglichen Bedeutung sowohl

die Beziehung zweier moralischer Subjekte begründen als auch die Rol-

le der Theolog:innen in Erinnerung rufen, im kritischen Gegenüber zur

Macht Berater:innen oder Närr:innen zu sein.

Judith Butler hat aus gutem Grund aus dem foucaultschen Fundus der Sub-

jekttheorie und der Subjektivationspraxis schöpfen können, um ihre eigenen

Theorien zu entwickeln, die sich im Kern um die Frage drehen, wie es da-

zu kommt, dass ein Subjekt als konkretes Subjekt entsteht und wie es dazu

kommt, dass es überhaupt entsteht und sogar widersteht.

170 Vgl. H. Lutterbach: 2019.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012 - am 14.02.2026, 16:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839455074-012 - am 14.02.2026, 16:56:54. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

