B Unterwerfung und Kontrolle

in der biblischen Bedeutung, in der sie ein Vertrauen gegeniiber Gott aus-
driickt. Wiirde dieses Verstindnis zu Grunde gelegt, wire es wieder denkbar,
dass sich zwei moralische Subjekte begegnen. Deswegen ist es Aufgabe der
Moraltheologie, so Goertz weiter, sich daran zu erinnern, dass die Parrhesia
von der Freiheit und damit auch von der Autonomie nicht zu trennen ist. Parrhesia im
moraltheologischen Kontext bedeutet, die Freiheit und Autonomie des han-
delnden moralischen Subjekts ernst zu nehmen und aus kausalen (Erb-)Siin-
denzusammenhingen herauszunehmen. Die biblischen Grundlagen bieten
dann sogar noch ein kritisches Dispositiv gegeniiber der antiken Vorstellung
der Parrhesia, weil biblisch kein Mensch aufgrund seines Statutes von der Be-
fahigung zur Parrhesia ausgeschlossen ist. Die Parrhesia Gottes zu den Men-
schen eroftnet also die Denkmoglichkeit eines sittlichen Subjektes, das frei
handelt. Weiterhin erinnert die Parrhesia die Moraltheologie daran, dass es
um ein Wahrsprechen in die Gegenwart hineingeht, als eine kritische Haltung
und Aussprache, »so nicht regiert zu werden«.'”” Die Parrhesia aufzugeben,
daran erinnert Foucault, bedeutet, sich der kritischen Haltung zu entledi-
gen und eine sklavische Gesinnung zu itbernehmen. Dies entspricht nicht der
Wiirde des moralischen Subjektes. »Und eine Institution«, so Goertz weiter,
»die den Freimut ihrer Mitglieder nicht mehr zuliefRe, hitte ihren Platz in der
Welt der Moral aufgegeben.«'®® In der Institution der Kirche, so Goertz, sind
es die Theologinnen und Theologen, die den Platz derer einnehmen, die beim
Fiirsten Berater, beim Konig Narren sind.

Wie sehr die Freiheit der Rede mit den Veridiktionspraktiken zusammen-
gehen, ist sowohl im theologischen Kontext, im binnenkirchlichen Bereich als
auch in der Gender-Theorie anzuwenden und wird fiir Konturen meiner Theo-
logie der Freiheit wesentlich sein.

6. Was von Foucault zu lernen ware

Foucault weist eindriicklich daraufthin, dass hegemoniale Strukturen, wie sie
sich z.B. in der Pastoralmacht verstetigen, fiir die Subjekte sowohl offensicht-
liche als auch verschleierte Folgen haben. Die Pastoralmacht wirkt itber Me-
chanismen, die unmittelbar beim Subjekt ansetzen.

167 Vgl. Bezug zu Foucault in St. Goertz: 2011, hier S. 20.
168 St. Goertz: 2011, S. 21.

- am 14.02.2026, 16:56:54.

67


https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

Foucaults Ergebnisse sind damit so klar wie erntichternd: Macht ist »kei-
ne personale Potenz, sondern ein anonymer Vorgang. [..] Macht ist ein Ver-
fahren, nicht jemand, der so oder so verfihrt.«'® Damit gibt es aber fiir das
Subjekt kein auflerhalb der Macht, sie ist durchdringend, absolut. Foucaults
ausfithrliche Analysen geben der Theologie in der gegenwirtigen Situation
drei Denkanstdfie. Weil also Macht etwas ist, dem kein Mensch entkommt,
ist der genaue Blick auf die Wirkungsweise von Macht besonders wichtig. Zu-
sammenfassend kann mit Foucault im Blick auf die subjektivierende Macht-
wirkung ein Sechsfaches gelernt werden:

1. Machtgesteuerte Institutionen neigen dazu, die kérperliche Differenz zu
vereinheitlichen. Die Individuen werden vereinzelt, obwohl sie gleich aus-
sehen. Diese Macht der Disziplin (so Schulen, aber auch Messdiener!) ver-
unmoglicht Solidaritit und gemeinsame Aktionen, sie beférdert Schwei-
gen und Vereinzelung.

2. Keine Macht braucht grofle Instrumente, um zu wirken. Irgendwann
reicht die fiktive Beziehung durch die Allgegenwirtigkeit der Macht
und ihrer Kontrolle bereits, um zu einer Selbstkontrolle und Selbst-
identifizierung als bemichtigtes Subjekt zu fithren. Dies ist vor allem
in der asymmetrischen Begegnung in der Beichte und in der ganzen
Siindenthematik zu beobachten.

3. Macht greift iiber den eigentlichen Bereich heraus. Dies wird dann deut-
lich, wenn die Macht eines Erziehungsberechtigten missbrauchend und
gewaltsam und wenn die Offenlegung nicht moglich ist, weil das Umfeld
in diesen Machtbereich mit hineingezogen wird.

4. Inder christlichen Idee der Seelsorge ist so fundiert, dass der Seelsorger
berechtigt, sogar verpflichtet ist, vom zu Beseelsorgenden bis ins kleins-
te Detail Rechenschaft von dessen Taten und Gefithlen, Beweggriinden
und Versuchungen zu verlangen, ohne dass der Seelsorger selbst mora-
lisch verpflichtet wire, die Wahrheit, die er erwartet, selbst zu leben. Fir
das faktische Zustandekommen des Sakraments der Beichte z.B. ist er es
nicht.

5. Die Verschiebung der Veridiktionspraxis spiegelt damit die andere Seite
der kapillarischen Machtwirkungen, denn sie verschleiert die Person des
Michtigen zu einer neutralen oder géttlich-symbolisierenden Figur — was

169 H.-). Sander: 2003, S.113.

- am 14.02.2026, 16:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

B Unterwerfung und Kontrolle

in einer frappierenden Art und Weise dem Idealbild des Priesters bis heute
entspricht.'”°

6. Die Parrhesia hingegen konnte in ihrer urspriinglichen Bedeutung sowohl
die Beziehung zweier moralischer Subjekte begriinden als auch die Rol-
le der Theolog:innen in Erinnerung rufen, im kritischen Gegeniiber zur
Macht Berater:innen oder Nirr:innen zu sein.

Judith Butler hat aus gutem Grund aus dem foucaultschen Fundus der Sub-
jekttheorie und der Subjektivationspraxis schopfen konnen, um ihre eigenen
Theorien zu entwickeln, die sich im Kern um die Frage drehen, wie es da-
zu kommyt, dass ein Subjekt als konkretes Subjekt entsteht und wie es dazu
kommt, dass es itberhaupt entsteht und sogar widersteht.

170 Vgl H. Lutterbach: 2019.

- am 14.02.2026, 16:56:54.

69


https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:56:54.


https://doi.org/10.14361/9783839455074-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

