
3. VR als technology of feeling/s 

Kritisch-medienanalytischer Zugang 

In den nun folgenden Kapiteln drei und vier wird genauer erläutert, inwiefern die 
Rezeptionserfahrung von VR neben einem beweglichen, insbesondere auch als ein 
(emotional) bewegendes Gefüge gedacht werden kann. Dessen Elemente Zeiten, Räu

me, Bewegungen, Techniken und Körper stehen zueinander in Beziehung und ver

schränken sich miteinander – diese Beziehungen sind von ständigen Veränderun

gen während der Rezeption geprägt. Durch die Bewegungen, sowohl der Bewegt

bilder als auch der Bewegungen der Rezipierenden – also das Umherschauen, das 
Bewegen im Raum, die darauf reagierende und sich verändernde virtuelle Umge

bung –, sowie die entstehenden Dynamiken zwischen den einzelnen Akteur*innen, 
werden komplexe Relationen hervorgebracht, die sich stetig verschieben und neu 
anordnen. Ähnlich wie in Kapitel zwei problematisiert wurde, dass VR zwar virtu

elle Anteile hat, sie aber nicht grundsätzlich aus Virtuellem besteht, soll in Kapitel 
drei gezeigt werden, dass VR nicht grundsätzlich als Technologie des Fühlens und 
der Empathie1 beschrieben werden kann, wie es insbesondere von Technologie-Un

ternehmen oftmals gemacht wird. Des Weiteren dient Kapitel drei größtenteils als 
eine Art Kontrastfolie zu Kapitel zwei, da die Beispiele im hiesigen Kapitel viele der 
im vorherigen Kapitel erarbeiteten Potentiale nicht entfalten. Vier der in diesem Ka

pitel analysierten VR-Projekte habe ich selbst mehrfach Zuhause erfahren. Die ein

zige Ausnahme bildet The Key, das ich sowohl bei der Biennale in Venedig 2019 in 
Verbindung mit einem installativen Raum als auch danach erneut im Zuhause rezi

piert habe. Die spezifische Situation im installativen Raum hat ein besonderes Re

flexionspotential inne, wie ich später argumentiere, und fehlt bei der Rezeption im 

1 Dies schließt an die Vorstellung und Definition von Empathie als das Einfühlen in einen Ge
fühlszustand eines anderen Wesens an, was auf Theodor Vischer zurückzuführen ist (vgl. 
Bollmer/Guinness 2020: 35ff.). Bollmer und Guiness definieren Empathie darüber hinaus mit 
Rückgriff auf David Freedberg und Vittoria Gallese als »an embodied simulation of motion, 
about imagining one’s body as moving in the same way as another, if in a non-conscious form 
that arises from the brain’s capacity of mirroring« (ebd.: 36). In meinem Kapitel soll es jedoch 
explizit um die Verbindung mit dem Gefühlszustand und dem Ein- beziehungsweise Nach
fühlen und die damit zusammenhängenden Problematiken gehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


132 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Zuhause. Wie ich mit den Analysen zeigen möchte, sind die VR-Projekte in Kapitel 
drei oftmals zu sehr von einem frontalen Blick geleitet und sie nutzen die Dynamik 
und Relationalität von VR nicht. Die hier analysierten Projekte werden zwar von 
ihren Produzent*innen als besonders bewegend und emotionalisierend beschrie

ben, arbeiten aber mit einer eindimensionalen, nicht-reflektierten und oftmals we

nig kritischen Empathie (vgl. Lobb 2017). Zudem halten sie sehr an einer fixierten 
Identität beziehungsweise Identifikation mit Leid fest. Mit kritischer Empathie be

schreibt Andrea Lobb eine Form der Empathie, die zwar asymmetrisch und vertikal 
in den Machtrelationen sein kann, indem der Fokus auf soziales Leid gelegt wird, 
jedoch ist diese Form der Empathie auf die Überwindung ebendieser Hierarchien 
angelegt und soll in Solidarität untereinander resultieren (vgl. Lobb 2017: 596, 603). 
Dabei geht es nicht nur um die Identifizierung mit Leid, sondern um die Reflexion, 
dass dieses Leid aus sozialer Benachteiligung und Ungerechtigkeit resultiert: 

Critical empathy is not just a process of feeling one’s way into suffering or identi
fying with suffering in general, but of identifying with a morally specific variety 
of suffering that arises from social pathology and injustice. It therefore comes 
infused with a moral imperative that derives from the knowledge that this par
ticular sample of human suffering is contingent, unnecessary. (ebd.: 597) 

Es zeigt sich somit, dass kritische Empathie die Machtbeziehungen/-verteilungen 
mitdenkt, in denen Empathie eingeschrieben ist. Lobb unterscheidet zwischen kri

tischer Empathie und doxischer Empathie: »In the case of doxic empathy, by con

trast (that simultaneously denies even as it enacts a relation to power), empathy can 
instead reify both the asymmetry of the unequal relation and the top-down authority 
of the empathizer« (ebd.: 599). Neben den Zusammenhängen mit Autorität/en spielt 
so auch Zeitlichkeit eine Rolle, indem doxische Empathie nicht auf Veränderung ab

zielt, sondern dazu dienen kann, den Status quo aufrecht zu erhalten (vgl. ebd.). Kri

tische Empathie hingegen sollte eher als temporärer Zustand begriffen werden, der 
darauf abzielt, in Taten und bestenfalls Veränderung zu resultieren (vgl. ebd.: 600). 
Diese hier aufgegriffenen Differenzierungen und Relationen von Empathie spielen 
auch in den nachfolgenden Analysen eine Rolle und sollen zum Ende des Kapitels 
rekapituliert und in Bezug zu den Projekten gesetzt werden. Wie bereits erwähnt, 
findet sich weniger kritisches Empathie-Potential in Kapitel drei, dennoch gibt es 
Nuancen zwischen den einzelnen VR-Beispielen bezüglich der Arten von Empathie. 

Um dies zu demonstrieren, ziehe ich in diesem Kapitel zuerst zwei VR-Projekte 
heran, bei denen es um Lebensrealitäten von LGBTIQA+-Personen geht. Sie befas

sen sich mit Fragen der Ausschlüsse und Gefahren, aber auch bestärkenden Zusam

menschlüssen von LGBTIA+-Personen und versuchen, diese per VR zu vermitteln 
(Kapitel 3.1). Anhand der VR-Reportage von Lukas Ondreka und Eva Steinlein für die 
Süddeutsche Zeitung (SZ), Gay-Pride Kiew 2017: Kampf um Liebe (2017), und Googles 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 133 

(Hybrid-)Projekt Pride for Everyone (2016) sollen die unterschiedlichen Heran

gehensweisen zu LGBTIQA+-Personen und -Thematiken, sowie die kapitalistische 
Aneignung derer, insbesondere durch Technologie-Unternehmen wie Google, auf

gezeigt werden. Im Diskurs zu diesen VR-Projekten gibt es strukturelle Ähnlichkei

ten zu den darauf folgenden Projekten aus Kapitel 3.2, in denen es ebenfalls sowohl 
um marginalisierte Personengruppen und prekäre Lebensrealitäten geht als auch 
das damit zusammenhängende Versprechen, diese ›anderen‹ Lebenswelten fühlbar 
zu machen. Kapitel 3.1 legt dabei wie erwähnt den Fokus auf LGBTIA+-Personen so

wie die damit verbundenen Gefühle von Scham, Angst und Stolz, die diese Perso

nen empfinden; Kapitel 3.2 hingegen behandelt VR-Projekte über geflüchtete Per

sonen und das Gefühl der Empathie, die nicht-geflüchtete, meist weiße Personen 
(vermeintlich) mit Hilfe der VR-Technologie für diese ›Anderen‹ empfinden sollen. 
Hier findet sich ein erster Unterschied, da in Kapitel 3.1. die Gefühle der betroffenen 
marginalisierten Gruppe als Ausgangspunkt genommen werden, während in Kapi

tel 3.2 die Gefühle der Rezipierenden in den Fokus gerückt werden. Gleich bleibt 
dennoch, dass sowohl in Kapitel 3.1 als auch Kapitel 3.2 die vermittelten Lebensrea

litäten als abweichend von denen der Rezipierenden beziehungsweise Zielgruppe 
inszeniert werden. Mit den Projekten in Kapitel 3.1 ist es noch eher möglich, eine 
Art von Selbstempathie zu entwickeln, das heißt, dass Personen aus der betroffe

nen marginalisierten Gruppe sich in Gefühlen von Scham, Angst und Stolz wieder

erkennen können. Dennoch vermitteln die Projekte den Eindruck, die Lebensreali

täten der LGBTIQA+-Personen einem cis-geschlechtlichen, hetero Publikum näher 
bringen zu wollen und ›Einblicke‹ in diese abweichenden Leben zu gewähren. Dies 
soll die Komplexität der Fragen nach Empathie und (vermeintlichem) Nachempfin

den bereits andeuten. Für die folgenden Analysen wird deshalb unter anderem an 
Fragen von Teddy Pozo angeknüpft, die dey für zwei Spiele (Empathy Game und 
empathy machine), die sich kritisch mit Empathie beschäftigen, formuliert: »Who 
is feeling empathy, and who is the object of that empathy? Whose labor, affective 
or embodied, teaches empathy? Who consumes empathy?« (Pozo 2018: o. S.). Die

se Fragen werden sowohl in Kapitel 3.1 als auch dezidierter in Kapitel 3.2 eine Rol

le spielen. Kapitel 3.2 widmet sich daran anschließend mit Hilfe von drei VR-Bei

spielen der Frage nach und einer Kritik an VR als Technologie des Fühlens, genauer 
der Empathie-Maschine im Kontext von Flucht/Geflüchteten und einem Produzie

rendengeflecht aus NGOs und Technologie-Unternehmen. Alle drei Projekte wer

den von den Produzierenden als Erfahrungen beschrieben, die das Mitfühlen und 
Empathisieren stärker betonen als die VR-Projekte in dem Kapitel zuvor. Durch die 
kritischen Analysen soll deutlich werden, dass insbesondere die ersten beiden Pro

jekte, Clouds over Sidra (2015) und The Displaced (2015), mit einer bemitleiden

den, hierarchisierenden Perspektive arbeiten, die kolonial-hegemoniale Strukturen 
fortführt. Mein Gegenvorschlag ist es, Empathie für privilegierte Personengruppen 
als unbequeme, konfrontative Erfahrung zu denken, wie es teilweise bereits im letz

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


134 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

ten Projekt in Kapitel 3.2, The Key (2019), geschieht. Dies greift den von mir in Ka

pitel zwei entwickelten Gedanken auf, die eigene Situierung in VR mehr mit zu re

flektieren und zudem mehr mit werdenden Subjektpositionen zu denken, die sich 
mitunter durch Dynamiken, Verschränkungen und Bewegungen in VR-Projekten 
entfalten. Schlussendlich deutet sich dies bereits ansatzweise durch das zuletzt ana

lysierte Projekt The Key an, indem dort eine intensivere Verschränkung zwischen 
physischen und virtuellen Welten und Akteur*innen stattfindet, die über Momente 
des Unwohl-Seins, der Störung und der Konfrontation der (angenommenen) privi

legierten Position außerhalb von VR arbeitet. Das Projekt dient damit als erster vor

sichtiger Gegenentwurf zu den anderen in diesem Kapitel analysierten Projekten. 
The Key stellt eine Möglichkeit dar, Empathie anders zu denken und die Potentiale 
des Werdens mit VR teils zu entfalten – diese Entfaltung wird später in Kapitel vier 
noch intensiviert. 

Ich möchte daher zum Ende des dritten Kapitels dafür plädieren, VR-Erfahrun

gen, bei denen insbesondere das Potential der Empathie im Sinne eines kurzfristi

gen ›gemütlichen‹ Einfühlens des weißen, westlichen Subjekts betont wird, kritisch 
gegenüberzutreten. Meine These ist insofern, dass die Projekte in diesem Kapitel 
nicht die in Kapitel zwei beschriebenen Potentiale von VR entfalten, da sie – eben

falls zusammenhängend mit dem erwähnten Subjekt – weniger von Dynamiken, 
Instabilität und Beweglichkeiten in ihrer Machart geprägt sind. Stattdessen arbei

ten sie stark mit einem vorgegebenen, nicht besonders variablen Blick in der VR 
und forcieren dadurch den eben erwähnten Subjektstatus als weiß und westlich, cis

geschlechtlich und heterosexuell, gleichzeitig thematisieren sie ihn aber nicht. Des 
Weiteren soll so auch auf die Grenzen von VR eingegangen werden, die sich insbe

sondere darin zeigen, dass VR nicht generalisierend als Technologie des (Mit-)Ge

fühls und Fühlens (technology of feeling) beschrieben und – wie auch andere Tech

nologien – nicht automatisierend für die Verbesserung der Welt gewertet werden 
kann. VR wird, wie später detaillierter beschrieben, von Technologie-Unternehmen 
jedoch in genau diesem Kontext situiert und insbesondere das Potential der Empa

thie für ›Andere‹, für Marginalisierte, betont. Insofern sind die in diesem Kapitel 
aufgerufenen Themen auch in Relation zu neoliberalen Unternehmen und Rhetori

ken sowie gesamtgesellschaftlichen politischen Fragen zu situieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 135 

3.1 Pride for Everyone? 
VR-Projekte über LGBTIQA+-Personen 

Bevor es um die konkreten VR-Projekte geht, möchte ich mich zuerst dem The

menkomplex der Pride widmen,2 der wohl einer der offensichtlichsten, aber auch 
umstrittensten Bezugspunkte zu LGBTIQA+-Themen ist: »Denn Pride-Paraden 
sind sowohl ein Kielwasser für die Repräsentation neuer homonormativer und 
neoliberaler Selbstentwürfe queerer Subjekte, als auch zugleich Schauplatz von ge

genhegemonialer Renitenz und politischem Dissens« (Schweigler/Ernst/Vogt 2022: 
9). Aus queer-aktivistischer, aber auch eurozentrischer, neoliberaler Perspektive 
hatte das Jahr 2019 eine besonders große Bedeutung für LGBTIQA+-Bewegungen 
und -Veranstaltungen, auch, weil es retrospektiv das letzte Jahr vor der Covid-19- 
Pandemie und den damit verbundenen Einschränkungen war. Vorerst war es aber 
insbesondere das Jahr des 50-jährigen Stonewall Jubiläums. Darüber hinaus fand 
in Berlin zum 41. Mal der CSD mit circa 1 Millionen Menschen statt und zeitgleich 
wurde zum ersten Mal seit 2016 ein alternativer CSD (Radical Queer March) organi

siert.3 Während die Stonewall Riots 1969 ein klar politisch-aktivistischer Aufstand 
gegen Repressionen des US-Staates New York sowie damit zusammenhängen

der Polizeigewalt war, insbesondere gegen Schwarze, Indigene und andere trans 
Frauen of Color und/oder Sexarbeiter*innen und spezifisch damit verbundenen 
gewaltsamen Razzien im Stonewall Inn, entwickelten sich im Anschluss daran 
Pride- beziehungsweise CSD-Veranstaltungen.4 Diese sind mitunter durch die 
Veränderung des Wordings von march zu parade dem Vorwurf ausgesetzt, eher 
als Spaß-Veranstaltung für homonormative Praktiken und neoliberales Pinkwa

2 Eine frühere, verkürzte Version des Unterkapitels 3.1 ist erschienen unter Wagner, Francis 
(2022): »Pride for everyone? Zugänge zu Prides in virtuellen Räumen«, in: Stefan Schweig
ler/Christina Ernst/Georg Vogt (Hg.): Pride. Mediale Prozesse unter dem Regenbogen. 
Wien/Groß-Enzersdorf: Lumen-Verein für Lokalgeschichtsschreibung und Medienkompe

tenz, S. 157–176. 
3 Die Heranziehung des Berliner CSDs und des alternativen CSD ist zum einen des Vor-Ort- 

Seins der Autor*in, sowie zum anderen der exemplarischen Verdeutlichung der in Berlin 
schon länger währenden Diskussionen zwischen Mainstream-Pride und alternativen Prides 
geschuldet. 

4 Im weiteren Verlauf werden unter Pride-Veranstaltungen sowohl die deutschen CSDs als 
auch die weltweiten Prides gefasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


136 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

shing5 denn als queer-politische Demonstrationen zu dienen.6 Gleichzeitig wird 
die Sichtbarkeit von LGBTIQA+s als etwas (erstmal) prinzipiell Positives bewertet, 
da LGBTIQA+-Politiken oftmals auf Repräsentationspolitiken beruhen (vgl. Raab 
2013: 83).7 LGBTIQA+-Themen scheinen dahingehend im neoliberalen Mainstream 
angekommen zu sein8 und zumindest einmal im Jahr stellen sie eine Art Norm 
auf der Straße dar. Es verwundert nicht, dass LGBTIQA+-Personen nicht nur im 
öffentlichen Raum der Pride präsent sind, sondern auch virtuelle Räume vermehrt 
genutzt werden, um die Veranstaltungen zu begleiten oder dorthin zu verlagern. 
Diese Projekte führen mitunter die Diskussionen und Problematiken von Pride- 
Events weiter, wenn es um Fragen der Sichtbarkeit und der damit verbundenen 
Überwachung und Kontrolle, der neoliberalen Aneignungs- und Einmischungs

strategien, des Zusammenspiels aus pride (Stolz) und shame (Scham) sowie den 
Umgang und die Möglichkeiten queerer Personen im Rahmen von Prides geht. 

5 Pinkwashing meint in diesem Kontext insb. die Praktik der Aneignung von LGBTIQA+- 
Symbolik und der Betonung von Toleranz gegenüber dieser im Zuge von kapitalistischen Fir
men. Pinkwashing hängt darüber hinaus eng mit dem Begriff des Homonationalismus zu
sammen und wird durch beziehungsweise innerhalb diesem ermöglicht. Homonationalis

mus, nach Jasbir Puar, bedeutet, die Ausnutzung LGBTIQA+-bezogener Ziele für nationalis
tische Ausgrenzungen, die bestimmen, wer zur Nation gehört und wer nicht. Dies kann bei
spielsweise durch anti-muslimischen Rassismus (Muslim*innen sind homofeindlich und be
deuten eine Gefahr für LGBTIQA+-Personen) oder – gegebenenfalls damit zusammenhän

gende – restriktive Einwanderungsgesetze geschehen. Homonationalismus entstand in den 
USA v.a. nach 9/11. Im Unterschied zum Homonationalismus ist Pinkwashing jedoch nicht 
zwingenderweise eine Staatspraxis (vgl. Puar 2017: 237f.). 

6 Siehe dazu zum Beispiel Fischer 2019. 
7 Der Begriff des Sichtbaren wird im späteren noch kritisch beleuchtet, es soll aber direkt ange

merkt werden, dass Sichtbarkeit auch mit einer Normierung einhergeht, wie Johanna Schaf
fer treffend darlegt: »Das legt zuerst eine kritische Hinterfragung der Annahme nahe, mehr 
Sichtbarkeit bedeute stärkere politische Präsenz oder Durchsetzungskraft. Diese Annahme 
hat in oppositionellen politischen Debatten durchaus ihren Ort. Oft wird hier allerdings un
terschätzt (oder schlicht übersehen), dass Sichtbarkeit das Resultat eines Aushandelns nor
mativer Parameter der Lesbarkeit ist und mehr Sichtbarkeit auch eine stärkere Einbindung 
in normative Identitätsvorgaben bedeutet« (2004: 210). 

8 Aufgrund der aktuellen (im Jahr 2024), vor allem stark transfeindlichen Entwicklungen, stellt 
sich die Frage, ob LGB – in ihrer homonormativen Auslegung – für das Ankommen im neo
liberalen Mainstream das adäquatere Akronym wäre. Kurz vor der Veröffentlichung dieses 
Buches hat die neue Trump Regierung Anfang Februar 2025 auf ihrer Website zu Reisehin
weisen für LGB Personen genau diesen Schritt übernommen: aus LGBTQIA+ Reisenden wur
den LGB Reisende, das T für transgender Personen sowie Q für queere, I für inter und A für 
asexuelle Personen, wurden komplett herausgenommen. Dieser Schritt ist nur einer von vie
len in der transfeindlichen und trans exkludierenden sowie interfeindlichen Politik Trumps, 
die die Existenz von trans und inter Personen nicht akzeptiert, sie vom öffentlichen Leben 
ausschließt und diese Leben bedroht. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 137 

3.1.1 Stolz und Scham/Pride and Shame 

Im Folgenden fasse ich zuerst einige Eckpunkte des Diskurses um Pride-Veranstal

tungen und die Frage nach Formen von und Zugängen zu Öffentlichkeiten zusam

men, die als Grundlage für die weiteren Analysen der VR-Projekte essenziell sind, da 
der virtuelle Raum hier als eine Form der Öffentlichkeit verstanden wird. Anschlie

ßend werden zwei unterschiedliche Zugänge zu Pride-Veranstaltungen mit Hilfe 
von VR fokussiert, die zwar den Charakter der Öffentlichkeit gemeinsam haben, in

nerhalb dessen aber weiter differenziert werden können. Hierfür dienen exempla

risch die VR-Reportage Gay-Pride Kiew 2017: Kampf um Liebe (2017) und Googles 
Pride for Everyone (2016), die jeweils verschiedene Herangehensweisen und Ziele 
verfolgen. Während bei dem SZ-Beispiel die prekäre politische Situation für LGBTI

QA+-Personen in der Ukraine thematisiert und VR im Zuge einer informativ-doku

mentarischen Praxis verwendet wird,9 um die Organisation und damit zusammen

hängenden Schwierigkeiten einer Pride-Veranstaltung zu begleiten, versucht sich 
Google an einem Zugang zu Prides »für alle« respektive auch für »those who can

not march« (Google 2016) und sieht VR als aufklärerisches Medium, das weltweite10 
Toleranz verbreitet. Beide Projekte versuchen sich somit politisch zu positionieren 
und versprechen einen medial vermittelten Zugang zur Pride. Das SZ-Beispiel stellt 
ein einzelnes VR-Projekt dar, das in einer Stadt gedreht wurde, beim Google-Projekt 
gibt es indes mehrere Prides aus dem gleichen Jahr an verschiedenen Standorten in 
VR zu sehen. Darüber hinaus wird bei dem Google-Projekt der Hashtag #pridefore
veryone auf verschiedenen Social-Media-Netzwerken verwendet und auf der Home

page findet sich ein (nicht-VR-)Webvideo über den Einsatz von VR zu Aufklärungs

zwecken, das im weiteren Verlauf ebenfalls einbezogen werden soll. Googles Pride 
for Everyone ist somit ein Geflecht aus unterschiedlichen Einzelmedien und stellt 
dadurch eine Ausnahme im Materialkorpus dieses Buches dar. Es erscheint jedoch 
erneut vielversprechend, durch den temporären Medienwechsel zu demonstrieren, 
wie gewisse Versprechungen und Diskurse, die an VR geknüpft sind, auch durch 
andere Einzelmedien verstärkt werden. Im Unterkapitel 3.1.3 werden der SZ-VR- 
Kurzfilm sowie das #prideforeveryone VR- und Webvideo kritisch in ihrer Ein

bettung in neoliberale Strukturen, Homonormativität und potentiellem Homona

9 In den USA gibt es mehrere, teils sehr viel aufwendigere VR-Reportagen dieser Art, insbe
sondere von der New York Times (zu finden unter anderem in der ›immersive‹ Sektion: https 
://www.nytimes.com/spotlight/augmented-reality [30.11.2023], oder über die eigens entwi
ckelte VR App: http://nyti.ms/1Ngf2d8 [30.11.2023]). Die SZ stellt in Deutschland mit ihrem 
›SZVR‹-Projekt hingegen eine Ausnahme dar und hat nur im Jahr 2017/2018 einige VR-Videos 
produziert (zu finden unter: https://www.youtube.com/@szvr4515 [30.11.2023]). 

10 Weltweit wird hier bewusst verwendet, da dies bereits auf die Problematiken hindeuten soll, 
wenn westliche, kapitalistische Unternehmen vermeintlich für Toleranz ›überall‹ eintreten. 
Dies wird in der späteren Analyse noch vertieft. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/spotlight/augmented-reality
https://www.nytimes.com/spotlight/augmented-reality
http://nyti.ms/1Ngf2d8
https://www.youtube.com/@szvr4515
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.nytimes.com/spotlight/augmented-reality
https://www.nytimes.com/spotlight/augmented-reality
http://nyti.ms/1Ngf2d8
https://www.youtube.com/@szvr4515


138 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

tionalismus (Puar 2017: 237) untersucht. Im Zuge einer Besetzung öffentlicher Räu

me spielt bei beiden Beispielen somit auch die Inanspruchnahme virtueller Umge

bungen und die Frage nach der Bedeutung und Relation zueinander eine Rolle. Um 
die VR-Beispiele besser innerhalb der Logik von Pride und (der Aneignung) queerer 
Themen einordnen zu können, wird im Folgenden zuerst ein Exkurs zum Diskurs 
und zur Kritik an Pride-Veranstaltungen unternommen. 

3.1.2 [Zwischenebene: Problematisierungen von Pride-Paraden] 

Obgleich oder gerade, weil den großen Mainstream Pride-Events vorgeworfen wird, 
sie seien unpolitisch, versuchen sich diese in den letzten Jahren vermehrt politisch 
zu positionieren und nicht nur den Aspekt des Feierns (der Sexualität und Iden

tität) in den Vordergrund zu stellen. Zum Beispiel weisen die Organisator*innen 
der Regenbogenparade zur EuroPride in Wien auf ihrer Homepage darauf hin, dass 
»die Regenbogenparade eine wichtige politische Demonstration [ist]« (EuroPride 
Vienna 2019). Auch der CSD in Berlin wählte in einem zweiten Anlauf11 als Mot

to im Jahr 2019 »Stonewall 50. Every riot starts with your voice« und stellt so eine 
direkte Assoziation zu den Stonewall Riots und einem ›Aufruhr‹ statt eines ›Um

zugs‹ her. Wenngleich die Frage zu stellen bleibt, wessen Aufruhr hier stattfinden 
darf und soll, und wessen Stimme repräsentiert wird, ist der Versuch einer politi

schen Stellungnahme erkennbar. Diese Fragen nach (Re-)Politisierung deuten be

reits auf den vielschichtigen Diskurs von Pride-Events hin. Aus queerer Perspekti

ve existieren grundlegende Kritikpunkte an Mainstream-Prides. Queer, verstanden 
als normativitätskritische, intersektionale und antikapitalistische Perspektive (vgl. 
Loist 2018: 39), ist schwer zu vereinbaren mit den neoliberal geprägten Mainstream- 
Prides. Kritik kann insbesondere an der Teilnahme und Einmischung kapitalisti

scher Unternehmen geäußert werden, die ihre Produkte unter ausbeuterischen Be

dingungen produzieren lassen und LGBTIQA+-Personen als gewinnbringende Käu

fer*innengruppe betrachten, für die im Zuge des Pride-Monats eigene ›Regenbo

gen‹-Produktreihen entworfen werden. Einmal im Jahr wird eine besonders tole

rante und diversity-freundliche Firmenpolitik an den Tag gelegt, die jedoch nur un

ter den Mechanismen des Kapitalismus und der Ausbeutung funktioniert, während 
LGBTIQA+-Themen im restlichen Jahr wenig präsent sind oder gegen LGBTIQA+- 
Themen Stimmung gemacht wird, wie es in Deutschland beispielsweise durch den 

11 Das ursprüngliche Motto lautete »Queer sind Berlin – JEMEINSAM!«. Das im CSD-Forum ge
wählte Motto wurde daraufhin aufgrund des lokalen Fokus stark kritisiert, sodass es nach ei
nigen Wochen zurückgezogen wurde und eine erneute Abstimmung mit weiteren Vorschlä
gen stattfand (vgl. Tepest 2019: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 139 

Axel Springer Verlag geschieht.12 Auf den großen13 Pride-Veranstaltungen spielt die 
Kommerzialisierung einer LGBTIQA+-freundlichen Einstellung eine größere Rol

le als zum Beispiel politische Anliegen, die die kapitalistischen Strukturen dieser 
Marktfähigkeit herausfordern würden: »But in this contemporary version of ›dis

play parades‹ – where the pride events have to have a certain marketability – the 
productiveness of formerly unwanted bodies, ongoing traumas and self-organised 
resistance are not welcome within the broader picture« (Huber 2014: 1). Die Ver

marktbarkeit von pride wird somit gegenüber politischer Kritik oder Forderungen 
nach Veränderung priorisiert. Im Zuge dieser Vermarktbarkeit findet zudem eine 
Forcierung neoliberaler Anrufungen zur körperlichen Selbstoptimierung statt, in

dem Schönheitsideale reproduziert und als erstrebenswert dargestellt werden (vgl. 
Tietz 2016: 199). Darüber hinaus ist die Beteiligung von Institutionen wie der Bun

deswehr oder der Polizei an der Parade zu kritisieren, die für viele queere Perso

nen und/oder Schwarze, Indigene und andere Menschen of Color eine gewaltvolle 
Instanz der Bedrohung und nicht der Sicherheit darstellen. Kritische Widerstände 
gegen eine solche Staatsgewalt sind während der Mainstream-Prides fast unmög

lich. Die notwendigen Formalia14 und finanziellen Ressourcen15 für die Anmeldung 
eines offiziellen Wagens bei Pride-Events führen außerdem zu einer starken Regu

lierung, wer in welchem Ausmaß sichtbar sein kann und teilnehmen darf. Der Zu

gang zu Sichtbarkeit bei Pride-Veranstaltungen ist folglich hierarchisch verteilt (vgl. 

12 Durch die Schlagwort-Suche von beispielsweise ›trans‹ und Axel Springer gelangt man zu ei
ner Vielzahl an Artikeln, die unter anderem von »Trans als Trend« oder »Genderideologie« 
schreiben; am Bekanntesten dürfte wohl aber der in 2022 veröffentlichte Artikel zur Sendung 
mit der Maus aus der Welt sein, in dem davor gewarnt wurde, wie die Maus und die öffentlich- 
rechtlichen Medienanstalten »unsere« Kinder indoktriniert, woraufhin eine größere Debat
te losgetreten wurde (vgl. Hümpel et al. 2022: o. S.). Fast ironischerweise warb der Truck des 
Axel Springer Verlags beim CSD in Berlin 2023 gleichzeitig gegen Queer- und Transfeindlich
keit. 

13 Bei CSDs in kleineren Städten verhält sich dies sehr wohl noch einmal anders. Nicht zuletzt 
im Jahr 2023 ist zu sehen, wie vermehrt CSDs in kleineren Städten von Rechten bedroht wer
den und sich dabei zeigt, inwiefern CSDs durchaus eine wichtige politische, widerständige 
Veranstaltung sein können. Beispielsweise der CSD in Brandenburg an der Havel 2023, der 
um Unterstützung und Solidarität aus der queeren Community bat (vgl. Klein 2023: o. S.). 
Auch fällt auf, dass kleinere CSDs mit oft weniger Teilnehmer*innen unattraktiver für kom

merzielle Unternehmen sind, da dies konsequenterweise eine geringere Käufer*innengrup
pe bedeutet. 

14 Damit ist u.a. gemeint, wer als ›queeres Unternehmen‹ zählt und einen ›direkten Communi

ty-Bezug‹ nachweisen kann. Siehe hierzu die Informationen auf der CSD-Berlin Homepage 
zur Anmeldung von Fahrzeugen auf der Parade (vgl. CSD Berlin 2019: o. S.). 

15 Insbesondere die für 2024 angekündigte erneute Erhöhung der Teilnahmegebühr bei dem 
Berliner CSD wird aktuell stark kritisiert (vgl. Friedrich 2023: o. S.). Darüber hinaus existiert 
auch ein offener Brief mit Petition gegen die zunehmende Kommerzialisierung und Pinkwa
shing deutscher CSDs (zu finden unter: https://prideinc.de/offener-brief [30.11.2023]. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://prideinc.de/offener-brief
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://prideinc.de/offener-brief


140 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Schuster 2016: 150). Eine Befreiung aus regulativen Zuständen, geschweige denn ein 
Auflehnen gegen institutionelle Gewalt bleiben bei den Mainstream-Pride-Events 
zumeist aus (vgl. Huber 2014: 1).16 Während bei den Stonewall Riots hauptsächlich 
Schwarze, Indigene und andere trans Frauen of Color einen Aufstand gegen (weiße, 
rassistische) Polizeigewalt anfachten, geht es bei den heutigen Prides vermehrt um 
den Erhalt oder den Zugang zu bestehenden Gesetzen und Ressourcen von mehr

heitlich weißen Personen, statt einer Befreiung aus hegemonialen Systemen und ei

ner kritischen Positionierung gegenüber diesen: »[…] the aim of attaining liberation 
is replaced by the aim of obtaining equal rights, no matter how racist or classist they 
might be, for example, within the legal and economic systems« (ebd.: 1f.). Auf eine 
ähnliche Weise problematisiert auch Michaela Wünsch die Fokussierung auf Aner

kennung: 

Auf Anerkennung gerichtet muss die identitätspolitische Strategie dem Gesetz 
der Normalisierung folgen und läuft so unvermeidlich Gefahr, selbst die Identi
täten, die sie vermeintlich vertritt, nach dem Vorbild der heteronormativen und 
rassistischen Organisation sexueller Relationen zu modellieren und so unter der 
Hand jene biopolitische Zurichtung der Körper zu wiederholen, die das Individu
um zum Schauplatz der Sorge um die Reinhaltung des nationalen Körpers macht 
(2005: 34). 

Beide Zitate weisen auf die rassistischen und heteronormativen Strukturen hin, 
die bei einem Streben nach ›Gleichheit‹ unangetastet bleiben. Durch die Aufrecht

erhaltung dieser Strukturen ergibt sich eine Potentialität neoliberaler Aneignung 
von LGBTIQA+-Thematiken, die Lisa Duggan bereits 2002 mit dem Begriff der 
new homonormativity beschrieben hat. Anhand der damaligen LGBT-US-Politik (an 
dieser Stelle wird IQA* bewusst nicht genannt) zeigt sie auf, wie sich diese neue 
Homonormativität insbesondere durch die Einfügung in die neoliberale politische 
Landschaft ausbreitete. Das Ziel der neuen Homonormativität sei es, eine Politik zu 
etablieren, die sich als tolerant und interessiert gegenüber LGBTIQA+s inszeniert, 
aber gleichzeitig dominante heteronormative Annahmen und Institutionen nicht 
infrage stellt. Stattdessen werden diese aufrechterhalten und unterstützt, indem 
eine entpolitisierte und privatisierte Schwulenkultur (gay culture) propagiert wird, 
die in Häuslichkeit und Konsum verankert ist (vgl. Duggan 2002: 179). Ein Beispiel 
für Homonormativität in Deutschland ist die ›Ehe für alle‹, die auch auf vergange

nen CSDs gefordert wurde. Die Ehe stellt eine heteronormative und ausgrenzende 
Institution dar, die unhinterfragt bleibt und eine (hetero-)normative Lebensweise 

16 Es sollte erwähnt werden, dass es aber sehr wohl kleinere Blöcke gibt, die beispielsweise (to
talitäre) Regierungen oder auch Polizeigewalt zumindest auf Transparenten anprangern. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 141 

auch für LGBTIQA+-Personen zugänglich macht. »Here, gay relationships are va

lued and celebrated insofar as they are ›modelled‹ on the traditional model of the 
heterosexual family« (Ahmed 2014a: 150). Nicht-normative Lebensmodelle, wie zum 
Beispiel (queere) polyamoröse Beziehungen, werden dabei außen vor gelassen und 
Monogamie als Norm genauso wenig hinterfragt, wie wem es, beispielsweise in 
Hinblick auf Staatsangehörigkeit(en), überhaupt möglich ist zu heiraten. Eine Ehe 
für alle existiert dementsprechend nach wie vor nicht. Neue Homonormativität 
trägt auf diese Weise bereits vorhandene Normen weiter und ist zudem geprägt 
von westlichen Perspektiven.17 Hierdurch zeigt sich, dass »Ein- und Ausschlüsse 
[…] sich im Zeitalter des Neoliberalismus dadurch [manifestieren], dass sexuelle 
Minoritäten nicht mehr ausschließlich durch heteronormative Ausschließungen 
und Verwerfungen reguliert werden, sondern durch Flexibilisierung und Plura

lisierung von Sexualität und Geschlecht« (Raab 2013: 80). Im Fall der Ehe wird 
das heterosexuelle Modell positivistisch im Rahmen einer toleranten Politik für 
andere Sexualitäten flexibilisiert, während die normativen und ausschließenden 
Implikationen bestehen bleiben. 

Einhergehend mit nach Toleranz strebenden, neoliberalen Politiken und Ho

monormativität wird die Diskussion um das Konzept von gay pride geführt, da Pri

de-Paraden ein offensichtliches Beispiel für eine stolze Sichtbarkeit von LGBTIQA+- 
Personen sind, was sich bereits aus der Namensgebung ableiten lässt. »Gay pride, 
however, was associated with contemporary mobilizations of consumption and gen

trification and was excoriated as the assimilationist wave of a gay neo-liberalism« 
(Halberstam 2005a: 18). Das Zitat Jack Halberstams fasst gut zusammen, wie gay 
pride mit der Anpassung an neoliberale Politiken assoziiert und eher missbilligend 
verwendet wird. Gay pride als Gegenteil von gay shame beziehungsweise queer shame 
proklamiert ein binäres Verhältnis, das für Halberstam jedoch zu kurz greift. 

In other words, ›gay shame‹ has a tendency both in its academic and its activist 
incarnations, to become a totalizing narrative which balances out the consumer 
focus of ›gay pride‹ with the faux-radical chic of white gay shame; because of its 
binary structure, shame/pride then seems to have covered the entirety of gay ex
perience. When we make ›gay pride‹ into the sum total of contemporary queer 
politics, we simply are not looking closely enough at the alternatives. Gay pride 
may well be a massive consumer opportunity as its critics have astutely pointed 
out, but not everyone is ›buying‹. (Ebd.: 21) 

17 Vgl. zur Frage nach ›Schwul‹ als westliches Konzept und der Universalisierung westlicher 
Schwulen- und Lesbenbewegungen Manalansan (1995), Massad (2007: 160–190) sowie zur 
Frage nach der Wortherkunft von gay und lesbian und der Veränderung von Sprache Mourad 
(2013). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


142 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Die Fokussierung innerhalb akademischer und aktivistischer Diskurse auf gay be

ziehungsweise queer shame als einziges Gegengewicht zu einem konsum-geprägten 
gay beziehungsweise queer pride wirkt dem Zitat folgend totalisierend und reduzie

rend auf das Spektrum von queeren Politiken. Wenngleich beide Konzepte auch bei 
Pride-Paraden eine gewisse Relevanz haben, so nicht als ausschließliche und binär 
verhandelte. Laut Lüder Tietz besteht bei Prides vielmehr eine »Dialektik zwischen 
Scham und Stolz« (2016: 195). Das Verhältnis zwischen pride und shame sollte daher 
nicht als ein Entweder-Oder angesehen werden, sondern als ein relationales, das 
zudem Positionen des Dazwischen ermöglicht. Fragen nach Stolz und Scham sind 
auch in den später noch ausführlicher analysierten SZ- und Google-Projekten ver

ankert. In beiden Projekten wird betont, dass Pride-Paraden die Möglichkeit bieten, 
stolz auf sich selbst zu sein, und als Befreiung aus vorherigen Gefühlen der Scham 
gelten. Dieser Stolz wird in den Beispielen insbesondere durch die Gemeinschaft 
und das gemeinsame Laufen verschiedener marginalisierter Gruppen ermöglicht, 
bei gleichzeitiger Vermeidung einer universalisierenden Identität. »Das ›Ich‹ ist al

so unmittelbar ein ›Wir‹, ohne zu einer unmöglichen Einheit verschmolzen zu wer

den« (Butler 2015: 85). Es lassen sich dementsprechend auch Perspektiven für Ar

gumentationsweisen finden, die fragen, ob Prides als Aneignung, Umnutzung oder 
Intervention in einen heteronormativen Raum gesehen werden können (vgl. Tietz 
2016: 197). In diesem Kontext kritisiert Halberstam die Vereinnahmung von gay pride 
und gay shame durch weiße Personen sowie die Assoziation schwuler Identität (gay 
identity) mit weißer schwuler Männlichkeit [die es um ›cis‹ zu ergänzen gilt; Anm. 
F.W.] (vgl. 2005a: 21), die insbesondere auch bei Pride-Paraden sichtbar wird. Ein 
Mitlaufen von anderen Personen als weißen schwulen cis-Männern bei Prides kann 
dabei einen Moment der Intervention und des Bruches darstellen. »For others, the 
opportunity to march within ethnic groups that tend to be marginalized by white 
gay communities makes gay pride an important site for the disruption of a mono

lithic association of gay identity with white gay masculinity« (ebd.). Das Verhältnis 
zu Pride-Paraden erscheint somit komplexer als eine generalisierende Ablehnung, 
da es sich »zwischen Affirmation und Subversion normativer Geschlechter-, Sexu

al-, Kleidungs-, Körper- und Schönheitsnormen« (Tietz 2016: 199) bewegt. 

(Virtuelle) Gegenöffentlichkeiten 
Die heteronormative Verfasstheit von Öffentlichkeit transformiert zu einer ho
monormativen Öffentlichkeit. Dieses Verhältnis zwischen Homonormativität und 
Öffentlichkeit könnte man in Anlehnung an Jasib [sic!] Puar (Puar 2007) als pink
washing des öffentlichen Raumes nach neoliberalen Gesichtspunkten beschrei
ben. (Raab 2013: 81) 

Pride-Veranstaltungen können als eine homonormative Öffentlichkeit gelesen 
werden. Wie von Heike Raab angedeutet geht dem eine heteronormative Öffent

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 143 

lichkeit voraus. Das Öffentliche als Raum wird unter anderem durch Sexualität und 
Geschlecht reguliert (vgl. ebd.: 78; Ahmed 2006: 11f.). Räume sind dementsprechend 
nie neutral, »sondern von Macht- und Herrschaftsverhältnissen durchzogen« 
(Schuster 2016: 149f.; es sei hier auch an Sara Ahmeds queere Phänomenologie 
aus Kapitel zwei erinnert), die jeweils den Räumen eigene (Verhaltens-)Normen 
einschreiben und sie konstituieren. Öffentliche Räume sind zumeist heteronor

mativ geprägt (vgl. ebd.: 151), was sich regulativ darauf auswirkt, wer Zutritt zu 
welcher Öffentlichkeit erhält und wie diese Räume strukturiert sind. »Geschlech

ternormen haben entscheidend damit zu tun, wie und in welcher Weise wir im 
öffentlichen Raum erscheinen können« (Butler 2015: 58). Räume sind – ähnlich wie 
und zusammenhängend mit Geschlechtern – sozial konstruiert, re-/produzieren 
entsprechend (Geschlechter-)Normen und können für manche Gruppen restriktiv 
sein, während sie für andere frei und für alle zugänglich erscheinen. Es lässt sich 
schlussfolgern, dass Normen und Restriktionen für Gruppen, die der Norm ent

sprechen, oft unsichtbar sind. Dies trifft beispielsweise auch für schwule, lesbische, 
pansexuelle oder trans Personen bei Pride-Veranstaltungen zu, die homonormati

ven Vorstellungen entsprechen und sich durch die teilnehmenden Wagen einzelner 
neoliberaler Unternehmen oder Institutionen genügend repräsentiert fühlen. Wie 
zuvor angedeutet ist die Form der Sichtbarkeit in der Pride-Paraden-Öffentlichkeit 
eng damit verbunden, wie die Zugänge zur Pride strukturiert und welche Möglich

keiten vorhanden sind, um sichtbar zu sein. Die mit Zugangshürden verbundenen 
Restriktionen in Form von Unsichtbarkeiten nicht-normativer oder normativi

tätskritischer Organisationen fällt folglich eher Personen auf, die der Norm nicht 
entsprechen. Die Pride als Medium vermittelt und repräsentiert dementsprechend 
nicht nur, sondern schreibt sich auch in die dortigen Botschaften mit ein. Pride- 
Veranstaltungen und die damit verbundene Öffentlichkeit ist keine neutral ver

mittelnde Instanz, sondern ein sozial strukturierter Raum, der mit Normen und 
heterogenen Relationen (vgl. Schuster 2016: 149) verbunden ist. 

Trotz der Tendenz zu einer homonormativ geprägten Öffentlichkeit sind auch 
potentiell intervenierende Gegenentwürfe möglich. Uta Schirmer betont dahinge

hend die performative Dimension von Öffentlichkeiten, die sie mit der Adressierung 
respektive Anrufung gegeben sieht: 

Dieser spezifische, nie neutrale Gehalt jeder auf Öffentlichkeit zielenden Äuße
rung wirkt einerseits ausschließend, andererseits aber auch performativ, als eine 
Form der Anrufung […]: Durch die Adressierung sollen die ›Angerufenen‹ zu sol
chen werden, die so adressierbar sind. (2013: 65) 

Öffentlichkeit konstituiert sich erst durch die Adressierung und diejenigen, die sich 
adressieren lassen. Übertragen auf die Pride ist auch hier die Öffentlichkeit nicht 
vorher festgeschrieben, sondern realisiert sich in Folge der Anrufung und denen, die 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


144 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

erscheinen (können). Dadurch sind auch Verschiebungen in Form von Gegenöffent

lichkeiten möglich. »Trotz der heteronormativen Prägung aller gesellschaftlichen 
Räume geschehen einerseits performative Verschiebungen, und andererseits wer

den Gegenentwürfe zu diesen Räumen hervorgebracht« (Schuster 2016: 151). Durch 
performative Verschiebungen, die auch mit Prides einhergehen, können öffentlich 
artikulierte Versuche der Intervention in herrschende institutionalisierte Regulie

rungsweisen entstehen. Als kollektive Aktivität besteht zudem das Potential, ›(sub

alterne) Gegenöffentlichkeiten‹ zu entwerfen. Der Begriff wurde von Nancy Fraser 
geprägt, die ihn mit Rückgriff auf und Kritik am Öffentlichkeitsbegriff Jürgen Ha

bermas’ entwickelte. Nach Fraser sind subalterne Gegenöffentlichkeiten »paralle

le diskursive Räume […], in denen Angehörige untergeordneter sozialer Gruppen 
Gegendiskurse erfinden und in Umlauf setzen, die ihnen wiederum erlauben, op

positionelle Interpretationen ihrer Identitäten, Interessen und Bedürfnisse zu for

mulieren« (2001: 129). Subalterne Gegenöffentlichkeiten heben ferner die (ohnehin 
imaginäre) Trennung zwischen Privatem und Politischem auf, da es keine natürliche 
Grenze zwischen beiden Bereichen gibt, sondern diese immer diskursiv ausgehan

delt wird (vgl. ebd.: 138). Im Falle von Prides gelten sexuelle Orientierungen als Aus

handlungsort politischer Diskurse. Subalterne Öffentlichkeiten sind unterschiedli

che, aber gleichzeitig existierende Öffentlichkeiten, »die Zugangsbeschränkungen, 
Ausschlüsse und Hegemoniebildungen, die mit der Beschränkung auf eine Öffent

lichkeit unweigerlich einhergehen, überwinden helfen sollen« (Schirmer 2013: 64). 
Solche Öffentlichkeiten erkennen unterschiedliche Kulturen und die Beschränkt

heit von Kommunikationsformen an (vgl. ebd.) und vermeiden dadurch universa

lisierende Positionen. Sie repräsentieren nicht ›die eine‹ Allgemeinheit, sondern er

kennen differente Öffentlichkeiten an und werden als Opposition zu einer mehr

heitsgesellschaftlichen, mitunter singulären, Öffentlichkeit verstanden. Sie bieten 
eine »kritische Auseinandersetzung mit einer Idealvorstellung, die die Herausbil

dung der bürgerlichen Öffentlichkeit, wenn nicht faktisch, so doch normativ be

stimmt« (ebd.: 63). 
Neben der Kritik an ›der einen‹ Öffentlichkeit, ermöglichen subalterne Gegen

öffentlichkeiten die Einführung alternativer diskursiver Positionen in öffentliche 
Räume. Nyx McLean argumentiert mit Nancy Fraser, dass das Internet als ein virtu

eller Raum das Potential bietet, ein »Übungsfeld einer Umgestaltung« (Fraser 2001: 
131) zu sein, indem hier neue Protestformen und Zugänge ausprobiert werden kön

nen (vgl. McLean 2014: 11). Seyla Benhabib beschreibt dahingehend bereits 1997 elek

tronische Medien im Allgemeinen als Möglichkeitsraum für kulturelle und politi

sche Kämpfe marginalisierter Gruppen (vgl. 1997: 39) und auch von anderen Femi

nist*innen wurde der virtuelle Raum des Internets als eine Gegenöffentlichkeit zur 
männlich geprägten Öffentlichkeit betrachtet (vgl. Drüeke/Winker 2005: 33f.). Da

bei wird allerdings zum Teil ausgeblendet, dass virtuelle Räume gleichberechtigte 
Räume zu den physischen darstellen und keine leere »Trainingsfläche« sind, wie 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 145 

McLean sie beschreibt (2014: 11). Die Aktionen in virtuellen Räumen haben Konse

quenzen, die die physische Realität betreffen. Eine Trennung zwischen virtuellen 
(online) und physischen Räumen, wie sie bei McLean anklingt, ist unmöglich, da 
sich beide Räume gegenseitig beeinflussen und ineinander ragen. Insofern wirken 
auch bei virtuellen Räumen mehrere Öffentlichkeiten zusammen und die Grenzen 
werden diskursiv hergestellt. Virtuelle Räume sind keine neutralen Räume, da auch 
hier der Zugang eng mit Klasse, race, Ableismus und Geschlecht zusammenhängt 
(vgl. Drüeke/Winker 2005: 33). Es herrschen keine gleichen Zugangsbedingungen 
und auch innerhalb der virtuellen Räume existieren Machtgefälle, die patriarchale 
oder koloniale Strukturen weitertragen. In diesem Kontext legt Katrin Köppert zu

dem treffend dar, dass nicht nur innerhalb des Internets Rassismen vorherrschen, 
sondern es darüber hinausgehend selbst eine von »kolonialistischen Kontinuitäten 
hervorgebrachte Medientechnologie« (Köppert 2019: o. S.) ist.18 Eine für alle gleich 
zugängliche, diskriminierungsfreie Öffentlichkeit in Form von virtuellen Räumen, 
die unabhängig von physischen Räumen und Umgebungen sind, ist somit eine ge

wisse Utopie zuzuschreiben. Daher darf auch bei virtuellen Räumen nicht die Frage 
außen vor gelassen werden, wer auf welche Weise und wo Zugang zu unterschied

lichen Räumen hat und was die Konsequenzen von Sichtbarkeit sind.19 

3.1.3 Zugänge zu Prides durch VR in Gay-Pride Kiew 2017: 
Kampf um Liebe und Googles #Prideforeveryone 

Während im letzten Abschnitt das Internet als virtueller Raum eine Rolle spielte, 
sollen im Folgenden insbesondere VR-Projekte untersucht werden. Diese operieren 
zwar teilweise auch im Kontext des Virtuellen, es gibt jedoch auch spezifische Un

terschiede, die mit dem VR-Gefüge einhergehen und insbesondere mit der VR-Kör

per-Relation zusammenhängen. Entsprechend zeichnen sich auch die hier analy

sierten VR-Projekte durch die Möglichkeit der physischen Kopfbewegung und ei

18 Dies verdeutlicht Köppert im Artikel unter anderem damit, dass »[d]ie Routen dieser Kabel 
[Glasfaserkabel; F.W.] […] denen der Telegraphenkabel [folgen], die wiederum den Routen 
der Sklavenschiffe folgen. Die digitale Kommunikation der Gegenwart folgt den Kartierun
gen kolonialer Geografien. Obwohl das Internet als Raum der sozialen Mobilität vermarktet 
wird, verläuft es entlang historischer und politischer Linien, die Ungleichheiten in seine DNA 
einbringen« (2019: o. S.). Insofern sollte im Diskurs um die Frage nach vermeintlich neutra
len Räumen nicht nur die Frage mitgedacht werden, wer diese Räume für wen produziert, 
sondern dementsprechend auch, inwiefern schon die Medientechnologie selbst durch ras
sistische, aber auch sexistische Strukturen ermöglicht wird. 

19 Vgl. zum Beispiel den ›Queen Boat Raid‹ in Ägypten 2001 oder die Überwachung von on
line-Dating-Plattformen durch die Polizei sowie die Rolle von Klasse und zu kritisierenden 
westlichen Organisationen und Personen in diesen Fällen. Hier kann die Sichtbarkeit in vir
tuellen Räumen Konsequenzen wie Inhaftierung und physische Gewalt haben (Massad 2007: 
181–186). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


146 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

nen auf diese Kopfbewegungen reagierenden 360°-Bewegbildraum sowie den Ein

satz der VR-Brille aus. Der Fokus der meisten VR-Projekte liegt wie zuvor erwähnt 
auf dem Gefühl des Vor-Ort-Seins, das sich mitunter durch die Wölbung des vir

tuellen Raums um die Zuschauenden ergibt, die das Zentrum der Perspektive sind 
(vgl. Kap. 2.4.1; Willis 2016: 147). Dem Folgend ist ein oft geäußerter Wunschgedan

ke, andere Perspektiven und Räume durch VR nachvollziehbar zu machen, was mit 
der Frage nach der Einnahme anderer Identitäten und deren Kopplung an (ande

re) Körpererfahrungen einhergeht (vgl. Stone 2016). Nicht zuletzt deshalb existieren 
einige VR-Projekte, die LGBTIQA+-Erfahrungen thematisieren und dabei zumeist 
proklamieren, queere Realitäten ›erfahrbar‹ zu machen.20 

3.1.3.1 Pride in Kyiv21 
Gay-Pride Kiew 2017: Kampf um Liebe der SZ ist eine nur viereinhalb minütige 
VR-Reportage, die die Pride-Parade 2017 in Kyiv begleitet. Direkt zu Beginn ist eine 
weiß gelesene Drag Queen auf einem Paradetruck zu sehen, die in die Kamera blickt 
und auf sie respektive auf mich zeigt, sowie eine kleine Menschenmenge um den 
Truck herum.22 Die Kamera ist auf dem Wagen positioniert, das heißt ich blicke von 
oben herab auf die Menge. Beim Umherblicken auf den Marsch wird das polizeiliche 
Aufgebot sichtbar, das die Parade begleitet. Ebenfalls zu Beginn, in dem Moment als 
die Drag Queen auf die Kamera zeigt, setzt das Voice-over ein: »Es sieht wie ein fröh

liches Spektakel aus, doch die homosexuellen und trans Menschen, die hier für ihre 
Rechte auf die Straße gehen, riskieren gerade ihr Leben.« Es erfolgt ein Schnitt und 
meine Blickposition befindet sich nun auf der Straße gegenüber den Polizist*innen 
positioniert. Im Voice-over ist währenddessen zu hören, dass rund 2500 Personen 
an der Pride teilnehmen, die von circa 5000 Polizist*innen beschützt werden müs

sen, da die Pride in der Vergangenheit mehrmals von »homophoben Schlägern« an

gegriffen wurde. Die Position der Pride-Teilnehmenden wird somit vorerst der Po

20 Zum Beispiel die Homepage Virtual Drag mit verschiedenen VR-Videos, Texten und Anima

tionen, die vierteilige Filmreihe Queerskins (2018) von Illya Szilak und Cyril Tsiboulski, oder 
das VR-Kunstprojekt Second Sex War von Sidsel Meineche Hansen, oder die unter anderem 
VR-Installation You Are Another Me – A Cathedral of the Body von Adina Pintilie. 

21 Ich entscheide mich hier bewusst – im Kontrast zum Titel des VR-Films – zur ukrainischen 
Schreibweise und dieser deutschen Übersetzung der Hauptstadt. Nicht erst seit dem russi
schen Angriffskrieg im Februar 2022 scheint die russische Aussprache und daran angelehnte 
Schreibweise fraglich. 

22 Zur besseren Leser*innenorientierung: Das VR-Projekt sowie ein Großteil der hier unternom

menen Analyse wurden vor dem Angriffskrieg Russlands gegen die Ukraine produziert. Kon
sequenterweise hat sich die Situation für queere Personen in der Ukraine mittlerweile stark 
verändert. Auffällig ist zudem, dass in dem VR-Projekt von 2017 auf die Bedrohung durch 
Russland hingewiesen wird – ein Fakt, der zur Rezeption vor 2022 fast in den Hintergrund 
geriet, nun aber deutlich hervorsticht während des erneuten Rezipierens. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 147 

lizei gegenübergesetzt, sodass eine klare Grenze zwischen Teilnehmenden, Polizei 
und Zuschauenden am Rand der Parade deutlich wird. Durch die zuvor von mir be

schriebene gewaltvolle Institution der Polizei und der Gefahr vor Polizeigewalt er

öffnet sich – für manche Rezipierende – ein Spannungsfeld, mitunter dadurch, dass 
die Polizei in diesem Fall Schutz vor homo- und transfeindlichen Personen darstel

len soll. Nach dieser Verortung innerhalb der Pride erfolgt eine Schwarzblende und 
die Einblendung des Videountertitels Wie Schwule und Lesben in Kiew der Gewalt trot
zen.23 Es bleibt zwar vorerst unklar, von wem die im Titel genannte Gewalt ausgeht, 
jedoch situiert der Titel das VR-Projekt insgesamt innerhalb einer problematischen 
und prekären Situation, die gleichzeitig eine queere Intervention gegen diese Ge

walt (»trotzen«) betont. Im Anschluss ist zum ersten Mal die Hauptperson des Films 
zu sehen, die in einem privaten Raum, nämlich einem Hotelzimmer, steht. Ein weiß 
gelesener Junge, der, wie er später sagt, 18 Jahre alt ist. Er tanzt und singt in Rich

tung der Kamera, ein Haufen Kleidung und das Interieur des Hotelzimmers sind zu 
sehen. Auf der Bildebene erscheint die Szene wie ein Home-Video. 

Danach wechselt der Film durch einen Schnitt an einen öffentlichen Platz in 
Kyiv. Über englischen Ton und Texteinblendungen auf Deutsch erfahre ich den Na

men und das Alter dieser Person, die zuvor im Hotelzimmer zu sehen war. Sein Na

me ist Viktor, er ist 18 Jahre alt und wegen der Pride-Parade in Kyiv, um als Akti

vist für seine Rechte zu kämpfen. Nach einem weiteren Schnitt ist eine Gruppe von 
Menschen vor einem Haus zu sehen und durch das Voice-over wird erklärt, dass 
sich in dem Haus Aktivist*innen aus der Ukraine treffen, um die Pride vorzuberei

ten. Zusätzlich wird auf die prekäre Situation in der Ukraine hingewiesen und den 
schon hier notwendigen Polizeischutz. Mit ›prekär‹ ist hier »die ungleiche Vertei

lung von Gefährdetheit« (Butler 2015: 57) gemeint, die »direkt mit Geschlechternor

men verknüpft [ist], […] denn wie wir wissen, sind Menschen, die ihr Gender nicht 
auf Weisen leben, die sich umstandslos erschließen, stärker von Schikane, Patholo

gisierung und Gewalt bedroht« (ebd.: 58). Als eine diese Gewalt ausübende Instanz 
gegenüber (gender) nonkonformen Körpern nennt auch Butler die Polizei (vgl. ebd.: 
56). Im VR-Beispiel wird dieser hingegen eine positive Rolle zugeschrieben, indem 
sie statt als repressive, auf LGBTIQA+-Personen gewaltausübende, als schützende 
Staatsinstitution auftritt. Ich erfahre im weiteren Verlauf durch das Voice-over, dass 
die Pride nur aufgrund des Polizeischutzes durchgeführt werden kann, da es vehe

mente Anfeindungen und Drohungen von Rechten und orthodoxen Christen gibt. 
Dementsprechend ist die Pride als gay space trotz aller Kritik auch als zeitlich re

striktiver safe space zu erachten (vgl. Bell/Binnie 2004: 1813). 
Unterdessen kann ich mich in einem der Räume im Haus umsehen, in dem eine 

Gruppe von LGBTIQA+-Aktivist*innen Vorbereitungen für die Pride-Parade trifft. 

23 Es bleibt anzumerken, dass der Fokus deutlich auf schwulen (cis) Männern liegt. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


148 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Im Voice-over wird von den Gewalterfahrungen in der Ukraine gegen LGBTIQA+- 
Personen erzählt und es erfolgt schließlich ein Bezug zum Westen, indem dieser 
als ein Ort der Freiheit abgegrenzt wird, an den einige LGBTIQA+-Personen flie

hen würden: »Richtung Westen nach Europa oder Kanada, wo es sich leichter lebt 
und liebt.« An dieser Stelle werden Zentraleuropa und insgesamt ›der Westen‹ als 
bessere Orte dargestellt, während unerwähnt bleibt, welchen anderen Diskriminie

rungen und Stigmatisierungen insbesondere nicht-weiße Personen dort ausgesetzt 
sind und dass auch dort Homo- und insbesondere Transfeindlichkeit existiert. In 
Form des Otherings wird die Ukraine als prekäres Gebiet für LGBTIQA+-Personen 
repräsentiert und Zentraleuropa im Kontrast als progressiv. Zentraleuropa wird als 
Ort des ›Wir‹ positiv und als übergeordnet beschrieben und die Ukraine, stellvertre

tend für Osteuropa, als das ›Andere‹ hergestellt und abgewertet. 
Nachfolgend ist erneut der Maidan-Platz zu sehen. Im Voice-over wird auf den 

zu diesem Zeitpunkt bereits stattfindenden Krieg in der Ukraine hingewiesen, der 
einen Bruch zur restlichen Erzählung darstellt. In diesem kurzen Exkurs lernen die 
Rezipierenden von den Auseinandersetzungen mit Russland und den vier Jahre zu

vor wöchentlich stattfindenden Protestveranstaltungen auf dem Maidan-Platz, die 
sich gegen den damaligen ukrainischen Präsidenten richteten und seine Nähe zu 
Russland kritisierten. 2017 wurde an diesem Platz wöchentlich um im Krieg gegen 
Russland gefallene ukrainische Soldaten getrauert. Während dies im Voice-over zu 
hören ist, läuft Viktor über eben diesen Platz. Nach dem Voice-over spricht Viktor: 
»Viele sagen: ›Es herrscht Krieg und ihr feiert, dass ihr LGBT seid‹. Was ich dazu 
sage: ›Wir befinden uns selbst im Krieg. Ein Krieg für unsere Rechte.‹« Durch diese 
Aussage Viktors wird erneut die politische Dimension der Prides sowie die prekä

re Situation von LGBTIQA+-Personen betont, indem es nicht mehr nur ein Kampf, 
sondern ein Krieg um deren Rechte ist. Darüber hinaus kann das Trauern um die 
Soldaten auch mit der Frage verbunden werden, wessen Leid und Leben ›betrau

erbar‹ ist (vgl. Butler 2005) und betrauert wird. Die getöteten LGBTIQA+-Personen 
werden weniger von der Mehrheitsgesellschaft betrauert als die gefallenen Solda

ten. Dies verweist gleichzeitig auf die Problematisierung von Machtstrukturen und 
Sichtbarkeit, die auch im öffentlichen Trauern vorhanden sind. 

Nach dem kurzen Exkurs finde ich meine Blickposition erneut bei der Para

de. Beim Umherblicken werden Sicherheitsschleusen sichtbar und im Voice-over 
folgt der Hinweis, dass jede an der Pride teilnehmende Person durch diese hindurch 
muss. Die Teilnahme an der Pride obliegt somit strengen Überwachungen und Kon

trollen, die restriktiv wirken, in diesem Fall jedoch als etwas Schützendes dargestellt 
werden. Anschließend wechselt die Position und die Kamera befindet sich auf ei

nem Wagen der Pride, der einen Überblick über den Marsch ermöglicht sowie er

neut die Polizei am linken und rechten Rand des Zuges sichtbar macht. Während 
auf der Bildebene nicht viel passiert und ich erneut Zeit habe, mich umzublicken 
und die Parade von Menschen vor dem Wagen zu beobachten, weist die Sprecherin 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 149 

darauf hin, dass im Anschluss an die Parade Rechtsextreme »Jagd« auf LGBTIQA+- 
Personen machten. Durch diesen Hinweis wird deutlich, dass die Pride einen ge

schützten – und zu schützenden – Ort darstellt, der allerdings räumlich und zeit

lich beschränkt ist. »Mehr Sichtbarkeit führt nicht unbedingt zu mehr Hörbarkeit 
der eigenen Forderungen, sondern kann stattdessen auch zu mehr Kontrolle oder 
zu größerer Gefährdung führen« (Tietz 2016: 198 nach Halberstam 2005). Indem 
Rechtsextreme nach der Pride die Teilnehmenden verfolgen und gewaltsam gegen 
sie vorgehen wird deutlich, inwiefern die Sichtbarkeit nicht nur als ein positives und 
empowerndes Moment funktioniert, sondern auch mit Gefahr einhergeht. Anhand 
der prekären Lage von LGBTIQA+-Personen in Kyiv zeigt sich zudem die Gewalt

samkeit einer heteronormativ geprägten Welt. Die Reportage vermeidet jedoch ein 
gänzlich bemitleidendes Narrativ, da sie mit Viktor endet, der an einem öffentlichen 
Platz steht und seine Gedanken zur Situation von LGBTIQA+-Personen äußert. Die 
Frage, ob er Angst habe, verneint er und ergänzt: »Wir sind hier. Wir sind anders. 
Und wir sind stolz. Ich bin, wer ich bin. Und darauf bin ich stolz.« Durch dieses 
Ende werden die Fragen um Anders-Sein und Stolz erneut aufgeworfen und zuein

ander in Bezug gesetzt. Das VR-Projekt versucht so insgesamt dieses Anders-Sein 
sowie die prekäre Situation in der Ukraine durch ein Gefühl des Da-Seins, vermit

telt durch den 360°-Blick, die Wölbung des virtuellen Raums um die Zuschauenden 
sowie die freie rotierende Blickwahl und die zusätzlichen Informationen zur Lage 
von LGBTIQA+s nachvollziehbar zu machen. 

3.1.3.2 Google und #prideforeveryone 
Das Projekt #prideforeveryone von Google (2016) offeriert ebenfalls einen Zu

gang zur Pride über VR. Hier handelt es sich allerdings nicht nur um ein einzelnes 
VR-Projekt, sondern ein VR-Video, ein Webvideo über den Einsatz von VR in der 
Vermittlung von Prides, die Nutzung des Hashtags #prideforeveryone auf Twitter 
und Facebook, eine eigene Homepage und einer dortigen Verlinkung zur Broschüre 
»State-sponsored homophobia« der International Lesbian, Gay, Bisexual, Trans and 
Intersex Association (ILGA)24 sowie die Verteilung von Cardboard Brillen für LGBTI

QA+-Organisationen (vgl. Reyes 2016: o. S.). Es wird also nicht nur VR genutzt, 
sondern auch Onlineräume, die mit physischen Öffentlichkeiten verknüpft sind. 
Google schreibt sich an verschiedenen Stellen des Diskurses um Pride ein: Die Dis

kussion um Homonationalismus in Form der Thematisierung von homofeindlichen 
Staatspolitiken, die Thematisierung von shame und pride innerhalb der Videos, die 

24 Gerade im Kontext von Homonationalismus ist diese Broschüre hochgradig problematisch, 
da sie westliche Standards als universell voraussetzt und beispielsweise Pride-Paraden als 
Zeichen der Toleranz und Demokratie liest, während andere, nicht-westliche Länder als un
terlegen respektive homofeindlich dargestellt werden. Die ILGA legt oft teils aggressive und 
islamfeindliche Sprache an den Tag (vgl. Massad 2007: 161–164). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


150 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Nutzung und Verknüpfung verschiedener Öffentlichkeiten, sowie die Aneignung 
und Einmischung in LGBTIQA+-Thematiken durch neoliberale Politiken eines ka

pitalistischen Unternehmens. Interessant für meine Arbeit sind insbesondere das 
VR-Video und das Webvideo über den Einsatz von VR in der Vermittlung von Pride- 
Veranstaltungen und Toleranz. 

Beim VR-Video mit dem Titel Be who you are love who you love handelt es 
sich um verschiedene Ausschnitte von Pride-Paraden aus verschiedenen Städten. 
Das VR-Video startet mit weißem Bild und der Texteinblendung »Pride is about cel

ebrating who you are and who you love. But millions of the world still cannot ta

ke part.« Mit den zwei Sätzen werden sogleich zwei Verbindungen zu zuvor aus

geführten Punkten hergestellt – zum einen die Frage nach Stolz und zum anderen 
die Frage nach Zugängen, genauer, wem es möglich ist an Prides teilzunehmen und 
sichtbar zu sein und wem nicht. Danach erfolgt eine weitere Texteinblendung mit 
»Today we march together.« VR wird in diesem Kontext als ein zugängliches, verge

meinschaftendes Medium proklamiert, das es ermöglicht, als ein ›Wir‹ an der Pride 
teilzunehmen. Nach diesen einführenden Sätzen beginnt der Einsatz der bewegli

chen, bewegenden Bewegtbilder, die eine Emotionalisierung der Situation bei Pri

des sowie Fragen nach Scham und Freiheit mit sich bringen. So schildert eine Per

son im Voice-over: »For almost ten years of my life I was living in this closet. I was 
living with this internalized shame«. Es folgen weitere Schilderungen von Scham, 
(Selbst-)Hass, Ausgrenzung und das Verstecken der sexuellen Orientierung von ver

schiedenen Personen, die zu hören, aber nicht zu sehen sind. Während dieser etwa 
einminütigen Erzählungen sind auf visueller Ebene drei verschiedene Straßen in 
scheinbar unterschiedlichen Städten zu sehen, die relativ leer und ruhig erscheinen. 
Ich kann mich auf die Audioebene konzentrieren, während gleichzeitig der Kontext 
der Straße respektive einer Straßenpolitik, die aus den Geschichten von queerem 
Schmerz entsteht, deutlich wird. Danach findet ein Ortswechsel an einen Strand 
statt, an dem ein weiß gelesener, älterer Mann, vermutlich um die 60 Jahre alt, in die 
Kamera spricht. Er berichtet, dass er während seiner ersten Pride drei Stunden lang 
geweint habe, da er dort zum ersten Mal mit mehreren schwulen Personen zusam

men war. Zeitgleich zur Erwähnung des ›ersten Mals‹ erfolgt ein Schnitt und es ist 
die Pride-Parade in Tel Aviv 2016 zu sehen. Die Schilderungen auf der Audioebene 
werden durch die visuelle Ebene verstärkt und ein Gefühl des Dabei-Seins vermit

telt. Anschließend geht es zu der Pride in São Paolo und eine Frau im Voice-over 
spricht vom Gefühl der Freiheit, das sie auf ihrem Pride-Besuch spürte: »I just felt 
the sense of freedom to finally be the transgender woman that I am.« Die persön

lichen, oft zu Beginn schmerzhaften Geschichten von Personen, die während des 
Erzählens nicht sichtbar sind, in Kombination mit den beweglichen Bewegtbildern 
von fröhlichen, feiernden Menschen führen zu einer Emotionalisierung der Pride- 
Paraden, die einhergehen mit dem Versprechen von Freiheit, Gemeinschaft, Stolz 
und einer tendenziellen Positivierung von Sichtbarkeit. Im Sinne Halberstams fin

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 151 

det zudem die Gegenüberstellung von shame und pride statt, da die zuvor erwähnte 
Scham des älteren Mannes durch die Teilnahme an der Pride überwunden werden 
konnte. Dieser Punkt wird in einem Voice-over wiederaufgegriffen: »I think if I’ve 
seen prides when I was younger I would have come out younger – at least to myself.« 
Das Coming-out wird mit Ehrlichkeit gegenüber sich selbst assoziiert, die zudem 
mit einem Gefühl des Stolzes einhergeht, der insbesondere bei Pride-Paraden eine 
Rolle spielt. »It’s about being proud of who I am and it’s also about to stand for peop

le who cannot march like this.« Es geht folglich nicht nur um das ›Ich‹, sondern auch 
um das solidarische ›Wir‹, das entsteht, wenn Personen mit Zugang zu Prides nicht 
nur für sich, sondern auch für Andere auf die Straße gehen. 

Obgleich hier nicht nur Bilder und Sprachen aus dem Westen verwendet wer

den, findet im VR-Video immer wieder eine Abwertung des in the closet-Lebens statt, 
die genauso wenig hinterfragt wird wie die Rolle des Westens bei der Stigmatisie

rung nicht-westlicher Länder. »The presumptions behind the labeling of silence and 
secrecy as ›closeted‹ and the tracing of the absence of explicitly gay-identified peo

ple in public arenas to ›homophobia‹ are not interrogated« (Manalansan 1995: 429), 
beschreibt Martin Fajardo Manalansan schon 1995 in seiner Kritik an westlich (libe

ral) geprägten Homo-Politiken. Prides werden insofern als universelle und erstre

benswerte Veranstaltungen dargestellt, die implizieren, eine universelle und erstre

benswerte Zukunft zu entwerfen, in der LGBTIQA+-Individuen auf der ganzen Welt 
Pride-Paraden zelebrieren. Hierbei wird die damit einhergehende eurozentrische 
Perspektive als Norm nicht reflektiert. Prides werden beispielsweise von Menschen

rechtsorganisationen als »Zeichen für demokratische Reife und Erfolg« (Huber 2013: 
12) gewertet, bei der europäische Normen als zentrale und universale Werte gesetzt 
werden. Verschiedene lokale Kontexte werden ausgeblendet und spezifisch westli

che Ansätze, beispielsweise in der Konzeption von Geschlechtern und Sexualitäten, 
und Politiken werden sozusagen global ›übergestülpt‹ und als neutraler und univer

sell anwendbarer Standard behandelt. Raum für andere, nicht-europäische Lebens- 
und Ausdrucksformen von Geschlechtern und Sexualitäten bleibt dabei nicht. 

Ein weiteres Video, das im Zuge des Projekts produziert wurde, ist das Web

video Celebrating Virtual Pride in Bogotá, Colombia #prideforeveryone, 
in dem es um den Einsatz von VR geht. Das Video beginnt mit dem gleichen Satz 
wie das VR-Video zuvor, allerdings unterscheidet es sich nicht nur technisch, 
sondern auch inhaltlich. Im Video sprechen die Personen spanisch und es kann 
je nach persönlicher Auswahl auf deutsch oder englisch untertitelt werden. Im 
Webvideo gibt es eine Hauptperson, nämlich die Mutter Alba Reyes, die über den 
Suizid ihres schwulen Sohnes spricht. Alba Reyes ist eine Frau of Color, vermutlich 
zwischen Ende dreißig und Anfang vierzig. Sie schildert zu Beginn das Outing und 
die Probleme, die ihr Sohn deshalb in seiner Schule hatte. Unter anderem wurde 
er zur Psychotherapie gezwungen, wovon seine Mutter erst im Nachhinein erfuhr, 
und schließlich von der Schule ausgeschlossen, was ihn zur Selbsttötung brachte. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


152 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Seit diesem Vorfall reist die Mutter durch verschiedene Schulen in Kolumbien, 
um mit Kindern zu sprechen und für die Akzeptanz von LGBTIQA+-Personen zu 
werben. Sie vermittelt dies, indem sie den Kindern durch VR-Brillen einen Zugang 
zu Pride-Paraden ermöglicht: »Jeder Junge und jedes Mädchen in Kolumbien soll 
eine Pride-Parade sehen« ist in der Untertitelung zu lesen. In einer Montage sehen 
die Rezipierenden sowohl die Kinder mit den VR-Brillen als auch Ausschnitte aus 
Pride-Paraden, die die Kinder wiederum selbst in der VR sehen. Die Reaktionen 
der Kinder fallen emotional und positiv aus. So berichtet eine Schülerin, sie hätte 
das Vor-Ort-Sein gespürt und könne die Geschehnisse »ganz intensiv sehen.« Die 
emotionale und affektive Involvierung wird an dieser Stelle stark betont und lässt 
VR als Chance erscheinen, andere Erfahrungen und Perspektiven erfahrbar zu 
machen.25 Dieses Argument wird weiter zugespitzt, indem das Projekt als Beitrag 
zum Frieden beschrieben und zuletzt die Einmischung der kolumbianischen Po

litik per Texteinblendung erwähnt wird: »After seeing its impact, the Ministry of 
Technology has decided to support Alba in bringing her workshop – and the virtual 
pride parade – to students in Colombia.« Das Bogotá-Beispiel deutet die Aneignung 
partikularer Kämpfe durch neoliberale Unternehmen und Politik verbunden mit 
einer Art Heilsversprechen durch Technik an, das in Kapitel 3.2 noch vertieft wird. 
Es besteht eine Ambivalenz zwischen einer aktiv handelnden Einzelperson, die 
versucht durch Sicht- und Fühlbarkeit eine andere Schulpolitik zu bewirken, sowie 
den Einmischungen neoliberaler Akteur*innen, die zu einer Verkomplizierung 
der Zielsetzung des Projekts führt. So existiert zwar nach wie vor der Anspruch, 
Schüler*innen über LGBTIQA+-Themen aufzuklären, es geht aber auch um die 
Vermarktung eines Firmenimages sowie politische Strategien der Individualisie

rung zur Lösung struktureller Probleme, was ebenfalls in Kapitel 3.2 detaillierter 
viertieft wird. Das Projekt fügt sich letztendlich gut in Googles Firmenpolitik und 
Selbstbeschreibungsstrategien ein, von denen auch auf der #prideforeveryone- 
Homepage zu lesen ist: »Whether it’s taking a stance against discrimination in 
sport at the Sochi Olympic games, or in being the first company to provide full 
coverage of transgender employees’ healthcare, we have always demonstrated our 
strong allegiance with the LGBTQ community« (Google #prideforeveryone: o. S.). 
Google bezeichnet sich selbst als besonders LGBTIQA+-freundliches Unternehmen, 
was sich auch in anderen öffentlichkeitswirksamen Aktionen zeigt.26 Ein anderes 

25 Gleichzeitig haben die meisten dieser Kinder zum ersten Mal VR benutzt und bestätigen aus 
dieser ›first-time-experience‹ heraus, wie eindrücklich das Erlebnis war. Es stellt sich so die 
Frage, ob der ›Spektakel-Charakter‹ oder die Inhalte des Projekts wirken. 

26 Beispielsweise entwickelte Google 2019 ein ›living monument‹ zum 50. Jahrestag der 
Stonewall Riots namens Stonewall Forever: »The monument is a digital archive of material ac
cessible through desktops, mobile devices and an augmented reality app« (Fitzgerald 2019: 
o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 153 

Projekt beinhaltete die Unterstützung von Coming-out-Geschichten auf Youtube, 
das von Volker Woltersdorff bereits kritisch analysiert wurde. Er stellte unter an

derem fest, dass »[d]iese technischen und politischen Möglichkeiten […] wiederum 
als Werbung für das Medium [Youtube; Anm. F.W.] selbst eingesetzt [werden]« 
(Woltersdorff 2013: 103). Bei den #prideforeveryone-Beispielen wiederum ist das 
Medium ein Gefüge, das aus den VR-Brillen, Youtube, das wiederum zu Google 
gehört, als Player für die VR-Videos sowie der Bereitstellung von 360°-Kameras 
bei den Prides durch Google besteht. Es zeigt sich eine starke Verflechtung unter

schiedlicher Technologien, die zu Aufklärungszwecken im Rahmen einer LGBTI

QA+-freundlichen Politik, aber insbesondere auch als Vermarktungsstrategien zur 
Aufwertung des Firmenimages27 genutzt werden. Dementsprechend weisen die 
Projekte zwar inhaltlich queere Bezüge auf, jedoch führen sie zugleich Probleme 
um Pride-Homonormativitäten und kapitalistische Aneignug im virtuellen Raum 
weiter. 

3.1.4 Virtuelle Räume und deren politisches Potential 

Die Analysen haben gezeigt, dass virtuelle Räume ein Potential beherbergen, quee

re Gegenöffentlichkeiten zu konstruieren und physische Öffentlichkeiten zu erwei

tern. Sie beinhalten Möglichkeiten, diese zudem zu überschreiten, indem beispiels

weise Geschehnisse zugänglich gemacht werden, die nicht an die Notwendigkeit ei

nes physischen Ortes gekoppelt sind. Auch zeitlich unterscheiden sich virtuelle Zu

gänge zu Prides von physischen, da sie zwar ein medial-temporär begrenztes Ereig

nis sind, jedoch der Zugang nicht nur einmal im Jahr saisonal besteht. Gleichzei

tig finden sich viele Parallelen zu den bereits hervorgehobenen Kritikpunkten zur 
Pride, indem auch virtuelle Räume nicht immun gegenüber neoliberalen Politiken 
sind und ebenfalls hegemoniale Strukturen in ihnen etabliert werden können. Die 
Losung ›es ist kompliziert‹ trifft dementsprechend nicht nur auf die queeren Per

spektiven auf Pride-Paraden zu, sondern auch auf die analysierten Beispiele, die 
die vorangestellten Punkte in den virtuellen Raum weitertragen. Die Beispiele der 
SZ und von Google, die auf den ersten Blick ›gut gemeint‹ sind, bringen Strategien 
des Othering sowie Abwertung nicht-westlicher Länder mit sich, die wiederum als 
Argumente für homonationale und neoliberale Politiken verwendet werden können 
– Google dabei mehr als das SZ-Projekt. Virtuelle Räume können zwar als queerer 
Möglichkeitsraum begriffen werden, da sie beispielsweise die Fluidität und Nicht- 
Singularität von Identitäten, entkoppelt vom eigenen physischen Körper, sichtbar 

27 Google und die dortigen Arbeitsbedingungen gerieten in den letzten Jahren immer wieder 
– mal mehr, mal weniger öffentlichkeitswirksam – in die Kritik, zuletzt durch den Fall von 
Timnit Gebru, die ›ethic researcher‹ für KI für Google war und schließlich vom Unternehmen 
gefeuert wurde (vgl. Hao 2020: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


154 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

machen (vgl. Landström 2007: o. S.). Sie erweisen sich jedoch ebenso als potentiell 
restriktiv und normativ. Infolgedessen ist es relevant, wer Zugriff auf die Erstellung 
von virtuellen Räumen hat. Anders formuliert sind auch virtuelle Räume von hete

ronormativen, patriarchalen Strukturen durchzogen, weshalb die meisten Produ

zierenden weiße cis-Männer sind, die ihre Positionierung und Perspektiven in die 
VR mit einschreiben (vgl. Keating 2018: o. S.; Nakamura 2020: 51). Der künstlerisch- 
wissenschaftlich Forschende und Spieleentwickler Robert Yang fordert in einem Es

say zu VR deshalb manifestartig, VR mit gay content zu fluten: 

To save a newly emerging VR culture from this poisoned gamer culture, I believe 
that we must act now, to fortify and insulate pockets of VR culture from the in
ferno. […] Let’s flood VR with gay stories […] Some of that will be making gay 
games and gay VR art, but some of this work will also involve talking about VR 
and developing a theory of gay VR. (Yang 2017: o. S.) 

Ein Zugang zu Prides über VR, als eine Form von gay content, könnte dementspre

chend als queere Intervention zu heteronormativen Strukturen genutzt werden, die 
die affektiven Möglichkeiten des Gefüges nutzt und beispielsweise unterschiedliche 
Dimensionen von Raumwahrnehmungen oder Körperlichkeiten deutlich macht. 
Virtuelle Räume sind insofern auch politisch, als sie eine Form der Öffentlichkeit 
darstellen, die verschiedene oder neue Strategien aushandeln können. Butler merkt 
dazu im Kontext der Politik der Straße an, dass »sie [die Politik; Anm. F.W.] […] 
diese Grenzen vielmehr ständig [überschreitet] und […] so erkennen [lässt], dass 
sie immer schon in den Häusern, Straßen und Vierteln oder gar in jenen virtuellen Räumen 
ist, die nicht an die Architektur von Häusern und Plätzen gebunden sind« (Butler 
2015: 114; Herv. F.W.). Insgesamt kann VR daher eher als eigene Räumlichkeit mit 
anderen affektiven Potentialitäten beschrieben werden als eine Begleiterscheinung 
oder Ergänzung des physischen Raums. Sie ist durch das Erleben des physischen 
Körpers in einer anderen Umgebung begründet, in der auch ein queeres Potential 
liegen kann. 

3.2 Die Problematik der Empathie-Maschine in VR-Projekten 
über Geflüchtete 

VR-Projekte über Geflüchtete28 und andere marginalisierte Gruppen dienen als ein 
fast schon paradigmatisches Genre, das auf der Idee basiert, rassistische, homof

28 Bemerkung: Dieses Unterkapitel wurde im Februar 2022 begonnen zu schreiben und ist dem

entsprechend von den Ereignissen rund um den von Putin veranlassten Angriffskrieg auf die 
Ukraine geprägt. Es gestaltet sich schwierig, in diesen Zeiten eine kritische Analyse zu Fragen 
der Empathie und Flucht zu schreiben, jedoch scheint es gerade jetzt umso unabdingbarer, 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 155 

eindliche und sexistische Denkmuster durch virtuous VR (»tugendhafte« VR) über

winden zu können, indem die Rezipierenden in die Perspektive marginalisierter 
und bedrohter Körper schlüpfen (vgl. Nakamura 2020: 47–64). Diese Projekte ent

stehen oftmals in Zusammenarbeit mit NGOs und größeren Technologie-Unter

nehmen. Jens Eder schlägt daher vor, im Deutschen von »humanitärer« oder »ka

ritativer VR« zu sprechen (vgl. Eder 2018: o. S.) – ich entscheide mich im Folgen

den für »humanitäre VR«, außer, es geht gezielt um Lisa Nakamuras Aufsatz und 
ihren konkreten Ausführungen zum von ihr geprägten Begriff virtuous VR. Im Zu

sammenhang mit beiden Begriffen trug Facebook 2014 zu einer weiterreichenden 
Bedeutungswendung bei, die VR zugeschrieben wird – nämlich als Technologie der 
Empathie. So verkündete Mark Zuckerberg nach dem Aufkauf von Oculus VR: »One 
of the most powerful features of VR is empathy« (Tarnoff 2017: o. S.). Anzumerken 
dabei ist, dass bereits Jaron Lanier den Faktor der Empathie im Zusammenhang mit 
VR benannte, indem er die These aufstellte, dass eine Realität entsteht, wenn sich 
Kommunikation und Empathie etablieren können (vgl. Lanier 1999: 17). Die großen 
Technologie-Unternehmen schließen in gewisser Weise an Laniers Aussage an, vor

dergrundieren diese Aspekte jedoch nochmals mehr. Wie in Kapitel 1.2.5 und im Zu

ge von Googles Firmenpolitik im Kapitel zuvor bereits erwähnt, wird VR seit Mitte 
der 2010er Jahren vermehrt als Technologie der affektiven Verbindung behandelt, 
die Mitgefühl vermittelt und dadurch zu ethischen Entscheidungsfindungen beitra

gen kann. VR erhält somit eine kulturelle Zuschreibung, die soziale Probleme adres

siert und Brücken zwischen ›Wir‹ und ›den Anderen‹ bilden soll. Daran anknüpfend 
spricht auch der bereits erwähnte Chris Milk in einem Ted-Talk davon, dass VR die 
›ultimative Empathie-Maschine‹ sei und es dadurch möglich wäre, in die Schuhe von 
›Anderen‹ zu schlüpfen (Milk 2015).29 VR nach 2014 wird nun als ›gute‹ Technologie 
vermarktet, die Mitgefühl, Verbundenheit und Intimität vermittelt (vgl. Nakamura 
2020: 48). 

Virtuous VR versucht anschließend daran, die Erfahrungen von benachteiligten 
und leidenden Menschen durch immersive, stereoskopische Videos zu vermitteln 
(vgl. ebd.). Dieses Versprechen wird insbesondere von großen Technologie-Unter

nehmen wie Facebook/Meta verbreitet, um VR als Heilung des derzeit schlechten 
Rufs30 der Tech-Industrie zu nutzen, der durch die zunehmende Thematisierung 

nicht bei einer reinen Filmanalyse zu verbleiben, sondern die hier beschriebenen VR-Doku
mentationen in einen größeren gesellschaftspolitischen Kontext einzuordnen. 

29 Andere Personen aus der Technologie-Branche schließen daran an, aber auch Wissenschaft

ler*innen beschreiben VR als Technologie der Empathie. Allen voran Jeremy Bailenson, ein 
Psychologe der Stanford University, der VR als Technologie sieht, »that can help do away with 
racism, sexism, and otherwise educate from the assumption that VR allows one to feel how 
it means to live and exist as another« (Bollmer/Guinness 2020: 33). 

30 Und darüber hinaus der in Kapitel eins erwähnte Versuch, der Technik zum Durchbruch zu 
verhelfen, sprich, Geld damit zu verdienen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


156 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

von Rassismus und Sexismus innerhalb der Branche sowie die Verletzung der Pri

vatsphäre von Nutzer*innen entstand: 

Virtuous VR is a cultural alibi for a digital media culture that has taken a wrong 
turn, towards distraction, detachment, and misinformation. Hence its industrial 
strategy to represent it as inherently more ethical, empathetic, and virtuous than 
any other media has ever been. (ebd.: 49) 

So erstaunt es kaum, dass Facebook behauptete, durch VR wieder zur eigentlichen 
›Mission‹ der Plattform zurückzukehren, nämlich Menschen innerhalb eines priva

ten, familiären Netzwerks zu verbinden.31 VR wird im Zuge dessen als transforma

tive und revolutionäre Technologie beschrieben, die den Nutzer*innen ganz neue 
Erfahrungen ermöglichen würde und für eine direkte und idealisierte Form der so

zialen Interaktion steht: 

Acquiring Oculus allowed Facebook to create a strategy later copied by Google 
and other companies investing in VR headset production to assert that these 
headsets were far more than just another product launch. Instead, VR develop
ment was a major investment in creating new technologies of feeling. By bringing 
VR 2.0 to market as a compassionate, connecting, and above all empathetic kind 
of machine, Facebook claimed to reinvigorate its earlier image as a network for 
people of all races, genders, and identities. (ebd.: 48) 

Insofern ähneln die Argumente in Hinblick auf Gleichheit, einen freien Raum zum 
Experimentieren sowie der Nicht-Kopplung an den eigenen Körper und die eige

ne Identität den Versprechungen der Anfänge des Internets aus dem Unterkapitel 
zuvor. Es wird immer wieder betont, dass eine vermittelte Körpererfahrung gut für 
die Nutzer*innen sei, da dadurch von sich selbst abweichende Erfahrungen erlebt 
werden können, indem VR eine erweiterte Seherfahrung und stärkere Körperlich

keit bietet als andere digitale Technologien.32 In diesem Zusammenhang lassen sich 

31 Spannend daran ist, dass genau dieser Diskurs auch aktuell wieder Fahrt aufnimmt, nach
dem Zuckerberg seine Vision zu Metaverse teilte und auch hier VR erneut eine zentrale Rolle 
spielen soll. In einigen der Interviews wird wieder von der Präsenzerzeugung, der Verbin
dung von Menschen und sowie der erhöhten Empathie Fähigkeit durch VR gesprochen, je
doch mit der Neuerung, mehr von einem Ökosystem verschiedener Technologien auszuge
hen, die alle miteinander verbunden sind – das heißt VR, AR, Chaträume/Messenger, Games, 
Filme. 

32 VR als ›gute‹ Technologie ist somit Teil einer Verteidigungsstrategie gegen die immer lau
ter werdenden Anschuldigungen und Beschwerden gegen und innerhalb des Silicon Valleys: 
»VR has become styled as a technology for empathy for those whose lives have been made 
untenable or unlivable by the very style of capitalism that digital technologies have helped to 
produce« (Nakamura 2020: 50f.). Auch Bollmer und Guinness schreiben darüber, dass VR mit 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 157 

auch die humanitären VR-Projekte situieren: Dadurch, dass VR zugesprochen wird, 
Emotionen auszulösen und dadurch Denkweisen verändern zu können, wird es als 
Lösung gegen diskriminierende Denk- und Verhaltensweisen vermarktet. »Marke

ting by Facebook, Google, and smaller VR startups, such as Pathos and Within, make 
the problematic claim that their VR 2.0 products are devices for creating cross-ra

cial empathy: non-white, non-male experiences for a white male industry that needs 
to feel differently« (Nakamura 2020: 51). Besonders der letzte Satz des Zitats ver

deutlicht eines der Probleme der meisten virtuous VR-Projekte: Obgleich behauptet 
wird, alle seien in VR gleich und sie sei zugänglich für jede*n, ist die Mehrheit der 
Produzierenden in diesem Bereich weiß und cis-männlich – ähnlich verhält es sich 
mit dem Großteil der VR Nutzenden (vgl. ebd.). Dementsprechend werden ›ande

re‹ Erfahrungen häufig von weißen, cis-männlichen Personen erstellt, statt dass sie 
tatsächlich von diesen ›Anderen‹ produziert würden. 

Des Weiteren findet durch Vermarktungsstrategien, die behaupten, Erfahrun

gen von ›Anderen‹ – sprich marginalisierten, bedrohten Gruppierungen – erlebbar 
zu machen, ein Othering statt, indem diese Anderen nicht die Zielgruppe sind, son

dern stattdessen weiß, cis(-männlich) als Norm der Zielgruppe gesetzt wird, die je

doch nirgends als solche benannt wird. Das ›Wir‹, also die Zielgruppe, sind weiße, 
westliche, cisgeschlechtliche Subjekte, die die Erfahrung von ›den Anderen‹ erleben 
sollen. Die Notwendigkeit des Erlebens von ›Anderen‹ trägt außerdem den Grund

gedanken in sich, den bloßen Erzählungen und der Schilderung des Leidens von 
marginalisierten Personen keinen Glauben zu schenken, sondern dass Leid statt

dessen von weißen, privilegierten Rezipierenden selbst erlebt und gefühlt werden 
muss. Dies beschreibt Miranda Fricker als »testimonial injustice« (Fricker 2007: 5). 
Mit dem Begriff ist gemeint, den marginalisierten Sprechenden aufgrund von zu

geschriebenen Vorurteilen hinsichtlich race, Klasse oder Geschlecht weniger Glaub

würdigkeit zu schenken. Ihre marginalisierten Identitätsmarker führen dazu, dass 
sie nicht als legitime Wissende behandelt werden. Ihre Aussagen haben weniger Ge

wicht als die der Privilegierten (vgl. ebd.: 16f.). Genau dies geschieht auch, wenn 
weiße Rezipierende, im hiesigen Fall durch eine digitale Repräsentation, das Leiden 
von Geflüchteten durchleben sollen, um dadurch zu legitimieren, dass die Schil

derungen derer tatsächlich wahr sind. Saidiya Hartman schreibt dazu in Scenes of 
Subjection – in historischer Herangehensweise und ohne auf digitale Repräsenta

tionen einzugehen –, dass der weiße Körper an die Stelle des Schwarzen Körpers 

einem Ideal von sozial verantwortlichen Formen von Sinneseindrücken verbunden wird und 
in diesem Kontext auch Empathie als etwas neurologisches und sinnliches betrachtet wird. 
Sie schlussfolgern daraus: »It relies on a politics of vision that suggest that seeing through the 
first-person mechanisms afforded by VR permits one to understand and act in accordance 
with an empathetic, cognitive knowledge that emerges from supposedly knowing what it is 
like to be another through the simulation of experience« (Bollmer/Guinness 2020: 32). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


158 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

gesetzt werden muss, um der allgemeinen Gleichgültigkeit gegenüber Schwarzen 
Leidens entgegenzuwirken. Wenn dieses Leiden jedoch nur durch »masochistische 
Fantasie« spürbar werden kann, wird deutlich, dass Empathie zweischneidig ist, in

dem sich das Leiden von weißen Körpern zu eigen gemacht wird und das eigent

liche Leiden Schwarzer Körper ausgelöscht/unsichtbar wird (vgl. Hartmann 1997: 
19). Auch Lauren Berlant argumentiert in eine ähnliche Richtung, wenn sie davon 
schreibt, dass die Verwendung des Schmerzes von marginalisierten Gruppen eine 
Form der sentimental politics ist, die sich von privilegierten Gruppen angeeignet wird, 
um den Schmerz der anderen als einen eigenen Schmerz zu spüren (vgl. Berlant 
2001: 53). Letztlich steht dann der Schmerz der weißen Subjekte im Vordergrund. 
Im konkreten Kontext von VR stellt Nakamura fest: »Virtuous VR fills a very spe

cific niche: as the medium that not only needs to be felt to be believed, but cannot be 
doubted once it is felt« (2020: 53). Durch Nakamuras Zitat deutet sich zudem an, 
dass dem körperlichen Fühlen eine hegemoniale Rolle zugeschrieben wird, inso

fern, dass Dinge, die gefühlt werden, wahr sein müssen, während es sich scheinbar 
anders verhält, wenn Andere ›nur‹ davon berichten, was sie fühlen. Insgesamt zeigt 
sich, dass der Empathie-Begriff im Zusammenhang mit VR extrem aufgeladen ist 
und problematisiert werden muss. 

3.2.1 Empathie & (Raum-)Relationen 

Wie in Kapitel zwei erwähnt, ist derzeit der Fokus auf ein körperlich gefühltes 
›(Da-)Sein‹ für VR-Filme nahezu symptomatisch (vgl. Willis 2016: 147).33 Dieses 
Gefühl des Da-Seins wird in erster Linie durch die Wölbung des Raumes um die 
Zuschauenden und die Möglichkeit der individuellen Steuerung des Blickwinkels 
innerhalb der 360°-Umgebung forciert. Die Frage des Raumes spielt bei VR somit 
insofern eine große Rolle, da die VR-Erfahrung auf das Zusammenspiel aus Körper 
und Raum zurückzuführen ist. Neben der Übertragung körperlicher Bewegungen – 
damit ist mindestens die Kopfbewegung gemeint – innerhalb des physischen Rau

mes in den virtuellen Raum hinein, ist zudem das stereoskopische Bild bedeutend. 
Durch dieses wird ein anderes Raumgefühl erzeugt als bei 2D- oder 3D-Filmen auf 
einer Leinwand oder 360°-Filmen auf einer Leinwand oder Kuppel. Grundlegend 
ist zu sagen, dass der Raum in VR, gleich dem physischen Raum, nicht frei von 
Anordnungen und Strukturen ist und etwas Produziertes darstellt (vgl. Kap. 3.1). 
Für den physischen Raum kann prinzipiell festgehalten werden, dass er ein Produkt 
aus verschiedenen Verwebungen und Relationen ist, wie Doreen Massey schreibt: 

33 Eine frühere und kürzere Version des Unterkapitels 3.2.1 und die Analyse zu Clouds over 
Sidra ist erschienen unter Wagner, Francis (2022): »Relationale Räume und die Problemati

sierung von Empathie in VR-Filmen zu Flucht«, in: Frauen und Film 70. Aviva, S. 70–88. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 159 

It [space; Anm. F.W.] is the product of the intricacies and the complexities, the in
terlockings and the non-interlockings, of relations from the unimaginably cosmic 
to the intimately tiny. And precisely because it is the product of relations, rela
tions which are active practices, material and embedded, practices which have to 
be carried out, space is always in a process of becoming. It is always being made. 
(Massey 1994: 265) 

Auf eine ähnliche Weise – so meine These – verhält sich auch die Herstellung von 
Raum innerhalb von VR-Projekten: Erst durch die Relationen zwischen Technik, 
Körper, Zeit, physischem Raum und Bewegung(sübertragung) entsteht ein virtuel

ler Raum, in dem wiederum durch die aktive Rezeption neue, aber eben auch vorge

schriebene Anordnungen entstehen. Raum ist in VR also insbesondere relational zu 
verstehen. Die spezifischen Feinheiten können sich dabei unterscheiden, wie sich 
im Folgenden exemplarisch zeigt. 

Der für VR notwendige physische Raum lässt grundlegend auf zwei Differenz

kategorien innerhalb von VR-Projekten schließen: VR-Projekte, die in jedem physi

schen Raum stattfinden können, da der Fokus einzig auf dem virtuellen Raum liegt, 
oder VR-Projekte, die auf einen extra angelegten, spezifischen Raum angewiesen 
sind, beispielsweise in installativen Kontexten. The Key, oder auch der in der Ein

leitung erwähnte VR-Film Carne y Arena, thematisieren Fluchterfahrungen und 
arbeiten beispielsweise mit einem erweiterten Raum, insofern, dass sie neben dem 
entstehenden virtuellen Raum auch auf einen speziell gestalteten physischen Raum 
angewiesen sind, der mit dem virtuellen korrespondiert. Beide VR-Projekte wurden 
als Installationen konzipiert,34 die mit der Verschränkung des virtuellen Raumes in 
physische Räume hinein arbeiten und so eine andere Multisensorik ermöglichen als 
VR-Filme, die auch von Zuhause rezipiert werden können. In beiden Projekten ge

hören zu der VR-Erfahrung eigens konzipierte Räume, die betreten werden müssen 
und die die Erfahrung in der VR-Welt mit dem physischen Raum verknüpfen, wie es 
für Carne y Arena bereits in der Einleitung beschrieben wurde. Bei The Key steht 
eine Person vor den Rezipierenden im physischen Raum,35 die insbesondere zu Be

ginn geheimnisvoll wirkt und den VR-Erfahrenden einen – zu diesem Zeitpunkt rät

selhaften – Schlüssel zeigt und sich auch während der VR-Erfahrung durchgängig 
mit den Rezipierenden im Raum befindet. The Key dient als erste Kontrastfolie zu 
den nun folgenden zuerst analysierten VR-Filmen Clouds Over Sidra (2015) und 
The Displaced (2015). The Key unterscheidet sich durch die Verschränkung und 
auch das Angewiesen-Sein auf einen speziellen physischen Raum, die Erweiterung 

34 Wobei es The Key mittlerweile auch als reine Zuhause VR-Erfahrung gibt. Dies wird in der 
konkreten Analyse des Projekts später detailliert beschrieben. 

35 Hier finden sich Parallelen zum immersiven Theater. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


160 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

der körperlichen Erfahrung durch Elemente innerhalb dieses Raumes sowie Kon

trolle und Nicht-Kontrolle ebendieser Elemente und die körperliche Einbindung, 
die auf mehr als der Möglichkeit, den Blick um 360° schweifen lassen zu können, 
basiert. Allerdings spielen auch bei Clouds Over Sidra und The Displaced un

terschiedliche Räume eine Rolle: Zum einen die inszenierten, vorgefilmten Räume 
und ihre Restriktionen, zum anderen der entstehende, produzierte Raum durch das 
VR-Gefüge. 

3.2.2 Visuell repräsentierte Räume und die Un/Möglichkeit der Empathie 
in Clouds over Sidra 

Clouds over Sidra ist genau innerhalb des Diskurses um die Frage nach Empa

thie(-produktion) zu situieren. Es handelt sich um einen ca. 8-minütigen VR-Film, 
der das Leben von geflüchteten Personen im Geflüchtetenlager Za’atari in Jordani

en zeigt. Die Zuschauer*innen werden von Sidra, einem zwölfjährigen syrischen 
Mädchen, durch verschiedene Orte und Räume innerhalb des Lagers geführt, das 
mit ca. 84.000 Geflüchteten auch als Zeltstadt bezeichnet werden kann, und erfah

ren von dem dortigen Lebensalltag. Der VR-Film kann von Zuhause rezipiert wer

den und arbeitet mit einem 360°-Raum/Blick innerhalb des vorgefilmten Materials. 
Der im Zusammenhang mit der Empathie-Maschine bereits erwähnte Chris Milk, 
der Clouds over Sidra mit seiner Firma VRSE mitproduziert hat, argumentier

te 2015 in einem TED-Talk, dass VR-Filme es ermöglichen, Empathie für Menschen 
zu entwickeln, die anders als ›wir‹ sind oder in Welten leben, die gänzlich anders 
als ›unsere‹ sind. Ihm gehe es darum, die Zuschauenden innerhalb dieser Welten zu 
platzieren. In Bezug auf Clouds over Sidra sagt er: 

You’re not watching it through a window, you’re sitting there with her [Sidra; 
Anm. FW], and when you’re looking down you’re sitting on the same ground that 
she’s sitting on and because of that you feel her humanity in a deeper way, you 
empathize with her in a deeper way and I think that we can change minds with 
this machine. (Milk 2015: o. S.) 

Milk verspricht den Rezipierenden, durch Clouds over Sidra mehr zu fühlen, 
mehr Empathie aufzubringen und dadurch Denkweisen zu verändern. Empathie 
erhält auf diese Weise eine ethische Dimension. Dazu erscheint es passend, dass 
der VR-Film von der UN mitfinanziert und innerhalb der United Nations Virtual 
Reality Series veröffentlicht wurde.36 Milks selbsterklärtes Ziel ist es, einflussreiche 

36 Auf dem Internetauftritt der United Nations Virtual Reality Series heißt es mitunter: »In addi
tion to showcasing the VR experience at high-level UN meetings, the SDG Action Campaign is 
working with partners to create advocacy platforms, awareness and fundraising campaigns« 
(vgl. United Nations Virtual Reality o.J.: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 161 

Menschen, also Menschen, die sich nicht in Geflüchtetenlagern befinden, dazu zu 
bewegen, mehr Empathie für Geflüchtete zu entwickeln und dadurch ihre Politik zu 
verändern sowie Geld zu spenden. Infolgedessen wurde der Film auch zum ersten 
Mal beim Weltwirtschaftsforum in Davos gezeigt. Die öffentlichen Screenings des 
VR-Films finden insgesamt oft in Räumen statt, zu denen hauptsächlich weiße, 
einflussreiche und überwiegend männlich gelesene Menschen Zutritt haben. Re

cherchiert man online zu öffentlichen Screenings von Clouds over Sidra, finden 
sich schnell Fotoaufnahmen, beispielweise von dem jährlichen Treffen der »New 
Champions« des Weltwirtschaftsforum in Dalian, China 2015, oder bei der bei der 
International Humanitarian Pledging Conference for Syria in Kuwait 2016. Auf den 
Fotos sind überwiegend weiße, ältere Männer und teilweise Frauen zu sehen, die 
die VR-Brillen tragen, während jüngere nicht-weiße Personen als Assistenz dane

ben stehen. Während allein diese Herangehensweise durchaus problematisch ist, 
möchte ich mich auf die These fokussieren, dass das Vorhaben der Empathie nicht 
gelingt, da im VR-Film die privilegierte Position nicht aufgegeben und hinterfragt 
wird, das Medium und dessen Möglichkeiten nicht aktiv mitgedacht wird und 
daher eher von einer Bemitleidung statt Empathie gesprochen werden müsste. 

Clouds over Sidra kommt dabei eine besondere Relevanz zu, da der VR-Film 
sozusagen einen Stein ins Rollen brachte und eine der ersten VR-Dokumentationen 
über Geflüchtete, die in Zusammenarbeit mit NGOs entstanden sind, darstellt und 
auch im heutigen Diskurs immer wieder erwähnt wird: 

Chris Milk’s Clouds Over Sidra holds pride of place as VR-as [sic!] empathy- 
machine’s ur-text, the foundational ›experience‹ that gave rise to the ›co-pres
ence for good‹ movement. Along with Pathos VR’s My Beautiful Home (2018) 
and Lightsail VR’s series Racial Identity for Google Immerse (23 February 2017), 
these ›documentaries‹ were created to tell you what VR is for. Their content and 
their developers’ claims assert that they are not narrative, but rather presence, 
not visual representation, but rather experience. (Nakamura 2020: 56) 

Wie Nakamura hier feststellt, erfolgt auf Basis dessen, dass VR als mehr als eine rei

ne audiovisuelle Erfahrung beschrieben wird, auch die Argumentation, VR ermögli

che eine stärkere Empathie, da wir als Rezipierende näher und direkter am Gesche

hen teilnehmen würden. Durch meine folgende Analyse soll hingegen demonstriert 
werden, dass eine körperliche Einfühlung nicht automatisch durch die Gegebenheit 
eines stereoskopischen Raumes erzeugt wird und der alleinige Fokus auf das Gefühl 
des Da-Seins in einem 360°-Raum nicht reicht, sondern durch narrative, filmische 
und technische Mittel getragen werden muss, um bestimmte Wirkungen zu entfal

ten. Dies werde ich im Folgenden sowohl anhand des repräsentierten Raumes als 
auch des erzeugten (VR)-Raumeindrucks zeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


162 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Innerhalb der acht Minuten von Clouds over Sidra werden insgesamt 14 
verschiedene Räume/Orte gezeigt, die gleichzeitig für 14 verschiedene kurze 
Szenen stehen und jeweils durch Schnitte in Form von Schwarzblenden vonein

ander getrennt sind. Schnitte sind, wie im zweiten Kapitel bereits erwähnt, in 
VR-Filmen prinzipiell schwieriger einzusetzen, da ein zu schneller Schnitt zu 
Des/Orientierungen und/oder Übelkeit bei den Rezipierenden führen kann. Dem

entsprechend gibt es viele Projekte, die entweder gar keinen Schnitt verwenden, 
oder, wie Clouds over Sidra, langsame, deutliche Schnitte durch Schwarzblenden 
nutzen, um den Rezipierenden deutlich zu machen, dass nun ein Orts- und/oder 
Perspektivenwechsel folgt. Bei Clouds over Sidra stehen die Schnitte jeweils – wie 
bereits erwähnt – für einen Raum-/Ortswechsel. Die repräsentierten Orte variieren 
zwischen Landschaftsbildern außerhalb des Geflüchtetenlagers, Innenräumen und 
Außenräumen innerhalb des Geflüchtetenlagers. Es handelt sich ferner um einen 
VR-Film mit einer rotierenden Navigation. Im Film wird oft versucht, die Blick

richtung möglichst unauffällig zu regulieren, das heißt zu lenken, etwa durch den 
Einsatz auditiver Reize aus einer bestimmten Richtung. Theoretisch ist so zwar ein 
verhältnismäßig autonomer Blick durch das Drehen des Kopfes oder des ganzen 
Körpers um die eigene Achse möglich, in der Praxis existiert jedoch eine subtil 
normierte Blicklenkung.37 

Der Film beginnt auf der Audioebene mit der Schilderung der Flucht einer Fami

lie aus Syrien. Das Voice-over wird von Sidra gesprochen, die auf Englisch erzählt, 
wie die Familie tagelang durch die Wüste laufen musste, um schließlich in Za’atari 
in Jordanien, anzukommen. Währenddessen ist eine unberührte Wüstenlandschaft 
(vgl. Abb. 6) zu sehen, die im Kontrast zur Erzählung eine gewisse Ruhe und seltsa

me Schönheit ausstrahlt. 
Nach dieser Schilderung wechselt der Ort in das Geflüchtetenlager Za’atari und 

ich sehe zum ersten Mal Sidra, aus deren Perspektive – zumindest auditiv – die dor

tige Situation geschildert wird. Sidra ist ein Mädchen of Color, vermutlich um die 
zehn Jahre alt. Sie sitzt meiner Blickposition gegenüber, die Kamera befindet sich je

doch in einer etwas höheren Position als Sidra. Sie spricht arabisch, während gleich

zeitig parallel die englische Tonspur – jedoch deutlich lauter als die Muttersprache 
– zu hören ist. Dies ist zudem die einzige Szene, in der Sidras Muttersprache hör

bar ist. Im restlichen Verlauf des VR-Films wird nur die englische Sprache genutzt. 
Sidras Konstruktion als eine ›Andere‹ erfolgt in dieser Szene auf der sprachlichen 
Ebene und wird zudem verstärkt durch den Blick auf sie herab. 

37 Dies funktioniert auf ähnliche Weise wie bei den im Kapitel zwei analysierten VR-Filmen I, 
Philip und Glaube. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 163 

Abbildung 6: Filmstill der unberührten Wüstenlandschaft als VR-Filmeinstieg in Clouds 
over Sidra 

Quelle: Still aus Clouds Over sidra. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=mUos 
dCQsMkM&t=5s [letzter Zugriff: 13.01.2025]. 

Danach wechselt der Ort ins Draußen und ich beobachte Kinder, die in Zweier- 
Reihen zur Schule laufen. Nach einer erneuten Schwarzblende sehe ich ein Klassen

zimmer, während Sidra im Voice-over vom Alltag im Unterricht erzählt. Anschlie

ßend wird eine Bäckerei von innen gezeigt, in der drei Männer arbeiten und die auf 
Sidras Schulweg liegt. Dann sind erneut Kinder an einem nicht spezifizierten Platz 
im Lager zu sehen und Sidra erzählt, dass in Za’atari mehr Kinder als Erwachsene 
leben. 

Darauf folgend wird mir ein Raum gezeigt, der ausschließlich für jüngere 
männlich gelesene Personen zu existieren scheint, nämlich der Computerraum. 
Durch Sidras Voice-over wird dies bestärkt: »Computers give the boys something 
to do. […] They don’t let girls play on the computers. I don’t understand computer 
games.« Im Anschluss ist eine Halle mit Fitnessgeräten und Langhanteln zu sehen, 
in der sich ebenfalls nur männlich gelesene Personen befinden, die jedoch etwas 
älter zu sein scheinen als die Jugendlichen im Computerraum. Hierzu gibt es einen 
leicht ironisch angehauchten Kommentar von Sidra aus dem Voice-over: »Many of 
the men say they exercise because they want to be strong for their journey home but 
I think they just like how they look in the mirror.« Nach dem Fitnessstudio wechselt 
die Szenerie in eine andere Halle, in der wieder jüngere Männer, teils Kinder, zu 
sehen sind. Im Folgenden kämpfen die Personen gegeneinander und Sidra erklärt: 
»Younger boys are not allowed in the gym so they wrestle, or they try to wrestle.« 
Sie stellt außerdem fest: »Even after everything boys still like to fight.« Dieses 
»after everything« bleibt im kompletten VR-Film unthematisiert – meine weiße 
Zuschauendenposition bleibt dementsprechend innerhalb der Komfort-Zone, in

dem die größeren Problematiken hinter den Fluchtursachen, die traumatisierende 
Erfahrung im Krieg als auch auf der Flucht, ausgelassen werden. 

Darauf folgt wieder ein Außen, nämlich ein Fußballplatz, auf dem nur Mäd

chen und Frauen spielen. Es wird erwähnt, dass dies in Syrien nicht ging, es im 
Geflüchtetenlager nun aber möglich sei: »Here, girls can play football, too.« Dies ist 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=mUosdCQsMkM&t=5s
https://www.youtube.com/watch?v=mUosdCQsMkM&t=5s
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=mUosdCQsMkM&t=5s
https://www.youtube.com/watch?v=mUosdCQsMkM&t=5s


164 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

der einzige Ort, an dem nur Frauen zu sehen sind, wobei ich gleichzeitig über die 
Tonspur darüber informiert werde, dass es kein exklusiv weiblicher Ort sei, so wie 
es zum Beispiel der Computerraum für die jüngeren Männer war. Diese gegender

ten Räume und Ausschlüsse bleiben im Film unbesprochen, so auch die Frage, wie 
die Lebensrealität Sidras als junge weibliche Person im Geflüchtetenlager aussieht. 
Um ›in Sidras Schuhe zu schlüpfen‹ wäre die Frage nach den Räumen, die auch für 
weiblich gelesene (jüngere) Personen zugänglich sind, äußerst relevant, statt nur die 
Räume zu zeigen, die für Sidra (und andere Mädchen) nicht zugänglich sind und 
dabei zudem ein gewisses Unverständnis gegenüber den Aktivitäten männliche ge

lesener Personen mitklingt. Der Fußballplatz bleibt so der einzige sichtbare Frei

zeitort, den auch weibliche Personen betreten dürfen. Als einer der letzten Räume 
innerhalb des Geflüchtetenlagers wird schließlich das Innere des Zelts von Sidras 
Familie gezeigt. In dieser Szene isst die Familie gemeinsam, die Kamera und da

mit meine Sichtposition ist weit entfernt platziert. Danach befinde ich mich wieder 
unter freiem Himmel und einige Kinder rennen auf die Kamera zu. Abschließend 
kehrt der VR-Film wieder zum Zelt vom Anfang des Films zurück, in dem Sidra mir 
gegenübersitzt. Nach einer Schwarzblende ist erneut eine Landschaftsaufnahme 
der Wüste zu sehen mit dem Geflüchtetenlager am Horizont. Mit Blick auf die vor

beiziehenden Wolken spricht Sidra: »Some day the clouds and me are going to turn 
around and go back home.« Insbesondere diese erneute Landschaftsaufnahme ge

koppelt mit der Parallelisierung mit den vorüberziehenden Wolken wirkt kitschig, 
außerdem, ähnlich wie für den Filmeinstieg und der dort zu sehenden Wüstenland

schaft beschrieben, im seltsamen Kontrast zur eigentlichen prekären Lebensrealität 
der Geflüchteten. Am Ende ist das Bild schwarz und eine Texteinblendung zu lesen, 
dass es sich um die größte Flüchtlingskrise [sic!] seit dem zweiten Weltkrieg han

delt, 80.000 Syrer*innen (Stand: Sept. 2015) nach Za’atari fliehen mussten und nie

mand weiß, wann sie zurück können. 
Die kurze Schilderung der einzelnen Szenen des VR-Films zeigt, dass es einige 

Faktoren an Clouds over Sidra zu kritisieren gibt, die stellenweise bereits ange

schnitten wurden. Insgesamt haben diese Probleme allesamt mit gender, race und age 
zu tun. Es ist auffällig, dass die Sichtposition stets etwas entfernt von den geflüch

teten Menschen ist. Das heißt, über diese Perspektive wird suggeriert, dass die Re

zipierenden nicht zu der Gruppe der im VR-Film gezeigten Personen gehören, die 
Geflüchteten sind auch räumlich/perspektivisch ›anders(wo)‹. Auch wird durch den 
Filmein- und -ausstieg deutlich markiert, dass die Rezipierenden sich nur tempo

rär in das Geflüchtetenlager begeben, als sei es trotz der ungewissen Rückkehr nur 
ein kleinerer Referenzpunkt in der Welt der Geflüchteten. In der Weitaufnahme er

scheint demnach das Lager nur als ein kleiner Fleck in einer ansonsten schönen und 
unberührten Landschaft. Kombiniert mit der zuvor erwähnten distanzierten Per

spektive innerhalb des Geflüchtetenlagers schreibt sich eher ein Blick auf vulnerable 
Körper ein, statt ein Blick aus Sidras Perspektive. Ein weiterer Aspekt ist, dass sich 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 165 

die Kameraposition stets etwas oberhalb der zu sehenden Personen befindet. Die 
Rezipierenden blicken dementsprechend nicht auf Augenhöhe zu den Geflüchteten, 
sondern größtenteils durch eine leichte Aufsicht auf diese herab. Besonders deut

lich wird dies in den Szenen, in denen Kinder oder Sidra selbst zu sehen sind. Wenn 
Chris Milk also verspricht, die Rezipierenden säßen dort mit ihr, auf dem gleichen 
Boden, auf dem auch sie sich befindet, dann ist dies höchstens der Fall, wenn sie 
mit der VR-Brille nach unten sehen und den Boden erblicken. Vielmehr nehmen die 
Rezipierenden eine Rolle als weiße, erwachsene38 Beobachter*innen ein, die zudem 
die Kontrolle über den Blick innerhalb des Geflüchtetenlagers haben. All diese Po

sitionierungen, die der Perspektive inhärent sind, bleiben jedoch unthematisiert. 
Lisa Nakamura kritisiert diese Position sehr klar, indem sie sagt, »the viewer is put 
in the position of the white witness whose perspective proxies the experience of an

other’s suffering as a resource for disavowal masked as intense emotional engage

ment« (2020: 57). Statt die tatsächlichen Problematiken und strukturellen Ursachen 
von Flucht sowie die Zusammenhänge zu rassistischen Praktiken zu thematisieren 
oder die Rolle weißer Subjekte zu reflektieren und den Geflüchteten auf Augenhö

he zu begegnen, verwenden humanitäre VR-Projekte wie Clouds over Sidra die 
Thematisierung des Leids der Anderen, um es als intensive emotionale Involvierung 
und gegebenenfalls auch emotionale Arbeit westlicher Subjekte auszugeben. Dies 
knüpft auch an das zuvor eingebundene Zitat von Saidiya Hartmann zum Schwar

zen Leiden und die Aneignung durch weiße Körper an. Gleichzeitig fällt auf, dass 
durch das vage »after everything«, das Rückkehrnarrativ á la ›bald sind wir wieder 
Zuhause‹ das Leid der Geflüchteten auch stellenweise relativiert wird, um die west

lichen Zuschauer*innen in eine nicht zu unbequeme Situation zu manövrieren. Ida 
Danewid schreibt im weiterführenden Kontext zur Rolle Europas in der Flüchtlings

politik und als Kritik an linken Interventionen, wie sie beispielsweise durch das Zen

trum für politische Schönheit geschehen: 

By divorcing the ongoing Mediterranean crisis from Europe’s long history of em

pire and racial violence, these left-liberal interventions ultimately turn questions 
of accountability, guilt restitution, repentance, and structural reform into matters 
of empathy, generosity, and hospitality. (2017:9)39 

38 Und auch als eine able-bodied Person mit Durchschnittsgröße. 
39 Sie schreibt darüber hinaus zur Rolle Europas: »[…] the contemporary migrant crisis must 

be understood as part of Europe’s ongoing encounter with the world that it created through 
more than five hundred years of empire, colonial conquest, and slavery« (Danewid 2017: 8). 
Sie führt weiter dazu aus, dass die verzerrte Geschichtsschreibung es heute so dastehen lässt, 
als ob die Krise außerhalb von Europa stattfindet und das Problem so wegverlagert wird: 
»The philosophical disappearance of this history has served as a bedrock for contemporary 
discourses of migration, solidifying the belief that the Mediterranean crisis originates out
side of Europe – and that Europe, as a result is an innocent bystander. This overlooks that 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


166 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Insofern verschieben auch VR-Projekte wie Clouds over Sidra die Frage hin zu 
Empathie und Mitleid, statt die unbequemen Ursachen für Flucht zu thematisie

ren. »Feeling good about feeling bad«, wie der Artikel von Lisa Nakamura entspre

chend betitelt ist, erscheint so als die Logik, die diese Projekte verfolgen. Es genügt 
demnach, emotional involviert zu sein, um die tatsächliche Nicht-Involviertheit und 
Handlungsohnmacht zu verleugnen. Westliche, weiße, able-bodied Subjekte werden 
auf diese Weise in ihrem Subjektstatus bekräftigt, indem ihnen das Gefühl vermit

telt wird, durch ihr »feeling bad«, das Mitleid-Haben mit Geflüchteten und gegebe

nenfalls durch eine (Geld-)Spende, etwas für die zu bemitleidenden Objekte, also in 
diesem Fall Geflüchtete, getan zu haben. Diese Logik wurde auch bereits von Lau

ren Berlant aufgegriffen, die – ohne Bezug zu VR – argumentiert, dass der Fokus 
auf Emotionen und dem Persönlichen, Fragen der Politiken und Verantwortlichkeit 
verdrängt haben. Der Fokus auf Schmerz und dem Leiden von anderen sorgt da

für, politische Probleme zu einer affektiven Angelegenheit zu machen, die durch das 
richtige (Mit-)Fühlen gelöst werden können (vgl. Berlant 2001: 126–160). Demnach 
ist diese Art zu denken nicht neu, wird jedoch durch diese Art von VR-Kooperatio

nen besonders aufgegriffen und integriert, indem VR wie bereits erwähnt als Tech

nologie der Empathie gerahmt wird. 
Zudem ist in Clouds over Sidra die Wahl eines Mädchens auffällig, da sie in 

einem weißen Raum als Repräsentantin der ›Unschuld‹ keinerlei Gefahr darstellt.40 
Zugleich kann sie als Legitimation für die gewählte herabschauende Perspektive ge

lesen werden, wenn man davon ausgeht, dass die Zielgruppe des VR-Films erwach

sene Menschen sind. Interessant daran ist auch, welche Rolle Kinder oder vielmehr 
Vorstellungen von Kindheit, als Repräsentant des (Noch-)Nicht-Zivilisierten Teil des 
westlichen Otherings spielen. Der Einsatz und die Positionierung der Kamera sugge

rieren dadurch insgesamt, dass die Rezipierenden in der VR-Welt ein Fremdkörper 
im Außerhalb sind, statt ›durch Sidras Augen‹ zu sehen oder ›in die Schuhe von Si

dra zu schlüpfen‹. Diese Positionierung im Außerhalb bleibt unreflektiert. Die Ka

meraposition evoziert eine deutliche Differenz, indem sie stets am Rande der Ge

flüchteten, nie aber innerhalb der Gruppe positioniert ist. Sie wirken durch den 
oberflächlichen Blick von außen und von oben vielmehr wie eine homogene Grup

pe denn als Individuen. Die Geflüchteten werden nur im Lager und im Hinblick 
auf ihre Rückkehr verortet – damit wird zum einen ein verstärktes Heimkehrnar

rativ bedient, zum anderen ist ein Leben in anderen Ländern keine Option. Situ

iert im Jahr 2015, in dem die Anfeindungen gegenüber Geflüchteten in Europa und 

the majority of migrants seeking for asylum in Europe are coming from countries that until 
recently where under colonial control« (ebd.). 

40 Siehe weiterführend für den Diskurs der Angst vor Migration und damit zusammenhängend 
auch das erwähnte Zurückkehren, um keine Bedrohung für westliche Länder darzustellen: 
Karakayalı 2021. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 167 

den USA zunahmen, gilt für das westliche Rezipierendensubjekt, dass die Flüch

tenden in Clouds over Sidra keine ›Gefahr‹ darstellen, insofern sie abseits dessen 
Lebensrealität existieren und – laut VR-Film – nicht vorhaben, in westliche Länder 
zu kommen. Durch diese mehrfache Verkürzung der individuellen Geschichten ist 
ein Nachvollziehen der Perspektive nahezu unmöglich. 

Selbst wenn »Empathie bedeutet, allgemein gesagt, die mentalen Zustände 
anderer Personen oder Figuren, vor allem deren komplexe Emotionen und Über

zeugungen, nachzuvollziehen und zu verstehen« (Schmetkamp 2017: 145), dann 
scheitert Clouds over Sidra daran erzählerisch. Der VR-Film liefert keinerlei 
tieferen Einblicke in die Fluchtursachen, die Flucht selbst41 oder die Gefühlszu

stände der Geflüchteten im Lager. Auf diese Weise wird versäumt, Sidra oder auch 
anderen Personen, eine emotionale Identität zu ermöglichen, indem – wie schon 
durch die Kamera – keinerlei Bemühungen existieren, komplexe Emotionen oder 
Perspektiven nachzuvollziehen. Clouds over Sidra berührt, wenn überhaupt, nur 
die Oberfläche und zeigt ein Geflüchtetenlager, in dem die Individuen respektive 
die individuellen Hintergründe und Geschichten keine Rolle spielen. Die Bemit

leidung wird auf der Audioebene zusätzlich durch die traurig-dramatische Musik 
verstärkt, die fast immer im Hintergrund zu hören ist. Während Sidras Perspektive 
zwar visuell außen vor bleibt, muss jedoch erwähnt werden, dass sie zumindest 
auf der Audioebene stets hörbar ist und die zu sehenden Bilder und Eindrücke 
kommentiert. Es fällt allerdings auf, dass Sidra in den Credits des Films nicht 
als Sprecherin erwähnt wird, sondern nur ein »Special thanks to Sidra and her 
family« nach den anderen Mitwirkenden am VR-Film zu lesen ist. Insofern bleibt 
die Arbeit Sidras als tatsächliche (Lohn-)Arbeit unerwähnt. Clouds over Sidra 
ist so inszeniert, als ob Sidra die Rezipierenden auditiv durch das Geflüchteten

lager führt und quasi von sich aus das Leben dort zeigt. Gleichzeitig scheint sie 
durch die Nicht-Nennung nicht annähernd gleichwertig an der Produktion betei

ligt gewesen zu sein, wodurch das Projekt weniger wie eine Kollaboration wirkt, 
sondern als vermutlich unbezahlter Auftrag.42 Die Rezipierenden erlangen mit 
Sidras Schilderungen Zugang zu persönlichen Räumen von marginalisierten und 
vulnerablen Gruppen. VR-Filme wie Clouds over Sidra bringen die Rezipieren

den nah an diese prekären Lebensrealitäten und Orte. Sie zeigen private Räume in 
Geflüchtetenlagern und nutzen das Nichtvorhandensein eines öffentlichen Raums 
für vertriebene und entrechtete Menschen, insbesondere Kinder, aus. Diese Art 

41 Siehe hierzu auch Emma Chubbs Analysen zu ›migratory orientalism‹, in denen sie fest
stellt, dass die Geschichten von Geflüchteten oftmals austauschbar erscheinen, es keine Rolle 
spielt, aus welchem Land und warum diese fliehen und sie nur anhand des Bezugs zur Rück
kehr oder des Erreichens Europas verhandelt werden (vgl. Chubbs 2015: 268–295, insb. 285). 

42 Während der Recherche zum Projekt konnte ich nicht herausfinden, ob Sidra und ihre Familie 
für die Arbeit bezahlt wurden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


168 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

von Projekten zeigen den persönlichen Raum von oftmals Frauen of Color als Orte 
navigierbaren Leidens (vgl. Nakamura 2020: 56f.). Navigierbar, weil die VR-Projekte 
erfordern, dass die Rezipierenden umherblicken, um die sprechende Person oder 
den in der Audioerzählung beschriebenen Standpunkt zu finden, und so in Räume 
spähen, in denen ihre physischen Körper möglicherweise eigentlich nicht will

kommen sind (vgl. ebd.). »Woman of color narrators in VR titles such as Clouds 
Over Sidra (dir. Gabo Arora and Barry Pousman, 2015), My Beautiful Home 
(PathosLabs, 2018) and Dezzie’s Story (Light Sail, 2017), welcome viewers into 
private space and provide absolution framed as information« (ebd.: 53). Clouds 
over Sidra überschreitet somit mitunter Grenzen von privaten Räume und zeigt 
diese, ohne dabei das Eindringen oder die Rolle der westlichen Rezipierenden zu 
reflektieren. Wie Lisa Nakamura folgerichtig feststellt, wird so vermittelt, dass sich 
marginalisierte, vulnerable Personen keine geschützten privaten Räume leisten 
können und auch kein Recht an einem solchen geschützten Raum haben (vgl. ebd.: 
57). Durch das VR-Projekt erscheint jeder gezeigte Ort öffentlich und navigier

bar. Das VR-Projekt verspricht Empathie, die gleichzeitig als Lösung für größere, 
komplexere, strukturelle Probleme verkauft wird,43 während die eigentlichen Pro

blematiken nicht thematisiert und erörtert werden. Empathie kann jedoch nicht als 
die Lösung für strukturelle diskriminierungsbasierte Probleme stehen. Gleichzeitig 
ist zu vermerken, dass es auch darüber hinaus schwierig erscheint, bei Clouds 
over Sidra überhaupt von entstehender Empathie zu sprechen, da, wie gezeigt 
wurde, die gewählte Perspektive, als auch die Erzählweise dem entgegenstehen. 

3.2.3 Szenen des un/gewöhnlichen Arbeits-/Alltags in The Displaced 

Ein weiteres Beispiel, das ebenfalls von VRSE mitproduziert und im Jahr 2015 ver

öffentlicht wurde, ist The Displaced.44 Der ca. 11-minütige VR-Film besteht aus 
insgesamt 27 verschiedenen Szenen an größtenteils unterschiedlichen Orten, von 
denen sich einige jedoch wiederholen. Im Vergleich zu Clouds Over Sidra finden 
sich hier nicht nur Schnitte durch Schwarzblenden, sondern auch beispielsweise 
durch Überblendungen. Der VR-Film arbeitet hauptsächlich mit fest installierten 
Kameras, nur in einigen wenigen Szenen wird die 360°-Kamera bewegt. Wenn im 
Folgenden also von Kameraposition geschrieben wird, ist die Positionierung der still 

43 Dieser Ansatz ist auch außerhalb von VR-Projekten innerhalb der neoliberalen Logik zu 
beobachten: »[…] creating more or better empathy is now framed as an affective ›solution‹ to 
a wide range of social ills and as a central component of building cross-cultural and transna
tional social justice« (Pedwell 2016: o. S.). 

44 Der VR-Film wurde von der New York Times in Kooperation mit VRSE produziert und auf nyt
vr, der eigenen Plattform für 360°-Projekte, veröffentlicht. Parallel zur Veröffentlichung ver
schickte die New York Times an alle Abonnent*innen Google Cardboard Brillen, um eine Rezep
tion in VR zu ermöglichen (vgl. Engberg/Bolter 2020: 87). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 169 

stehenden 360°-Kamera gemeint, wobei natürlich dennoch die Blickrichtung auf

grund des 360°-Bildes veränderbar und beweglich bleibt. In The Displaced geht es 
um drei Kinder aus unterschiedlichen Ländern, die alle mit ihrer Familie vor Krie

gen beziehungsweise Angriffen fliehen mussten. Der Film beginnt in einem zer

störten Klassenzimmer, in dem ein Kind mit dem Rücken zu uns steht und etwas 
an die Tafel schreibt. Diese Szene ist für etwa 20 Sekunden zu sehen, dann erfolgt 
eine Schwarzblende und per weißem Schriftzug vor schwarzem Hintergrund wer

den die Produktionsfirmen New York Times Magazine und VRSE eingeblendet. Ähn

lich wie bei Clouds Over Sidra blicke ich aus einer relativ großen Distanz zu dem 
Jungen an der Tafel, die Kamera scheint weiter entfernt zu sein, dies ändert sich je

doch bereits innerhalb der nächsten Szenen. Es ist nun ein Junge zu sehen, der ein 
hölzernes Kanu mit einem Ast durch einen Fluss steuert. Die Kamera ist in der Mit

te des Bootes angebracht und das Kind, das im Boot sitzt, ist der Kamera nahe und 
blickt in sie. Anders gesagt, blickt es mich an, wenn ich in seine Richtung schaue. 
Auch diese Szene ist etwa 20 Sekunden lang – die ähnliche Gestaltung lässt darauf 
schließen, dass ich mich innerhalb dieser ruhigen Szenen an die Räumlichkeit von 
VR gewöhnen soll, mich umblicken und langsam in die Rezeptionssituation einfüh

len kann. Im Anschluss wird das Bild erneut schwarz, und ein Infotext wird einge

blendet, auf dem zu lesen ist, dass ca. 60 Millionen Menschen auf der Welt aufgrund 
von Krieg und Verfolgung ihr Zuhause verlassen mussten – mehr als jemals zuvor 
seit dem Zweiten Weltkrieg. Die Hälfte davon sind Kinder. Im Folgenden würden 
die Geschichten von drei dieser Kinder erzählt.45 Mit dieser Situierung wird direkt 
zu Beginn markiert, dass es sich um unterschiedliche Kinder und Schicksale han

delt. Eine Vorgehensweise, die im Vergleich zur eher allgemeingültigen Erzählung 
in Clouds Over Sidra eine prinzipielle Generalisierung etwas mehr vermeidet. 
Nach der Texteinblendung wechselt der Ort erneut an ein leerstehendes, noch nicht 
fertig gebautes Haus, von dem ich auf eine Art Containersiedlung blicke, und ein 
Mädchen sehe, das von links nach rechts durch das Haus läuft, bis es stehen bleibt 
und ebenfalls auf die Siedlung blickt. Dies ist der erste Moment, in dem ich aktiv der 
Bewegung einer Figur in der VR folge, also mein Kopf der Bewegung des Mädchens 
folgen sollte. Anschließend kommt eine erneute Schwarzblende und der Titel ›The 
Displaced‹ ist zu lesen. Daraufhin folgen drei verschiedene Szenen und Orte, an de

nen die drei bereits zu sehenden Kinder erneut einzeln gezeigt werden und Infor

mationen über Texteinblendungen zu ihnen zu lesen sind. Die Kinder schauen an 
dieser Stelle jeweils ernst in die Kamera und stehen mir nahezu regungslos gegen

über. Im Unterschied zu Clouds over Sidra blicke ich die Kinder auf Augenhöhe 
an. In diesen Momenten wirkt es eher so, als ob die Kinder mich anblicken, als dass 

45 »Nearly 60 Million people around the world have been driven from their homes by war and 
persecution – more than at any time since World War II. Half are children. This is the story of 
three of them.« 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


170 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

ich einen Blick auf sie werfe. Nach den zu lesenden Informationen sprechen sie je

weils im Voice-over von ihrer Fluchterfahrung und sind in ihrem un/gewöhnlichen 
Alltag zu sehen. Alle Kinder sprechen in ihrer jeweiligen Muttersprache (Ukrainisch, 
Arabisch und Sudanesisch-Arabisch) und es werden jeweils englische Untertitel ver

wendet. 
Zuerst wird Oleg, der Junge, der im Klassenzimmer zu sehen ist, vorgestellt. Er 

ist elf Jahre alt, kann als weiß gelesen werden und musste mit seinen Eltern aus 
der Ukraine fliehen. Sie sind zurückgekehrt, nachdem die Kämpfe weniger wur

den. Oleg beschreibt darauf folgend im Voice-over seine Erfahrungen, dass er Angst 
hatte und betont, »when we got back everything was different.« In Kombination 
mit der Umgebung – also dem zerbombten Klassenzimmer und einem kaputten 
Dach, vermutlich der Schule, auf dem Oleg und seine Freunde währenddessen mit 
Steinen spielen – wird klar, dass das Zuhause, das durch die Erinnerungen geprägt 
ist und somit in der Vergangenheit liegt, in der Jetzt-Zeit nicht mehr vorhanden 
ist. Der Ort des Zuhauses wird somit ebenfalls ein anderer, fremder Ort. Ein ein

faches Heimkehrnarrativ wird dadurch im VR-Film von Beginn an vermieden. Da

nach wird Chuol vorgestellt. Er ist ein neun Jahre alter Schwarzer Junge und musste 
mit seiner Großmutter auf eine Insel in einem Sumpfgebiet fliehen, nachdem sein 
Dorf im Süd-Sudan angegriffen wurde. Im Voice-over spricht er schließlich selbst 
von der Flucht. Chuol ist während dieser Informationen im Sumpf beziehungsweise 
auf dem Wasser auf dem Kanu zu sehen. Während die Bilder hier eher ruhig gehal

ten sind und die nahezu unberührte Natur zu sehen ist, schildert er zuerst: »What I 
know is that if I am eaten by a crocodile it may be a slow death, but it is better than 
being killed by the fighters.« Nach einem schnellen Schnitt ist die Kamera inmit

ten von Wasser, oberhalb des Wasserspiegels platziert. Wenn ich mich um 360° dre

he, sehe ich nur Wasser um meinen Standpunkt herum. Chuol watet derweil durch 
das knietiefe Wasser und erzählt, wie er seine Mutter im Durcheinander des An

griffs verloren hat. Auch in dieser Szene muss ich meinen Kopf bewegen, wenn ich 
verfolgen möchten, wie Chuol langsam weiter in Richtung des Schilfes läuft, da er 
von links nach rechts durch das Bild läuft. Bei einem Nicht-VR-Film würde er aus 
dem Bildausschnitt herauslaufen, bei dem VR-Film hingegen kann ich ihm mit dem 
Blick nach weiter rechts auch weiter folgen. Die Szene endet mit einer Schwarzblen

de. Im Anschluss folgt die Vorstellung Hanas. Sie ist ein zwölfjähriges Mädchen Of 
Color und musste mit ihrer Familie aus Syrien vor dem Krieg fliehen und lebt nun 
mit ihnen in einem Geflüchtetenlager im Bekaa Valley, Libanon.46 Die Kamera ist 
auf einem Feld platziert und auch Hana blickt in die Kamera. Danach erfolgt erneut 
ein Schnitt und eine unscharfe Aufnahme in der Dämmerung ist zu sehen. Die Ka

mera ist auf der Ladefläche eines Transporters platziert, in dessen Umfeld andere 

46 Dies ist der einzige konkrete Ort, der genannt wird, bei Chuol und Oleg wird hingegen nur 
auf die Länder verwiesen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 171 

Autos und schließlich auch Menschen zu sehen sind. Hana klettert auf die Ladeflä

che und das Auto fährt voll mit Menschen zum Ackerfeld. Auf dem Ackerfeld sind 
Hana und andere Personen beim Gurkenstechen und -sortieren zu sehen. Sie be

richtet im Voice-over davon, dass sie jeden Morgen um 4 Uhr aufsteht, um auf dem 
Feld zu arbeiten und ihre Familie dort zu unterstützen. Sie betont das Warten und 
die Schwierigkeiten mit den Libanes*innen: »We are now in Lebanon and we are 
waiting. The Lebanese don’t like us and aren’t good to us.« Durch diese Aussage wird 
herausgestellt, dass die Familie zeitlich begrenzt an diesem Ort lebt, es bleibt jedoch 
offen, worauf sie warten. Außerdem verdeutlicht sich, wie die geflüchteten Perso

nen als Andere, als Fremde, gesehen werden. Sara Ahmed beschreibt für das Nar

rativ des Verlassens (-Müssen) der Heimat, das Leben an einem anderen Ort, die 
damit einhergehende Hervorbringung von ›Fremden‹ und des sich-fehl-am-Platz- 
fühlens: »In such a construction, the strangers are the ones who, in leaving the home 
of their nation, are the bodies out of place in the everyday world they inhabit, and in 
the communities in which they come to live« (Ahmed 2000: 78). Dies lässt sich auch 
auf die vorherige Aussage von Hana beziehen. In den Schilderungen Hanas von dem 
Status ihrer Familie gegenüber den Libanes*innen klingt ebenfalls ein solches »bo

dies out of place in the everyday world they inhabit« mit. Dies wird zudem durch die 
Betonung des Wartens und den Wunsch des Weiterziehens verstärkt. 

Durch diese Einführungen, die insgesamt etwa fünf Minuten dauern, scheint 
der Film mehr als Clouds over Sidra auf die Komplexitäten von Flucht hinzuar

beiten, indem zum einen der Status des Wartens, des Nicht-Angekommen-Seins, 
aber zum anderen auch die Unmöglichkeit betont wird, an einen Ort zurückzukeh

ren, der so ist, wie man ihn verlassen hat. Zudem spielt der Umgang der Kinder mit 
den Themen Tod und Verlust von Anfang an eine Rolle. Aufgrund der teilweise sehr 
langen, intensiven Blicke der Kinder in die Kamera sowie die Positionierung der Ka

mera auf Augenhöhe, erscheinen sie wie Subjekte mit einem aktiven Blick, die for

dernd in Richtung der Rezipient*innen schauen. Diese Inszenierung unterscheidet 
sich von der in Clouds over Sidra und lässt die Kinder aktiver und herausfordern

der wirken als Sidra, die die westlichen Zuschauer*innen quasi freundlich an die 
Hand nimmt, in ihrer passiven Rolle des ›Guides‹ durch das Geflüchtetenlager führt 
und überwiegend visuell nicht sichtbar ist. 

Nach einer erneuten Schwarzblende ist die Kamera auf einer Wiese platziert. Es 
sind Männer zu sehen, die teils Warnwesten tragen, einer von ihnen spricht in ein 
Megaphon. Wenn ich mich umdrehe, sind Menschen hinter einer Art Absperrband 
zu sehen. Es scheint, als wollten die Männer die restlichen Menschen zurückhalten, 
es wird jedoch nicht übersetzt, was sie rufen. Daraufhin setzt Chuols Stimme im 
Voice-over ein, die zeitgleich als englischer Untertitel übersetzt wird: »There are so 
many people here. More are coming all the time.« Anschließend erfolgt ein schneller 
Schnitt, die Kameraposition wechselt auf der gleichen Wiese an eine andere Stel

le, an der sich weniger Menschen befinden. Auf der Wiese sind nun rundum weiße 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


172 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Plastiksäcke zu sehen, um die teilweise Menschen geschart stehen. Im Voice-over 
beziehungsweise in den englischen Untertitel wird erklärt, »they drop food so we 
can eat.« Daraus lässt sich schlussfolgern, dass es sich bei den weißen Plastiksäcken 
um Nahrungsmittel handelt. Über die innerdiegetische Audiospur sind nun außer

dem Flugzeuggeräusche ›von oben‹ zu hören und auch die Blicke der zu sehenden 
Menschen gehen gen Himmel. Wenn ich diesen Hinweisen folge, kann ich ebenfalls 
am Himmel ein Flugzeug erblicken. Per Zeitraffer ist zu sehen, wie eine Vielzahl 
an Plastiksäcken ›vom Himmel fällt‹ und immer mehr Menschen zu den gelandeten 
Säcken rennen. 

Es erfolgt eine erneute Schwarzblende und die Szenerie wechselt zu dem Ka

nu auf dem Wasser im Sumpf, das ich bereits kenne. Chuol sitzt im Boot und blickt 
in die Kamera, das Kanu bewegt sich nicht mehr. Chuol fängt an zu sprechen: »My 
father and grandfather never made it. They were put in the house and burned ali

ve.« Danach wird es still, Choul wendet den Blick von der Kamera ab und schaut 
zur Seite. Nach einer weiteren Schwarzblende ist Oleg zu sehen, der zusammen mit 
einer Frau auf einem Ackerfeld steht. Oleg setzt Gemüsepflanzen in die Erde, wäh

rend die Frau den Boden wässert. Im Voice-over ist Olegs Stimme zu hören: »The 
worst was that my grandfather was killed. His body lay there in garden all winter. We 
found him months later, when we came back.« Im Vergleich zu Clouds Over Sidra 
werden diese traumatischen Erfahrungen bezüglich Tod und Verlust nicht ausge

spart, sondern adressiert. Der Blick Chuols in die Ferne kann sowohl als ein Blicken 
in eine ungewisse Zukunft gedeutet werden, als auch als ein Moment der Traurig

keit, in dem mir das direkte Blicken in Chuols Augen verwehrt bleibt. Die Szene mit 
Oleg und dem Gemüseanbau deutet indes den Versuch an, bei den traumatischen 
Erfahrungen, denen die Familie ausgesetzt sind, eine gewisse Normalität und ein 
Zuhause wiederherzustellen. Diese Tatsache verweist ebenfalls subtil auf die Un

möglichkeit eines Zuhauses, das genau wie in der Vergangenheit ist und vermeidet 
eine Romantisierung des Heimkehrnarrativs. 

Nach diesen Thematisierungen von Tod erfolgt wieder eine Schwarzblende und 
ich finde mich in einer bewegungsvolleren Szene wieder, in der Oleg und ein anderer 
Junge auf Fahrrädern die Straße entlang fahren. Die Kamera bewegt sich in dieser 
Szene mit. Wenn ich nach unten blicke, sehe ich auf den ersten Blick nichts, beim 
Anhalten des VR-Films und genauerem Hinsehen wird jedoch erkennbar, dass an 
Olegs Fahrrad eine kleine schwarze Kamerahalterung montiert war, also von rechts 
neben Olegs Fahrrad in 360° gefilmt wurde (vgl. Abb. 7). An dieser Stelle wird also 
das Medium durch einen vermeintlichen Fehler sichtbar. Es sei hier an Kapitel 1.2 
erinnert und insbesondere an den Oculus Best Practice Guide, der VR-Produzieren

de dazu anhält, solche Fehler zu vermeiden und die Kamera/-utensilien bestenfalls 
unsichtbar zu halten. Das Equipment oder auch Personen zu verstecken stellt dabei 
ein grundlegendes Problem von VR dar, wie der VR-Filmemacher Gabo Arora fest

stellt (Arora 2018 in Engberg/Bolter 2020: 84). In The Discplaced ist dieses Ver

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 173 

stecken abgesehen von der angesprochenen Szene gelungen, es kann daher darauf 
geschlossen werden, dass das ›Überbleibsel‹ unfreiwillig war.47 

Abbildung 7: Filmstill aus The Displaced von der Kamerahalte
rung an Olegs Fahrrad 

Quelle: Still aus The Displaced. Online unter: https://www.youtube 
.com/watch?v=ecavbpCuvkI&t=424s [letzter Zugriff: 13.01.2025]. 

Oleg und der andere Junge fahren jeweils links und rechts, leicht hinter der Ka

mera. Durch die Szene wird erneut sowohl eine Art von Alltag als auch von Leichtig

keit gekoppelt mit dem Spaß einer Freizeitbeschäftigung vermittelt. Sie kann zu

dem als ein Übergang zwischen den vorherigen Thematiken von Arbeit, Nahrung 
und Tod hin zu der Frage nach Freund*innenschaften interpretiert werden. Nach 
der Fahrradszene finde ich mich erneut im zerbombten Klassenzimmer von der Ein

gangsszene wieder, jedoch ist dort nun Oleg mit zwei seiner Freunde zu sehen. Er 
erzählt: »Before, when the teachers would yell at us, we’d say, ›wouldn’t it be cool if 
the school blew up?‹ I would never say that now. It’s very hard, but I still have my 
friends.« Durch diese Aussage wird auch über die sprachliche Ebene der Zusam

menhang zwischen dem Davor und Danach des Krieges betont. Zum einen wird die 
Reflexion von Oleg über seine eigene Aussage klar, zum anderen aber auch die gleich 
gebliebene Freundschaft, die als zentrales Motiv für Olegs Weiter-Leben erscheint. 
Oleg wird auf diese Weise als emotional-komplexerer Mensch dargestellt und nicht 
in eine rein zu bemitleidende Position befördert, es bleibt allerdings anzumerken, 
dass Oleg das einzige der drei Kinder ist, dessen Freunde gezeigt werden und das 
über Freundschaft spricht. 

47 In Kapitel vier wird gezeigt, wie mit solchen vermeintlichen Störungen jedoch auch auf eine 
kreative Weise in der Diegese umgegangen werden kann. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=ecavbpCuvkI&t=424s
https://www.youtube.com/watch?v=ecavbpCuvkI&t=424s
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=ecavbpCuvkI&t=424s
https://www.youtube.com/watch?v=ecavbpCuvkI&t=424s


174 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Nach der Schwarzblende ist die Kamera erneut auf der Ladefläche des bereits 
bekannten Autos positioniert, auf dem Kisten voller Gurken stehen. Einige Kinder 
sitzen auf der Ladefläche, Hana läuft währenddessen links vom Wagen und klet

tert, während dieser bereits langsam anfährt, ebenfalls auf die Ladefläche. Das Auto 
fährt dann durch die Ackerfelder und Hana spricht: »In Syria we had lots of toys and 
things to do – now we only have each other.« Anschließend wechselt die Szenerie 
erneut und einige Kinder, einschließlich Hana, sind zu sehen, während sie durch 
die Containersiedlung laufen. Die Kamera bewegt sich und es entsteht erneut ein 
leicht ruckeliges Bild. Im Unterschied zur Fahrradszene wird beim Schweifen des 
Blicks sichtbar, dass ein Junge die 360°-Kamera an einem Stab befestigt (ähnlich ei

nem Selfie-Stick) trägt und damit Hana und den anderen Kindern hinterherläuft. 
Danach ist die Kamera wieder fest positioniert im Inneren eines Zeltes, in dem Men

schen, die miteinander sprechen, um die Kamera herum sitzen. Hanas Voice-over 
setzt erneut ein: »I hope one day the war will end. I’d go back to being a little girl 
like I was.« Dieses Zitat eröffnet nun doch, an Clouds over Sidra erinnernd, den 
Raum für Hoffnung zu einer Rückkehr zu Normalität – wobei diese Rückkehr we

niger an einen Ort gekoppelt wird als an das Leben des »kleinen Mädchens«. Inso

fern besteht trotzdem ein Unterschied zu Clouds over Sidra, indem zum einen 
die Fluchtursache, nämlich der Krieg, benannt wird und zum anderen kein verein

fachendes Heimkehrnarrativ produziert, sondern betont wird, dass Hana ›einfach‹ 
wieder Kind sein möchte. Ähnlich zu dieser Szene sind in der nächsten Szene eben

falls Menschen um die Kamera herum sitzend zu sehen, die lachen und reden, wäh

rend im Hintergrund eine Lehmhütte zu sehen ist. Chuol spricht: »If I could, I would 
turn into a lion, finish off my enemies and turn back into a child.« Chuol und Ha

na wünschen sich dementsprechend beide, nach einer vorzeitig beendeten Kindheit 
wieder zum Kind zu werden. 

Nachdem schließlich erneut Oleg, dieses Mal mit Freunden neben einem Kriegs

denkmal, zu sehen ist und davon spricht, dass er, egal, was passiert, nie wieder sein 
Zuhause verlassen möchte, endet der VR-Film mit drei ähnlichen Schlussszenen wie 
zu Beginn der Vorstellung der drei Kinder. Oleg, Chuoul und Hana sind nacheinan

der in ihren Umgebungen vom Filmanfang zu sehen – also im zerbombten Klas

senzimmer, im Sumpf und auf einem Feld – und nähern sich der Kamera, wäh

rend sie in die Kamera blicken. Alle drei sagen erneut ihren Namen und ihr Alter. 
Der Film endet mit Hana, die, nachdem sie ihr Alter gesagt hat, sich umdreht und 
sich langsam von der Kamera entfernt. Danach wird das Bild schwarz und die Cre

dits eingeblendet. Trotz der traurigen und stellenweise traumatischen Geschichten 
schafft es The Displaced mehr als Clouds over Sidra, eine bemitleidende Posi

tion zu vermeiden. Dies geschieht zum einen auf bildlicher Ebene dadurch, dass 
ich größtenteils auf Augenhöhe mit den Kindern bin oder aber aus der Froschper

spektive zu ihnen nach oben schauen muss, wie beispielsweise in der Fahrradszene 
mit Oleg. Des Weiteren ist die Kamera meistens in den Menschengruppen platziert, 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 175 

statt vom Rand aus zu filmen und somit eine nähere, statt einer distanzierten Po

sition einzunehmen. Ein weiterer Unterschied besteht darin, dass in einer der zu

vor geschilderten Szenen mit Hana und weiteren Kindern in der Containersiedlung 
sichtbar wird, dass die Kinder zum Teil selbst die 360° Kamera tragen durften, was 
dazu beiträgt, dass das Gefühl entsteht, sie würden selbstbestimmter zum Narrativ 
beisteuern. Diese Selbstbestimmung zeigt sich auch auf narrativer Ebene, indem 
die Kinder selbst ihre Geschichten erzählen, diese sich voneinander unterscheiden 
und ihre Lebensrealitäten etwas tiefergehend thematisiert werden. Trotz der Lei

densgeschichten wird immer wieder der Zusammenhalt von Familie, den jeweili

gen Bewohner*innen der Orte sowie die Bedeutung von Freund*innenschaft unter 
den Kindern betont. Dadurch vermeidet The Displaced eine bloße Bemitleidung, 
indem die Kinder stets als stark und ihre Erzählungen als menschlich und indivi

duell(er) dargestellt werden, was sowohl narrativ als auch formal vermittelt wird. 
The Displaced erzeugt zwar zumindest eine größere (emotionale) Nähe und eine 
mitfühlendere Perspektive für die Kinder, es bleibt jedoch zu fragen, ob dies nicht 
auch ohne VR funktionieren würde. Durch die kurze Spielzeit, aber häufigen Sze

nen- und Ortswechsel haben die Zuschauenden kaum Zeit sich umzusehen, sodass 
der Film fast schon hektisch wirken kann und für das Wirken der eigentlichen Er

zählung kaum Raum bleibt. 
Beide analysierten Beispiele schaffen es so im Grunde nicht, die Potentialitä

ten von VR zu nutzen, was primär daran erkennbar ist, dass sie auch ohne VR, al

so als konventionelle Kurzfilme/-dokumentationen funktionieren würden und sie 
ihren Fokus eher auf die Bildebene statt, die multisensorische Adressierung legen. 
Die Rezipierenden müssen sich nicht viel umsehen, denn die Handlung findet über

wiegend frontal und mit einem singulär begriffenen, undynamischen Blick statt. 
Im Kontext von Flucht könnte VR als Unbequemlichkeitsstrategie für Menschen oh

ne Fluchterfahrung, also die Zielgruppe großer Technologie-Unternehmen, genutzt 
werden, um beispielsweise die Konstruktion der*des ›Anderen‹ und die eigene Po

sition als weiße, nicht fliehende Person zu reflektieren. Dabei sollte es weniger dar

um gehen, Fluchterfahrungen nachvollziehbar zu machen, als über die körperlichen 
Momente von VR prekäre Erfahrungen unangenehm fühlbar zu machen und da

durch weniger hierarchisierend zu agieren. In Anbetracht dessen könnte es explizi

ter um den Zusammenhang zwischen den VR-Bewegtbildern, der dort eingenomme

nen Perspektive und der damit zusammenhängenden materiell-körperlichen Invol

vierung der Rezipierenden gehen. Wie ich später in Kapitel vier zeige, erlauben es 
VR-Filme, über die Normativität scheinbar natürlicher Ordnungen nachzudenken 
und deren Konstruktion offenzulegen, indem sie Momente des körperlichen Un

wohlseins und Unbehagens evozieren und narrativ einbinden. Durch diese Momen

te können Normativitäten sichtbar gemacht werden, indem die Zuschauenden Po

sitionen einnehmen, die konträr zu Normen stehen und von Mehrheitsgesellschaf

ten abweichen. Um dieses körperlich unbequeme Befinden zu erreichen, müssen 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


176 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

jedoch andere Narrationen und Techniken eingesetzt werden als bei konventionel

len Filmen, indem beispielsweise mit Sehgewohnheiten gebrochen wird oder die 
audiovisuelle Ebene durch multisensorische Eindrücke erweitert wird, was im nun 
folgenden Beispiel bereits zum Teil anklingt. 

3.2.4 Affektiv-emotionale Verbindungen durch physische 
und virtuelle Raumverknüpfungen in The Key 

Etwas anders als bei den zuvor analysierten VR-Filmen verhält es sich bei The Key 
(2019) von Celine Tricart. Die circa 15-minütige VR-Erfahrung war mitunter 2019 bei 
der Biennale in Venedig und beim Tribeca Filmfestival in New York zu erleben,48 ist 
mittlerweile jedoch auch über den Meta Store als VR-Erfahrung für Zuhause ver

fügbar. Relevant für die folgende Analyse ist die ›Festivalversion‹, da sie physische 
Elemente und virtuelle Umgebungen verknüpft und sich damit von Clouds over 
Sidra und The Displaced bezüglich der Machart unterscheidet, allerdings eben

falls innerhalb des humanitären VR-Kontexts situiert ist. The Key ist Teil der VR 
For Good-Initiative von Meta, bei den verschiedenen VR-Projekten mit jeweils unter

schiedlichen NGOs kooperieren – im Falle von The Key mit Friends for Refugees, einer 
Hilfsorganisation in Clarkston, Georgia, die geflüchtete Personen bei der Neuan

kunft in der Stadt unterstützt.49 Das Ziel von VR For Good ist laut Eigenaussage: »At 
a time when society can feel divisive, VR helps us make space to practice empathy 
and reflect on the world around us. The Oculus VR for Good [Name vor der Umbe

nennung in Meta; Anm. F.W.] program brings you experiences that let you see, hear, 
and feel a reality that’s different from your own« (VR for Good 2020: o. S.). Ähnlich 
wie bei den zuvor thematisierten und kritisierten VR-Projekten findet auch hier ei

ne direkte Abgrenzung statt – die im Zitat erwähnten gefühlten Realitäten, die von 
der eigenen angeblich abweichen, sind bei VR for Good unter anderem Wohnungs

losigkeit (We Live Here), trans-Sein (Authentically Us), oder die Erfahrung von 
Geflüchteten wie im erwähnten Projekt The Key. Aus meiner Perspektive als weiße, 
chronisch erkrankte, queere und nicht-binäre trans Person von diesen abweichen

den Realitäten zu lesen irritiert insofern, dass beispielsweise meine Lebensrealität 
beispielsweise nicht so sehr von der in Authentically Us abweicht. Personen, die 
einer oder mehrerer dieser marginalisierten Gruppen angehören, wird in gewisser 
Weise das Rezipient*innen-Dasein abgesprochen. Allgemeiner gesagt bedeutet dies 

48 2019 gewann The Key bei der Biennale den kategorienübergreifenden Hauptpreis als bes
te immersive VR-Erfahrung und beim Tribeca Filmfestival den Storyscapes-Wettbewerb (vgl. 
The Key Homepage o.J.: o. S.). 

49 Friends of refugees unterstützt zum Beispiel bei der Wohnungssuche, Jobsuche, Unterneh
mensgründung, oder gemeinschaftliche Aktivitäten wie Gemeinschaftsgärten (vgl. Friends 
for Refugees o.J.: o. S.). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 177 

im Umkehrschluss, dass diese Projekte offenbar nicht für die erwähnten (marginali

sierten) Gruppen produziert sind und sie eine Abweichung von einer (nicht benann

ten) Norm darstellen. Diesen Umstand gilt es in jedem Fall zu problematisieren. 
Es stellt sich nun die Frage, ob jedoch zumindest innerhalb der Diegese von The 

Key ein solches Othering, wie es zuvor für Clouds Over Sidra herausgearbeitet 
wurde, umgangen wird und sich im Vergleich zu den beiden zuvor analysierten 
Projekten durch die Möglichkeit der Bewegung durch den virtuellen Raum mehr 
Potentiale für ein anders gemünztes Mit/Fühlen ergeben. In beiden Versionen des 
VR-Projekts, sowohl auf Filmfestivals und bei der Rezeption Zuhause geht es kurz 
gefasst darum, den Schlüssel zu der Erinnerung von Anna, der Protagonistin, wie

derzufinden. Es gibt jedoch einen Unterschied zwischen der im Meta Quest Store zu 
erwerbenden Version und der Konzeption während der Festivals, die dazu beiträgt, 
einen Moment der unangenehmen Konfrontation und darauf folgenden Reflexion 
zu ermöglichen. In Venedig ist die VR-Erfahrung folgendermaßen aufgebaut: Sie 
findet in einem Ausstellungsraum statt, der durch eine Tür betreten und in den 
immer nur eine Person hereingelassen wird. Stellenweise bilden sich Schlangen vor 
dem Raum und die Besucher*innen müssen warten. An der Wand vor dem Raum 
hängen Schlüssel und ein Hinweis, dass es auch bei dem VR-Projekt darum gehen 
wird, einen Schlüssel zu finden – mehr weiß ich zuvor nicht. Vor dem Eintreten 
erhalte ich Nackenlautsprecher und sobald der Raum betreten wird, ertönt Musik 
durch diese. Dadurch, dass es sich nicht um Kopfhörer auf den Ohren handelt, 
ist es schwierig zu unterscheiden, welche Töne aus den Lautsprechern am Nacken 
kommen und was die Umgebungsgeräusche im Raum sind. Im Innern des Raumes 
steht eine Person. Durch die Lautsprecher beginnt eine weitere Person zu sprechen, 
der Mensch vor mir bleibt stumm und starrt mich lediglich an. Auf der Audioebene 
ist zu erfahren, dass die sprechende Person Anna heißt und sich nicht an ihre Ver

gangenheit und ihre Kindheit erinnern kann. Sie erzählt, dass ich ihr dabei helfen 
soll, einen Schlüssel zu finden, den sie regelmäßig in ihren Träumen sieht und der 
gleichzeitig verspricht, ihre Erinnerung zurückzuholen. Die Person, die vor mir im 
Raum steht, öffnet daraufhin schweigend ihre Hand und offenbart den Schlüssel. 
Danach setzt sie mir die VR-Brille auf und gibt mir zwei Controller in die Hand. 
Ab diesem Zeitpunkt beginnt die VR-Handlung mit dem Wissen, dass die andere 
Person nach wie vor im physischen Raum mit mir ist und mich beobachten kann. 
Ich bin dementsprechend dem Blick der Person ausgesetzt, von der ich weiß, dass 
sie anwesend ist, gleichzeitig ist sie wiederum für mich aufgrund der VR-Brille 
nicht sichtbar. Durch die Anwesenheit dieser Person werde ich gleichzeitig daran 
erinnert, dass es ein Außerhalb des Mediums gibt. Die proklamierte vollkommene 
Immersivität von VR wird somit von vornherein gebrochen, sodass auch die affekti

ve Involvierung in der virtuellen Umgebung kritischer reflektiert werden kann. Ich 
bin somit im physischen Raum sichtbar, kann aber dort selbst nichts sehen, da ich 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


178 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

dank der VR-Brille einen virtuellen, anderen Raum sehe, der das Sehen außerhalb 
von der VR-Umgebung verunmöglicht.50 

In der virtuellen Welt befinde ich mich nun in einem Zimmer mit einem Spiegel 
und einigen anderen Möbeln. Die Stimme Annas ist erneut zu hören. Sie begrüßt 
und adressiert mich direkt: »You made it. You’re in. This is the house in the clouds. I 
dream of it often. Who are these people? Oh, you look different.« Das »looking dif

ferent« deutet darauf hin, dass ich in der VR sichtbar bin und mich augenschein

lich von meinem Aussehen in der physischen Welt unterscheide. Das Zimmer ist 
animiert und wirkt, als sei es mit digitalen Aquarellfarben gezeichnet worden. Zu 
diesem Zeitpunkt weiß ich als Rezipient*in weder wo ich bin, noch wer ich bin be

ziehungsweise welches Wesen ich verkörpere. Blicke ich im Zimmer umher und ver

weile mit dem Blick beim Spiegel, wird die von mir verkörperte Figur jedoch sicht

bar: Im Spiegel ist eine Art Puppe mit schwarzem Körper und weißer Maske51 zu 
sehen (vgl. Abb. 8), die einen farblichen Kontrast zur bunten Umgebung bildet. 

Abbildung 8: Still der von mir verkörperten Figur in The Key 

Quelle: Still aus The Key. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=o 
zJ3huCAQnI&t=449s [letzter Zugriff: 13.01.2025]. 

Nach kurzer Zeit, in der ein Umsehen und Orientieren möglich ist, fliegen bun

te Kugeln mit Augen in den Raum. Im Voice-over werden sie als »Red«, »Yellow« 
und »Blue« vorgestellt. Die Kugeln werden personifiziert beschrieben: »Ah, red is so 
clumsy. Always breaking things. But it loves to dance. Try it! Touch red and make 

50 Zumindest so lange die VR-Brille gut sitzt und kein Licht durchgeraten kann. 
51 Beim Schreiben dieser Beschreibung fällt unwillkürlich die Referenz zu Frantz Fanons 

»Schwarze Haut, weiße Masken« (1952) auf. Es bleibt jedoch zu bezweifeln, dass diese Re
ferenz von der Produzentin der VR-Erfahrung gewollt war. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s


3. VR als technology of feeling/s 179 

circles with your arms. Blue is more talkative. Singing all the time. Yellow is the 
shiest. Put your palm out and maybe it will come to you.« Ich werde immer wie

der dazu aufgefordert, mich zu bewegen, oder Gegenstände in der VR per Control

ler zu berühren. Nur bei Ausübung dieser Befehle geht auch die Handlung weiter. 
Anschließend kommt ein plötzlicher Sturm auf, reißt alle Fenster des Zimmers auf 
und Annas Stimme ruft: »Oh no, it’s happening again. The storm is going to take the 
companions. Save them! You have to do something. Grab them or they will be taken 
away.« Ich soll nun mit den Händen – also mit den Controllern – versuchen, die drei 
Kugeln zu greifen, was letztlich nicht möglich ist. Eine der drei Kugeln wird aus dem 
Zimmer geschleudert. Danach verschwindet das Zimmer um mich herum und ich 
befinde mich in einer wüstenähnlichen Gegend. 

Im weiteren Verlauf wird klar, dass ich mich in Annas Träumen befinde. Es sind 
einäugige Monster zu sehen, ich muss in endlosen Schlangen in einer Wüste aus

harren – es sei hier an die Situation vor dem Ausstellungsraum erinnert – und sehe 
andere Gestalten, die aussehen wie meine Figur aus dem Spiegel, die gebeugt ste

hend in der Schlange warten. »So many hungry and greedy creatures. The only way 
to move forward is to feed them. Why does it have to be this way? Is this what it 
feels like to be dead and be stuck in the limbo forever? […] What is time? What is an 
hour? What is – a day? A year? What is the present? What is the past?« Mit dem Zitat 
wird betont, dass der Status des Wartens auch die Wahrnehmung von Zeit verändert 
und es sich darüber hinaus wie ein »feststecken« anfühlt. Während Anna diese Fra

gen stellt, werden Stempel auf Dokumente gedrückt und die verbliebenen beiden 
Kugeln verschwinden eine nach der anderen. Mit jedem Verlust der drei begleiten

den Kugeln »Red«, »Yellow« und »Blue« wird die zu Beginn farbenfrohe Welt immer 
grauer (vgl. Abb. 9). Nach einigen weiteren Umgebungen, die nun allesamt trostlos 
und grau gestaltet sind und in denen ich mich orientieren, herumlaufen und meist 
Gegenstände finden und berühren muss, um die Narration voranzutreiben, wird 
der besagte Schlüssel gefunden und Anna erinnert sich: »That’s it. It finally makes 
sense now. I remember what the key stands for and what it opens. It’s a truth I’ve 
locked away. But I am ready to talk about it. It’s time to unlock my past.« Daraufhin 
wandelt sich das bisher abstrakt gehaltene, leicht unscharfe und an Aquarellmalerei 
erinnernde Bild und wechselt in eine scharfe Realaufnahme.52 

52 Streng genommen ist es keine Realfilmaufnahme, da das Haus aus mehreren Einzelfotos, 
die die Regisseurin im Irak aufgenommen hat, besteht. Es wurde anschließend per Photo
grammetrie zusammengesetzt und als begehbarer virtueller Raum erstellt. Dies erzählt Ce
line Tricart in einem Podcast-Interview (vgl. Voices of VR 2019). 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


180 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Abbildung 9: Still der grauer werdenden Welt und wartenden Gestalten in 
The Key 

Quelle: Still aus The Key. Online unter: https://www.youtube.com/watch?v=o 
zJ3huCAQnI&t=449s [letzter Zugriff: 13.01.2025]. 

Es ist ein zerstörtes Haus und weitere, vermutlich zerbombte, Häuserfassaden 
zu sehen. Im Voice-over wird erklärt, dass das Nicht-Erinnern-Können Annas durch 
die traumatisierende Fluchterfahrung ausgelöst wurde. Zudem erzählt sie, dass vie

le geflüchtete Personen den Schlüssel oder ein vergleichbares Erinnerungsstück zu 
ihrem Zuhause stets mit sich tragen – mit dem Wissen, dass dieses Zuhause als sol

ches nicht mehr existiert: »This is where I come from. This is my home. And this is 
why I can’t come back. I am a refugee. Most of us can’t choose when and how we 
leave our homes. We escape in a hurry.« Im klaren Kontrast zu Clouds Over Sidra 
und auch in Differenz zu The Displaced wird hier also die Rückkehr nach Hau

se komplett negiert. Durch die Audiospur in Kombination mit dem visuellen Bild 
wird ausgedrückt, weshalb und dass Anna nicht zurückkehren kann. Des Weiteren 
wird im Vergleich zu den beiden anderen Projekten auch zumindest kurz themati

siert, dass die Flucht oft schnell und in Notlage geschieht. Eine potentielle Roman

tisierung der Fluchtsituation bleibt dadurch aus. »When we finally get to safety in 
refugee camps. A long and painful wait starts. Longterm refugee situations across 
the globe now last an estimated 26 years. Less than Point 2 percent of us gets a new 
start in one of the 26 countries welcoming refugees every year. 26 out of 195 count

ries in the world.« Insbesondere durch den letzten Satz wird zumindest ansatzwei

se kritisch kommentiert, dass weltweit nur wenige Länder Geflüchtete aufnehmen. 
Auch wird deutlich gemacht, dass nur sehr wenige Geflüchtete überhaupt die Mög

lichkeit eines »Neustarts« erhalten. Darüber hinaus werden die VR-Rezipierenden 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s
https://www.youtube.com/watch?v=ozJ3huCAQnI&t=449s


3. VR als technology of feeling/s 181 

emotional adressiert, wenn das lange und schmerzhafte Warten aufgegriffen wird. 
Anschließend betont Anna noch, dass sie sich beim Anblick des Schlüssels traurig, 
aber auch stark fühlt, da der Schlüssel sie daran erinnert, dass sie eine Überlebende 
ist, die eine zweite Chance erhalten hat. Danach endet das VR-Projekt, mir wird die 
VR-Brille abgenommen und die Person im Raum starrt mich an. Ich bin gezwungen, 
noch einige Momente diesen Blick auszuhalten bevor der Raum verlassen werden 
darf.53 Insgesamt finden im Vergleich zu The Displaced und Clouds over Sidra 
weniger Ortswechsel statt, wodurch The Key ruhiger wirkt und sich mehr Zeit für 
die Entwicklung einer Bindung zur Narration, aber auch für das Umherblicken in 
den Umgebungen, genommen wird. 

3.2.4.1 Diskurs um das Projekt 
Wenngleich das Projekt also auf narrativer Ebene mitunter aufgrund der Augenhö

he und der Einbindung der Ich-Perspektive in die Narration die Möglichkeiten von 
VR mehr ausschöpft, erscheint der Diskurs um The Key ähnlich problematisch wie 
bei den anderen beiden Beispielen. Das VR-Projekt arbeitet insgesamt mit einem 
möglichst überraschenden Bruch zwischen abstrakten Bildern und Erzählweisen 
hin zu einem sehr konkreten, bewegenden Thema, das auf visueller Ebene durch 
die Realaufnahmen widergespiegelt wird. Als das Projekt zuerst ausschließlich auf 
Filmfestivals zu erfahren war, achteten die Produzierenden darauf, dass möglichst 
nichts von der eigentlichen Erzählung bekannt wurde. Nach der Rezeption von 
The Key bekamen Festivalbesucher*innen ein Schlüsselband um den Hals, was das 
Erkennungszeichen für andere Besucher*innen darstellte, die ebenfalls bereits das 
Projekt gesehen hatten. Vorgesehen war, dass sich nur diese Personen über das Pro

jekt unterhalten durften, um den Moment des Bruches und der darauf folgenden 
thematischen ›Auflösung‹, den die Produzierenden als den essentiellen Moment 
für die Wirkung der VR-Erfahrung erwägen, aufrecht zu erhalten. Auch in der 
Beschreibung im Meta Quest Store bleibt die eigentliche Handlung ein Geheimnis 
und es wird von einem »Überraschungseffekt« geschrieben: 

The Key ist ein interaktives VR-Erlebnis mit einer ausgeprägten Erzählstruktur und 
Momenten, in denen man selbst Entscheidungen treffen kann. Das Erlebnis führt 
den Betrachter durch Umgebungen, die an eine Traumwelt erinnern, stellt ihn 
auf seinem Weg vor Herausforderungen und lässt ihn schwierige Entscheidungen 
treffen. Im Laufe der Geschichte offenbart sich dem Betrachter, wovon sie wirklich 
handelt und sorgt für einen wahren Überraschungseffekt. (VR for Good 2019) 

53 Das Gefühl des Nicht-Gehen-Dürfens wird evoziert, indem die Person uns gegenüber vor der 
Ausgangstür steht. Streng genommen könnte man an ihr vorbeigehen, aber die Situation im 
Raum suggeriert eher das Ausharren und Warten. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


182 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

Auch auf der Homepage des Projekts sowie im dort eingebetteten Teaser-Video wird 
The Key mit »Unlock the Mystery« beworben (The Key o.J.: o. S.). Diese Spektu

larisierung der Erfahrung von Flucht und insbesondere die Assoziation eines zer

bombten Zuhauses mit einem »Überraschungseffekt« beziehungsweise aufgelös

tem »Mysterium« muss auf eine ähnliche Weise problematisiert werden wie die Pro

jekte zu Flucht zuvor, die ebenfalls von einer verkürzten ›VR = Empathie‹-Logik aus

gehen und dabei das Leben als geflüchtete Person als (vermeintlich) nachzufühlende 
Erfahrung inszenieren. Während die zuvor analysierten Projekte jedoch auch inner

halb der Narration ein Othering durch die Positionierung der Kamera und die Per

spektive, die die Rezipierenden einnehmen, vollziehen, umgeht The Key zumindest 
auf diegetischer Ebene ein solches Othering, indem sie sich stets innerhalb des Ge

schehens als handelnde, aber auch rätselnde Figur befinden. Eine klare Grenze zwi

schen ›Wir‹ und ›den Anderen‹ wird zumindest vor dem Bruch in die Realaufnahme 
vermieden. Nach dem visuellen Bruch und der damit einhergehenden Erklärung im 
Voice-over, dass Personen mit Fluchterfahrung oft Erinnerungsstücke von ihrem ei

gentlichen Zuhause an neue Orte mitnehmen, wird dann allerdings doch deutlich, 
dass das Projekt für Personen produziert wurde, die eben keine solche Fluchterfah

rung durchlebt haben. 

3.2.4.2 Die Situation im installativen Raum 
Ich möchte im Folgenden dafür argumentieren, dass der produktive Moment für 
eine kritische Empathie jedoch danach im physischen Raum nach dem Ablegen der 
VR-Brille entsteht, wenn die Rezipierenden die anstarrenden Blicke der anderen 
Person zumindest für ein paar Minuten aushalten müssen. Kritische Empathie nach 
Andrea Lobb, wie zu Beginn des dritten Kapitels ausführlicher beschrieben, ist ei

ne Form der Empathie als temporärer Zustand, der in Taten und bestenfalls Ver

änderung resultiert (vgl. 2017.: 600). Das Starren im Raum nach der VR-Erfahrung 
ist unangenehm, insbesondere da zuvor, am Ende der VR-Narration, das Ausblei

ben von Hilfe aus einem Großteil der Länder weltweit für Geflüchtete thematisiert 
wird. Durch die Konfrontation mit dem starrenden Blick entsteht ein Innehalten, 
und potentiell auch ein Moment des Ausharrens und Nachdenkens. Erst durch die 
Verschränkung des zuvor Geschehenen in der VR-Welt mit dem unbequemen Blick 
der gegenüberstehenden Person im physischen Raum, so meine Schlussfolgerung, 
entsteht ein potentiell kritisch-reflektierender Moment. Auch kehrt das Projekt teil

weise die Beobachtungssituation um und spielt mit dem Faktor der Sichtbarkeit: 
Einerseits beobachte ich zwar in der virtuellen Welt, gleichzeitig weiß ich, dass ich 
während der Rezeption von der Person jederzeit beobachtet werden könnte – ich se

he es jedoch nicht, da ich die VR-Brille trage. Ich bin dem Blick der Person im Raum 
ausgesetzt, kann aber, solange ich die VR-Welt betrachte, nicht zurückblicken. Dies 
ist erst möglich, wenn ich die VR-Brille abnehme und somit den Blick auf die Flucht

erfahrung beende. Mit Ende der VR-Erfahrung verändert sich auch die Audioebene 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 183 

von erzählender Stimme in der VR hin zu Schweigen und Stille im physischen Raum. 
The Key kann so als Versuch gelesen werden, Fragen der Blickstrukturen, des Be

obachtens, aber auch der Handlungs(ohn)macht in Kombination aus virtueller und 
physischer Umgebung aufzuwerfen. Die zwei VR-Projekte zuvor scheitern stellen

weise daran, prekäre Erfahrungen und die privilegierte Position weißer und/oder 
nicht-geflüchteter Personen kritisch zu reflektieren. In The Key hingegen entsteht 
zumindest am Ende ein solches Potential, indem der emotionalisierte Schluss der 
VR-Erfahrung mit einem Moment des Aushaltens des Blickes der anderen Person 
im physischen Raum verschränkt wird. Während ich durch das Ende der VR-Erfah

rung und die Aufklärung über die Erinnerungsstücke sowie das Versagen weltweiter 
Politiken für Geflüchtete als Person ohne Fluchterfahrung situiert werde, wird die 
Situation im physischen Raum danach genutzt, um in diesen Momenten des Un

bequemen kurzzeitig verweilen zu müssen. Dies geschieht dadurch, dass ich nun, 
quasi alternativlos, dem Blick der Person gegenüber exponiert bin. The Key unter

scheidet sich dementsprechend sowohl in Hinblick auf die technischen Möglichkei

ten innerhalb der VR-Erfahrung als auch in der Erzählweise von The Displaced 
und Clouds over Sidra, die beide inhaltlich innerhalb der Logik von Chris Milks 
Empathie-Maschine und dem ›Schlüpfen‹ in die Schuhe Anderer, ohne die Reflexion 
der Rolle als Person ohne Fluchterfahrung, kontextualisiert werden müssen: 

Céline Tricart’s main goal is thus to create a virtual reality experience in order 
to produce a sense of awareness towards the real world. In this way, instead of 
putting the user inside another’s shoes, following the experiential model of the 
empathy machine theorised by Chris Milk in 2015, she projects a magical realist 
metaphor of the historical trauma that cannot be recognised, but experienced in 
its emotional implications under the camouflage of the dream. (Grossi 2021: 153) 

Tricart konzipiert mit The Key eine Art Gegenentwurf zu Chris Milks These sowie 
den VR-Filmen, die Milks Herangehensweise adaptierten, indem sie versucht, trau

matische Lebensrealitäten zum Großteil nicht realfilmisch, wenngleich teils doku

mentarisch wirkend, festzuhalten, sondern eher abstrahierend durch die Traum

welt zu vermitteln. Die Art des Umgangs mit Trauma verweist gleichzeitig auf die 
Tatsache, dass traumatische Erlebnisse von betroffenen Personen oft vorerst ver

drängt werden, indem sie sich nicht erinnern können. Dies spiegelt sich auf narrati

ver Ebene wider, wenn die VR-Erfahrenden erst Hinweise finden müssen, um Anna 
sich später erinnern lassen zu können. Des Weiteren unterscheidet sich das Pro

jekt von den vorherigen, da Tricart die Rezipierenden aus der Ich-Perspektive einer 
handelnden Figur statt eines herumgeführten Gastes erfahren lässt: »For Tricart, 
virtual reality is in fact conceived as a ›first-person medium‹, avoiding ›squeezing 
the participants into the people’s bodies and telling them what to think and when‹ 
(Tricart & Yu 2019)« (ebd.). Weiter gedacht werden also keine vulnerablen, nicht- 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


184 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

weißen Körper abgebildet, in die die Rezipierenden ›schlüpfen‹, sondern das Pro

jekt bleibt visuell abstrakt. Wenn Lisa Nakamura zu Recht kritisiert, dass Empathie 
mit VR oft auf dem Konzept des »toxic re-embodiment« als »occupying the body of 
an other who might not even own their own body« (Nakamura 2020: 51) basiert, oder 
auch nach dem in Kapitel 1.2.4 erwähnten ähnlichen Prinzip des corpus nullius von 
Bollmer und Guinness (vgl. 2020: 41), muss erwähnt bleiben, dass Tricart an dieser 
Stelle versucht, einen anderen Weg zu gehen. 

Es bestätigt sich dennoch meine zuvor beschriebene Beobachtung, dass auch 
dieses Projekt für eine nicht marginalisierte Personengruppe produziert wurde: Für 
eine Person mit Fluchterfahrung würde The Key anders, womöglich auch retrau

matisierend wirken, wenn von »unlock the mystery« gesprochen wird und nach dem 
plötzlichen Bruch in das Realbild die Zerstörung durch Krieg sichtbar wird. Auch er

scheint das Ausharren im physischen Raum mit dem starrenden Blick der anderen 
Person aus der Perspektive einer Person mit Fluchterfahrung mindestens schwierig. 
Durch die – zumindest während der Festivalphase – Mystifizierung der eigentlichen 
Handlung der VR-Erfahrung war es zudem nicht möglich, vorher Inhaltswarnun

gen/-angaben auszusprechen, um Personen mit Fluchterfahrung zumindest vorzu

warnen. The Key ließe sich so insgesamt im Dazwischen situieren, insofern, dass 
einige Strategien des Otherings und der reinen Bemitleidung vermieden werden und 
sich ein gewisser Möglichkeitsraum durch den potentiellen Moment der Reflexion 
im physischen Raum eröffnet. Trotzdem bleibt die grundlegende Frage und Proble

matik bestehen, weshalb Fluchterfahrungen überhaupt nachfühlbar gemacht wer

den müssen und ob die privilegierten Rezipierenden sich letztlich – auch mit Ei

genreflexion – nur gut darüber fühlen sollen, einen kurzen Moment des Schlecht- 
fühlens und Mitleid gehabt zu haben. 

3.3 Empathie als unbequeme Erfahrung 
How does it feel to be a white problem? 

Mit meinen Analysen habe ich gezeigt, dass die VR-Technologie nicht selbstver

ständlich Empathie erzeugt oder als Empathie-Maschine bezeichnet werden kann, 
da es dafür mehr als die technischen Voraussetzungen benötigt. Durch das stereo

skopische VR-Bewegtbild ist es zwar möglich, sich eher in einem gemeinsamen 
Raum zu fühlen, jedoch kann die Perspektive, die die Rezipierenden einnehmen, 
trotzdem eine distanzierte sein, wenn sie deutlich beobachtend, fast schon voy

euristisch ist. Die persönlichen Geschichten werden dabei oft als pädagogisches 
Werkzeug für weiße Rezipierende genutzt (vgl. Bollmer/Guinness 2020: 34). Der 
Blick bleibt dann der einer außenstehenden Person, die aber gleichzeitig die 
Blickkontrolle und damit auch Deutungshoheit besitzt. Empathie kann zudem 
verkompliziert werden, indem sich hierarchische und distanzierte Strukturen in 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 185 

die Räume einschreiben. The Key verdeutlicht im Kontrast zu Clouds Over Sidra 
und The Displaced, dass Empathie in VR nur durch ein relationales Zusammen

spiel von filmtechnischen und erzählerischen Strategien entstehen kann. Dennoch 
fallen alle drei VR-Projekte hinter eine im Englischsprachigen schon länger ge

führte Problematisierung der kolonialen Geschichte von Empathie zurück, in der 
die ›Empathisierenden‹ privilegierte, weiße, westliche Subjekte und die ›Empathie- 
Objekte‹ nicht-weiße, marginalisierte Gruppen sind. Carolyn Pedwell greift – ohne 
Bezug auf VR – diese Rollenverteilung und die Behauptung einer vermeintlich 
universellen Empathie auf, indem sie dieses Konzept als liberal geprägtes Narrativ 
beschreibt: 

Although mainstream liberal narratives pose empathy as universal (as some

thing everyone has the potential to develop), these discourses routinely take 
for granted a socially privileged subject as potential ›empathiser‹. That is, in the 
vast majority of Euro-American calls for empathy as affective solution, it is an 
imagined subject with class, race and geo-political privileges who encounters 
›difference‹ and then chooses whether or not to extend empathy and com

passion. Yet, as critical theorists have argued, the act of ›choosing‹ to extend 
empathy can itself be a way to assert power. (Pedwell 2016: o. S.) 

Empathie ist so ein kolonialer, machttheoretischer Anteil eingeschrieben, der nur 
schwer aufzulösen scheint. So argumentiert auch Rebecca Wanzo in eine ähnliche 
Richtung wie Carolyn Pedwell im Zitat zuvor: »A major ethical problem with using 
sympathy and compassion as the primary mechanism for political change is that 
sentimental politics depend on the cultural feelings of those in power, and the 
disempowered must depend on patronage« (Wanzo 2009: 229). Solange Empathie 
nur westlichen, weißen Subjekten zugesprochen wird, werden koloniale, rassis

tische Muster weitergetragen. Des Weiteren ist es eine verkürzte Annahme, dass 
einzig Empathie zur Lösung gesellschaftspolitischer Probleme beiträgt. Wie zuvor 
unter anderem mit Lauren Berlant argumentiert, ist dies eine Tendenz der letzten 
Jahrzehnte, in der Empathie als Konzept durch neoliberale politische Rhetoriken 
nahezu entleert wurde. Diese Art von Rhetorik hängt zudem mit der neolibera

len Abwälzung gesellschaftlicher und politischer Verantwortung auf Individuen 
zusammen. michá cardenas greift die Problematisierung von Empathie in ihrem 
Buch Poetic Operations ebenfalls auf, wenn sie von voyeuristischer Empathie schreibt 
und zudem einen Gegenentwurf vorschlägt: »Both [cardenas zuvor analysierten 
Projekte; Anm. F.W.] take personal experiences of shifting and transform them into 
poetic algorithms that reach beyond voyeuristic empathy toward acts of solidarity« 
(cardenas 2022: 97). Persönliche Erfahrungen können und sollten also durchaus 
als Ausgangspunkt gewählt, aber eben nicht für eine voyeuristische Empathie 
instrumentalisiert werden, weshalb cardenas Akte der Solidarität einbringt. Soli

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


186 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

darität verweist auf das Prinzip der Gegenseitigkeit und stellt somit eine Alternative 
zur asymmetrisch geprägten (doxischen, voyeuristischen) Empathie dar. Wie zu 
Beginn des Kapitels erwähnt, kann Solidarität zudem aus (kritischer) Empathie 
resultieren, beide Konzepte stehen also nicht grundsätzlich gegensätzlich zuein

ander. In den hier analysierten Projekten wird jedoch eine eher voyeuristische 
Perspektive eingenommen, weshalb in Anlehnung an cardenas auch von einer voy

euristischen Empathie gesprochen werden kann, die zudem nur dem westlichen, 
weißen »Empathisator«-Subjekt zugeschrieben wird. Statt diese starre, privilegierte 
Subjektposition zu reflektieren und zu dekonstruieren, wird sie vielmehr verstärkt, 
indem alle drei Projekte hauptsächlich in einer bemitleidenden Position verweilen. 
Zudem erscheint die Perspektive innerhalb der VR immer die eine*r willkomme

nen Beobachter*in zu sein, die nicht konfrontiert wird, wie es zum Beispiel in 
Glaube (Kap. 2.3) geschehen ist. Wenn Susanne Schmetkamp für das Medium 
des Films beschreibt, dass »Empathie […] ein [Herv. F.W.] Modus diverser, in der 
ästhetischen Erfahrung möglichen Resonanzmodi [ist]« (2017: 135), so muss dies 
auch für VR gelten. Sich nur auf (doxische) top-down Empathie als Resonanzmodus 
zu konzentrieren, engt die Möglichkeiten von VR, und auch von Empathie selbst, 
als nicht voyeuristisch und hegemonial geprägt und als temporärer Zustand, ein 
und versäumt die weiteren, teils affektiv-transformativen Potentiale, die später in 
Kapitel vier innerhalb spezifischer VR-Projekte noch genauer erläutert werden. 
Ich möchte daher in diesem Buch das Konzept der Empathie nicht grundlegend 
ablehnen, sondern für eine Differenzierung von Empathie plädieren, wie sie An

drea Lobb, aber auch Carolyn Pedwell, vollziehen. Insofern scheint es konsequent, 
dass es keine klare und allgemeingültige Definition von Empathie gibt, da sie stets 
von den Kontexten und Machtverhältnissen abhängig ist und sich unterschiedlich 
herauskristallisieren kann. »For this reason, the (however laudable) effort to arrive 
at an overarching or universal definition of empathy can itself be problematic in 
so far as it tempts us to arch our definition right over these determinant effects of 
power« (Lobb 2017: 598f.). Lobb beschreibt Empathie daher vielmehr als komplex 
und relational: 

Consequently, it may be most prudent to conclude that empathy is not, in fact, 
any one singular phenomenon at all. Rather, what empathy means, and the moral 
(or immoral) work we should anticipate from it, cannot be reliably determined 
independent of the specific context in which it is practiced, nor adequately un
derstood if it is divorced from the nexus it forms with power in the social field in 
which it arises. (ebd.: 599) 

Wie zu Beginn des Kapitels geschildert, unterscheidet sie grundsätzlich zwischen 
doxischer und kritischer Empathie, differenziert hier jedoch jeweils zwei Unterka

tegorien zum Ende ihres Artikels hin. Doxische Empathie Typ 1 wirkt vertikal, inso

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 187 

fern, dass eine privilegierte Gruppe Mitgefühl für eine sozial benachteiligte Grup

pe hat. Hier stehen die Privilegierten und ihre Gefühle im Mittelpunkt. Doxische 
Empathie Typ 1 kann in Analogie zu Lauren Berlants sentimental politics dabei hel

fen, neoliberale Taktiken der Individualisierung aufrechtzuerhalten. Doxische Em

pathie Typ 2 wiederum wird horizontal praktiziert und wirkt zwischen Personen, 
die der gleichen Position von Benachteiligung oder Diskriminierung angehören. Als 
Effekt von strukturellen Machtverhältnissen wird hier zwar die Situation nachemp

funden und empathisch mitgefühlt, jedoch kombiniert sich die Empathie mit Fa

talismus und Resignation: Im Sinne von ›ich habe aufrichtiges Mitleid mit deiner 
Erfahrung, aber ich weiß aus Erfahrung, dass wir sowieso nichts an den Strukturen 
ändern können‹ (vgl. ebd.: 603). Neben den beiden doxischen Empathietypen arbei

tet Lobb zwei kritische Empathietypen heraus. Typ 1 wird erneut vertikal praktiziert 
– »felt from a position of […] authority and privilege« (ebd.). Im Gegensatz zur do

xischen Empathie Typ 1 handelt es sich bei kritischer Empathie Typ 1 zwar ebenfalls 
um eine empathische Autoritätsposition, diese wird jedoch im Dienste der Autono

mie der anderen Gruppe eingesetzt. Das bedeutet, dass die autoritäre Position zum 
einen mitgedacht werden muss, aber auch die Bereitschaft vorhanden sein muss, 
diese Position aufzugeben, da das Ziel die Auflösung dieser asymmetrischen Bezie

hung ist. Die Position der temporären und veränderbaren Autorität wird in diesem 
Fall nicht genutzt, um ungleiche Machtverhältnisse zu verfestigen, reproduzieren 
oder naturalisieren, sondern wird als Transformationsmoment eingesetzt. Kriti

sche Empathie Typ 2 ist schließlich eine horizontale Empathieform, die affektive 
Elemente der politischen Solidarität beinhaltet beziehungsweise diese auslöst und 
auf kollektive Bewegungen für soziale Veränderungen abzielt (vgl. ebd.: 603f.). Die 
hier analysierten VR-Projekte arbeiten allesamt mit vertikalen Empathietypen und 
sind – abgesehen von der beschriebenen Situation im installativen Raum bei The 
Key – als doxische Empathie Typ 1 zu klassifizieren. Dies begründet sich darin, dass 
sie sich vielmehr auf die Gefühle der privilegierten (Rezipient*innen-)Gruppe kon

zentrieren und in einer top-down Herangehensweise produziert wurden. Kritische 
Empathie von Typ 1 und 2 wird hingegen im vierten Kapitel innerhalb der VR-Pro

jekte aufzufinden sein. Alle drei Projekte aus dem dritten Kapitel gehen hingegen 
davon aus, dass Empathie (nur) über das Kennen/Lernen der Realität einer anderen 
Person funktioniert und lassen weiterhin die Medialität der jeweiligen VR-Projek

te und den Faktor der Rekonstruktion einer solchen Erfahrung außen vor. Außer

dem, und damit zusammenhängend, wird dieser epistemische und zudem vermit

telte Zugang zu der prekären Lebensrealität von marginalisierten Gruppen dafür 
genutzt, für diese zu sprechen (vgl. ebd.: 598; Fricker 2007: 16f.). Letztendlich stehen 
so die Gefühle sowie die moralische Transformation der Rezipierenden im Mittel

punkt, statt die Situation und Gefühlslage der Betroffenen zu fokussieren. 
Insbesondere in Clouds Over Sidra wird zudem eine befremdende Distanz 

zu den Orten und Leben verstärkt, statt sich dort anwesend zu fühlen. Die Rezi

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Francis Wagner: Virtual Reality und die Frage nach Empathie 

pierenden erscheinen als Fremdkörper, der auf eine andere Welt blickt, sich aber 
nicht in dieser befindet. Alle drei Projekte legen eine Verkürzung an den Tag, näm

lich ›VR gleich Empathie gleich Bemitleidung‹. Dabei könnte es ein Gegenentwurf 
sein, gerade im Kontext von Flucht und Lebensrealitäten von Geflüchteten, VR als 
Unbequemlichkeitsstrategie zu nutzen, um beispielsweise das Gefühl des Befremd

lichen, die Konstruktion der Anderen und vor allem die Position des weißen Blicks 
zu reflektieren. In diesem Kontext lässt sich eine Verbindung zu dem Philosophen 
George Yancy ziehen, der im gesamtgesellschaftlichen Kontext von der Notwendig

keit eines oft unbequemen Ausharrens und Verweilens weißer Personen bei Rassis

mus und kolonialer Gewalt geschrieben hat. In einer antirassistischen Herange

hensweise sollten diese kolonial tradierten Perspektiven vielmehr umgedreht und 
stattdessen gefragt werden: »How does it feel to be a problem?« (Yancy 2012: 174). 
Mein Vorschlag für VR-Projekte wäre somit die weiße/privilegierte Positionierung 
zu markieren/reflektieren und diese möglichst unbequem zu gestalten,54 anstatt ei

ne hierarchische Bemitleidung zu evozieren und die Unbequemlichkeit durch das 
»feeling good about feeling bad« zu verhindern. Laut Yancy geht es beim unbeque

men Aushalten darum, sowohl offen dafür zu sein, vom Leid von Schwarzen, Indi

genen und anderen Menschen of Color berührt und bewegt zu werden, als auch die 
Realität von Weißsein und der Beziehung zu Kolonialität und Rassismus zu erken

nen (vgl. Yancy 2012: 157). Daran anschließend könnte Empathie also als konfronta

tiv gedacht werden, indem sie das komfortable Sein aufbricht. Im Rekurs auf den 
queeren Diskurs Sara Ahmeds zur Wahrnehmung eines Anders-Seins gesprochen: 
»Normativity is comfortable for those who can inhabit it« (2014: 147). Die Möglich

keit des »inhabiting« und damit der Nähe zu einer nicht-normativen, unbequemen 
Seinsweise kann in VR-Projekten durch die Ausschöpfung der medienspezifischen 
(ästhetischen) Mittel in den Mittelpunkt gerückt und problematisiert werden. In 
dieser Herangehensweise wäre Empathie als eine unbequeme Erfahrung möglich 
und könnte – wie Carolyn Pedwell es für Jamaica Kincaids postkolonialen Roman A 
Small Place (1988) beschreibt – vielmehr als konfrontativ gedacht werden: 

However, different to liberal (as well as many more critical) narratives, Kincaid’s 
›confrontational empathy‹ is not premised on care, concern and sympathy to
wards this other. Rather, it is sharp, incisive and uncompromising. Furthermore, 
this empathy works not to enable ›privileged‹ subjects to put themselves in ›the 
other’s shoes‹; instead, it is a mode of affective perspective-taking adopted by 
those usually viewed as the postcolonial ›objects‹ of empathy, which calls vari
ous transnational subjects into account for their role in perpetuating damaging 
neocolonial and neoliberal relations. (Pedwell 2016: o. S.) 

54 Auf eine ähnliche Weise, jedoch radikaler, wie beim Aushalten des Blickes der anderen Per
son zum Ende von The Key im physischen Raum. Konkrete Umsetzungen dessen werden 
schließlich in Kapitel vier von mir besprochen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


3. VR als technology of feeling/s 189 

Auf diese Weise wären ›die Anderen‹ nicht länger die Objekte von ›Einfühlung‹ und 
in einer kolonialen Tradition nur in einer Rolle fixiert. In der konfrontativen Em

pathie ist es nicht mehr der westlich-weiße Blick von außen, sondern eine Perspek

tive der Marginalisierten, der Kolonisierten, die im Sinne einer Subalternen Em

pathie verstanden werden muss. Dabei wird eine Perspektive nicht nur eingenom

men, sondern auch reflektiert, um eine hierarchische Aneignung zu vermeiden. Es 
ist dementsprechend wichtig zu betonen, dass Empathie nicht nur über scheinbar 
verbindende Gefühle oder Tränen funktioniert, sondern auch (vermeintlich) isolie

rende Gefühle wie Scham oder Wut zu Empathie führen können. Wie in Kapitel 
3.1 ausführlich besprochen, wurde Scham als vermeintlich negative Emotion be

reits von mehreren postkolonialen und queeren Theoretiker*innen hinsichtlich des 
transformativen Potentials untersucht. Womöglich läge genau hier auch eine Mög

lichkeit für VR. VR-Projekte könnten es dann ermöglichen, über die Normativität 
vermeintlich natürlicher Ordnungen nachzudenken und deren Konstruktion offen

zulegen, indem sie Momente des körperlichen Unwohlseins und Unbehagens evo

zieren und narrativ einbinden, was auch, wie in The Key, durch den Kontrast zwi

schen virtuellen und physischen Raum erzeugt werden kann. Um dies zu erreichen, 
müssen jedoch andere Narrationen und Techniken eingesetzt werden als bei kon

ventionellen Filmen, indem beispielsweise mit (westlichen) Sehgewohnheiten ge

brochen oder die audiovisuelle Ebene durch multisensorische Eindrücke erweitert 
wird und so die anderen Möglichkeiten des Mediums VR ausgeschöpft werden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476826-004 - am 14.02.2026, 09:20:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476826-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

