
41

4. DIE INFORMATIONSTEXTE ZU AUSGEWÄHLTEN 

EXPONATEN DER RELIGIONSKUNDLICHEN

SAMMLUNG MARBURG

4.1  Zie lsetzung und Auswahl  der  Exponate  

Die Hörtexte sollen dem interessierten Laien in einer für ihn verständli-

chen Sprache
10

 Fachinformationen und Verständnishilfen zu Herkunft 

und Wesen der Exponate vermitteln. Dabei ist die Auswahl der 25 Ge-

genstände primär von der Funktion der Audioführers geleitet, der – sei-

nem Programm gemäß – an der visuellen Erfahrung ansetzt. Folglich 

sollte das präsentierte Ausstellungsstück so beschaffen sein, daß es dem 

Auge von sich aus einen gewissen ästhetischen Anreiz bietet. Sodann 

sollte die Präsentationsweise des jeweiligen Objekts den Besonderheiten 

einer Audioführung insofern entgegenkommen, als eine entspannte Be-

trachtungshaltung eingenommen werden kann. Ein tiefes Hinabbeugen 

über eine Vitrine etwa wäre hierfür nicht sonderlich günstig. Schließlich 

sollte aus jedem Raum mindestens ein religiöser Gegenstand vertreten 

sein, der – im subjektivem Verständnis des Verfassers freilich – als be-

deutungsvoll für den Kernbestand der Religion herangezogen werden 

kann, für die er exemplarisch steht.  

Die folgende Tabelle führt die ausgewählten Exponate auf, ordnet sie 

dem Standort in der Sammlung sowie ihrem Themengebiet zu und nennt 

ihre jeweilige Inventarnummer.  

10  Als vorbildhaft in dieser Hinsicht erschienen mir auf religionskundlichem 

Gebiet die Arbeiten Helmuth v. Glasenapps (1891-1964), die sich durch 

Allgemeinverständlichkeit auszeichnen und über die Fachwelt hinaus An-

erkennung fanden (vgl. Brockhaus 1997: 597-598).

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

42

Nr. Exponat Themengebiet (Abteilung) 

Stockwerk/Inventarnummer 

1 Gipsabguß eines großen  

Sitzbildes der Göttin Sachmet 

Institutionell erloschene  

Religionen (II) 1/By 096 

2 Durg� als Mahish�suramardin� Hinduismus (I) Parterre/ Lp 355 

3 Gipsmodell der „Pyramide der 

gefiederten Schlangen" von 

Xochicalco 

Institutionell erloschene 

Religionen (II) 1/By 096 

4 Gipsabguß der „Großen Sitzen-

den“ aus Tell-Halaf 

Institutionell erloschene 

Religionen Parterre/Bm 5 

5 Schmuck eines Thoraschreins Judentum (III) 1/38, 39 a-b, 40 

6 Schutzmantelmadonna Christentum (III) 1/E a 19 

7 Volto Santo Christentum (III) 1/Ea 170 

8 Koran-Buch Islam (III) 1/Hi 017  

9 Schutzgottheit Ikenga der Ibo Stammesreligionen (IV) 1/Ag 

129

10 Drei Holzfetische vom Stamm 

der Sura 

Stammesreligionen (IV)1/ 

Ag 181-183 

11 Gewand und Trommel eines 

Schamanen 

Stammesreligionen (V) 1/ 

Av 001 

12 Ahnenschädel der Asmat  Stammesreligionen (V) 1/As 

051

13 Malanggan-Schnitzereien aus 

Neuirland 

Stammesreligionen (V) 1/As 

015, 016, 019 

14 Stülpmaske der Witu-Inseln Stammesreligionen (V) 1/As 

041

15 Hina-Matsuri (Puppenfest) Japan (Vorraum) 2/Ru 83 

16 Der Rasatanz von Krishna  

Gop�n�tha

Hinduismus (VI) 2/Lp 240  

17 Der kosmische Tänzer Shiva 

Natar�ja

Hinduismus (VI) 2/Lp 130 

18 Holzfigur des sitzenden Kriegs-

gottes Guandi 

China (VI) 2/Pt 015 

19 Kang yuanshuai – General Kang China (VI) 2/Pt 068 

20 Sitzender Buddha Buddhismus in Südostasien 

(VII) 2/Mr 004/1-4 

21 Stehender Buddha Buddhismus in China (VIII) 2/ 

Nt 67 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

43 

22 Lehrstuhl eines Zen-Meisters Buddhismus in Japan (IX) 2/ 

Nu 27 

23 Dainichi Nyorai Buddhismus in Japan (IX) 2/ 

Nu 35 

24 Dreistöckige Miniaturpagode Buddhismus in Japan (IX) 2/ 

Nu 121 

25 Bodhisattvas Fugen und Monju Buddhismus in Japan (IX) 2/ 

Nu 021-R u. 022-R 

4.2  Real i s ierung 

4.2.1. Hörtexte 

Der Inhalt der Hörtexte sollte über die von der Sammlungsleitung ange-

brachten Beschriftungstexte zu den Exponaten hinausgehen, die Länge 

des akustischen Materials sollte aber die Dauer von ca. acht Minuten 

nicht überschreiten. Dem jeweiligen Hörtext ist stets eine Erstinformati-

on vorangestellt. Das Vorlesen der Texte dürfte etwa dieselbe Zeit in 

Anspruch nehmen wie für die Beantwortung der gestellten Fragen auf-

zuwenden ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

44

Abbildung 2: Gipsabguß eines großen Sitzbildes der Göttin Sachmet  
(Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

45 

4.2.1.1 Gipsabguß eines großen Sitzbildes der Göttin Sachmet 

Erstinformationen 
Dieser Gipsabguß stellt die Sachmet dar, eine der bekanntesten Göt-

tinnen �gyptens, die seit dem Alten Reich, das von 2707 bis 2170 v. 

Chr. währte, schon in den Pyramidentexten als Muttter des Königs und 

in einer schützenden Funktion genannt wird. In dieser Beschützerfunkti-

on liegt übrigens eine Parallele zur indischen Göttin Durg�, von der in 

der hiesigen Religionskundlichen Sammlung ebenfalls eine figürliche 

Darstellung zu betrachten ist. 

Sachmet war so populär, daß man ihr in allen erhaltenen Tempeln 

�gyptens begegnet. Der Name Sachmet bedeutet die „Mächtige“, und 

das Original dieser Sitzstatue war aus schwarzem Granit und trug den 

Beinamen „Die schöne vereinigende Sachmet“. Es stand im Tempel der 

Göttin Mut in Karnak, der größten Kultstätte �gyptens nahe dem heuti-

gen Luxor, ehemals Theben und Hauptstadt des Landes im Neuen Reich, 

das nach heutiger Datierung von 1550 bis 1103 v. Chr. dauerte (vgl. v. 

Beckerath 1997: 187-192). Das Besondere an diesem Tempel der Mut, 

der unter Pharao Amenophis III. erbaut wurde, ist, daß er eine Reihe von 

600 löwenköpfigen Statuen beherbergte. Eine von ihnen ist dieses Sitz-

bild der Göttin Sachmet. 

Weiterführender Informationstext 
Die Darstellung der Göttin Sachmet zeigt die Göttin in typischer Er-

scheinungsform als Frau mit Löwenkopf, die mit einem langem, engan-

liegenden Gewand gekleidet ist. Im Alten Reich war Sachmet noch nicht 

wie hier mit Attributen versehen, und nur die langen Haare der Frauen-

perücke fielen vom Löwenkopf herab und verdeckten so den Übergang 

zwischen Löwenkopf und Menschenleib. Zahlreiche archäologische 

Funde belegen allerdings, daß Sachmet seit der Zeit des Neuen Reiches 

immer mit charakteristischen Attributen dargestellt wird (vgl. Heike 

Sternberg in: Helck/ Westendorf 1984: 323): Auf dem Kopf trägt sie ü-

ber der Perücke eine Sonnenscheibe mit der Uräus-Schlange. Hier sehen 

Sie Sachmet thronend, was Macht- und Herrschaftsanspruch signalisiert: 

In ihrer linken Hand, die auf dem Oberschenkel ruht, hält sie das Le-

benszeichen, während die andere Hand flach auf ihrem rechten Ober-

schenkel liegt. 

Als Herkunftsort- und Hauptkulturort der Sachmet gilt seit dem Alten 

Reich die Hauptstadt Memphis im Norden �gyptens (vgl. 324). Der Ü-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

46

berlieferung zufolge war sie seit dieser Zeit Schutzgöttin des �rztestan-

des. Bemerkenswert hierbei ist der Aspekt, daß Sachmet als weibliche 

Gottheit auch einen unheilstiftenden Charakter hat und als Vernichterin, 

die in der Wüste lebte, Krankheiten und Seuchen sandte, die dann von 

heißen Wüstenwinden verbreitet die Menschen befielen. Wenn sie also 

Krankheiten sandte, war sie auch, nach ägyptischer Vorstellung, in der 

Lage, Krankheiten zu heilen.  

Im Mittleren Reich, in der Zeit von 2119 bis 1789 v. Chr., tritt die 

Funktion der Sachmet als kriegerische Göttin hervor: „Ihre Charakterzü-

ge als wilde und gefährliche Göttin, die sich der Feinde der Götter und 

des Königs bemächtigt“ (325) zeigen sich in dieser Zeitspanne ganz 

deutlich. In dieser Eigenschaft als Kämpfende und Feinde vernichtende 

Figur erkennen wir eine gewisse Nähe zum Mythos der indischen Durg�,

die die göttliche Ordnung durch Abwehr aufständischer Dämonen garan-

tierte.  

Seit dem Neuen Reich, zur Erinnerung: zwischen 1550 und 1103 v. 

Chr., ist die Verbindung der Sachmet zu dem Schöpfergott und Herrn 

von Memphis Ptah so eng, daß „sie fast nicht mehr ohne ihn dargestellt 

wird“ (Hoenes 1976: 118). „‚Geliebt von Ptah‘ ist deshalb ihr häufigstes 

Beiwort“ (109) in dieser Zeit und parallel zum wachsenden Einfluß der 

Stadt Memphis wächst auch die Bedeutung der Göttin Sachmet. In dieser 

Zeit verbreitete sich ihr Aspekt der Feuer- und Flammengöttin. Zugleich 

eigneten ihr die �gypter jetzt auch Kriegsgerät, wie z.B. Pfeile, als Att-

ribute zu; und man beschwörte die Göttin, ihre Waffen nicht gegen einen 

selbst zu richten. Sachmet erscheint nun auch im ägyptischen Totenbuch 

und in den Unterweltsbüchern unter diesem Aspekt.   

In der von 664 bis 336 v. Chr. andauernden Spätzeit tritt die Göttin 

besonders häufig in magischen Beschwörungs- und Drohritualen auf. 

Dies ist mit der in der Spätzeit allgemein „überhandnehmenden Praxis 

der Orakel und der Magie zu erklären“ (74). Damals war es vornehmli-

che Aufgabe eines Sachmet-Priesters, mittels magischer Praktiken 

Krankheitsdämonen abzuwehren. Wie bereits gesagt, ist die Beziehung 

der Sachmet zur Medizin und ihr Patronat über die �rzteschaft und die 

Heilkunst über ihr Wirken als Vernichterin zu erklären.  

Noch in der griechischen Zeit wird von einem Volkskult um die 

„Sachmet des König Sahure“ berichtet und noch im 3. und 4. nachchrist-

lichen Jahrhundert erinnerten sich die Griechen an Sachmets Zauber-

kraft. Ein spätägyptischer Papyrus unterrichtet über magische Praktiken 

und gibt Antworten auf Fragen, die Hilfesuchende an die Sachmet rich-

teten (62). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

47 

Insgesamt läßt sich sagen, daß der Kult um die Göttin Sachmet im we-

sentlichen ein Volkskult blieb und von priesterlicher Spekulation fast 

freiblieb. Die �gyptologin Sigrid Hoenes erklärt die große Popularität 

der Sachmet mit ihrer „klaren ‚Konzeption‘“ (230) und mit der Unkom-

pliziertheit ihres Wirkens. Sie sagt: „Vergegenwärtigt man sich ihre 

Funktion als Krankheitsbringerin, als Schutzgöttin der �rzte, so kann 

man sich gut vorstellen, daß Kranke die Göttin um Heilung baten und 

das Standbild der Sachmet berührten, um die Wirkung zu erhöhen. Viel-

leicht waren es aber auch Genesene, die auf diese Weise für ihre Wir-

kung dankten“ (44). Sachmet war, um es mit Hoenes bündig zu sagen, 

„eine große Göttin, aber doch wiederum nicht so groß, um für den ,klei-

nen Mann‘ unerreichbar zu sein“ (230). Eventuell mag man aus christli-

cher Perspektive an die Marienverehrung der Volksfrömmigkeit denken, 

die auch etwas ganz anderes ist als die sublimen theologischen 

Spekulationen über die jungfräuliche Mutter des Erlösers. 

Hören Sie bitte zum Abschluß einen von dem �gyptologen Jan Ass-

mann übersetzten Ausschnitt aus einer Hymne an Sachmet als Herrsche-

rin über Unter- und Oberägypten. Die Hymne preist sie dafür, wie sie 

den Sonnengott Re auf der Barke während seiner Fahrt über den Himmel 

zu seinem Schutz begleitet:  

„Lob, Lob deinem schönen Antlitz, 

du Edle des PTAH-Tempels, 

SACHMET, die Große, Herrin des Himmels; 

Kopfschmuck des Re, wenn sie in der Barke fährt, 

sein Auge im ,Großen Haus‘, 

seine Kronenschlange im Königshaus; 

sein Kopfschmuck in der Nachtbarke, 

die bei ihm ist in der Tagbarke. 

Sie gibt, daß der Angreifer umzingelt wird und eilt, ihn 

zu packen, 

nachdem sie ihren „Dreißigerspeer“ umfaßt hat. 

SACHMET, die Große, die PTAH liebt, 

Herrin des Himmels, Herrscherin der beiden Länder.“ 

(Assmann 1975: 466-467) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

48

Abbildung 3: Durg� als Mahish�suramardin�

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

49 

4.2.1.2 Durg� als Mahish�suramardin�

Erstinformationen 
In der Gestalt der Durg� vereinigt sich eine große Zahl verschiedener 

Göttinnen, die im Laufe der Zeit in Indien verehrt wurden. Als Mutter-

göttin und „Weltenmutter, in der alle Göttinnen verschmolzen werden“ 

(Glasenapp 1922: 147), sind ihre Erscheinungsformen „so vielgestaltig“, 

daß selbst die größten männlichen Götter der indischen Geisteswelt: 

Brahm�, Vishnu und Shiva „ihr Wesen nicht zu erfassen und zu be-

schreiben imstande sind“ (Glasenapp 1948: 26). Die zahlreichen Aspekte 

der Durg� reichen von „freundlich und gnädig“ bis „furchtbar, zornig 

und grausam“. Hier begegnet uns die Erscheinungsform der grausamen 

Durg�, die Mahish�suramardin�, was so viel heißt wie „die den Dämon 

Mahisha vernichtet“. Das Exponat vor Ihren Augen zeigt in iko-

nographisch typischer Weise eine in der hinduistischen Mythologie und 

Dichtung vielbeschworene Kampfszene, in der Mahish�suramardin� ge-

rade einen Büffeldämon besiegt, der in menschlicher Gestalt die Welt zu 

vernichten drohte.  

Die Durg� wird von zwei weiteren Figuren flankiert und bildet mit 

ihnen eine Figurengruppe, die während der jährlichen Durg� Puj� (Anbe-

tung) kultisch verehrt wurde. Danach wurde sie nicht, wie in Indien üb-

lich, in einem Bestattungsritus beigesetzt, sondern in die Religionskund-

liche Sammlung gegeben. 

Weiterführender Informationstext 
In dem M�rkandeya-Pur�na, einem heiligen hinduistischen Text. 

welcher der Verehrung der Durg� gewidmet ist, und sich bis auf den 

heutigen Tag im Nordosten Indiens, in Bengalen, großer Beliebtheit er-

freut, wird die Legende der Göttin folgendermaßen erzählt: „Durg� exis-

tiert seit Ewigkeit und in Ewigkeit. Wenn sie sich offenbart, um zum 

Heil der Götter und Menschen zu wirken, dann heißt es in der Welt, sie 

sei geboren worden“ (Glasenapp 1922: 143). 

Wie es in der hinduistischen Mythologie heißt, waren die Götter nach 

hundertjährigem Streit von den Asuras, „menschenähnlichen Wesen von 

bald schönem, bald grausigem Aussehen“ (105), unter ihrem Anführer 

vollständig entmachtet worden. In der Folge eignete sich der tyrannische 

Dämonenkönig Mahish�sura die Stellung des Gottes Indras an und be-

gann, über die Welten zu herrschen.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

50

Als der Dämonenkönig mit Weltvernichtung drohte und das Gleichge-

wicht des Kosmos endgültig der Gefahr der Zerstörung aussetzte, hatten 

die Götter, “angeführt von Brahm�, ihre Zuflucht zu Shiva und Vishnu 

genommen, denn sie wußten gegen den Büffeldämon kein Mittel. Doch 

auch Shiva und Vishnu zeigten sich machtlos. In ihrem Zorn traten die 

Götter gemeinsam dem Bösen entgegen. Flammen des Zorns schlugen 

aus ihren Mündern und vereinigten sich zu einer feurigen Wolke, um 

schließlich die Gestalt einer achtzehnarmigen Göttin anzunehmen. Nun 

sahen sich die Götter, die alle eine gesonderte, aber begrenzte Macht 

verkörperten, der Gestalt gegenüber, aus der sie einstmals entstanden 

waren. Shakti, die urweibliche Kraft und Lebensenergie, war neu erstan-

den“ (Schleberger 1986: 121) und zeigte sich in der weiblichen Göttin 

Durg� Mahish�suramardin�.

Solche Katastrophenmythen, in denen aufständische Gestalten, Dä-

monen oder Titanen, die Götter- und Weltordnung bedrohen, gibt es 

mehrfach. Und auch von einer weiblichen Gottheit als Verteidigerin der 

göttlichen Ordnung wird andernorts, so etwa bei der ägyptischen Sach-

met, die ebenfalls in der Marburger Religionskundlichen Sammlung zu 

sehen ist, berichtet. 

Die Durg� als Dämonenvernichterin steht hier rot gekleidet vor uns. 

Ihr Blick richtet sich leicht nach oben. Durg� trägt eine Krone und ist 

reich geschmückt. Ihr drittes Auge weist auf ihre Beziehung zu Shiva 

hin. Um für den Kampf gegen den Dämonenkönig gewappnet zu sein, 

hat ihr jeder „Deva“, wie im Hinduismus ein Gott genannt wird, eine 

Waffe gegeben: u. a. Shiva den Dreizack, Vishnu den Diskus, Varnna 

die Meeresschneckentrompete, V�yu den Bogen, Sûrya die Pfeile, Indra 

den Donnerkeil, Yama den Züchtigungsstab, K�la das Schwert, Visva-

karman den Schild und der Him�laya den Löwen als Reittier.  

Die hinduistische Mythologie erzählt weiter, daß (die Durg�) Mahi-

sh�suramardin� zuerst das Heer des dämonischen Titanen vernichte und 

dann den Büffeldämon mit der Schlinge fing. Schleberger führt dazu in 

seinem Büch über die indische Götterwelt aus: Weil dieser Dämon die 

„Fähigkeit besaß, sich in jede andere Gestalt zu verwandeln, konnte er 

als Löwe zwar aus der Schlinge entschlüpfen, dem Schwert der Göttin 

aber nicht entgehen“ (Schleberger 1986: 121). Er verwandelt sich nun in 

einen Elefanten, dem Durg� den Rüssel abschlägt, „worauf der Dämon 

in seine ursprüngliche Gestalt als Büffel zurückkehrte und mit seinem 

Hufschlag das All erschütterte. Doch die Göttin zeigte sich nur belustigt, 

als sie sah, wie der Büffel mit seinen Hörnern ein Gebirge ausriß und 

gegen sie schleuderte. Mit einem Pfeilhagel zerstob sie das Gebirge, 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

51 

schwang sich auf den Rücken des Titanen und bohrte ihm den Dreizack 

in den Nacken. Noch einmal versuchte der Dämon, in der Gestalt des 

Helden zu entweichen, wurde aber sogleich von der Göttin mit einem 

Streich ihres Schwertes enthauptet“ (122). 

Die Figurengruppe vor Ihren Augen stellt den dramatischen Moment 

vor der Tötung des Dämons dar. Es zeigt die Göttin, hier in einer iko-

nographischen Variante mit zehn Armen, wie sie den Büffeldämon in 

Menschengestalt mit der Lanze verwundet. Der Kopf des Büffels liegt 

auf dem Boden vor ihr. Wie einige andere Göttinnen auch, so etwa die 

orientalisch-römische Kybele, hat sie einen Löwen als Begleittier, der 

hier mit ausgestreckten Krallen nach dem Ungetüm in Menschengestalt 

greift. Mit dessen Tod wird das kosmische Gleichgewicht wieder herge-

stellt, und die Götter können wieder souverän regieren (vgl. Bedi 2002: 

73).  

Der siegreiche Kampf dieser „flammenden Gottheit“ (Mitchell 2001: 

46) bildet ein in Indien äußerst beliebtes Motiv in der Ikonographie der 

Göttin Durg� seit dem vierten Jahrhundert unserer Zeitrechnung. Figuren 

wie diese finden sich bis heute als Gaben in Dorftempeln, besonders an-

läßlich von Tempelfesten. In Bengalen, dem Hauptsitz ihrer Verehrung, 

wird im Monat ��vina, unserem Oktober, neun Tage lang ein großes 

Fest, Durg� P�j� genannt, mit großem Pomp gefeiert.  

Hören Sie abschließend einen heiligen Text, der bis auf den heutigen 

Tag in Bengalen zu Ehren der Göttin Durg� rezitiert wird. Er unter-

streicht ihren mildtätigen Aspekt und stammt aus dem Text „Dev�ma-

h�tmya“, was soviel wie „die Verherrlichung der Göttin“ heißt. Das De-

v�mah�tmya ist ein Abschnitt aus dem M�rkandeya-Pur�na, das 1008 

Namen zur Verehrung der Durg� nennt (Sharma 2001: 14) und einen 

großen Bekanntheitsgrad in der indischen Mythologie und Dichtung hat. 

Hören Sie hier zunächst den Originaltext im Sanskrit und dann den 

Textausschnitt in deutscher Sprache nach der Übersetzung des Religi-

onswissenschaftlers und Indologen von Glasenapp (1953: 36):  

[Originaltext Sanskrit] 

„Der Guten Heil bist du, der Bösen Unheil, 

Die prüfende Vernunft im Herz der Weisen, 

Bei Frommen Glaube, Schamgefühl bei Eitlen, 

Beschütz’ uns, Mutter, die wir laut dich preisen“ (4, 4). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

52

Abbildung 4: Gipsmodell der „Pyramide der gefiederten Schlangen“ 
von Xochicalco (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

53 

4.2.1.3 Gipsmodell der „Pyramide der gefiederten Schlangen“  
von Xochicalco

Erstinformationen 
Wir sehen ein Gipsmodell der Ruine des wichtigsten Heiligtums von 

Xochicalco, der „Pyramide der gefiederten Schlangen“ (Prem 1995: 

351), auf einem Berg in Mexico gelegen. Xochicalco, der Name der 

Stadt aus Tempeln, Kultgebäuden und Ballspielplätzen auf der Bergspit-

ze, bedeutet „Ort des Blumenhauses“ (Krickeberg 1956: 412). Dieser Ort 

scheint ein Mittelpunkt jener Völker gewesen zu sein, aus deren Kultur 

die der Azteken später entsproß. Ihre Blütezeit lag vermutlich zwischen 

600 und 900 unserer Zeitrechnung (vgl. Hirth 1995: 57). Einige an den 

Wandteilen der Pyramide erkennbare Hieroglyphen deuten auf das ast-

ronomisch bedeutsame Ereignis einer Kalenderreform hin, zu deren Ge-

denken die Halle wohl erbaut wurde. Auch die an den Wänden ange-

brachten Feuerschlangen und die rituelle Symbolik geben Kunde von ei-

ner Hochkultur der „Mixteca-Puebla“ (Vaillant 1957: 260).  

Die Sprache und die Stammeszugehörigkeit der Priester auf dem 

Berg und der Arbeiter, welche am Fuße des Berges lebten, ist unbekannt, 

weil dieses Volk in der späteren Epoche der Azteken „schon längst in 

anderen Völkern aufgegangen“ (Krickeberg 1956: 421) war. In Bauwei-

se und Dekoration unterscheidet sich der Tempel von Xochicalco grund-

sätzlich von den Bauten Teotihuacans. 

Weiterführender Informationstext 
Xochicalco liegt südwestlich von der mexikanischen Hauptstadt ent-

fernt auf einem isolierten Ausläufer der sich vom Ajusco-Vulkan herab-

ziehenden Bergkette. Die Ruinen der Stadt, die ursprünglich als eine gi-

gantische Kultstätte gebaut wurde, befinden sich auf einem mächtigen 

Hügel, der zu früheren Zeiten „in zahlreichen Terrassen anstieg und 

durch einen breiten Graben gesichert war“ (Vaillant 1957: 216).  

Auf der Spitze dieses Berges stehen auf einer kleiner Plattform Reste 

einer Kultstätte, die heute als „Pyramide der gefiederten Schlangen“ be-

zeichnet wird (vgl. Prem 1995: 351). Seinen Namen verdankt das Heilig-

tum den acht gefiederten Schlangen auf den Flachreliefs, die sich um die 

untere Böschung winden. Jeder Kopf ist einer der Ecken der Plattform 

zugewandt. Obwohl die Pyramide zu den kleineren Bauwerken von Xo-

chicalco zählt, ist sie nicht nur wegen ihrer zentralen Lage, sondern ge-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

54

rade auch wegen der gefiederten Schlangen auf den Flachreliefs von he-

rausgehobener Bedeutung. 

In ihrer Symbolik bedeuten die Schlangen ursprünglich das Wasser 

und die durch das himmlische Wasser, den Regen, hervorgebrachte Ve-

getation. Später, in der Auffassung der Azteken, wurden die Schlangen 

zu himmlischen Wesen. Doch insbesondere Türkisschlangen wurden 

zum Symbol des lichten Tageshimmels, der die Sonne umfängt und 

trägt. Türkisschlange und Federschlange bilden überhaupt ein häufiges 

Motiv der altmexikanischen Kunst. Die Gliederung ihrer Leiber in drei-

zehn Segmente hatte astronomische Bedeutung: Sie entsprachen den 

dreizehn Sternbildern des mexikanischen Tierkreises. Zudem befindet 

sich auf der Maulspitze der Schlangen ein mit Augen, das heißt mit Ster-

nen besetztes krummes Horn, welche das S-förmige Sternbild xonecuilli,
was soviel wie ,gekrümmtes Bein‘ heißt, symbolisierte. 

Am Sockel der erbauten Pyramide umrahmen auf der unteren, ersten 

Friesreihe gefiederte Schlangen abwechselnd Hieroglyphenkartuschen 

mit der Ziffer 9 sowie Menschenfiguren, die mit untergeschlagenen Bei-

nen dasitzen und große Tierköpfe als Helmmasken tragen. Auf der 

Frontseite links vom Treppenaufgang schließt ein Schlangenleib eine aus 

drei Tageszeichen bestehende Hieroglyphengruppe ein, die durch Men-

schenarme zusammengehalten wird. Die zweite obere Friesreihe am So-

ckel der Anlage zeigt sitzende Priester mit dem Jahressymbol als Kopf-

putz und mit zahlreichen verschiedenartigen Symbolen oder Symbol-

gruppen. Das Obergesims ist ein Ornamentband, das aus denselben stili-

sierten Schneckengehäusen besteht, mit denen auch die Schlangenkörper 

besetzt sind. Auf den Sockelfriesen der Kultstätte sind sitzende Krieger 

zu erkennen, die Schilde und Speerbündel halten und wie die Priester in 

der oberen Reihe der Sockelfriese mit Kalenderdaten verbunden sind. 

Alle diese Reliefs sind in einem energischen, schwungvollen Stil ge-

arbeitet. Sie waren einst farbig gefaßt und müssen auf die Menschen ei-

nen starken optischen Eindruck gemacht haben. Allerdings war den Er-

bauern der Pyramide von Xochicalco der Symbolgehalt der Reliefs mit 

ihren gefiederten Schlangen weit wichtiger als das rein ästhetische Mo-

ment.  

Bezüglich der ikonographischen Deutung der Symbolik scheint so 

viel festzustehen, daß einige Hieroglyphen auf eine Kalenderreform hin-

deuten, die den in Xochicalco residierenden Priestern so bedeutungsvoll 

erschien, daß sie zur Erinnerung daran den Tempel erbauen ließen (418-

420). �hnliches finden wir bei den Maya, die um 700 n. Chr. zur Erinne-

rung an einen ‚Astronomenkongreß‘, der die genaue Länge des tropi-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

55 

schen Sonnenjahres feststellte, in Copán auf Honduras zwei Steinmonu-

mente errichteten, auf denen die um ein Kalenderdatum versammelten 

Priester dargestellt sind. 

Abbildung 5: Gipsmodell der „Pyramide der gefiederten Schlangen“ 
von Xochicalco (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

56

Abbildung 6: Gipsabguß der „Großen Sitzenden“ aus Tell-Halaf  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

57 

4.2.1.4 Gipsabguß der „Großen Sitzenden“ aus Tell-Halaf  

Erstinformationen 
Das Original dieses Gipsabgusses der „Großen Sitzenden“ wurde nur 

wenige Handbreit unter der Erde (vgl. Oppenheim 1931: 165) über ei-

nem Grabschacht (vgl. Naumann 1950: 159) in einer früheisenzeitlichen 

städtischen Siedlungsanlage Nordost-Syriens, dem Tell Halaf, entdeckt.  

Der Ort Tell Halaf hatte seine Blütezeit in der frühen Zweistromkul-

tur von 5050 bis 4300 v. Chr. (vgl. Fless 1997: 25). Bekannt geworden 

ist die sogenannte Buntkeramik aus dieser Zeit, die „im gesamten nord-

mesopotamischen Raum kleinere und größere Herstellungszentren mit 

lokalen Varianten ausgebildet“ (Cholidis/Martin 2002: 24) hatte. 

Das Alter der vier Tonnen schweren Sitzfigur aus Basalt, die „offen-

bar aus einem zylindrischen Block“ (Opitz 1955: 35) gemeißelt wurde, 

wird heute in das erste Jahrtausend vor Christus datiert.  

Die Grabfigur kann als eine thronende Königin interpretiert werden. 

Gewiß handelt es sich nicht um eine Göttin, weil es im alten Orient kein 

Abbild einer Gottheit über einer Gruft mit Brandbestattung gab und weil 

zudem dieser Figur die typischen göttlichen Attribute wie Hörner und 

Krone fehlen. „Für die Deutung der Figur als Frau sprechen vor allem 

ihre Bartlosigkeit, des weiteren die Haartracht“ (Cholidis/Martin 2003). 

Entdeckt und ausgegraben wurde die „Große Sitzende“ in einer ersten 

Grabungskampagne zwischen 1911 und 1913 unter Anleitung von Max 

von Oppenheim, der Sohn einer reichen Bankiersfamilie war und viele 

Berufsjahre als Diplomat im Orient verbrachte, bis er sich ganz der Ar-

chäologie widmete.  

Anzumerken wäre noch, daß das Sitzen immer als Machtgebärde 

aufzufassen ist, die Göttern und Herrschern vorbehalten ist, so wie man 

es heute überall am Bischofsitz, der Kathedra, wahrnehmen kann. Auch 

der akademische Lehrstuhl ist somit als Symbol der wissenschaftlichen 

Autorität zu betrachten. 

Weiterführender Informationstext 
Schauen wir uns zunächst die Monumentalfigur etwas näher an: Wir 

sehen eine überlebensgroße weibliche Figur, die auf einem hohen Sessel 

(vgl. Opitz 1955: 35) ohne Rücken- und Seitenlehne aufrecht sitzt. Auf 

dem niedrigen Fußschemel erhebt sich der Unterkörper der „Großen Sit-

zenden“, der wie ein Kubus gearbeitet ist. Die kleinen Füße sind zwar 

sorgfältig bearbeitet, doch zeigen die starren Umrisse ihres Unterkörpers 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

58

fast keine Leibesformen. Es macht den Eindruck, als ob sie ein breites 

Brett auf den Knien hielte, von den die Gewandung herabhängt.  

Der ausgestreckte Unterarm ruht mit aufgelegter Hand auf dem 

Schoß, während die rechte Hand ganz vorn auf dem Schoß einen „Napf 

mit zylindrischem Fuß“ (35) hält. Auf dem hohen Halse ragt der Kopf 

der „Großen Sitzenden“ empor, deren Gesichtsausdruck trotz einfachster 

Formgebung ungemein eindrucksvoll ist. Auf ihrer Stirn sind die Haare 

mittels gekräuselter Ringe ausgeführt und hängen hinten tief auf die 

Schultern herab. Von der Stirn fällt zu beiden Seiten des Gesichts vor 

den Ohren je eine starke Locke. Die untere Partie des Gesichts ist flach 

gearbeitet und die Lippen des kleinen Mundes sind fein und schön ge-

schwungen. Die Nasenflügel sind breit, während die Nasenlinie nach o-

ben über Stirn und Kopf in einem stark gewölbten Bogen verläuft.  

Die „Große Sitzende“ ist mit einem Rock bekleidet, dessen �rmel bis 

dicht über die Ellenbogen reichen und breit gesäumt sind. Dieser Saum 

zeigt ein Zickzackmotiv und reicht, weiter senkrecht herabgehend, bis 

zum Schoße. Ein weiterer Saum aus Bändern mit einem Winkelmotiv 

folgt den Linien der Oberarme und Schultern bis zum Halse. Der Rock 

endet knapp über den Füßen, als ob herabfallende Fransen angedeutet 

werden sollten, unten in ein ebenfalls zickzackförmiges Bandmotiv, das 

aber im untersten Teil nicht abschlossen ist (vgl. Oppenheim 1931: 165-

167). 

Der Fund dieser Figur bedeutete für Oppenheim ein besonders glück-

liches Ereignis in seinem Forscherleben. Er trug zur Erschließung einer 

der bedeutendsten archäologischen Fundstellen im vorderen Orient im 

vorderen Orient zu Beginn des 20. Jahrhunderts bei (vgl. Meyer 1958: 

1). Unablässige Hilfe bei seinen Grabungsarbeiten leisteten ihm als Gra-

bungsarbeiter Beduinen der verschiedenen lokalen Stämme, mit denen er 

seit langer Zeit in Kontakt stand.  

Die an der Fundstelle ausgegrabenen Exponate wurden 1928 nach 

Berlin gebracht und dort ab 1930 in dem von Oppenheim eigens gegrün-

deten Tell-Halaf Museum gezeigt. Oppenheim ließ auch eine Kopie her-

stellen, die von der Religionskundlichen Sammlung Marburg erworben 

wurde. Unglücklicherweise wurden die meisten Objekte des Museums 

während des zweiten Weltkrieges im November 1943 vernichtet. Nur ein 

Teil konnte in den Trümmern geborgen und wieder zusammengesetzt 

werden. Die noch vorhandenen Fragmente der „Großen Sitzenden“ sol-

len demnächst rekonstruiert werden, und noch ein weiterer Abguß des 

Originals befindet sich ebenfalls in Berlin. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

59 

Wie bedeutsam der Fund, den Oppenheim für die Darstellung der Erd-

göttin Hebat hielt, für ihn selbst war, läßt sich den hinwendungsvollen 

Zeilen aus seinem Buch „Der Tell Halaf“ entnehmen: 

„Die thronende Göttin hat durch die große Ruhe etwas Majestisches. Das Ge-

sicht zeigt in höchster Stärke das mystische archaische Lächeln. Trotz des zu 

großen Kopfes und der kubischen Form, der vollkommen unausgedrückten 

Brust mit den überbreiten Schultern und dem ebenso breit gehaltenen Schoß 

ist die Wirkung außerordentlich eindrucksvoll. Das Lächeln der Göttin hat ei-

nen Zauber, der stärker wird, je länger man sie anschaut. Es ist ein Werk größ-

ter künstlerischer Vollendung. Etwas ähnliches wie diese gleichsam „kubisti-

sche“ Göttin gibt es nirgendwo auf der Welt [...]“ (Oppenheim 1931: 165)  

Oppenheim war zeitlebens mit dieser Figur beschäftigt. Welche tiefe 

Verbindung er gleich nach ihrer Entdeckung mit ihr aufnahm, zeigt der 

folgende Ausschnitt aus seinem Buch: 

„Es war eines der großen Erlebnisse meiner Ausgrabungen und eine der größ-

ten meiner Entdeckerfreuden, zu beobachten, wie dieses Steinbild der Erde 

fömlich entstieg. Nach Bloßlegung des stark abgeschwemmten Lehmziegel-

massivs, [...] wurde die Oberfläche gereinigt. Dabei stießen wir zuerst auf die 

Schädeldecke. Sie sah wie eine große, dunkle Eisenpfanne aus, aber bald zeig-

ten sich die Umrisse des Kopfes. Und nun wurde vorsichtig eine Lehmziegel-

reihe nach der andern abgehoben. Gerade hier war die Grabung schwer, weil 

die alte Mauerung sehr fest war und man nur langsam vorwärtskam. [..] Es 

dauerte Stunden und Tage, bis die große thronende Göttin endlich in ihrer 

ganzen Größe vor uns stand. Welche Freude, als es sich zeigte, daß das Stein-

bild vollkommen unversehrt war! Unsere Beduinenarbeiter haben diese Göttin 

später als meine Braut bezeichnet, weil ich immer wieder zu ihr trat und mich 

von ihrem Anblick nicht trennen konnte“ (Oppenheim 1931: 167). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

60

Abbildung 7: Schmuck eines Thoraschreins 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

61 

4.2.2.5 Schmuck eines Thoraschreins  

Erstinformationen 
Sie sehen an dieser Wand den Schmuck eines Thoraschreins vom 

Anfang des 19. Jahrhunderts. Seine Herkunft ist nicht gesichert, doch 

gibt es im Archiv der Religionskundlichen Sammlung eine Notiz, wo-

nach er aus einer kleinen Berliner Synagoge stammt, die vor 1937 aufge-

löst wurde. Der Schmuck eines Thoraschreins verziert das �ußere eines 

Behältnisses, welche das Herzstück jüdischer Religiosität, die Thorarol-

len, umschließt. Auf jeder dieser Rollen stehen die fünf Bücher Mose 

geschrieben, aus denen an jedem Sabbatmorgen ein Abschnitt rezitiert 

wird, so daß der gesamte Thoratext im Laufe eines Jahres einmal im Jahr 

verlesen wird.  

Der Schmuck des hier ausgestellten Schreins zeigt oben die rot 

gefaßte Holzkrone mit fünf goldfarbigen Rippen. Symbolisiert wird auf 

diese Weise die königliche Bedeutung der Thora. Darunter sehen Sie die 

Holztafeln mit den zehn Geboten, die hier mittels der Anfangsworte auf 

grünlich-blauem Hintergrund reliefartig wiedergegeben sind und unten 

von zwei Voluten, schneckenförmigen Ornamenten, abgeschlossen wer-

den. Die einzelnen Gebote regeln die Beziehung der Menschen zu Gott 

(1. bis 5. Gebot) sowie der Menschen untereinander (6. bis 10. Gebot). 

Schließlich erblicken wir zwei Holzlöwen, die den Schrein bewachen 

(vgl. Schilling 1963: Abb. 75). Der Löwe ist das Symbol des Stammes 

Juda, aus dem Israels Könige geboren wurden. Es wird im Segen Jakobs 

über seinen Sohn Juda und dessen Geschlecht zuerst erwähnt (Genesis 

49, 8-12). Die Bezeichnung „Juden“ wurde vom Namen dieses Sohnes 

des Erzvaters Jakob abgeleitet. Auch vor dem Thron Salomos, des Er-

bauers des ersten Tempels in Jerusalem, standen Löwen. 

Weiterführender Informationstext 
Auf dem Weg zu unserer Religionskundlichen Sammlung werden Sie 

vielleicht – nur wenige Schritte von hier am Oberen Markt – die Reste 

einer mittelalterlichen Synagoge entdeckt haben, die durch einen Glas-

kubus geschützt werden. Ein anderes Zeichen gelebten Marburger Ju-

dentums, die große Synagoge, ist leider verschwunden. Sie stand in der 

heutigen Universitätsstraße am Fuße der Altstadt und wurde in der 

Reichspogromnacht vom 9. auf den 10. November 1938 völlig zerstört. 

Vier Monate später lebten in Marburg und Umgebung nur noch 344 Ju-

den, nachdem es 1934 noch 778, also beinahe doppelt so viele, waren. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

62

Die Zahl sank bis zum 30. Juni 1942 wegen Auswanderung und Depor-

tation auf 37. Danach ist für den Zeitraum des zweiten Weltkrieges keine 

weitere Zahlenangabe mehr festgehalten worden (vgl. Rehme/Haase 

1982: 11, 53-54), und es ist anzunehmen, daß es nach der letzten Depor-

tation gar keine Juden mehr in Marburg mehr gab. 

Heute hat die Jüdische Gemeinde wieder über 300 Mitglieder und 

kommt bislang in einem Haus am Pilgrimstein zusammen, das über ei-

nen Synagogenraum verfügt.  

Repräsentative Synagogen wie die große Marburger Synagoge, von 

der Photos im Fensterbereich dieses Ausstellungsraums hängen, waren 

überall dort vorhanden, wo es große, reiche Gemeinden gab wie z.B. in 

Berlin oder Frankfurt und in Großstädten überhaupt. Klein und unauffäl-

lig waren sie eher dort, wo die Gemeinden klein und arm waren, zum 

Teil auch dort, wo es Verfolgungen gab. Synagogen gab es bereits in der 

Zeit des Babylonischen Exils, d.h. nach der Zerstörung des Tempels im 

Jahre 586 vor unserer Zeitrechnung, zunächst als Bethäuser, später auch 

als Versammlungsort und dann zusätzlich als Studienstätte.  

Rechts von den alten Photographien sehen Sie eine Tischvitrine und 

darin eine Thorarolle aus Pergament. Sie ist das größte Heiligtum der 

Juden, denn sie enthält die göttliche Weisung. Die Thorarolle wird in der 

Synagoge in einer schrankähnlichen Lade aufgewahrt, dem sogenannten 

Aron Hakodesch (=Heiliger Schrank), der von einem Vorhang, dem „Pa-

rochet“, verdeckt wird (vgl. De Vries 1988: 16). Der Thoraschrein be-

findet sich an der Wand, die gen Jerusalem weist. Der Thoravorhang 

kann farbig und kunstvoll bestickt sein sowie mit „Samt und Seide ge-

schmückt“ (vgl. Petri/Thierfelder 2002: 19). Der Schmuck des Thora-

schreins unserer Sammlung weist diesselben Symbole auf, wie sie auf 

solchen verzierten Vorhängen zu finden sind.  

Wenn die jüdische Gemeinde an einem Sabbatmorgen versammelt 

ist, steht die Lesung der Thorarolle im Mittelpunkt des liturgischen Ge-

schehens. Dieser feierliche Moment beginnt, wenn der Vorbeter die hei-

lige Lade öffnet, dann die Thora aus ihrem Schrein nimmt und zum Vor-

lesetisch trägt. Dort entfernt er den schützenden Mantel und öffnet die 

Rolle an der zu verlesenden Stelle.

Wir haben für Sie einen solchen Moment akustisch eingefangen. Hö-

ren Sie bitte den Text aus dem vierten Buch Mose, Kapitel 15, die Verse 

37-41; dies ist gleichzeitig der dritte Abschnitt des Jebeks Schma Jisrael. 

Es singt Kantor Moshe Chaimorski: 

[Gesangseinlage] 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

63 

Danach wird der für diesen Tag bestimmte Abschnitt aus der Thora ver-

lesen. Auf diese Weise wiederholt sich in der Gegenwart der Bun-

desschluß Gottes mit seinem Volk. Zum Lesen verwendet man als Zei-

gestab den sogenannten Jad (hebr. Hand), dessen Spitze die Form einer 

Hand mit gestrecktem Zeigefinger hat. Einen solchen Jad können Sie in 

der Tischvitrine gleich neben der Thorarolle sehen.  

Hören Sie bitte abschließend die zehn Gebote nach dem zweiten 

Buch Mose, 20. Kapitel, zunächst in hebräisch gesprochen von Amnon 

Orbach und dann in deutscher Übersetzung:  

1.   Ich bin der Ewige, dein Gott, der dich aus �gypten geführt hat. 

2.   Du sollst keine anderen Götter haben vor mir. Du sollst dir kein  

      Abbild machen … . 

3.   Du sollst den Namen des Ewigen, deines Gottes, nicht zur Unwahr 

      heit aussprechen. 

4.   Gedenke des Sabbattages, ihn zu heiligen.  

5.   Ehre deinen Vater und deine Mutter … . 

6.   Du sollst nicht morden! 

7.   Du sollst nicht ehebrechen! 

8.   Du sollst nicht stehlen! 

9.   Du sollst nicht zeugen wider deinen Nächsten als falscher Zeuge. 

10. Du sollst nicht begehren das Haus deines Nächsten. Du sollst nicht 

      begehren das Weib deines Nächsten, … noch alles, was ihm gehört. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

64

Abbildung 8: Schutzmantelmadonna 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

65 

4.2.1.6 Schutzmantelmadonna 

Erstinformationen 
Dieses Exponat ist ein braun bemalter Gipsabguß eines Originals aus 

Holz und zeigt eine sogenannte „Schutzmantelmadonna“ unbekannter 

Herkunft. Mit der Schutzmantelmadonna wird ein Aspekt Marias ver-

sinnbildlicht, der sie als „Mutter der Barmherzigkeit“ (Schiller 1980: 

195) anspricht. Die Darstellung des Mantels als symbolisches Verhältnis 

zwischen Schützendem und Schutzbefohlenen reicht weit in die vor-

christliche Zeit hinein.  

Die ersten Darstellungen Marias mit dem Schutzmantel finden sich 

im ausgehenden 13. Jahrhundert und nehmen in den folgenden zwei 

Jahrhunderten, parallel zur wachsenden Marienverehrung, an Häufigkeit 

zu (vgl. Kirschbaum 1972: 130). Besonders die Zisterzienser stellten 

sich unter den Schutz Marias und symbolisierten dies, indem sie das Mo-

tiv der Schutzmantelmadonna pflegten. 

Weiterführender Informationstext 
Maria steht mit langem, über die Schulter nach hinten herabreichen-

dem Haar und leicht nach vorne geneigtem Kopf vor uns. Sie hält ihren 

bis zum Boden reichenden Mantel, der oben am Hals durch ein Band zu-

sammengehalten wird, mit beiden Händen geöffnet. Sie trägt ein gegür-

tetes Kleid, das von ihrer schmalen Taille an lange Falten wirft. Dabei ist 

das rechte Bein leicht nach vorne gebeugt, so daß die Figur sich in einem 

anmutigen, langsamen Schreiten zu uns hinzubewegen scheint. Die goti-

sche S-Form der Gestalt suggeriert ein leichtes Schweben.  

Unter ihrem Mantel hält Maria die Menschen schützend geborgen: 

Zur Rechten befinden sich neun, links 13 Personen. Von Kopfbede-

ckung, Haartracht, Geschlecht und Alter sind sie unterschiedlich. Ge-

meinsam ist ihnen jedoch der oftmals sehr plastisch dargestellte, andäch-

tige Gesichtsausdruck. Je näher sie an den Füßen der Maria stehen, desto 

höher ist ihr religiöser und sozialer Status.  

Zur Rechten sehen wir ganz unten den Papst, erkennbar an der Tiara, 

daneben einen Mönch und einen Bischof, links oben eine Nonne mit 

Schleier neben dem Kopf einer verheirateten Frau mit dem Gebände. 

Diese rechte Seite symbolisiert die Kirche mit ihrer Hierarchie. Zur Lin-

ken steht demgegenüber die weltliche Macht, ganz unten repräsentiert 

durch den Kaiser und den König; darüber sonstige Träger weltlicher 

Funktionen.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

66

Auf diese Weise zeigt der Bildhauer, daß Marias Schutzmantelschaft der 

weltlichen Sphäre, dem Imperium, ebenso zugedacht ist, wie der kirchli-

chen, dem Sazerdotium. Möglicherweise wollte der Künstler damit aus-

drücken, daß in der vermittelnden Gestalt der Mutter Gottes der Dualis-

mus zwischen Kirche und Welt aufgehoben ist. 

Wie gesagt, das Motiv des schützenden Mantels ist sehr alt. Diese 

„Vorstellung floß in die Sagen-, Märchen- und Legendenwelt mit ein, in 

denen der Mantel seinen Träger mit Wunderkräften versah“ (Parello 

1994: 82). Dort ist der „weite Mantel [...] stets ein Zeichen der Würde, 

ein Schutz vor Unwetter und Angriff, den ganzen Menschen verhüllend 

und alles unter sich bedeckend“ (Sussmann 1929: 1). 

Die im juristisch-weltlichen Bereich verbreitete Geste des Mantel-

schutzes besagt seit alters, daß Kinder dann als legitim oder adoptiert 

galten, wenn sie der Vater unter seinen Mantel nahm. Hochgestellte Per-

sonen, besonders Frauen konnten „Verfolgten unter ihrem Mantel Schutz 

gewähren und für diese um Gnade bitten“ (Kirschbaum 1972: 130). Seit 

der karolingischen Zeit konnten Königinnen das Fürspracherecht aus-

üben. Dieser Rechtsbrauch des Mantelschutzes der Frau wurde im 12. u. 

13. Jahrhundert auf die Gottesmutter übertragen. 

Im byzantinischen Osten findet sich der Schutzaspekt Marias im äl-

testen Marienlob der Christenheit um 800 n. Chr., im Hymnos-

Akathistos, wo vom rettenden Eingreifen Marias berichtet wird: Sie ha-

be, um Konstaninopel vor den Angreifern zu schützen, ihren weiten 

Mantel über die Stadt ausgebreitet.

„Im Westen findet die Vorstellung vom Mantelschutz Marias durch 

die griechische Legende der wundersamen Rettung eines Judenknaben in 

Konstantinopel weite Verbreitung. Der erzürnte Vater wirft seinen Sohn 

in den Glasofen, weil dieser mit den anderen“ christlichen Kindern die 

Hostie „genossen hatte. Man zieht ihn jedoch unversehrt aus den Flam-

men, und der beteuert: ,Die Frau, welche in jener Kirche, wo ich das 

Brot erhielt, auf einem Throne sitzt und ein Kind auf ihrem Schoße trägt, 

hat mich mit ihrem Mantel bedeckt, damit das Feuer mir nicht schade‘“ 

(Parello 1994: 83).  

Auch nach der Renaissance erfreute sich das ikonographische Motiv 

der Schutzmantelmadonna großer Beliebtheit, wie es beispielsweise das 

Bild der Schutzmantelmadonna der Kartäuser von Francisco de Zurbaran 

(um 1633) in Sevilla „mit einem neuen, für die individualisierte Fröm-

migkeit der Zeit typischen Motiv, zeigt: Maria legt segnend die Hände 

auf die Häupter zweier Mönche“ (Schiller 1980: 198). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

67 

Während sich im Katholizismus dieses Motiv also hielt, wandte sich Lu-

ther ausdrücklich gegen den Gedanken, Maria sei neben Christus als 

weitere Mittlerin und Beistand der Menschen anzunehmen. 

Übrigens ist die Aufnahme Hilfesuchender unter dem schützenden 

Mantel in der christlichen Frömmigkeit und Ikonographie nicht auf Ma-

ria beschränkt: „So kann den Schutzmantel im Grunde jeder Heilige tra-

gen, häufiger jedoch Ursula, Odilia, Brigitta, in Gemeinschaften Ordens-

stifter und Patrone von Bruderschaften, manchmal Christus als Schmer-

zensmann oder Gottvater selbst“ (Parello 1994: 84).  

Hören Sie abschließend – zuerst in Latein und dann in deutscher Ü-

bersetzung – einen Abschnitt aus dem ältesten überlieferten Mariengebet 

der Christenheit (vgl. Siepe 2002: 51), das schon von der Schutz- und 

Schirmherrschaft Mariens spricht: 

Sub tuum praesidium confugimus, 

sancta Dei Genetrix. 

Nostras deprecationes ne despicias in necessitatibus; 

sed a periculis cunctis libera nos semper, 

Virgo gloriosa et benedicta! 

Domina nostra, Mediatrix nostra, 

Advocata nostra! 

Tuo filio nos reconcilia,  

tuo filio nos commenda, 

tuo filio nos repraesenta! 

Amen. 

„Unter deinen Schutz und Schirm fliehen wir,  

heilige Gottesgebärerin. 

Verschmähe nicht unser Gebet in unseren Nöten,  

sondern errette uns jederzeit aus allen Gefahren, 

oh du glorwürdige und gebenedeite Jungfrau, 

unsere Frau, unsere Mittlerin, unsere Fürsprecherin. 

Versöhne uns mit deinem Sohne, 

empfiehl uns deinem Sohne, 

stelle uns vor deinem Sohne.“  

(Maas-Ewerd 1994: 376) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

68

Abbildung 9: Volto Santo 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

69 

4.2.1.7 Volto Santo  

Erstinformationen 
Sie sehen hier die Kopie eines Freskos der alten Burgkapelle von 

Kronberg im Taunus, das zwischen 1348 und 1386 entstanden ist. Es 

zeigt den „Volto santo“, zu deutsch „Heiliges Antlitz“, eine der im Mit-

telalter bekanntesten Kreuzdarstellungen, dessen Urbild sich im Dom der 

toskanischen Stadt Lucca befindet. Hier wie dort ist der Gekreuzigte be-

kleidet mit einer langen Tunika, und nicht, wie später üblich, bis auf das 

Lendentuch nackt. Er „trägt eine Königskrone, nicht eine solche aus 

Dornen. Das Gesicht zeigt keine Schmerzen. Die Wundmale sind kaum 

sichtbar“ (Schweizer-Vüllers 1997: 97). Diese Art der Darstellung ent-

spricht den frühesten bekannten Christusbildern, wie sie im byzantini-

schen Raum, in Syrien, Palästina und Spanien zu finden sind. Auf diesen 

Abbildungen erscheint Christus „nicht als Leidender, sondern als König 

in triumphierender, majestätischer Haltung, eher schwebend oder vor 

dem Kreuz stehend, nicht daran hängend und fixiert“.  

Auf vielen Volto-Santo-Darstellungen fehlt dem Gekreuzigten ein 

Schuh. Diese Auffälligkeit erklärt die Legende folgendermaßen: Ein ar-

mer französischer Spielmann, der sich auf der Pilgerfahrt nach Jerusalem 

befand, trat vor den Volto santo in Lucca und wollte ihm ein Geschenk 

darbringen; doch er ist ein armer Mann, der nichts hat. Da kommt ihm 

sein Musikinstrument in den Sinn und sogleich fällt ihm der silberne 

Schuh des Volto santo in den Schoß. Er überlegt, was dies zu bedeuten 

habe und kommt zu dem Schluß, daß der Schuh ihm zugefallen sei, da-

mit er ihn dem Volto santo zurückschenken kann. Aber zu seiner Ver-

wunderung nimmt das heilige Bild das Opfer nicht an. Diese Geschichte 

wurde zu einer Wanderlegende, wobei der silberne Schuh zum goldenen 

aufgewertet wurde. 

Weiterführender Informationstext 
Die Religionshistoriker Schnürer und Ritz schrieben schon 1934, daß 

der Volto santo bereits während des Mittelalters in der Gegend von 

Mainz bekannt war und verehrt wurde. Ein Beweis hierfür sei eben die-

ses Freskogemälde in der Burgkapelle zu Kronberg im Taunus, das 1903 

von dem Hofdekorationsmaler Jakob Hembus aufgedeckt wurde, der 

hierfür von der Kaiserin Friedrich den Auftrag erhalten hatte (vgl. 

Schnürer/Ritz 1934: 220).  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

70

Das restaurierte Bild mit seinen prächtigen Farben zeigt auf rotem, mit 

kleinen punktierten Kreuzchen übersätem Hintergrund eine bärtige, be-

kleidete und gekrönte Figur. Ihr Kopfhaar – wir folgen der Bildbeschrei-

bung von Schnürer und Ritz – ist „flachsblond und fällt rechts und links 

weit auf die Schultern herab. Nur die Hände sind angenagelt, und zwar 

seltsamerweise so, daß die Nägel hinter dem Daumen in die Hand ein-

dringen. Die Figur umgibt ein kostbares langes, braunes �rmelkleid, 

dessen reicher Schmuck hier besonders bemerkenswert ist. Es ist mit 

goldenen Sternchen und Kreuzchen geschmückt [...]. Dazu kommen [...] 

vergoldete Fransen unten und ein ebensolcher Saum an den �rmeln und 

am Kragen. Von einem viel verzierten goldenen Gürtel geht nach oben 

auf die Brust ein goldenes Kleeblattkreuz aus, nach unten ein goldener 

breiter Streifen bis zu den abschließenden Fransen. Deutlich erkennen 

wir den [...] goldene[n] Bogen mit den lilienartigen Endornamenten, der 

den oberen Teil der Figur umgibt und unter dem Kreuz hindurchgeht. 

Der linke Fuß trägt einen Schnabelschuh. Der rechte Fuß ist unbeschuht; 

der zu ihm gehörige, gezierte goldene Schuh liegt aber vor ihm auf dem 

Altar. An dieser Seite kniet unten ein [der] Geiger, im eng anliegenden 

Rock gekleidet“ (Schnürer/Ritz 1934: 220-221). Zur anderen Seite sehen 

wir die beiden Stifterfiguren: Den knieenden Ritter Ulrich I. von Kron-

berg „in goldenem Panzerhemd, den mit Flügeln versehenen Helm an 

goldener Kette am Rücken. Die Helmzier und die Farbe des Wappen-

rocks – rot und blauweiß – kennzeichnen den Ritter als einen Kronberger 

vom Flügelstamm. Hinter dem Ritter steht mit gefalteten Händen“ seine 

Frau Gertrud von Bellersheim“, gekleidet in ein rotes Gewand mit blau-

em Mantel darüber“.  

Ab dem 14. Jahrhundert ist eine weitere Legende belegt, auf der sich 

einige Abbildungen rechts von diesem Exponat beziehen. Diese zweite 

Geschichte berichtet von einer Frau, die später im Volksmund „Heilige 

Kümmernis“ genannt wurde. Ihr sehnlichster Wunsch war es, nur für 

Christus zu leben. Als ihr Vater sie an einen Heiden verheiraten wollte, 

flehte sie Christus um Hilfe, der ihr dann in leiblicher Person erschien 

und sie auf ihren Wunsch hin so verwandelte, so daß der Vater sie nicht 

mehr vergeben konnte. Auf diese Weise erhielt die Jungfrau durch 

Christi Willen einen Bart und ihr erzürnter Vater ließ sie daraufhin kreu-

zigen (vgl. Seibert 1980: 194). Diese Legende ist allerdings von der Kir-

che nicht anerkannt und die „Heilige Kümmernis“ ist niemals vom 

Apostolischen Stuhl zur Ehre der Altäre erhoben, also heilig gesprochen 

worden.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

71 

Vielleicht interessiert es Sie, ob und wie diese beiden Legenden: die vom 

Volto santo und von der Heiligen Kümmernis zusammengehören. Doch 

gerade das ist eine bis heute nicht ganz geklärte Frage. Einige Experten 

halten es für möglich, daß Kaufleute, die die Stadt Lucca besucht hatten, 

die Legende vom Spielmann über die Alpen in den Norden brachten. 

Dort könnte sie sich in Regionen Deutschlands und der Niederlande ver-

breitet haben. Andere Wissenschaftler (z.B. Friesen 2001) hingegen 

meinen, daß die Heilige Kümmernis Ausdruck einer Volksreligiosität ist, 

in der das Geschlecht des Gekreuzigten als weiblich erlebt wird, wie es 

ja auch Darstellungen dieser Zeit vom Christus mit stillender Brust gibt. 

Schließlich ist aber auch eine Synthese beider Ansichten möglich; die 

nämlich, daß sich die Ursprungslegende des luccheser Volto santo gera-

de mit diesem Aspekt der Volksreligiosität mischte. 

Hören Sie bitte abschließend eine Passage aus der Geschichte der 

Heiligen Kümmernis in Versform. Sie stammt aus dem Jahre 1582 und 

wurde von dem Chronisten Jakob Reutlinger aufgeschrieben. Nach der 

Originalversion in Früh-Neuhochdeutsch hören Sie die hochdeutsche 

Übersetzung. Es handelt sich hierbei um die Szene, wie Christus vor die 

gläubige Jungfrau tritt, deren Vater sie mit einem Heiden verheiraten 

wollte: 

„Die jungfraw an in das begert,/das er ir schöne gstallt verkhert/an gestallt und 

an irm gantzen leibe,/damit sie mechte sicher pleiben/vor denen, die nach iren 

stallten/und sie zu gemachel haben wollten./Christus, der sprach gnedig zur ir: 

gehab dich wol, ich steh bei dier,/du sollt jetzt scheinen zümlich allt/und eben 

haben mein gestallt,/das dhainer solle dein begeren./Allso will ich dein gstallt 

verkeren“. 

„Die Jungfrau verlangte von ihm, 

daß er ihre schöne Gestalt verändere, 

ihr Aussehen und den ganzen Leib, 

damit sie so sicher bleiben könne vor denen, 

die ihr nachstellen würden 

und sie zur Frau nehmen wollten. 

Christus sprach gnädig zu ihr: 

,Gehab dich wohl, ich steh zu Dir. 

Du sollst jetzt aussehen ziemlich alt 

und bekommen meine Gestalt. 

Damit keiner Dich begehrt. 

So will ich Dich verwandeln.“ 

(Schweizer-Vüllers 1997: 31-32) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

72

Abbildung 10: Koran-Buch  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

73 

4.2.1.8 Koran-Buch 

Erstinformationen 
In dieser Vitrine sehen Sie einen reichlich verzierten Reisekoran, 

vermutlich aus dem 19. Jahrhundert stammend. Wie die Thora für die 

Juden und die Bibel für die Christen, so ist der Koran für die Muslime 

die heilige Schrift. Koran, arabisch al-Qur’�n, bedeutet im Wortsinne 

„Die Rezitierung“ von Texten. Nach dem Tod Mohammeds, der die Re-

ligion des Islams begründete, sind diese Texte von seinen arabischen 

Landsleuten als Offenbarung des Erzengels Gabriel zuerst rezitiert und 

dann niedergeschrieben worden. Der Text besteht aus einer Sammlung 

von Suren, und ist „dem Umfang nach über dreiviertel so groß wie das 

Neue Testament“ (Paret 1979: 3). Alle Texte gehen vermutlich auf Mo-

hammed selbst zurück, d.h. etwa auf die Zeit von 610 n. Chr, dem Be-

ginn des öffentlichen Wirkens des Propheten, und 632 n. Chr., dem To-

desjahr Mohammeds. 

Der Koran ist in den arabischen Grundschulen „teilweise noch heute 

der wichtigste Unterrichtsstoff, den die Schulkinder auswendig lernen 

und mit dem man sie Lesen und Schreiben lehrt“ (Kreiser 1992: 159). Er 

„bietet keine systematische Theologie, sondern vielfältige Orientierungs-

möglichkeiten“ (Zirker 1999: 103).  

Weiterführender Informationstext 
Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts sind Mohammed und der Koran 

Gegenstand der historisch-kritischen Forschung. Der Religionsstifter 

selbst zählt bis „zum heutigen Tage zu den umstrittensten Gestalten der 

Weltgeschichte“ (Fück 1975: 167). Erwähnenswert ist, daß der Islam – 

nach dem Christentum – mit ca. 1.3 Milliarden Gläubigen die zweitgröß-

te Religionsgemeinschaft der Erde ist (Barret/Johnson in: http://www. 

gemwerc.org; 23.02.2003; vgl. Antes 1992: 91). 

Während nun der indische Veda, die jüdische Thora und die christli-

che Bibel Sammlungen von unterschiedlichen Autoren sind, ist der Ko-

ran das, so der islamische Glaube, von Gott geoffenbarte Werk Moham-

meds. Der muslimischen Überlieferung zufolge begann die Zusammen-

stellung des Korans unmittelbar nach dem Tod des Propheten. Vermut-

lich wurden bestimmte Verse schon zu seinen Lebzeiten schriftlich auf-

gezeichnet. Die „materiellen Bedingungen für diese Niederschrift waren 

höchst unbefriedigend, da Papier bei den Arabern noch unbekannt war 

und ihnen nicht vor Ende des 8. Jahrhunderts zur Verfügung stand (vgl. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

74

Arkoun 1999: 73). Man schrieb anfangs also auf Pergament, Palmblätter, 

flache Steine oder auf Knochen von Schulterblättern von Kamelen (vgl. 

Guellouz 1996: 32). 

Der Religionswissenschaftler von Glasenapp führt zur Entstehungsge-

schichte des Korans weiter aus: „Da Mohammed den Zaid ibn Thâbit, 

den er mit der Niederschrift des als Gegenstück zu der Bibel der 

‚Schriftbesitzer‘ gedachten Korân betraut hatte, vielfach angewiesen ha-

ben soll, in ältere Stücke neuere Offenbarungen einzuschalten, ist das 

Ganze von jeher wenig geordnet gewesen. Nach dem Tode des Prophe-

ten wurde dann auf Abû Bekrs Betreiben von Zaid ibn Thâbit aus schrift-

lichen Fragmenten und mündlichen Überlieferungen ein Text hergestellt, 

der dann später unter dem Kalifen Othmân seine endgültige Redaktion 

erhielt“ (Glasenapp 1952: 406).  

In seiner heutigen Form gliedert sich der Koran in 114 Suren, die 

dem Umfang nach geordnet sind. Die längste Sure steht am Anfang, die 

kürzeste am Ende. So entfallen – nach dem kurzen Eingangsabschnitt 

der Eröffnungssure – auf die zweite Sure 286 Verse, während die am 

Schluß stehenden kürzesten Suren nur sechs Verse enthalten. Glasenapp 

charakterisiert das Buch mit folgenden Worten: „Das ganze Werk ist in 

rhythmischer Reimprosa abgefaßt und inhaltlich sehr vielgestaltig. Ne-

ben hochpoetischer, gefühlvoller, religiöser Poesie stehen nüchterne ge-

setzgeberische Vorschriften, neben altarabischen Sagen und Legenden 

jüdischer und christlicher Herkunft finden sich phantasievolle Schilde-

rungen von Paradies und Hölle, neben trockenen Erörterungen über Got-

tes Allmacht, [...] Aufforderungen zum Kampf gegen die Ungläubigen 

und Anweisungen für das persönliche Leben [...]“ (Glasenapp 1952: 407; 

vgl. Henning 1960: 8). 

Die historische Rolle Mohammeds wird im Koran in eine lange Rei-

he von Propheten gestellt, die Gott der Menschheit gesandt hat. Sie be-

ginnt bei Adam, dem ersten Menschen, wird nach der Sintflut fortgesetzt 

durch Noah, Abraham und Moses und führt schließlich zu Jesus, nach 

welchem als letzter Prophet Gottes dann Mohammed selbst folgt.  

Der Koran ist nach Auffassung der Moslems keinen anderen Schrif-

ten vergleichbares heiliges Buch, sondern „ein Werk überirdischen Ur-

sprungs. Denn die von Mohammed empfangenen Offenbarungen gelten 

als Auszüge aus einem bei Allâh befindlichen, auf einer wohlverwahrten 

Tafel geschriebenen Buche, das selbst der Prophet nicht vollständig 

kannte“ (Glasenapp 1952: 408). 

Zentrum der Verkündigung des Korans ist die Existenz eines einzi-

gen Gottes, Allahs. Dieser fällt beim Jüngsten Gericht das Urteil und läßt 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

75 

den Guten die Wonnen des Paradieses, den Bösen aber die Qualen des 

ewigen Höllenfeuers zuteil werden. Wie Glasenapp hervorhebt, hat Mo-

hammed „die Anregung“ zur Annahme dieses strengen Ein-Gott-

Glaubens wohl aus der Begegnung mit Christen in Mekka oder auf einer 

seiner Handelsreisen bezogen; denn „dem zeitgenössischen arabischen 

Heidentum lag ein bildloser Monotheismus ebenso fern wie die Vorstel-

lung von einem Gottesgericht“ (Glasenapp 1952: 394).  

Bitte hören Sie abschließend die ersten 13 Verse der 55. Sure, die 

allgemein als „Der Barmherzige“ oder der „Allerbarmer“ bezeichnet 

wird und dem Propheten zu Mekka offenbart wurde. Die Sure ist hoch-

poetisch, und der hier vorgetragene Vers „Welch Gnad’ eures Herrn 

wollt ihr verkennen?“ wird in dieser Sure 31mal rezitiert (Die Bedeutung 

...: 1998: 2593). Sie hören den Abschnitt zunächst in Arabisch und da-

nach in der immer noch weithin geschätzten Übertragung Friedrich Rü-

ckerts aus dem 19. Jahrhundert: 

[Arabischer Text]. 

„Der Allerbarmer lehrte dich 

Den Koran zum Vortrage. 

Den Menschen schuf er an dem Schöpfungstage 

Und lehrte ihn die Sprache. 

Bahn halten Sonn’ und Mond bei Nacht und Tage; 

Und Stern und Baum sind in Anbetungslage; 

Er hob den Himmel und setzt’ ein die Waage; 

Daß ihr nicht frevelt an der Waage! 

Daß ihr recht haltet das Gewicht 

Und nicht verkürzt die Waage! 

Die Erde setzt’ er ein um des Menschen willen, 

Fruchtbäume drauf und Palmen mit Fruchthüllen, 

Und Korn in Hülsen und Basilien. 

Ihr Menschen und ihr Genien! 

Welche Gnad’ eures Herrn wollt ihr verkennen? 

Er schuf den Menschen Töpfergleich aus Lehmen, 

Und schuf die Genien aus des Funkens Brennen; 

Welch Gnad’ eures Herrn wollt ihr verkennen“? 

(Rückert 1888: 365) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

76

Abbildung 11: Schutzgottheit Ikenga der Ibo 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

77 

4.2.1.9 Schutzgottheit Ikenga der Ibo  

Erstinformationen 
Die 45 cm hohe Holzfigur zeigt Ihnen die westafrikanische Schutz-

gottheit Ikenga, ein männliches, vielleicht aber auch zweigeschlechtli-

ches Wesen mit Widderhörnern. Von der Stärke des Ikengas hängt, so 

der Glaube, der lebensnotwendige Erfolg auf der Jagd, beim Feldbau und 

beim Handel ab. Die Gottheit wird von den Ibos verehrt, einem Stamm, 

der zu den drei größten ethnischen Gruppen in Nigeria (vgl. Onunwa 

1992: 10) im Westen Afrikas gehört. Das Wort „Ibo“ oder „Igbo“ kann 

als Bezeichnung für Gemeinde, Urwaldeinwohner oder auch Wald ver-

standen werden (Glauke 1995: 12). Die Ibos stellen ihren Ikenga zu 

Hause auf, um ihn mit täglichen Opfern zur Fürsorge für das Wohlerge-

hen im Alltag zu bewegen. Der Ikenga sorgt aber nicht nur für ein indi-

viduell günstiges Geschick, sondern auch für die Einbindung der Person 

in Tradition und Abstammung, für kollektive Weisheit, also auch für die 

Verbundenheit mit dem Stamm. Er ist eine unter vielen Gottheiten, wel-

chen die Ibo huldigen. Über alle Götter im Universum regiert das Göt-

terpaar Chukwu und Ale.  

Grundsätzlich ist aber immer zu bedenken, daß Wörter wie „Gott“, 

„Götter“ oder „Gottheit“ unserem religiösen Erfahrungsraum entstam-

men und durchaus nicht unbedingt der afrikanischen Vorstellungswelt 

entsprechen müssen. 

Weiterführender Informationstext 
Das Exemplar des Ikenga vor Ihren Augen trägt einen Widderkopf, 

dessen mächtige Ohren nach vorne gerichtet und dessen Augen weit ge-

öffnet sind. Sein stämmiger Hals führt in einen recht kurzen und gedrun-

genen Leib über. Die linke Hand Ikengas weist mit flacher Handinnen-

seite zum Betrachter, während die Rechte mit festem Griff eine Machete 

hält. Die Figur sitzt auf einen Schemel, doch läßt die gestreckte Haltung 

der Knie wie auch die ansonsten aufrechte Haltung vermuten, daß der 

Schutzgott bereit ist, aufzustehen, um eventuelle Angreifer abzuwehren. 

Für die Ibos symbolisieren Widderhörner männliche Kraft. Das ist 

für sie mit sozialer Anerkennung, Status und Prestige verbunden (vgl. 

Boston 1977: 115; Cole/Aniakor 1984: 34). Eine ikonographisch weiter-

gehende Deutung versteht die Widderhörner des Ikenga als „ein Symbol 

des Donnergottes Amade Ohia, der in der Sonne wohnt und im Donner 

hörbar wird. Die Legende lautet, daß er seinen Anhängern früher in der 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

78

Gestalt eines Widders erschienen sei – ein Detail, das Anklänge an den 

ägyptischen Widdergott Chnun (vgl. Leizinger 1963: 142) weckt. Letzt-

lich bleiben diese Interpretationen jedoch ungesichert, denn das Ge-

schlecht des Ikenga ist nicht zweifelsfrei bestimmbar und weil afrikani-

sche Skulpturen den Sitz einer übernatürlichen Kraft veranschaulichen 

wollen, besteht ihre Funktion niemals darin, ein realistisches Abbild zu 

liefern. Denn es geht stets darum, die Ideen der Kraft so eindringlich und 

so überzeugend wie möglich darzustellen. „Und das kann nicht abstrakt 

genug geschehen, weil das unsichtbare Transzendente immer nach Abs-

traktion, also Überwirklichkeit drängt“, wie die französische Ethnologin 

Francois Lachenal (1982: 7) sagt.  

Die Ibo sind ein agrarisch geprägtes Volk, seit vielen Generationen 

Bauern und leben heute in Süd-Nigeria, und zwar in der Gegend der 

Flüsse Imo und Anambra (vgl. Glauke 1995: 14). Vermutlich waren sie 

früher weiter nördlich seßhaft; doch weist die nigerianische Gesellschaft 

verschiedene Völker auf, deren Ursprung nicht definitiv zu klären ist. 

„Grund hierfür ist die Problematik der ,Oral History‘ [der mündlichen 

Überlieferung], die bislang als einzige Quelle zur Erklärung des Ur-

sprungs der nigerianischen Bevölkerung gilt“ (125).  

Die Bewohner des Ibolandes glauben an verschiedene Götter, denen 

sie ihre Existenz verdanken. Der bedeutendste Kult gilt „Chukwu“ (Chi-

ukwu), was „größter Geist“ heißt (vgl. Onuh 1992: 19), und seiner Gattin 

„Ale“, der „Erdenmutter“, jenem Götterpaar, das über das Pantheon der 

Ibo herrscht. Chukwu ist oberster Schiedsrichter für alle strittigen Ange-

legenheiten und wird, weil man letztlich ihm sein Dasein verdankt, auch 

für das letzte Gericht über die Menschen im Ibo-Land zuständig gemacht 

(vgl. 21). Ale als „Erdgottheit“ (Baumann 1936: 234) widmet sich allem 

Lebendigen und Toten der Erde und wird als Wächterin über Gesetz und 

Sitte anerkannt.  

Die Götter des polytheistischen Pantheons werden von den Ibos als 

ihre eigentlichen Vorfahren betrachtet, und als unsichtbare Diener 

Chukwus haben sie viel Handlungsfreiheit: Sie helfen den Ibos, aber be-

drängen sie auch mit übermenschlicher Kraft. Dabei zeigen sie sich in 

Gestalt von Naturerscheinungen wie den Bergen oder dem sich verän-

dernden Licht, aber auch in der Rolle von bestimmten Wochentagen, de-

nen beispielsweise unter anderem die Bedeutung der höheren Fügung 

und der Fruchtbarkeit zugesprochen wird (vgl. Arinze 1970: 12). 

Wenn ein Ibo stirbt, nehmen die Freunde seinen Ikenga und erzählen 

von den Heldentaten und großen Leistungen des Verstorbenen. Zum 

Schluß der Begräbniszeremonie wird der Ikenga zerschlagen und fort-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

79 

geworfen (vgl. Boston 1977: 84 u. Metuh 1981: 70) Damit zeigt sich, 

daß er seine Aufgabe als Schutz- und Stammesgottheit erfüllt hat. 

Ihre Seelen halten die Ibo für unsterblich. Dieser Glaube leitet sich 

aus der Vorstellung ab, daß die Ibo-Vorfahren Götter sind und jedes 

Kind eine Reinkarnation eines bereits verstorbenen Menschen. Jeder Ibo 

wird von der Geburt bis zum Tod von einem Geist begleitet, der ihm als 

spiritueller Beistand vom obersten Gott Chukwu gegeben wurde. Dieser 

Geist heißt „Chi“ und ist ganz persönlich an seinen jeweiligen Träger 

gebunden (15). 

Insgesamt hat die Religion der Ibo eine große Bedeutung für die I-

dentität und den sozialen Zusammenhalt des Volkes. Das mag erklären, 

warum die traditionelle Religion trotz Interventionen der kolonialen 

Machthaber und späterer Regierungen bis heute im Ibo-Land aktiv prak-

tiziert wird.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

80

Abbildung 12: Der Holzfetisch Lashi vom Volk der Sura 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

81 

4.2.1.10 Drei Holzfetische vom Volk der Sura  

Erstinformationen 
Diese drei schwarzen Holzfiguren, die mit roten Bohnen der Abrus-

Schlingpflanze verziert sind, wurden von den Sura, einem Volk in Nord-

Nigeria angefertigt. Es handelt sich um Fetische, die – von links nach 

rechts – die Fruchtbarkeitsgöttin Kumban, den trommelschlagenden 

Geist Lashi und den Orakelgeist Lato darstellen. „Ein Fetisch ist ein ma-

terielles Objekt, dem eine unpersönliche Kraft oder eine persönliche 

Macht innewohnt, die die Kraft des Menschen übersteigt, und die durch 

Geschenke oder Opfer aktiviert und gesteigert werden kann“ (Thiel/ 

Frembgen 1986: 12).  

In Ethnologie und Religionswissenschaft ist der Begriff „Fetisch“ bis 

heute negativ konnotiert und mit falschen Vorurteilen beladen. Weil man 

mit ihm ausschließlich die magische Verwendung von Objekten ver-

band, siedelte man ihren Gebrauch in ein frühes Stadium der Religions-

entwicklung an und befaßte sich kaum mit dem eigentlich religiösen As-

pekt solcher Gegenstände. Nicht selten übersah man dabei, daß Fetische 

nicht nur in Schwarzafrika verbreitet sind.  

Weiterführender Informationstext 
Wir sehen eine Göttin und zwei Geister, die stämmig auf ihren Füßen 

vor uns stehen. Ihr Gestus wirkt durch die breit vom Körper abgewinkel-

ten Arme recht ausdrucksvoll. Dieser Eindruck wird durch die leicht 

nach vorne geneigte Kopfhaltung noch verstärkt. Sie scheinen auf eine 

sehr körperliche Art und Weise Handlung und Aktivität auszudrücken, 

auch wenn sie nicht mit speziellen Attributen ihrer Funktionsbereiche 

ausgestattet sind. Dem Hersteller der Fetische ist es gelungen, sie sehr 

lebendig zu gestalten.  

Und doch erwacht ein Fetisch erst dann zum Leben, wenn man ihm 

eine Gabe oder ein Opfer darbringt. Sicherlich hat dies aber kein 

Mensch, der in den letzten Jahrzehnten die Religionskundliche Samm-

lung besucht hat, zustande gebracht: Für das Volk der Sura selbst, von 

dem die Objekte 1966 angekauft wurden, bedeutet der Verkauf eine 

Entweihung, und damit absoluten Bedeutungsverlust. Die Gottheit oder 

der Geist weilt nicht mehr in den Figuren, und damit ist die Verbindung 

zu den Ahnen der Sura verloren gegangen. 

Wie gesagt, ist es ein wesentlicher Aspekt des Fetischs, daß die ihm 

innewohnende Kraft durch Gaben oder Opfer aktiviert und beeinflußt 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

82

werden kann. Das unterscheidet ihn von einer bloßen Ahnenfigur und 

von einem schutzgebenden Amulett. Wohl erhält die Ahnenfigur auch 

Gaben und Opfer, aber Einfluß nehmen kann man nicht ohne weiteres 

auf sie. Hilfreich ist sie nur, wenn sein Besitzer ein angemessenes ethi-

sches Verhalten zeigt. Beim Fetisch verhält es sich jedoch ganz anders: 

Er wird immer helfen, wenn man nur alle magischen Vorschriften genau 

beachtet. Moral und Ethik spielen dabei keine Rolle; zumindest in der 

Theorie.

Wer nun meint, über die magischen Vorstellungen, die solchen Feti-

schen anhaften, hinweggehen zu wollen, der sei auf die Tatsache hinge-

wiesen, daß ja auch die sogenannten Hochreligionen oder Schriftreligio-

nen zumeist nicht ohne irgendeine Form des an materielle Dinge gebun-

denen Kraftglaubens auskommen. „Man denke [nur] an geweihte Objek-

te, an Kultgegenstände, an Orte von Hierophanien – etwa Wallfahrtsorte 

oder heilige Quellen, an heilige Bilder usw.“ (14). 

Mit solchen herabsetzenden Prädikaten des 19. und frühen 20. Jahr-

hunderts wie: „unsittlich“, „barbarisch“, „grausam“, „blutgierig“, „kind-

lich-naiv“ und dergleichen (vgl. 27) begegnet die heutige Ethnologie und 

Religionswissenschaft den Fetischen selbstverständlich nicht mehr. 

Der Begriff „Fetisch“ wurde übrigens von den Portugiesen der Ent-

deckungszeit geprägt, wobei sie in ihren alten Schriften, die bis auf die 

Zeit des ausgehenden 15. Jahrhunderts zurückgehen, zunächst noch von 

„Idolen“ (Götzenbildern) schrieben. Die ersten Berichte stammen von 

dem Seefahrer Ciogo Cao, der als erster in den Kongo reiste. Der portu-

giesische König Joao II. hatte ihm den Auftrag gegeben, die von den 

Einheimischen angebeteten „Idole“ oder „Fetische“ (feiticarias) zu ver-

nichten. Sein erster Sohn Afonso (1506-1543) wurde König des Kongo, 

womit die Christianisierung gewaltig vorangetrieben wurde. Es heißt, 

daß zur Regierungszeit Afonsos jeder Einheimische, der „Götzenanbe-

tung“ oder „Zauberei“ betrieb, samt seiner „Fetische“ verbrannt worden 

sei. Seit dieser Zeit wurden im Kongoreich sakrale Objekte und Plasti-

ken wie auch Ahnenfiguren zerstört. „Andererseits führten die Missiona-

re vermehrt Heiligenfiguren, Reliquiare, Kultfiguren und Devotionalien 

ein“ (15). 

Vielleicht geben uns diese drei Fetische der Sura Anlaß zum Nach-

denken darüber, wie wir selbst im Alltag Gegenstände „fetischisieren“, 

d.h. mit quasi magischen Kräften ausstatten. Sei es, daß wir ein Plüsch-

tierchen für unser Wohlergehen als unverzichtbar ansehen, sei es, daß 

wir unser Lebensgefühl und soziales Ansehen durch ein strahlendes Au-

tomobil der Nobel-Klasse steigern oder sei es, daß wir Gebrauchsge-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

83 

genstände von den modernen Heroen der Popkultur wie kostbare Reli-

quien verehren. 

Abbildung 13: Drei Holzfetische vom Volk der Sura  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

84

Abbildung 14: Gewand eines Schamanen (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

85 

4.2.1.11 Gewand und Trommel eines Schamanen 

Erstinformationen 
Sie sehen hier das Gewand eines jakutischen Schamanen aus Sibirien 

und neben ihm dessen Trommel. Die hauptsächliche Aufgabe eines 

Schamanen ist es, Menschen von Krankheiten zu befreien. Er bedient 

sich dabei der heilenden Kräfte der Natur sowie spiritueller Kräfte, die 

während der Ausführung eines schamanischen Ritus wirksam werden. 

Im Ritus tritt der Schamane eine Reise an, die ihn vom Leben auf der 

Erde durch Zwischenwelten führt, bis er zum Himmel gelangt, wo Geis-

ter und Seelen wohnen. Der Weg erscheint gefährlich und deshalb bedarf 

der Schamane eines besonderen Beistandes. Er findet ihn in einem 

Schutzgeist, dessen Attribute er auf dem Gewand aus Rentierfell befes-

tigt.  

Weiterführender Informationstext 
Der Schamane ist die zentrale Gestalt eines uralten religiösen Glau-

benssystems der Bewohner Sibiriens und Innerasiens, dessen Hauptfunk-

tion die magische Handlung ist (Eliade 1957: 208). „Der international 

gebräuchlichste Terminus Schamane ist mandschu-tungusischen Ur-

sprungs und gelangte über das Russische in den ethnologischen Wort-

schatz. Das ursprüngliche tungusische Wort saman (xaman) leitet sich 

von dem Verb scha-, ‚wissen‘ her, schaman heißt also jemand, der weiß, 

wissend, ein Wissender ist“ (Hoppál 1994: 11). 

Auf diesem Schamanengewand aus Rentierleder können Sie bei ge-

nauerem Hinsehen viele Einzelheiten erkennen: Beginnen wir ganz o-

ben, so sehen wir um Schulterpartie und Halsgegend der Figur ein Ge-

weih aus Eisen. Das bedeutet, daß der Schamane, indem er sich mit dem 

Gewand bekleidet, im Ritus der großen Reise seinen Körper verlassen 

hat und zu einem Rentier geworden ist, dessen Stärke und Behendigkeit 

er braucht, um seine Wege durch die Welten beschreiten zu können. Als 

ein Rentier bewegt der Schamane sich schnell und gewandt, wenn es 

gilt, große Wegstrecken zu überbrücken und im Universum von der ei-

nen Welt in die andere zu gelangen.  

Auf der Vorderseite des Gewandes sind horizontal lange Eisenstücke 

aufgenäht und stellen die Knochen des Tieres oder die des Schamanen 

selbst dar. Rentier und Schamane sind ja miteinander verschmolzen. Die 

zwei menschlichen Figuren und die vogelartigen Objekte auf der von uns 

aus rechten Seite des Gewandes lassen sich als Abbilder der Hilfsgeister 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

86

erkennen. Die an den �rmeln angebrachten viereckigen Platten sind Be-

standteile einer Rüstung, die den Schamanen vor Angriffen aggressiver 

Geister schützt. Ebenfalls diesem Zweck dienen die runden Metallplatten 

und die Eisenstäbchen. Auf der Rückseite des Gewandes sind runde 

Scheiben angebracht, die als Gestirne gedeutet werden. Sie beleuchten 

den Weg des Schamanen in der dunklen Unterwelt. 

Die Symbolik der Trommel, deren Schläger der Schamane in seiner 

rechten Hand hält, hat vielfältige magische Bedeutungen. Das Instrument 

ist unentbehrlich; ob es den Schamanen nun zum „Zentrum der Welt“ 

bringt, ob es ihm ermöglicht, in die Lüfte zu fliegen, ob es die Geister 

ruft und „gefangen setzt“ oder ob es zur Konzentration verhilft und zur 

„Kontaktaufnahme mit der spirituellen Welt, in die er zu reisen sich be-

reitet“ (vgl. Eliade 1957: 168). Das Trommeln auf dem Rentierfell wäh-

rend des Ritus macht das Galoppieren des Tieres durch das Universum 

hörbar. 

Der ungarische Schamanenforscher Mihály Hoppál schreibt: 

„In der schamanischen Kosmologie ist das Universum dreigeteilt; es gliedert 

sich in eine obere, eine mittlere und eine untere Welt [...] Die obere und die 

untere Welt, die Welt der Geister, zerfällt in weitere Schichten. Die mittlere 

Welt ist der Wohnsitz des Menschen, in dessen Mitte, im Nabel der Erde, ein 

riesiger Baum aufragt, eine himmelhohe Säule, die Weltensäule oder der Wel-

tenberg. Diese vertikale Achse verbindet die Welten miteinander. Der Durch-

gang zwischen den Welten befindet sich an einer Öffnung am Polar-stern. Den 

ganzen Sternenhimmel – die obere Welt – dachte man sich als ein großes Zelt, 

wo der Zeitmast eine kosmische Säule war, die mit der Milchstraße identifi-

ziert wurde [...] 

Den anderen großen Bereich der schamanischen Glaubenswelt bilden das Göt-

terpantheon und die Gruppen der verschiedenen Geister – alle drei Welten-

schichten nämlich sind von Göttern und Geistern besiedelt (Hoppál 1994: 

15/16). 

Zu beiden, zu Göttern und Geistern hat der Schamane, so der rumänische 

Religionswissenschaftler Mircea Eliade, „konkrete, unmittelbare Bezie-

hungen [...]; er sieht sie von Angesicht zu Angesicht, er spricht mit ih-

nen, bittet sie, fleht sie an – aber er ‚kontrolliert‘ nur eine beschränkte 

Anzahl von ihnen“ (Eliade 1957: 97). 

Ein zukünftiger Schamane ist in der Regel auf seine religiöse Beru-

fung durch eine starke seelische, jedoch vorübergehende Krise vorberei-

tet worden. Entscheidet er sich schließlich, die Herausforderung anzu-

nehmen, so wird er für das Schamanendasein in einer Initiation „gehei-

ligt“ (178). Er opfert sich selbst und erwirbt damit die Fähigkeit, seine 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

87 

Seele auf Reisen zu schicken. Das Ausüben der Ekstase-Technik und das 

dadurch in Visionen bewirkte Erleben seiner Seelenreise verlangt vom 

Schamanen sehr viel Kraft.Deshalb lebt er meist abseits von der Ge-

meinschaft, um die notwendige Konzentration für die Weltüberbrückung 

zu erhalten. Er ist „als einziges menschliches Wesen“ in der Lage, „die-

ser Gefahr zu trotzen und sich in die Abenteuer einer mystischen Geo-

graphie zu begeben“ (Eliade 1957: 178). 

Auch heute noch gibt es Schamanen und zwar in Sibirien und Innera-

sien. Dort leben sie als Element der kulturellen Tradition „in zweifacher 

Form weiter: zum einen als kostbarer Bestandteil der Folklore, und als 

Volksglaube, als Teil eines traditionsreichen religiösen Weltbildes“ 

(Hoppál 1994: 162). Die Bräuche „werden von Generation zu Generati-

on weitergegeben und veranlassen den Menschen, immer wieder innezu-

halten, um den Geistern zu opfern, um in der Not oder auf Reisen ihre 

Hilfe zu erbitten, vor allem aber, um ihren Beistand in Krankheiten zu 

erlangen“. 

Hören Sie bitte abschließend einen jaskutischen Schamanen mit sei-

ner Trommel: 

[Tonaufnahme] 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

88

Abbildung 15: Ahnenschädel der Asmat 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

89 

4.2.1.12 Ahnenschädel der Asmat 

Erstinformationen 
Dieser verzierte Ahnenschädel stammt aus Pirimapun und gehörte ei-

nem Mitglied der Asmat, eines Volkes im Südwesten Neuguineas. Der 

Name Asmat könnte von as-asmat, ,wir, die Baummenschen‘, abgeleitet 

sein (vgl. Konrad u.a. 1981: 29). „asmat-ow“ heißt soviel wie „wir, die 

wahrhaftigen Menschen“, und in der Anschauung der Asmat ist ein 

Baum mit einem Menschen identisch.  

Im traditionellen Leben der Asmat waren bis zur Mitte des 20. Jahr-

hunderts Ahnenvorstellung, Kopfjagd, Feste und Kunst untrennbare E-

lemente. Aufgrund der relativen Unzugänglichkeit ihres Lebensgebietes, 

dem von zahlreichen Gewässern und Sümpfen durchzogenen tropischen 

Regenwald, gelangte die christliche Mission erst in den fünfziger Jahren 

des 20. Jahrhunderts zu dem Volk der Asmat, das bis dahin kulturellen 

Austausch nur mit seinen unmittelbaren Nachbarn gepflegt hatte. 

Weiterführender Informationstext 
Dieser Ahnenschädel ist mit einem Kopfschmuck geziert, der aus 

weißen Kakadufedern, einem Baststreifen und weiß-silbrigen Coix-

Samen besteht. Letztere wurden mit einem Gemisch aus Bienenwachs 

und Baumsaft auch in die Nasenhöhle des Verstorbenen eingedrückt. 

Das Jochbein des Toten ist mit Bast an den Unterkiefer gebunden. 

Der Schädel wurde von einem Asmat-Mann an einer Schnur auf dem 

Rücken getragen und diente ihm beim Schlafen als Kopfstütze. Auf die-

se Weise sollte der Kontakt zu dem Verstorbenen aufrechterhalten blei-

ben, und die Seele des lebenden Mannes sollte „nicht das Verlangen ver-

spüre[n], den Körper zu verlassen“ (Konrad u.a. 1981: 29). Wenn dies 

aber trotzdem – beispielsweise im Traum – geschehen war, so hatte ein 

Feind ein „leichtes Spiel mit dem Schlafenden“: Er brauchte ihn nur an 

der Rückkehr des Geistes in den Körper zu hindern und damit seinen si-

cheren Tod zu verursachen. Die Angst davor, so umgebracht zu werden, 

war derart stark, daß die männlichen Asmat Abweichungen von dem 

Brauch, auf einem Ahnenschädel zu schlafen, aufs strengste vermieden. 

Dieses Verhalten der Männer kann uns uns zweierlei verständlich 

machen: Zum einen verkörpert der Schädel eines Menschen bei den As-

mat ein Familienmitglied und verhindert, daß der ruhelos umherschwei-

fende Geist sich von seinem Körper trennt. In der gleichen Funktion ste-

hen auch aus Holz geschnitzte Ahnenfiguren.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

90

Die rituelle Instandsetzung der Einheit von Körper und Geist diente aber 

der Gemeinschaft, indem so der Schutz und die Hilfe der Verstorbenen 

zugesichert war. Ebenfalls ist das Verhalten, den Kopf zum Schlafen auf 

einen Schädel zu legen, ein Zeichen dafür, daß für einen Asmat der Tod 

kaum eine natürliche Ursache hat (vgl. Gerbrands 1974: 69). „Vielmehr 

wird er immer durch schwarze Magie oder durch direkte Feindeinwir-

kung verursacht“ (Konrad u.a. 1981: 29). Nur sehr selten glaubt man, 

daß er auf natürliche Weise eintritt (vgl. Nevermann 1968: 80). 

Obwohl die Mythen der Asmat zwar „zahlreich und, weil immer 

clangebunden, von Ort zu Ort verschieden“ (Helfrich 1995: 20) sind, be-

steht doch ihre gemeinsame Grundlage auf der Überlieferung einer seit 

früher Vorzeit bestehenden Welt. In dieser walteten „die Urahnen der 

heutigen Menschengeschlechter [...], Wesen von eigentümlicher Gestalt 

oft, die sich beliebig in Menschen-, Tier- oder Pflanzenerscheinungen 

verwandeln konnten“ (20). Noch heute wirken diese Urzeitwesen im All-

tagsleben der traditionellen Asmat fort. „Ihre fortwährende Wirkkraft 

ermöglicht überhaupt erst das menschliche Leben in der Gegenwart“ 

(21).  

Die Heimat der Ahnen sind die Männerhäuser der Asmat. Die 

Austattung dieser Häuser aktualisiert die in Urzeiten von den Ahnen ge-

setzte Ordnung der Welt: „Gedächtnis und Mahnung zugleich für die 

Lebenden“ (18). Die erwachsenen Männer der Asmat, und nur diese, fer-

tigen in den Männerhäusern die im Kult benötigten sakralen Dinge an: 

Ahnenpfähle, Seelenboote, Gedächtnisfiguren, Trommeln, Blashörner, 

Masken und anderes mehr. Auch verwahrt man hier die Kampfschilde 

und Waffen der Ahnen. Besondere Aufmerksamkeit gilt den meist fest-

lich geschmückten Schädeln der Vorfahren, die ebenfalls hier ruhen. 

Demgegenüber werden die Trophäen der Kopfjagd nicht geschmückt. 

Sie bezeugen lediglich die von den Ahnen auferlegte Verpflichtung, 

Menschen zu töten.

Der Ethnologe Klaus Helfrich, der viele Jahre lang Feldforschungen 

bei den Asmat betrieb, erklärt diese uns heute barbarisch erscheinende 

Handlung des Kopfjagens aus dem kosmologischen Verständnis der 

Asmat: Sie sind davon überzeugt, „daß der Mensch in eine Leben ver-

nichtende Seinsordnung gestellt ist, weil sein Leben seiner Nahrungsbe-

dürftigkeit nur durch Vernichtung anderen Lebens, das ihm als Nahrung 

dient, möglich ist. Dieses in der Welt allwaltende Prinzip, von den Urah-

nen in ihre Ordnung eingeführt und seither von unerbittlicher Verbin-

dung, verdeutlicht der Mythos in anschaulicher Bildhaftigkeit: Der 

schöpferische Urahne [der Asmats] Fumeripits muß erst Bäume fällen, 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

91 

das heißt Lebewesen töten, um die Asmat ins Leben zu rufen. Er tötet 

das schreckliche, ihm nach dem Leben trachtende Urzeitkrokodil, und 

dessen Tod wiederum zeugt das Leben der Nachbarvölker, die Feinde 

der Asmat sind“ (1995: 22).  

Weiterhin berichtet Helfrich, daß die Sagopalme, unverzichtbar als 

Nahrungsquelle für die Stammesmitglieder, von den Asmat als symboli-

sche Repräsentanz ihrer urzeitlichen Ahnenmutter angesehen wird. Diese 

Urmutter wurde anfangs getötet, und verwandelte sich in die besagte Sa-

gopalme. Auch hieran sieht man, wie das Töten und Getötetwerden zum 

Keimbestand des Weltverständnisses der Asmat gehört. Helfrich erläu-

tert: „Die Kopfjagd und das daran geknüpfte kannibalistische Kultmahl, 

die sich aus solchen und ähnlichen mythischen Traditionen herleiten, 

sind [...] nichts anderes als eine feierliche Wiederholung des Schöp-

fungsgeschehens, bei der die Kultgemeinschaft sich bildhaft jenes an das 

Töten gebundene Prinzip des Lebens vergegenwärtigt und daran erin-

nert, daß die Nahrung der Lebenden eben den Tod anderen Lebens vor-

aussetzt [...]“.  

Hören Sie abschließend zwei Tondokumente vom Volk der Asmat: 

[Tonaufnahme] 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

92

Abbildung 16: Stülpmaske der Witu-Inseln 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

93 

4.2.1.13 Stülpmaske der Witu-Inseln 

Erstinformationen 
Diese Maske stammt von den Witu- (auch: Vitu- oder French-)Inseln, 

die nordöstlich von Neu-Guinea, direkt vor Neu-Britannien in der Süd-

see liegen. Die Ursprungsbevölkerung dieser Inselgruppe sind die Mela-

nesier. Unsere Stülpmaske wurde 1934 von der Religionskundlichen 

Sammlung erworben und ist ein Beispiel für die als kaparaga bezeichne-

ten Totenmasken. Der Träger einer solchen Stülpmaske wurde als „na-

mo“ bezeichnet (Bodrogi 1971: 58).  

Wir haben nur wenige ethnographische Informationen über die Be-

wohner der Witu-Inseln, und vieles geht auf die Forschungen des ungari-

schen Ethnologen Lajos Biro zurück, der zwischen 1896 und 1901 auf 

Neu-Guinea ethnographisches Material sammelte. Unsere Kenntnisse 

über die religiösen Einstellungen der Inselbevölkerung sind ebenfalls re-

lativ gering, weil die christliche Missionierung der vor 100 Jahren noch 

als „primitiv“ bezeichneten Menschen mit großer Gründlichkeit vorging.  

Heute, nach der Missionierung, ist auch bei den Stämmen der Witu-

Inseln, den Klans, „nur noch der Glaube an Ahnengeister lebendig, die 

als Mittler zwischen Gott und den Menschen angesehen und gelegentlich 

angerufen, aber nicht öffentlich verehrt werden (Nevermann u.a. 1968: 

65).  

Weiterführender Informationstext 
Die aus hartem und schwerem Holz geschnitze kaparaga-Maske zeigt 

ein stilisiertes menschliches Gesicht. Einmalig für die künstlerische Ges-

taltung dieses Maskentypus ist die Bemalung in roten, weißen und gele-

gentlich auch schwarzen Farben, die mit Grün oder Blau kombiniert 

wird. Die Ethnologin Ingrid Heermann beschreibt das Gesicht der Maske 

mit folgenden Worten: „Das farbig markierte Augenfeld beginnt wenig 

oberhalb der Augenschlitze und zieht in einer schmaler werdenden Linie 

weit über die Wangen hinab, um in Manier des Kurvenstils wieder anzu-

steigen und in jeweils einem Bogen bis über die Augen und zurück zu 

den Schläfen zu führen, während die Partien dazwischen, von der langen 

weiß gehaltenen Nase ausgehend, mit weißen gebogenen Linien pointiert 

werden“ (Heermann 2001: 167). Blicken wir nun auf den Mund der 

Maske, so sehen wird, daß er sehr flach und nur angedeutet ist, weil für 

ihn keine Öffnung in das Holz geschnitzt wurde.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

94

Weiterhin auffallend sind die langen und herabhängenden Ohren, die 

nicht aus demselben Stück wie der Kopf gearbeitet sind (vgl. Bodrogi 

1971: 58). Ein dekorativ bunt gemustertes Stirnband aus viereckigen 

Gliedern trennt den Kopf von seiner hauben- oder helmartigen Kopfbe-

deckung. Die melanesische Maske ist wie eine Röhre rundum geschlos-

sen und nach unten hin geöffnet, so daß wir daraus schließen können, 

daß sie nicht nur das Gesicht ihres Trägers, sondern seinen ganzen Kopf 

bedeckte. Mit Blick auf ihren relativ geringen Durchmesser muß es „eine 

Qual“ (Stöhr 1987: 136) gewesen sein, sie zu tragen. 

Der spezifische Gebrauch dieses kaparaga-Maskentypus ist ungewiß. 

Man rätselt darüber, ob und wie er bei Totenzeremonien Verwendung 

fand (vgl. Heermann 2001: 167). Für die Annahme seines Gebrauchs in 

dem Totenkult spricht allerdings die Art der Bemalung unter den Augen, 

die leicht mit Tränen assoziiert werden kann. 

Wegen solcher Unsicherheiten ist es überaus wichtig und unverzicht-

bar, bei der rekonstruktiven Deutung ethnographischen und religionswis-

senschaftlichen Materials vorsichtig vorzugehen. Dem Sinn von Bräu-

chen wie das Tragen von Masken können wir uns annähern, wenn wir 

die Akteure, also die Maskenträger, nach ihren Intentionen und Motiven 

fragen. Eine solche vorsichtige Herangehensweise ist aber von ersten 

Forschern und Sammlern gegen Ende des 19. Jahrhunderts unterlassen 

worden. Mit ihrem Ethnozentrismus waren sie von der Überzeugung ge-

leitet, daß die Bemalung einer melanesischen Maske überhaupt keine 

benennbare Bedeutung habe (vgl. Stöhr 1971: 78). Typisch für die Hal-

tung dieser Epoche ist der Ausspruch von des Forschers Otto Finsch ü-

ber die von ihm in Melanesien gesammelten Masken und Figuren: „Ein 

tieferer Sinn“, so sagte Finsch, „wie ihn die Culturmenschen so gerne 

herauslesen möchten, liegt aber diesen Bildnereien nicht zugrunde“ (zit. 

n. Stöhr 1971: 78). Für ihn waren die Masken nichts als Zeugnisse „wu-

chernder Phantasie, des Zufalls und der Laune“.  

Heutzutage geht man in Ethnologie und Religionswissenschaft von 

der Überzeugung aus, daß Masken wie auch andere Kunstgegenstände 

ein sichtbares Ergebnis einer Intention ihrer Hersteller sind, die den Ar-

tefakten eine spezifische Bedeutung verleihen wollen. Die Ethnologin 

Eva Raabe sagt dazu: „Die Beschäftigung mit dem Thema Maske führt 

immer auch zu einer Auseinandersetzung mit den Menschen und deren 

Beweggründen, Masken herzustellen und zu tragen; denn der Umgang 

mit der Maske wird vom Weltbild der jeweiligen Gemeinschaft und auch 

von den ganz individuellen Bedürfnissen jedes einzelnen Gruppenmit-

glieds geprägt“ (Raabe 1992: 7). Kurzum: Es ist „nichts in der melanesi-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

95 

schen Kunst als zufällig oder willkürlich anzusehen; selbst das einfachs-

te Ornament bringt als Chiffre oder Symbol die Totalität einer Stammes-

kultur zum Ausdruck“. Das bedeutet jedoch nicht, daß die Ethnologie 

und Religionswissenschaft imstände wären, die Bedeutung jedes einzel-

nen Ornaments immer oder jeder Zeit zu entschlüsseln. Eine wesentliche 

Erweiterung unseres Wissens über die Masken der Witu-Inseln würde 

vermutlich die Publikation noch unbekannter Museumsbestände (vgl. 

Stöhr 1987: 136) bringen. Denn damit wären neue Vergleichsmöglich-

keit und konturierterte Analysen erschlossen. 

So soll hier nur noch darauf hingewiesen werden, daß der Brauch, 

Masken zu tragen, weltweit verbreitet ist und in die früheste Zeit der 

Menschheitsgeschichte zurückreicht. Die Fragen, die aus dem kultur-

übergreifenden Phänomen des Sichmaskierens entstehen, sind vielfältig 

und führen überhaupt Ethnologie und Religionswissenschaft in Anthro-

pologie und auch Philosophie. Es bleibt also genügend Raum, sich hier-

über Gedanken zu machen.  

Insofern ist die abschließende �ußerung der Kunstpädagogin Ingelo-

re Ebeling nicht einmal nur als Ausdruck wissenschaftlicher Resignation 

zu verstehen: „Es gibt keine Theorie der Maske“, sagt Ebeling, „soviel 

auch über sie geschrieben wurde [...]. Je mehr man sich mit Masken und 

Maskierungen aller Art beschäftigt, desto fassungsloser steht man vor 

der überwältigenden Vielfalt der Aspekte, vor der Fülle der Phänomene“ 

(Ebeling 1984: 7). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

96

Abbildung 17: Malanggan-Schnitzereien aus Neuirland 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

97 

4.2.1.14 Malanggan-Schnitzereien aus Neuirland 

Erstinformationen 
Die sogenannten Malanggan-Schnitzereien zeigen im allgemeinen 

Verkörperungen von Verstorbenen, mythischen Vorfahren oder Ahnen-

geistern in Tiergestalt. Diese drei bemalten Schnitzereien stammen aus 

dem Nordwesten der Insel Neuirland, einem Teil des Bismarck-

Archipels im Nordosten Neuguineas. Es handelt sich um die kollektiven 

Arbeiten von männlichen Mitgliedern eines Klans oder einer Sippe, die, 

vermittelt über dasselbe Totem, eine soziale Einheit bildet (vgl. Vatter 

1926: 82).  

Das Wort „Malan“ bedeutet „Seeadler“ und der Kopf des Raubvogels 

ist hier in der Mitte jeder der drei Holzarbeiten zu sehen. Der Seeadler ist 

das wichtigste Totem der traditionellen Stämme der Insel Neuirland. Das 

Wort „Malanggan“ ist bis heute nicht eindeutig geklärt, denn es kenn-

zeichnet nicht nur Ahnendarstellungen, sondern auch Tänze und religiö-

se Feiern (vgl. Hirschberg 1966: 266). Zudem ist es heute zu einer „Art 

Markenbezeichnung für die Kunst der nördlichen Region Neuirlands 

geworden“ (Rautenstrauch-Joest-Museum 1972: 162), seitdem die Ma-

langgan-Ahnengedenkfeiern, für deren Organisation und Durchführung 

die Klans verantwortlich sind, auch international populär geworden sind. 

Während dieser Ahnenfeste werden solche Schnitzereien mit einer „Fül-

le von phantastischen Figuren“ (Tischner 1958: 120), wie wir sie hier 

sehen, den Anwesenden vorgestellt. Allerdings finden dort solche Werke 

– Masken, Friese, Skulpturen oder die hier durchbrochen geschnitzten 

figürlichen Freiplastiken – nur ein einziges Mal ihre Verwendung. Da-

nach verotten sie im tropischen Klima recht rasch. 

Die hier ausgestellten Holzexponate wurden in den dreißiger Jahren 

des 20. Jahrhunderts von der Religionskundlichen Sammlung erworben.  

Weiterführender Informationstext 
Die drei weiß-, rot-, schwarz- und gelbfarbigen Schnitzarbeiten wur-

den mit „hervorragender, sehr komplizierter Schnitztechnik [...] aus dem 

leichten, lindenartigen Holz der Alstonia villosa, eines in Neuirland ver-

breiteten Laubbaumes] in durchbrochener Gestaltung“ (Koch 1969: 79) 

hergestellt.  

In der Mitte zeigen sie jeweils einen Seeadlerkopf, um den sich alle 

anderen phantasiereichen Darstellungen symmetrisch gruppieren. Der 

Seeadler Malan ist, wie gesagt, das Totem der Stämme im Nordwesten 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

98

Neuirlands. Ein Totem ist jenes Tier, das mit dem Verstorbenen in direk-

ter Verbindung steht. Als Totemismus bezeichnen wir die Auffassung, 

daß „zwischen dem Menschen und den Objekten und Phänomenen der 

außermenschlichen Sphäre (in erster Linie Tiere, dann Pflanzen) [...] ei-

ne innere Beziehung besteht, die tatsächlich die ursprüngliche Vorstel-

lung völliger Identität zur Voraussetzung zu haben scheint“ (Vatter 

1926: 26; vgl. Sydow 1926: 90 ff.). Um diese innere Beziehung zwi-

schen dem Verstorbenen und dem Malan lebendig zu gestalten, haben 

seine Künstler die Augen aus dem Verschlußdeckel einer Seeschnecke 

gestaltet. Wir wissen jedoch nicht, welches verstorbenen Stammesmit-

gliedes mit den Ahnenschnitzereien hier gedacht werden soll.  

Hier zeigt der obere Malanggan zu beiden Seiten des Seeadlerkopfes, 

wie sich Vögel mit langgestreckten Hälsen, ausgebreiteten Flügeln und 

langen Schwänzen auf den Kopf des Adlers richten. Ihnen schließen sich 

die Köpfe von Fischdämonen an, die das äußere Ende der Arbeit bilden.  

Der mittlere Malanggan zeigt nur einen Vogel auf beiden Seiten des 

Adlers, doch geht er in die Gestalt mythischer Vorfahren oder Sippen-

geister über, deren Gesichter folgendermaßen gearbeitet sind: Die untere 

Stirnlinie, die tiefliegenden Augen, die sehr breite und geschwungene 

Nase sowie der Mund mit sichtbaren Zähnen über der Kinnlinie „beto-

nen in extremer Weise die Horizontale“ (Bühler 1971: 188). An beiden 

Enden sehen wir dann jeweils den Kopf eines Schweins – eines Tieres, 

das in der Mythologie im Nordwesten Neuirlands eine wichtige Rolle 

spielt. 

Die untere Arbeit ist ein Fries-Malanggan: ein flaches Holzgebilde 

mit betonter Frontalwirkung. Es zeigt wiederum den Kopf des Seeadlers, 

um den sich hier eine Schlange windet. Der Malan hat mit seinem 

Schnabel dem dämonischen Wesen schon ins Genick gebissen und zeigt 

mit diesem Gestus die Macht und Stärke des Totems, zugleich also auch 

die Kraft des Verstorbenen. Links und rechts vom Adler schließen sich 

Rundornamente mit einem Auge in der Mitte an, die jeweils durch Ein-

legearbeiten geviertelt werden. Die heutige Forschung deutet dieses Au-

ge als ein Sinnbild für die Herd- oder Feuerstelle, die  im Malanggan-

Kult die Identität einer Sippe symbolisiert. Auch hier sehen wir wieder 

an beiden Enden jeweils einen Fisch, dessen weitgeöffnetes Maul eine 

Schlange verläßt. Solche Stücke wie dieses wurden in den zwanziger 

Jahren des letzten Jahrhundert vor allem an der Südküste angefertigt. 

Wenden wir uns nun dem kultischen Kontext dieser Schnitzereien zu: 

Die Malanggan-Ahnengedenkfeiern, auf denen die Schnitzereien Ver-

wendung finden, machen „die unlösbare Bindung“ (Helfrich 1973: 17) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

99 

der Menschen lebendig, die in einer Klasse über den Tod hinaus zusam-

mengeschlossen sind. Die Verstorbenen werden verehrt und können wei-

terhin am Leben der Gemeinschaft teilhaben. Wird ihnen die Aufmerk-

samkeit „verweigert, so fordert diese Mißachtung die Rache der Toten 

heraus“. 

Den Höhepunkt eines jeden Malanggan-Festes bildet die „mit Span-

nung erwartete Enthüllung der in Schauhütten ausgestellten Bildwerke“ 

(17). Dabei werden jene Werke, die bestimmte Verstorbene repräsentie-

ren, von den Anwesenden „mit lautem Wehklagen und Ausrufen der 

Namen der Toten begrüßt“ (Tischner 1958: 121). Andere hingegen wer-

den vor dem ganzen Volk zu seiner großen Freude und Überraschung 

mit Gesang und Trommelschlägen vorgeführt. 

Eine solche Feier wird oft erst Jahre später nach dem Tod eines au-

ßergewöhnlich herausragenden Sippenmitgliedes begangen; denn für die 

große Zeremonie müssen „riesige Mengen an Nahrungsmitteln, Feld-

früchten und Schweinen beschafft und andere große Vorbereitungen, 

insbesondere das Schnitzen der Bildwerke erledigt und die Tänze einge-

übt werden“ (120). Um einen solchen Aufwand bewältigen zu können, 

wartet man in der Regel den Tod mehrerer Stammesmitglieder ab. Ge-

denkfeiern, die schon einige Tage nach dem Tod eines Stammesmit-

glieds gehalten werden, sind ausgesprochen selten. 

Die Malanggan-Schnitzereien werden von ausgewählten Männern 

des Stammes heimlich unter Auschluß der Öffentlichkeit angefertigt. Sie 

schnitzen ihre Stücke auf Plätzen, die mit dichten Zäunen aus Bambus 

und Geflechten umgeben sind. Zwar können prinzipiell auch Frauen und 

nicht initiierte Jungen an den Feierlichkeiten teilnehmen, doch bleiben 

bestimmte zentrale Festabschnitte wie auch einige bedeutende Kultur-

objekte für sie absolut tabu. 

Abschließend sei noch auf die Initiation der jungen Melanesier auf 

Neuirland hingewiesen, die ebenfalls im Rahmen der Malangganfeiern 

stattfindet. Sie werden beschnitten, mit den Stammestraditionen vertraut 

gemacht und über ihre sozialen Pflichten aufgeklärt.  

Der Ethnologe Klaus Helfrich resümiert die komplexe Bedeutung der 

Malangganfeiern mit den Worten: Sie „markieren [...] einen in zweifa-

cher Richtung bedeutsamen sozialen Integrationsprozeß: Sie knüpfen 

zum einen die Bindung zwischen den lebenden und den toten Clanange-

hörigen; zum anderen erweitern sie diese in der sakralen Seinsordnung 

verankerte Gemeinschaft um neue, durch die Initiation mündig gewor-

dene Glieder“ (Helfrich 1973: 18). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

100

Abbildung 18: Hina-Matsuri (Puppenfest) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

101 

4.2.1.15 Hina-Matsuri (Puppenfest) 

Erstinformationen 
Hina-Matsuri ist ein volkstümliches Fest, das in Japan seit der Zeit 

des Kaisers Shujaku (931-46 n. Chr.) ursprünglich am ersten Tag der 

Schlange, und später – so wie auch heute noch – am dritten Tag des drit-

ten Mondes gefeiert wurde. Anfänglich bliesen die Menschen an diesem 

Festtag ihre inneren Befleckungen auf Papierpuppen und warfen sie 

dann in den Fluß. Dieser Ritus hatte eine reinigende Wirkung.  

Jahrhunderte später in der Edo-Zeit (1603-1867) stellten reiche Fami-

lien anstelle der Papierpuppen kostbare Figürchen des Kaiserpaares und 

seines Gefolges in eine Miniaturnachbildung des Kaiserpalastes. Diese 

spätere Sitte sollte das glückliche Familienleben sowie die Frömmigkeit 

und Treue der Kinder fördern. Seit dem letzten Jahrhundert stellen Mäd-

chen am Hina-Matsuri-Fest unabhängig von ihrer sozialen Schicht für 

einige Tage einen Satz von Puppen auf, der in der Regel auf einem stu-

fenförmigen rotbedeckten Aufbau zur Schau gestellt wird. Das gibt ih-

nen die Möglichkeit, sich einmal so bedeutend und schön wie die Pup-

penprinzessin zu fühlen (Casal 1967: 57). 

Weiterführender Informationstext 
Das Exponat ist ein Meisterwerk japanischen Kunstgewerbes aus 

dem ersten Drittel des 20. Jahrhunderts. Es ist der „Halle der Morgenrö-

te“, der Zeremonienhalle des alten Kaiserpalastes in Kyoto, nachgebil-

det. Das Modell besteht aus drei Teilen: dem linken und rechten Flügel 

sowie der verbindenden Mitte. Im linken Flügel der Zeremonienhalle be-

findet sich der Hauptraum, auch Thronzimmer genannt. Im Hintergrund 

desselben sieht man auf einem Fundament ein Herrscherpaar: zur Linken 

der Kaiser, zur Rechten die Kaiserin; zwischen ihnen auf einem Tisch-

chen der Kopfschmuck der Kaiserin. 

Das Kaiserpaar bleibt dem Stehenden verborgen, und nur wer sich 

vor den Herrschern beugt, kann ihnen in die Augen sehen. Den Zugang 

zum Kaiserpaar sichern drei Hofdamen, und am Fuße der Treppe schüt-

zen ihn zwei Krieger, die vor einem Zitronenbaum und einem Kirsch-

baum stehen. Für Unterhaltung sorgen fünf Musikantinnen mit typischen 

Instrumenten der japanischen Hofmusik. Drei bäuerliche Diener vergnü-

gen sich am Lagerfeuer.  

Im folgenden soll auf den Wandel des Hina-Matsuri-Ritus im Laufe 

der Jahrhunderte etwas näher eingegangen werden: Seit der Zeit des Kai-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

102

sers Shujaku holte man am ersten Tag der Schlange, der damals auch 

momo-no-sekku genannt wurde, „von den Sterndeutern ein in Men-

schengestalt geschnittenes Stück Papier“; das man an seinem Körper rieb 

und das man dann anhauchte. So „lud man sein eignes Unglück auf die 

Puppen. Daher nannte man sie ,Ersatzding‘, ,stellvertretende Figur‘, 

,Einreibeding‘, ,Puppengestalt‘ oder ,Himmelsding‘“. Jedenfalls hatten 

die Puppen Ersatzfunktion, insofern man ihnen eigene „Sünden“ auflud. 

Die Puppen „ließ man dann wieder durch die Sterndeuter reinigen und 

warf sie schließlich in einen Fluß“ (Baarghorn/Keyssner/v. d. Laan u. a. 

1926: 70). In späteren Zeiten wurden sie nicht mehr fortgeworfen, son-

dern man schmückte die Wandbretter seiner Wohnung mit ihnen und op-

ferte ihnen Speise und Trank.  

Zu Beginn der Edo-Zeit fertigte der Kaiser Gomizuno-o (1612-29) 

selbst Puppen an, die sogenannten „Spieljungen“. In der Genroku-Zeit 

(1688-1704) vervollkommneten auch andere Meister die Kunst, Puppen 

und Puppenmöbel herzustellen und boten sie reichen Familien zum Kauf 

an. Der Puppenmacher Jiro Saemon aus der Kaiserstadt Kyoto, die sich 

rasch zum Zentrum dieses Kunsthandwerks entwickelte, wurde dadurch 

bekannt, weil er als erster die schlichten schwarz bekleideten Puppen-

prinzen und -prinzessinnen anfertigte. Sie sollten dem Schutz des Kai-

serpaares dienen und wurden im Volk rasch beliebt. Im 18. Jht. brachten 

die Städte Yedo und Osaka Puppenmacher hervor, deren Geschmack im 

allgemeinen den Kriegerstand bevorzugte, und so entstanden die Pup-

penkrieger. Im 19. Jahrhundert eröffnete der Puppenmacher Hara Shu-

getsu in Yedo und in den „Zehn Häuser Läden“, die heute noch erhalten 

sind, eine Werkstatt, in der er die Zeremonienhalle des kaiserlichen Pa-

lastes in Kyoto mit großer Kunstfertigkeit nachbaute. Dieses Werkstück 

war Vorbild für viele prachtvolle Nachbildungen, die man in den dreißi-

ger/vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts in den Kaufhäusern der 

Großstädte Japans (vgl. Reiseverkehrszentrale 1936, 64) bewundern 

konnte. 

Wenn in der Edo-Zeit in einer Familie zum ersten Mal ein Mädchen 

geboren wurde, nannte man das Fest „die Erste Puppe“ und begann es 

besonders feierlich. Verwandte und Bekannte brachten Puppen zum Ge-

schenk. In der zeitlichen Parallelität dieser Tradition einerseits und ande-

rerseits der Entwicklung des Hina-Matsuri-Festes zur Entstehung der 

ersten Miniaturpaläse könnte es liegen, daß aus Hina-Matsuri schließlich 

ein Familienfest für Mädchen wurde. 

Als das Fest zur Edo-Zeit noch am ersten Tag der Schlange zelebriert 

wurde, hatte der Frühling „schon seinen Höhepunkt ereicht: die Pfirsiche 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

103 

blühten und die Kirschen standen in Knospen, die Felder und Berge bo-

ten einen herrlichen Anblick dar. An diesem Tage der Puppen machte 

gewöhnlich die ganze Familie einen Ausflug“ (Baarghorn/Keyssner/v. d. 

Laan u. a. 1926: 70). Als das Fest dann aber am 3. März gefeiert wurde, 

standen die Pfirsiche und die Kirschen noch nicht in Knospen und man 

konnte nur künstliche Früchte kaufen, um die Puppen zu schmücken. 

Daher ist man vom Familienausflug am Puppentage fast ganz abgekom-

men und seit einigen Jahrzehnten ist der rein familiäre Charakter des 

Mädchentages gänzlich in den Hintergrund getreten. Vor der Anrichte 

mit den farbigen Puppen kommen nunmehr die Mädchen mit ihren 

Freundinnen zusammen, trinken den weißen süßen Reiswein Sake, essen 

den drei-oder fünffarbigen Reiskuchen Mochi und klein geschnittene 

Reiskuchen-Kügelchen, während sie mit den Puppen spielen.  

Trotz alledem hat sich in einigen Regionen Japans der ursprüngliche, 

rituell magische Gehalt des Brauchtums bis in die Gegenwart erhalten: 

Die Familien schicken Papier- oder Lehmpuppen auf Strohflößen den 

Fluß hinunter, um die Bedrohung abzuwehren, daß die Mädchen krank 

werden könnten. Im Schrein Awashima (Präfektur Wakayama) werden 

mit diesem magischen Hintergrund mehrere Tausend Puppen, die im 

Verlauf des Jahres den Shinto-Schreinen übergeben wurden, in Booten 

aufs Meer geschickt (vgl. Bocking 1996: 51). Solche lokalen Aktivitäten 

haben immer noch die Kraft, das Gemeinschaftsgefühl zu binden und zu 

bekräftigen (vgl. Institute for Japanese Culture 1988: 152) 

Hören Sie nun zwei Gedichte zum Puppenfest zunächst auf Japanisch 

und dann in deutscher Übersetzung. Das erste stammt von dem Dichter 

Buson (1716-1784), das zweite von einem anderen neuzeitlichen Dichter 

namens Kankan: 

[Originaltext Japanisch] 

„Pfirsichmond ist’s: 

Selbst am Rande der Stadt 

Feiert man das Puppenfest.“ 

(Baarghorn, Keyssner, 

v. d. Laan u. a. 1926: 73) 

[Originaltext Japanisch] 

„Die leuchtenden �uglein der Puppen 

Schwer zu unterscheiden von 

den Lichtlein [der Stadt] Akashi.“ 

(virginia university 

electronic text archive) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

104

Abbildung 19: Der Rasatanz von Krishna Gop�n�tha

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

105 

4.2.1.16 Der Rasatanz von Krishna Gop�n�tha

Erstinformationen 
Dieser bunt bemalte Tempelvorhang aus Baumwolle aus dem 17./18. 

Jahrhundert zeigt ein beliebtes Thema in der hinduistischen Kunst: den 

Rasa-Tanz Krishnas. Der junge Gott, welcher immer in dunkelblauer o-

der schwarzer Hautfarbe dargestellt wird, ist eine Erscheinungsform des 

Gottes Vishnu. Vishnu hatte sich in Krishna inkarniert, um Kamsa, den 

König von Mathur�, zu bezwingen. Um den Häschern des gewarnten 

Königs zu entgehen, wird, wie die Legende berichtet, der Prinz Kri-shna 

zu einer Pflegefamilie gegeben und wächst dort bei einem kleinen Hir-

tenvolk in einem Nachbarland auf. Sein hier dargestellter Tanz mit den 

Hirtenmädchen ist ein Symbol für die Gottesliebe, der sogenannten 

bhakti, und die Loslösung von allen diesseitigen Bindungen, die jede 

Wiedergeburt notwendigerweise zur Folge hat. „Nur in einer scheinbar 

sehr irdischen Bilderschrift haben die Dichter und Seher der Bhakti von 

der Liebe der Gop�s [der Hirtenmädchen] zu künden gewußt, um in küh-

nen, stark erotischen Bildern sinnlicher Liebe das unaussprechliche Ge-

heimnis der letzten Hingabe der Seele an Gott anzudeuten“ (Eidlitz 

1955: 234). 

Weiterführender Informationstext 
Auf dem Vorhang sind in Kreisform angeordnet viele Menschen zu 

erkennen. Sie tragen rote, grüne und gelbe Kleider und bewegen sich 

spielerisch im Tanz, während ihre Hände miteinander verbunden sind. In 

diesem Kreis bewegt sich, auf einer weißen Sandfläche, einander zuge-

wendet ein Tänzerpaar. Vom Zentrum des Kreises geht ein helles Licht 

aus, das zum Rand hin ausstrahlt und das die Tänzer an seinem Rand be-

leuchtet. Hinter den Tänzern sehen wir eine grüne Waldfläche und teils 

erleuchtete Staudenblätter, einen blauen Himmel und den Mond, den 

rechts und links je zwei Flugschiffe mit göttlichen Insassen flankieren. 

Am unteren Bildrand erblicken wir einen Fluß mit Fischen und Lotus-

blumen an seinem Ufer sowie insgesamt vier Musikantinnen, paarweise 

an der linken und rechten unteren Bildebene plaziert. Sie spielen die Mu-

sik, zu der all die Figuren tanzen. Mit einiger Phantasie wird man die 

Musik, aber auch das Plätschern des Flusses, die Nachtgeräusche des 

Waldes, das Rascheln der Kleider und das helle Klingeln der Armbänder 

(Varma 2001: 33) hören können. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

106

Der auf dem Vorhang festgehaltene Augenblick ist Teil der folgenden 

mythologischen Szene: Krishna als Venugop�la, als Hirte mit der Flöte, 

„lockt unwiderstehlich die Hirtenfrauen in den herbstnächtlichen Wald. 

Sie lassen alles stehen und liegen, Ehemänner und Hausstand. Der Ton 

der Flöte bedeutet die göttliche Anziehungskraft schlechthin, hinter der 

alle gesellschaftlich geforderte Moral verblaßt.“ „Krishna tändelt mit den 

Frauen, und jede meint alsbald, ihn zu besitzen“ (Horstmann 1993: 94); 

und da entzieht er sich ihnen auch schon wieder und entschwindet. In 

tiefer Verzweiflung suchen sie nach ihm und spielen die ganze 

Geschichte Krishnas nach – in der Illusion, seine Gegenwart auf diese 

Weise herbeizubeschwören. Dieses Spiel ist „Sinnbild der im irdischen 

Leben ewig fernen Nähe des göttlichen Geliebten“. Voller Mitleid kehrt 

Krishna dann zurück und tanzt nun mit ihnen den Rasa-Tanz, sich hier-

bei so vervielfältigend, daß er allen Frauen zum Partner wird. 

Die Hirtenfrau, welche die innigste Partnerin von Krishna ist, sie 

heißt R�dh�, gilt seit dem zwölften Jahrhundert als wesenseins mit Kris-

hna. Sie ist sein weiblicher Aspekt so wie Shakti, die „Kraft“, der weib-

liche Aspekt Shivas ist. 

Der Aufenthalt Krishnas bei den Hirtinnen geht zu Ende, als Krishna 

nach Mathurâ zieht, dort den König Kamsa tötet und dem rechtmäßigen 

König wieder auf dem Thron verhilft. Krishna zieht in die Stadt Dv�ra-

k�, wo er im Kreise von 16 000 Frauen, unter ihnen als Hauptfrauen 

Rukmin� und Satyabh�m�, als König herrscht. Das Ende von Krishna ist 

„tragisch. Er wird von einem Jäger als Reh verkannt und mit dem Pfeil 

tödlich am Fuß getroffen, der einzigen Stelle, an der er nicht unverletz-

lich ist“ (95). 

Kommen wir noch auf einen Vergleich zwischen Hinduismus und 

Christentum zu sprechen: In mythologischer Hinsicht weist der Hindu-

ismus „eine Reihe von Vorstellungen auf, welche an christliche anklin-

gen“ wie der Indologe und Religionswissenschaftler von Glasenapp sagt 

und dann fortfährt: „Als bedeutendste Inkarnation Gottes verehrt er [der 

Hinduismus] den Krishna, einen menschlichen Helden, der auch als 

Verkünder religöser Lehren auftritt. Der Name Krishna bedeutet ‚der 

Schwarze‘, hat also mit dem Ehrentitel ‚Christus‘ (= Messias, der Ge-

salbte) nicht das Geringste zu tun, wenn er auch eine gewisse äußere 

lautliche �hnlichkeit mit ihm besitzt. Die Gestalt Krishnas ist von der 

Christi völlig verschieden, denn Krishna tritt als Kämpfer und Herrscher 

sowie als Held zahlreicher Liebesabenteuer auf“ (Glasenapp 1948: 281-

282.). Glasenapp erinnert aber auch an Übereinstimmungen mit Erzäh-

lungen der Evangelien: „So wird berichtet, daß Krishnas Oheim Kansa, 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

107 

weil ihm prophezeit worden war, daß sein Neffe ihn ums Leben bringen 

würde, alle männlichen Kinder in Mathurâ und Umgebung töten ließ, als 

Krishna geboren wurde: Krishna entging diesem ‚bethlehemitischen 

Kindermord‘ nur dadurch, daß er aus der Stadt zu Hirten gebracht wurde 

und unter diesen aufwuchs. Analog dem Christkind wird Krishna häufig 

als spielender Knabe in einem Kuhstall unter Hirten und Rindern oder an 

der Brust seiner Mutter, also gleichsam einer Madonna lactans [der stil-

lenden Mutter Gottes], dargestellt. In der vishnuitischen Literatur wird 

weiterhin erzählt, daß Krishnas Pflegevater, der Hirt Nanda, zur Zeit von 

Krishnas Geburt mit seiner schwangeren Gattin nach Mathurâ reist, um 

seine Abgaben zu bezahlen, daß Krishna später ein erwachsenes Mäd-

chen, das ihm Salbe schenkte, von seinen Gebrechen heilte, daß er den 

Sohn der Duhshalâ von den Toten auferweckte, daß er ein blutfüßiges 

Weib gesund machte, daß er eine große Menschenmenge sättigte, indem 

er einen geringen Speisevorrat vervielfältigte usw.“ (282). 

Soviel also zu einigen �hnlichkeiten der Lebensgeschichte und der 

Wundertaten Christi und Krishnas. Kommen wir abschließend noch 

einmal in poetischer Form auf den Rasa-Tanz Krishnas zurück und hören 

den Anfang eines Gedichtes aus der Bh�gavata-Pur�na; zunächst in der 

Originalsprache Sanskrit und danach in der deutschen Übersetzung Gla-

senapps. Nur eine Erklärung: Der Name Govinda am Anfang ist eine an-

dere Bezeichnung für Krishna: 

[Originaltext Sanskrit] 

„Nun zum Tanze schritt Govinda, den die Hirtinnen umgaben, 

Die, beglückt und ihm ergeben, an der Hand gefaßt sich haben. 

Er, des Zaubers Herr, begann das Rasafest nach seiner Weise, 

Das die holden Mädchen schmückten, die sich ordneten im Kreise. 

Jedes Mädchen glaubt, daß Krishnas Hände ihren Hals umspielten. 

Hunderte von Götterwagen an dem Himmelsbogen hielten, 

Göttinnen und Götter saßen harrend drin des Festes wegen. 

Da ertönen laut die Pauken, niederfiel ein Blumenregen, 

Und die Geister mit den Frauen Krishnas hohen Ruhm besangen“  

(Glasenapp 1953: 43). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

108

Abbildung 20: Der kosmische Tänzer Shiva Natar�ja

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

109 

4.2.1.17 Der kosmische Tänzer Shiva Natar�ja

Erstinformationen 
Sie sehen hier die Darstellung der „facettenreichsten Gottheit im or-

thodoxen Hinduismus“ (Schleberger 1986: 84). Shiva ist zugleich einer 

der ältesten Götter Indiens. Sein Name bedeutet soviel wie ,freundlich‘ 

oder ,gnädig‘. Dieser Kupferabguß einer Statue des zehnten bis zwölften 

Jahrhunderts n. Chr. aus Madras stellt ihn als kosmischen Tänzer dar. 

Das sehr beliebte Motiv ist in zahlreichen Materialien – Metall, Stein 

und Holz – vor allem in Südindien weit verbreitet (vgl. Keilhauer 1983: 

142). Auch in der Malerei finden wir den Tänzer Shiva abgebildet. In 

seinem T�ndava-Tanz erschafft Shiva mit dem Beinamen Natar�ja spie-

lerisch lächelnd eine neue Welt und rafft sie dann wieder hinweg. Es ist 

ein Gleichnis des immerwährenden Rhythmus des Werdens und Verge-

hens der Schöpfung (vgl. Rao 1987: 82).  

Weiterführender Informationstext 
Zunächst soll eine südindische Legende kurz nacherzählt werden, in 

der die Ikonographie des kosmischen Tänzers Shiva Natar�ja gründet. 

Shiva beabsichtigte eines Tages, die rishi, die Seher, welche die heiligen 

Texte der Veden empfingen, zu bekehren. Die rishi hatten im Taragam-

Wald des Himalayas ketzerische spätvedische Lehren eines falschen 

Glaubens verbreitet und versuchten, Shiva durch ein großes Opferfeuer 

zu vernichten. Aus den Flammen sprang ein gewaltiger Tiger, doch Shi-

va lächelte, zog dem Raubtier mit dem kleinen Finger das Fell ab und 

hängte es sich um die Schultern. Die rishi ließen daraufhin eine giftige 

Schlange entstehen, aber Shiva schlang sie sich als Girlande um den 

Hals und begann zu tanzen. Schließlich erschien als Personifikation des 

Bösen der grimmige Zwerg Apasm�ra mit einer Keule in der Hand, doch 

Shiva setzte ihm den Fuß auf den Nacken und zerbrach ihm damit das 

Genick (vgl. Plaeschke 1978: 95).  

Der tanzende Shiva steht in einem Kreis, der als Kosmos verstanden 

werden kann (vgl. Moore 1977: 119). Um den Bogen sind Flammen an-

geordnet, die zugleich einen Aspekt Shivas andeuten, der oft mit dem 

Feuer(gott) Agni identifiziert wird. Die fliegenden Haarflechten sind 

Zeichen seiner wilden Tanzbewegung. Am linken Ende der Haarflechten 

sehen wir die winzige herabschwebende Göttin Gang� und am Stirnreif 

rechts die für Shiva typische Mondsichel. Shiva ist vierarmig. Seine „o-

beren Hände halten rechts die Sanduhrtrommel, die den Rhythmus der 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

110

Schöpfung und des Tanzes versinnbildlicht, links die Flamme, die ihn 

als den Weltzerstörer kennzeichnet. Das untere Händepaar ist zu einer 

Doppelgeste kombiniert. Sie besagt: ,Fürchtet euch nicht, denn ich, Shi-

va, bin hier.‘“ (Schumann 1996: 113). Mit dem rechten Fuß tritt er den 

bösen Zwergdämon Apasm�ra, was soviel wie „Unwissenheit“ heißt, zu 

Boden. Er befreit so die Menschheit vom Nicht-Wissen und ebnet so den 

Weg zur Befreiung aus den Fesseln des Daseins. „In der Erlangung wah-

ren Wissens, die Befreiung von den Banden der Welt bringt, ist die Nie-

derlage des Dämons beschlossen“ (Krüger 1987: 31). Das linke Bein 

Shivas ist erhoben; diese Körpergeste symbolisiert Rettung. Schließlich 

sehen wir, wie sich um einen der Unterarme eine Schlange windet und 

die kurze Hose, die der Tänzer trägt, dürfte ein Tigerfell als Material an-

deuten – beides Hinweise darauf, daß diese Gegenspieler Shivas bereits 

überwunden sind.  

Im T�ndava-Tanz zeigt Shiva als kosmischer Gott fünf Wirkungsbe-

reiche: erstens die drei ,Fäden‘, die das Universum durchwalten und in 

Gang halten, nämlich Schöpfung, Erhaltung und Zerstörung, sowie zwei 

Phasen des Erlösungsweges, nämlich die Verhüllung und das Zerreißen 

des Schleiers der Unwissenheit. Das Bildnis des Shiva Natar�ja zeigt auf 

diese Weise „Erlösungsweg und -ziel an, wie die meisten hinduistischen 

Kultbilder Aufforderungen zum Heilsweg sind“ (Keilhauer 1983: 144).  

Im Feuerflammennimbus, der den kosmischen Tänzer umgibt, sieht 

man gelegentlich die bildnerische Umsetzung der heiligen Silbe AUM 

(OM). AUM ist der Ursprung aller Mantras der heiligen Formeln, mit 

deren Hilfe man eine Gottheit anruft. „Der erste Buchstabe im Sanskrit-

Alphabet ist A. Er symbolisiert den Anfang der Weisheit. In der Kombi-

nation mit den Buchstaben U und M verbindet er sich zu einem Klang-

symbol (OM), das für die Ganzheit des Seins und für das Bewußtsein 

steht“ (Schleberger 1986: 270). Die drei Buchstaben stehen auch für die 

hinduistischen Hauptgötter: A für Brahm�, U für Vishnu und M für Shi-

va“.

Shiva hat, wie Schleberger, vom Beruf Berater für Entwicklungshil-

fe, weiter ausführt, über die Jahrtausende seinen naturhaften Charakter 

als Gott der Stürme, der Krankheitsplagen und des großen Todes beibe-

halten; „in seinem milden Aspekt ist er aber auch der Helfer und Heiler. 

Der Erscheinungsvielfalt dieses Gottes, der 1008 Namen trägt, würde 

man nicht gerecht, wenn man ihn lediglich auf seine Stellung in der hin-

duistischen Trinität – in der er den Zerstörer verkörpert – fixieren würde. 

Sein Name ist sozusagen ein Sammelbegriff für die vielen Aspekte, in 

denen sich die Gottheit zeigen kann. Die mannigfaltige Verehrung im 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

111 

heutigen Hinduismus ist das Ergebnis einer mehr als tausendjährigen 

,Karriere‘“ (Schleberger 1986: 84) 

Hören Sie abschließend aus dem Dakshinâmûrti-stotra des Philoso-

phen Shankara eine Hymne an Shiva als den Allgeist, zuerst in der Ori-

ginalsprache Sanskrit und dann in einer Übersetzung Helmuth von Gla-

senapps:

[Originaltext Sanskrit] 

„Ihm, der die Welt, die wie ein Spiegelbild 

Er in sich trägt, im Traum durch Mayas Walten 

Von sich getrennt wähnt, und erwachend sich 

Als Einz’gen weiß in wechselnden Gestalten, 

   Ihm, der als Guru das Wissen uns spendet 

   Verehrung dem Herrn, der nach Süden sich wendet. 

Ihm, der als das unwandelbare Selbst 

Durch jeden Zustand leuchtet in dem Leben, 

Der machtvoll weiß durch heiliges Symbol 

Dem Frommen Einsicht in sein Sein zu geben, 

   Ihm, der als Guru das Wissen uns spendet, 

   Verehrung dem Herrn, der nach Süden sich wendet. 

Ihm, der als Feuer, Wasser, Erde, Luft, 

Raum, Sonne, Mond und Seele zu erscheinen, 

Achtfacht sich offenbaret hat, und den 

Der Weise kennt als ewigen All-Einen, 

   Ihm, der als Guru das Wissen uns spendet, 

   Verehrung dem Herrn, der nach Süden sich wendet“  

(Glasenapp 1953: 35-36). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

112

Abbildung 21: Holzfigur des sitzenden Kriegsgottes Guandi (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

113 

4.2.1.18 Holzfigur des sitzenden Kriegsgottes Guandi 

Erstinformationen 
Sie sehen hier eine lackierte Holzfigur, die einen chinesischen Gene-

ral aus dem Königreich der Shu-Zeit darstellt, um den sich viele Legen-

den gebildet haben. Die Periode erstreckte sich über die Zeit der Drei 

Königreiche von 221 bis 280 nach unserer Zeitrechnung (vgl. Birrell 

1993, xix). Über den General wird berichtet, daß er schon während sei-

ner Kindheit unterschiedliche Namen trug, sich selbst aber Guan nannte. 

Im späten 16. Jahrhundert wurde er vom Kaiser mit dem Zusatz „Di“ an 

den Namen Guan zu einem Gott erhoben. Guandi wurde zu einem der 

wichtigsten Götter in China. Noch heute ist er eine populäre Figur in der 

chinesischen Oper und der Schutzpatron von Geschäftsleuten. 

Weiterführender Informationstext 
Mit hochgezogenen Augenbrauen sitzt uns der Kriegsgott Guandi 

gegenüber und schaut uns mit durchdringendem Blick an. Wangen und 

Nase sind rötlich gefärbt. Sein Bart, der von den Lippen bis auf die 

Brustkorb- und Halspartie herabfällt, verstärkt den Gestus der Kontrol-

liertheit und verbindet ihn mit dem Eindruck von Alter und Autorität. 

Hinter den Ohren des Guandi fallen die seitlichen Aufsätze am dünnen 

Kopfhelm auf. Die Hände des Gottes werden von Eisenhandschuhen 

umhüllt. Sie ruhen auf den Oberschenkeln in gespannter Haltung, wäh-

rend die Beine gespreizt sind. Dieses Thronen ist als Herrschaftspose zu 

verstehen. Selbstbewußt drückt der Kriegsgott seine Füße an den Boden.  

Weitere Insignien verstärken den Ausdruck der Macht: Über die stäh-

lerne Kriegsmontur zieht sich ein breites Brustband über das Brustbein. 

Es ist über eine Schleife mit einem Bauchschutz verbunden, an dem sich 

ein Haken befindet, der den Gürtel eines weit über die Knie fallenden 

Beingewandes hält. Die schweren Schulterschützer des Guandi gehen an 

beiden Enden zu den Oberarmen hin in raubtierartige Gesichter über, 

von denen der Künstler jedoch lediglich Nasenpartie und Stirn herausge-

arbeitet hat. 

Die Körperhaltung des Guandi scheint Kraft und Energie auszudrü-

cken. Man könnte meinen, er sei ein grausamer Herrscher, doch dieser 

Eindruck wird durch die breiten und langgezogenen Lippen, die ein we-

nig lächeln, relativiert. Haben wir es etwa doch mit einem auch freund-

lich und gütig gesinnten Gott zu tun? 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

114

Hören wir aber zunächst eine Legende aus dem Buch der „Geschichte 

von den Drei Königreichen“. Die Legende handelt in jener Zeit, in der 

Guan gelebt hat: 

Yun Chang wurde in ärmlichen Verhältnissen geboren und war von 

Kindesbeinen an von unansehnlicher Gestalt. Es heißt, er habe seine El-

tern mit seinem jähzornigen Temperament oft zur Verzweiflung gebracht 

und sei oft von ihnen in einen Raum deshalb eingesperrt worden. Einmal 

sei er entwischt, indem er das Fenster aufbrach und in eines der Nach-

barhäuser flüchtete. Dort habe er sich in den Streit zwischen einer jungen 

Frau und einem alten Mann eingemischt. Er erfuhr von dem Alten, daß 

die hübsche junge Frau verheiratet war und von dem Neffen des Alten, 

einem Beamten des Ortes, als Konkubine begehrt wurde. Yun Chang 

packte daraufhin eine solche Wut, daß er den alten Mann und später des-

sen Neffen erschlug. Also mußte er aus seiner Heimat fliehen. Er kam an 

einen Fluß, wo er sich niederkniete, um sein Gesicht zu waschen, worauf 

es, wie die Legende weiter berichtet, plötzlich eine andere, rötlichgraue 

Farbe annahm. (Diese Farbe ist es, die Sie im Gesicht des Exponats se-

hen.) So verwandelt, war es für Yun Chang ein leichtes Spiel, auch sei-

nen Namen zu ändern. Er nannte sich von nun an Guan. 

Guan wurde schließlich General unter dem großen Kaiser Cao  

Cao, der den Wei-Staat begründete (vgl. http://www.buddhanet.org; 

21.7.2003). Mit seinem strategischen Geschick vermochte es Guan, Ord-

nung ins Reich zu bringen, und es ist wohl diese Tatsache, die seinen le-

gendären Ruf begründete. Hinzu kommt, daß die Episode seines Todes 

in der Romanerzählung „Die Geschichte der drei Königreiche“ aus dem 

16. Jahrhundert aufgenommen und wiedererzählt wurde (Brook 1993: 

273). 

Geschätzt wurde Guan von allen drei großen Religionen der Chine-

sen: dem Daoismus, dem Buddhismus und dem Konfuzianismus, bevor 

er schließlich 1594 von dem Wandi Kaiser (1573-1620) in der Ming Dy-

nastie den Titel: „Treuer und zuverlässiger großer Di“ erhielt (Werner 

1924: 117). Das heißt soviel wie „Unterstützer des Himmels und Schüt-

zer des Königreichs“. Mit diesem Gottestitel wurde aus dem General 

Guan der Kriegsgott Guandi. 

Tausende von Tempeln und Schreinen wurden ihm zu Ehren überall 

in China gebaut. Auf Ausführung und Gestaltung dieser Bauwerke nah-

men die Daoisten großen Einfluß (vgl. Jorinde Ebert in: Müller 1989: 

74). Für sie war Guandi vor allem ein Kriegsgott; im Unterschied zu den 

Buddhisten, die in diesem Helden einen übermenschlichen Beschützer 

sahen. Die Daoisten waren es dann auch, die Guandi in späteren Zeiten 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

115 

als „Jadekaiser des Himmels“ (Manchao 1995: 53) in ihr Pantheon auf-

nahmen.  

In der Mitte des 19. Jahrhunderts wird der entscheidende Sieg in ei-

ner Kampfhandlung dem Beistand Guandis zugeschrieben. Kaiser Xian-

feng (1851-1862) der Qing Dynastie, zu dessen Gunsten der Kampf ent-

schieden wurde, verlieh Guandi aus Dankbarkeit den Titel eines großen 

Weisen vom Rufe des Konfuzius. Damit hatte die Erfolgskarriere des 

Guandi ihren Höhepunkt erreicht.  

Wenn wir nach dem Grund dieses Erfolges fragen, so liegt er sicher-

lich nicht zuletzt darin, daß Guandi zwei für alle Bevölkerungsschichten 

sehr wesentliche Eigenschaften in einer Person vereinigt: Zum einen war 

er in seiner Funktion als Befehlshaber sehr mächtig und erfolgreich, zum 

anderen war er um das Wohl der Menschen im allgemeinen besorgt und 

stand im Ruf eines gerechten Menschen. So heißt es, er habe weder an 

Schlachten noch an der Gefangennahme von Feinden Gefallen empfun-

den (vgl. Werner 1924: 113). Vor diesem Hintergrund können Sie nun 

vielleicht auch die Lackfigur des Guandi anderen Augen sehen.  

Bis heute ist Guandi für Chinesen „der Gott, der Krieg abwenden und 

Menschen vor dessen Schrecken schützen kann“. Besonders am Neu-

jahrstag wird des Generals gedacht, indem die Chinesen in seinen Tem-

pel gehen, um dort um Gunst, Segen und Schutz im neuen Jahr zu bitten. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

116

Abbildung 22: Kang yuanshuai – General Kang 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

117 

4.2.1.19 Kang yuanshuai – General Kang 

Erstinformationen 
Diese Holzfigur stammt aus Taiwan und war in einem Tempel oder 

auf einem kleineren Hausaltar aufgestellt. Dargestellt ist Kang yuan-

shuai, der in Taiwan unter dem Namen Baosheng dadi, d.h. „Der große 

Kaiser, der das Leben bewahrt“, bekannt ist und vor allem regionale Be-

deutung hat. Der hochangesehene Kang yuanshuai wird von den Da-

oisten hauptsächlich in seiner Funktion als Wohltäter verehrt, da ihm die 

Fähigkeit zugeschrieben wird, alle Krankheiten der Menschen heilen zu 

können. Bereits in jungen Jahren habe er außerordentliche Fähigkeiten 

im Sammeln von Kräutern, Herstellen von Pillen und dem Setzen von 

Akupunkturnadeln entwickelt. 

Wie die meisten Gottheiten Chinas wird auch der Kang yuanshuai als 

historische Persönlichkeit gesehen, die erst nach ihrem Tod in den Rang 

eines Gottes erhoben wurde. Es heißt, er habe während der Song Dynas-

tie (960 – 1297) in der Präfektur Quanzhou in der heutigen Provinz Fuji-

an gelebt. Als Sterblicher soll er auf den Namen Wu Mingben gehört ha-

ben. Daher wird er auch Wu zhenren genannt, d.h. „Der wahre Mensch 

Wu“. Mit der Bezeichnung „wahrer Mensch“ werden im Daoismus die-

jenigen benannt, die die Unsterblichkeit erlangt haben.  

Weiterführender Informationstext 
Auf einem grünen Podest, das auf goldenen Schriftzeichen den Na-

men des Dargestellten, Kang yuanshuai, trägt, sitzt der „Herr der vier 

Himmelsrichtungen“ auf einem Thron, dessen rote Grundfarbe an Sitz-

lehne und Fuß zur übrigen Goldverkleidung harmoniert. Der General 

blickt mit hochgezogenen Brauen und weit geöffneten Augen sein Ge-

genüber an. In der rechten Hand hält er einen Donnerkeil hoch, mit dem 

er die kosmischen Angelegenheiten im Auftrag des himmlischen Jade-

kaisers Yu huang regelt. Dieser hatte Kang yuanshuai als erster und 

machtvollster Regent (vgl. Werner 1924: 124) des chinesischen Pan-

theons wegen seiner Verdienste drei ehrenvolle Titel verliehen: Erstens 

„Gnadenvoller Heiliger“, zweitens „Herr der vier Himmelsrichtungen“ 

und drittens „General“. Dabei ist zu bemerken, daß die Götter Chinas 

oftmals Generälen gleichgesetzt wurden, denn beide hatten eine beschüt-

zende und exorzistische Funktion (vgl. Lagerwey 1991: 16). Der linke 

Arm von General Kang zieht sich über die Bauchgegend, während der 

Zeigefinger der Hand ins Weite – möglicherweise auf einen bösen Feind 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

118

– deutet. Der schwarze Bart, welcher die Lippen von Kang yuanshuai 

beinahe ganz verdeckt, fällt den linken Arm entlang und weit über das 

rechte Knie hinaus. Die Beine sind weit auseinandergestellt, so daß das 

herrschaftliche Gewand mit seinen Perlen über den Schurz fällt und dem 

Betrachter entgegenleuchtet. Der General übt dabei mit seinen Füßen 

Druck auf die beiden Kröten, die ein Symbol für die Unsterblichkeit 

sind, unter seinen Füßen aus. Insgesamt wirkt die Person sehr kraftvoll, 

dynamisch und erregt. Sie scheint keinen Zweifel daran lassen zu wol-

len, daß hier ein Mächtiger thront. Über Kang yuanshuai ist insgesamt 

recht wenig bekannt, doch wissen wir darüberhinaus noch, daß er eine 

Verkörperung des Drachenpferdes ist und dem obersten Himmelsherrn 

(vgl. Manchao 1995: 135) dient.  

Ein Großteil der chinesischen Gottheiten ist wie Kang yuanshuai in 

einer Art himmlischer Bürokratie organisiert. In dieser Bürokratie sind 

verschiedene Posten mit verschiedenen Gottheiten besetzt. �hnlich wie 

in menschlichen Gesellschaften können sie in der himmlischen Hierar-

chie aufsteigen, können aber auch ihre Stellung verlieren. Viele von ih-

nen sind daher auch unter dem Namen des Amtes, welches sie innehaben 

bekannt oder tragen zusätzlich zu ihrem Namen Bezeichnungen, wie z.B. 

General, Himmelskönig oder ähnliches, die auf ihre Stellung hinweisen. 

Kang yuanshuai wird fast immer in einem sehr ausdrucksstarken und 

energiegeladenen Habitus, wie ihn die Figur vor Ihren Augen hat, ge-

zeigt. Das mag irritieren, wenn wir uns daran erinnern, daß er von Gläu-

bigen in seiner Funktion als Wohltäter verehrt wird. Doch anders als die 

abendländisch-westliche Gedankenwelt ist die Religion des Daoismus 

nicht vom Entweder-oder-Denken geprägt. So ist das daoistische Pan-

theon von Aufgabenvielfalt geprägt und Inhomogenität sind typisch für 

dieses. Da die Götterwelt „im Laufe der Jahre unaufhörlich gewachsen“ 

(Robinet 1995: 34; Birrell 2000) ist und die Daoisten für jedes Anliegen 

aus ihrem alltäglichen Lebensbereich dort eine eigene Bezugsfigur haben 

(Plopper 1969: 187), ist eine eindeutige Übersicht und eine logische 

Klassifizierung von Aufgabenbereichen und Funktion selbst für Sinolo-

gen oft kaum möglich.  

Ein wesentliches Merkmal auch des Daoismus ist es, daß er nicht wie 

die westliche Kultur zwischen Körper und Seele oder Geist differenziert. 

Er kennt diesen Dualismus nicht, sondern erklärt das das Dao zum alles-

durchdringenden kosmologischen Prinzip. Dazu erläutert die Sinologin 

Anna Seidel, eine der wenigen ausgewiesenen Kennerinnen des Daois-

mus im westlichen Sprachraum, über das qi, einen wesentlichen Grund-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

119 

begriff des chinesischen Denkens, der auch für die Daoisten verbindlich 

ist (vgl. Schipper 1993: 34): 

Um einen Aspekt des chinesischen Weltbildes anzusprechen: „Das 

chinesische Universum besteht nicht aus zwei Elementen wie Materie 

und Geist, sondern es ist ein Kontinuum aus vielen verschiedenen ,Ag-

gregatzuständen‘ eines einzigen Stoffes“ (Seidel 1989: 6). Dieser Stoff 

wird qi genannt. Aber weder Sinologen, noch Naturwissenschaftler noch 

Anhänger der chinesischen Meditation und Yogapraktiker haben sich auf 

ein gemeinsames Verständnis von qi einigen können. Sicher ist lediglich, 

daß es etymologisch „mit Atem und Nahrung zu tun [hat], auch mit Be-

wegung und Energie“. Anna Seidel erläutert das Wort qi mit dem Begriff 

„energetische Konstellation“. 

Gesundheit besteht darin, daß ein Mensch mit seinem qi im Einklang 

lebt. Er ist dann mit sich und dem Kosmos in Harmonie. Darauf hat ein 

guter Arzt zu achten, von dem im alten China gesagt wurde, daß er nur 

dann bezahlt werden müsse, solange man gesund ist. Im Krankheitsfalle 

gehe die Last an den Heiler über. Wir können uns vorstellen, daß einem 

daoistischen Heiler seine Kunst nur dann gelang, wenn er den Menschen, 

die ihm vertrauten, zugleich als pädagogische Autorität gegenüberstand. 

In dieser Hinsicht ist der strenge Gefühlsausdruck, den man an unserer 

Figur wahrnehmen könnte, vielleicht auch ein Zeichen der gewaltigen 

Heilkunst dieses Mannes. 

Der Daoismus als „organisierte Hochreligion“ (Seidel 1989: 3) war 

zeitweise in China verboten. Er blühte jedoch dort, wo die offizielle 

Kontrolle ihn nicht erreichte (Flitsch 1989: 58), im Untergrund weiter. 

Anders aber als andere Volksreligionen hat der Daoismus die Mentalität 

auch der Elite geprägt. „In diesem Sinne ist der Daoismus die inoffizielle 

Hochreligion Chinas“ (3), und dies nunmehr seit zwei Jahrtausenden. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

120

Abbildung 23: Sitzender Buddha 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

121 

4.2.1.20 Sitzender Buddha 

Erstinformationen 
Diese Kupferstatue eines sitzenden Buddhas mit Resten von Gold-

bemalung ist ein besonders schönes Zeugnis für die Skulpturenkunst 

Südostasiens. Der Buddha meditiert, während seine linke Hand die ka-
ra�a-mudr�, die Bannungsgeste, ausführt. Er sitzt auf einem Lotus-

Thron, der ringsum von Lotusblüten geziert wird. Die Lotusblüte ist „das 

zentrale Symbol des Buddhismus für die durch den Schlamm der Sams�-

ra-Welt in ihrem innersten Wesen unbefleckt bleibende ‚Buddha-Natur‘ 

des Menschen und aller Dinge“ (Seckel 1962: 161-162). Diese Sitzunter-

lage ruht auf einem oktogonalen turmähnlichen Podest, das als Trägerso-

ckel fungiert. Vor die verbindenden Stützen von Ober- und Unterteil 

sind menschen- und tiergestaltige Wesen sowie zwei Schlangen gesetzt, 

welche das Gewicht mittragen. Der Buddha trägt kurz gedrehte Locken 

auf seinem Kopf und darüber eine annähernd halbkugelige Erhöhung, 

den Ushnîsha – das bedeutet ursprünglich Turban – „als Zeichen der Er-

leuchtung und Weisheit“ (161). Auffallend sind weiter die dünnen, lan-

gen und leicht geschwungenen Augenbrauen des Buddhas. Sein Mund 

mit dem scharf konturierten Lippenverlauf wirkt recht klein. Das Ge-

wand des Buddhas ist ornamentiert, was eher ungewöhnlich ist, denn 

normalerweise trägt er ein schlichtes Mönchsgewand.  

Die Meditation dient dem Buddhisten im allgemeinen dazu, sich von 

der Welt abzuwenden und Verzicht zu üben. 

Weiterführender Informationstext 
Das „Thronen des Buddha in der ganz in sich beschlossenen, beru-

higten und unbeweglichen, frontal-symmetrischen Stellung der Medita-

tion“ ist, wie wir von dem Kunsthistoriker Dietrich Seckel erfahren, „ein 

überaus eindrucksvolles Symbol für die Entrücktheit aus der Welt und 

den dreidimensionalen Raum der Erscheinung, des Handelns und des Er-

leidens“ (Seckel 1962: 162). Aber ebenso ist dieses Thronen ein Symbol 

„für die Unerschüttlichkeit der absoluten Wahrheit und Weisheit, deren 

vollkommener Stille die zum Heil führende Erleuchtung der Welt 

machtvoll entströmt“. 

Die Meditationshaltung ist eine geistige Haltung, die auf äußere 

Wahrnehmung ebenso verzichtet wie auf das Eingreifen in die Welt. Das 

mag als ursächlich dafür gelten, daß der Buddhismus weit weniger als 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

122

das Christentum und der Islam mit Gewalt nach Expansion seines religi-

ösen Machtbereichs strebte. 

Hören Sie bitte im folgenden die Ausführungen des Kunsthistorikers 

Seckel, der die Mittel und Wege der sanften Ausbreitung des Buddhis-

mus in Asien des ersten Jahrtausends nach Christus genauer zu erklären 

versucht und danach die tiefsten Überzeugungen des Buddhisten schil-

dert:  

Der Geist des Buddhismus „durchdrang [...] in einer gar nicht leicht 

erklärlichen Weise mit sanfter Überzeugungskraft die weiten Räume A-

siens, indem er von seinem Enstehungszentrum im nordöstlichen Indien 

aus seine universale, für alle Menschen, ja für alle Lebewesen bestimmte 

Erlösungslehre, seine Philosophie und Ethik, seine Wissenschaft und 

Kunst nach allen Himmelsrichtungen ausstrahlen ließ, – außer nach dem 

Westen.“ Über alle kulturellen Unterschiede des asiatischen Kontinents 

hinweg schuf der Buddhismus „im Lauf des ersten nachchristlichen Jahr-

tausends eine große geistig-kulturelle Gemeinschaft, die man mit Recht 

als ,buddhistische Ökumene‘ bezeichnen darf. Trotz reicher regionaler 

Differenzierung ihrer Mitglieder und trotz vielfacher Metamorphosen 

innerhalb des Buddhismus selber entstand eine weitreichende und tief-

greifende innere Einheit des geistigen Bewußtseins, die sich in einer bei 

allen Unterschieden doch erstaunlichen �hnlichkeit der religiösen Le-

bens- und Denkformen und nicht zuletzt der künstlerischen Gestaltungs-

formen offenbart“ (Seckel 1962: 9) 

Zwar gab es auch vordem buddhistische Einflüsse im Westen, doch 

ein erheblicher Auftrieb gewann diese Richtung im Kontext der europäi-

schen und amerikanischen Jugendrevolten: „Ab Mitte der 1960er Jahre 

bildeten sich [...] erste Zen-Gruppen, die im Gefolge der Hippiebewe-

gung sprunghaft zunahmen“ (Schweer 2002: 340). Mit der Zuwanderung 

asiatischer Flüchtlinge erhöhte sich die Vielfalt buddhistischer Praktiken 

in Deutschland, vielerorts wurden Tempel, Andachtsstätten, Meditati-

onszentren und Seminarhäuser errichtet. „Einen weiteren Popularitäts-

gewinn brachte die Verleihung des Friedensnobelpreises an den Dalai 

Lama, und der Büchermarkt erlebte einen regelrechten Boom buddhisti-

scher Literatur“ (340; vgl. Funkkolleg ... 1985: 164). Im Jahre 1999 gab 

es mehr als 500 buddhistische Gemeinden in Deutschland, wovon der 

Großteil auf den tibetischen Buddhismus entfiel. Berlin hatte zu diesem 

Zeitpunkt fast fünfzig verschiedene Gruppen und Gemeinden. Die Ge-

samtzahl der in Deutschland lebenden Buddhisten betrug 1999 150.000, 

von denen 110.000 asiatischer und 40.000 deutscher Herkunft waren 

(vgl. 338). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

123 

Seckel führte die große Verbreitung des Buddhismus darauf zurück, daß 

er weder eine geschlossene, festgefügte oder gar zentralisierte kirchliche 

Organisation mit einer sakrosankten Autorität an der Spitze besitzt, noch 

ein strikt durchgearbeitetes, generell verbindliches, orthodoxes Lehrsys-

tem ist. Diesem Dezentralismus entspricht es, daß der Buddhismus kei-

nen „Ausschließlichkeitsanspruch“ behauptet und daß zu dieser Religion 

„von vornherein und prinzipiell (und nicht erst als Zugeständnis) eine 

uneingeschränkte Toleranz gehört“ (Seckel 1962: 11). 

„Jeder geistige Weg, so meinte man, habe seine Vorzüge; nicht für alle 

Gläubigen sei die reine und höchste Wahrheit ohne weiteres verständlich 

oder die strengste Ethik schon erfüllbar, und bereits der Buddha habe ja, 

so wurde versichert, seine Lehre nur stufenweise, je nach der Fassungs-

kraft der Hörer offenbart“ (10). 

Hören Sie abschließend eine Meditation über den Buddha Amit�bha:

[Tonaufnahme] 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

124

Abbildung 24: Stehender Buddha (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

125 

4.2.1.21 Stehender Buddha 

Erstinformationen 
Dieser stehende Buddha aus Stein, der seinem Gegenüber in der er-

mutigenden abhaya-mudr� -Haltung begegnet, stammt aus China. An 

der Figur sind Reste bunter Bemalung zu erkennen. Auffallend ist der 

warme Rotton, der den farblichen Gesamteindruck der Figur bestimmt. 

An den Fingern der rechten Hand fällt ein warmer Gelbton auf. Der 

Kopf der Figur ist von einem mandelförmigen Nimbus umgeben, an des-

sen äußerem Rand wiederum eine Reihe von Buddha-Gestalten eingear-

beitet sind. Der Nimbus symbolisiert „den unermeßlichen Glanz der 

Wahrheit und Weisheit“ (Seckel 1962: 160) des Buddhas. Über seine 

zeitliche Datierung besteht Ungewißheit, doch deuten sowohl die kleinen 

Zeichnungen an den Seiten und am Rücken der Figur – dort insbesonde-

re die vermutete Darstellung der spielenden Kinder – und das etwas kan-

tige Gesicht auf die Tang-Zeit, die von 618 bis 907 n. Chr. währte (vgl. 

Mathews 1979: 1168).  

Dieses von der Religionskundlichen Sammlung aus dem Kunsthandel 

erworbene Stück ist möglicherweise nie fertiggestellt geworden. Wenn 

man genauer hinsieht, erkennt man links von uns, knapp unterhalb des 

Saums des Obergewandes, eine Architekturskizze, die möglicherweise 

als Entwurf eines Stadtbildes zu verstehen ist. Etwas darüber befindet 

sich eine Gravierung, die man als Einzug in die darunterliegende Stadt 

interpretieren kann. Das wäre dann ein wichtiger Hinweis für die Lehrtä-

tigkeit Buddhas. Auf der Rückseite sehen wir eine Buddha-Gestalt mit 

einem Nimbus eingemeißelt. 

Weiterführender Informationstext 
Der historische Buddha hat seine Lehren selbst nicht schriftlich fest-

gehalten und auch von seinen Schülern wurden sie zunächst nur münd-

lich weitergeben. Erst Jahrhunderte nach seinem Tod – er lebte nach 

heutiger Ansicht von 450 bis 370 v. Chr. – wurden sie aufgeschrieben. 

Die ältesten überlieferten Texte stammen aus dem ersten Jahrhundert vor 

unserer Zeitrechnung, als es schon eine Anzahl buddhistischer Schulen 

gab, die in mancherlei Hinsicht voneinander abwichen. Der im mittelin-

dischen Dialekt Pali verfaßte Kanon der Therav�da-Schule ist der einzig 

vollständig erhaltene, während die anderen kanonischen Schriften nur in 

Bruchstücken und zum Teil in chinesischen und tibetischen Übersetzun-

gen vorhanden sind.  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

126

Die „Predigt von Benares“ ist die erste Rede des Buddha und enthält die 

Quintessenz seiner Lehre. Buddha hielt sie im Tierpark Rishipatana vor 

fünf Asketen, die sich ihm zur Zeit seiner Kasteiungen zunächst ange-

schlossen, ihn dann aber verlassen hatten; denn sie glaubten, er sei nicht 

mehr streng genug. Mit dieser Predigt setzte der Buddha das Rad der 

Lehre in Gang und erfüllte damit eine dringende Bitte des Gottes Brah-

m�.

Zum Abschluß hören sie einen Ausschnitt der Predigt von Benares, 

zunächst in der Originalsprache Pali und danach in einer Übersetzung 

des Religionswissenschaftlers Glasenapp: 

[Originaltext Pali] 

„Zwei Enden (Übertreibungen) gibt es, ihr Mönche, von denen sich einer, der 

der Welt entsagt hat, fernhalten muß. Welche beiden [sind es]? 1. Die Hinga-

be an die Sinnesgenüsse, denn sie ist niedrig, gemein, weltlich, unedel, zweck-

los und 2. die Hingabe an die Selbstpeinigung, denn sie ist leidvoll, unedel, 

zwecklos. Diese beiden Enden vermeidet der Vollendete; er hat den Weg in 

der Mitte gefunden, der das Auge und die Erkenntnis schafft, der zur Ruhe, 

zum Wissen, zur Erleuchtung, zum Nirvâna führt [...]. 

Dies ist, ihr Mönche, die edle Wahrheit vom Leiden: Geburt ist leidvoll, Al-

tern ist leidvoll, Krankheit ist leidvoll, Sterben ist leidvoll. Mit Unlieben ver-

eint zu sein, ist leidvoll, von Lieben getrennt zu sein ist leidvoll, und wenn 

man etwas, das man sich wünscht, nicht erlangt, auch das ist leidvoll [...]. 

Dies ist, ihr Mönche, die edle Wahrheit von der Entstehung des Leidens: Es 

ist der Durst (die Gier); der die Wiedergeburt hervorruft, der von Freude und 

Begier begleitet ist, der hier und dort seine Freude findet, der Durst nach Sin-

nenlust, der Durst nach Werden, der Durst nach Entwerden. 

Dies ist, ihr Mönche, die edle Wahrheit von der Aufhebung des Leidens. Es ist 

eben dieses Durstes Aufhebung durch völlige Leidenschaftslosigkeit, das 

Aufgeben, das Sich-entäußern, Sich-loslösen, Sich-befreien von ihm. 

Dies ist, ihr Mönche, die edle Wahrheit von dem zur Aufhebung des Leidens 

führenden Wege. Es ist dies der edle Pfad, der da besteht aus acht Gliedern: 

rechte Anschauung, rechte Gesinnung, rechtes Reden, rechtes Leben, rechtes 

Streben, rechtes Überdenken, rechtes Sichversenken. Dies ist der Weg in der 

Mitte, den der Vollendete gefunden hat und der ... zum Nirvâna führt. 

Solange ich, ihr Mönche, von diesen vier edlen Wahrheiten nicht die wahre 

Erkenntnis in voller Klarheit besaß, solange hatte ich nicht das Bewußtsein, in 

der Welt die höchste Erleuchtung gewonnen zu haben. [...] Und die Erkennt-

nis ging in mir auf: unverlierbare Erlösung des Denkens ist mein, das ist mei-

ne letzte Geburt, nicht gibt es hinfort für mich ein Wiedergeborenwerden“ 

(Glasenapp 1955: 209-211). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

127 

Abbildung 25: Stehender Buddha  

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

128

Abbildung 26: Lehrstuhl eines Zen-Meisters 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

129 

4.2.2.22 Lehrstuhl eines Zen-Meisters 

Erstinformationen 
Sie sehen hier den rotbraun lackierten Holzstuhl eines japanischen 

Zen-Meisters (roshi). Dieser nimmt zu seinen Vorlesungen auf der brei-

ten Sitzfläche des Möbels im Lotussitz Platz und liest aus den Schriften 

von Zen-Meistern früherer Zeiten. Das tägliche Gespräch mit dem Meis-

ter (dokusan) findet hingegen in dessen Zimmer statt, wobei er auf einer 

Matte in gleicher Höhe mit den Schülern spricht.  

Die Lehre des Zen wurde von dem indischen buddhistischen Mönch 

Bodhidharma um 520 n. Chr. in China (vgl. Höke 1986: 1) eingeführt 

und stellt die Meditation in den Vordergrund des Erleuchtungsweges 

(vgl. Schüttler 1974: 17). Später, um die Wende vom 12. zum 13. Jahr-

hundert wanderte die Lehre des Zen mit Mönchen nach Japan, wo die 

Meditationspraxis bis zum heutigen Tag geübt wird. „Chán“ leitet sich 

aus dem Sanskrit von „Dhy�na“ ab und ist das chinesisch-japanische 

Wort für „Meditation“ (vgl. Behrendt 1983: 303).  

Weiterführender Informationstext 
Wie ein Thron wirkt dieser Stuhl mit der mannshohen Rückenlehne. 

Aber es fehlt ihm jeder Prunk und Schmuck, wie er den Thronen weltli-

cher Herrscher eigen ist. Ein Zen-Meister benutzte ihn so schließlich zur 

Lehre an Schüler, die weltlichen Bedürfnissen entsagen.  

Die wichtigste Übung der Zenschulen – namentlich der Schulen S�t�

und Rinzai – ist das Za-Zen, d.h. die sitzende Versenkung. Der Übende 

hockt mit aufrechtem Oberkörper auf seinen gekreuzt untergeschlagenen 

Beinen. Der linke Handrücken ruht bei dieser Haltung im Lotus-Sitz in 

der rechten Handinnenfläche, während die Daumenspitzen sich berüh-

ren. Der Mönch hält seine Zungenspitze am Gaumen. Der Mund ist da-

bei geschlossen, und die Augen sollten geöffnet bleiben. In dieser Hal-

tung geht der Atem „leicht, aber aus der Tiefe, ,vom Nabel her‘, durch 

die Nase“ (Gundert 1935: 100). Alsdann begibt sich der Übende, nach-

dem er sich zurechtgerückt hat, in die Versenkung. Seine Aufgabe ist es, 

jeden in Worte faßbaren Gedanken fernzuhalten; denn nur so kann er die 

„Buddha-Sphäre“ erreichen, „die jenseits aller Worte liegt. Allmählich 

erlöschen die Gedanken, Gefühle [und] Willensanstrengungen, auch der 

Atem steht nahezu still“ (101). Erst wenn der Schüler leer von allen Ge-

danken geworden ist, kann die Erleuchtung eintreten, die in den Zen-

schulen als „Satori“ bezeichnet wird. Doch bleibt der Zeitpunkt des Ein-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

130

tretens für dieses Ereignis stets ungewiß. Ob der Schüler das Satori er-

reicht hat, beurteilt der Zen-Meister. 

Der gesamte Alltag des Zen-Schülers ist durch Schlichtheit gekenn-

zeichnet. Wenn der Mönch nicht meditiert, ißt oder schläft, trägt er durch 

seine Arbeit zum Lebensunterhalt des Klosters bei. Er vermeidet das ab-

sichtsvolle Hinarbeiten auf den Zustand der Erlösung und des vollkom-

menen Nichts, weil er davon überzeugt ist, daß sich die Erkenntnis von 

selbst einstellt, wenn man der Buddhanatur, der man sich im Zen annä-

hert, ihren Lauf läßt. Überhaupt hält er die Beschäftigung mit Alltags-

dingen nicht für unter seiner Würde. Und so gilt ihm das Geschirrspülen 

und Kehren durchaus nicht als niedrige, demütigende Arbeit, sondern ist, 

„mit innerlicher Hingabe ausgeführt, eine Form der tätigen Meditation, 

vergleichbar dem hinduistischen Yoga“ (Höke 1986: 4).  

Völliger Gleichmut ist ein wichtiges Ziel der Zen-Lehre. Der Japano-

loge Holger Höke schreibt über diese gleichsam stoische Haltung des 

Zen praktizierenden Mönchs: „Arbeit macht ihn froh und zufrieden. Sein 

äußerliches Handeln geht mit innerlichem Nichthandeln einher, da er aus 

uneigennützigen Motiven wirkt und sich weder die positiven noch die 

negativen Ergebnisse seiner Aktivität zu Herzen nimmt. Erfolg läßt ihn 

nicht frohlocken. Mißerfolg verstimmt ihn nicht. Solange er im Einklang 

mit seinem ursprünglichen Buddhabewußtsein bleibt, kann er in jeder Si-

tuation die Ruhe bewahren“ (4-5). Absoluten Gleichmut lehrte auch der 

Buddha, als er sagte: „Eine größere Freude gibt es für den Mönch nicht, 

als wenn er in einer Bergeshöhle in Meditation versunken ist, während 

die Wolkentrommel erdröhnt, Regenströme herabprasseln und die wil-

den Tiere brüllen“ (Glasenapp 1946: 123-124). 

Zur Lehre des Zen gehört es auch, sich von allen Besitzansprüchen 

an das Leben, zumal der materiellen, lösen zu wollen. Denn nur in der 

Besitzlosigkeit kann sich nach Auffassung der Zen-Meister „das 

wunschlose Glück der Wiedervereinigung mit dem Urgrund des Da-

seins“ (Höke 1986: 6) einstellen. Die Skepsis gegenüber dem Wert äuße-

rer Dinge bekundet jene Geschichte, wonach ein Zen-Mönch einmal mit-

ten im strengen Winter kaltblütig eine hölzerne Buddhastatue verbrannt 

habe, um sich zu wärmen. Er tat recht daran, heißt es. Lehrhafte Senten-

zen wie: „Wenn Du einen Buddha siehst, dann töte ihn“, warnen vor ü-

bertriebener Zuneigung selbst zu dem großen Vorbild. Zugleich zeigt das 

Beispiel von der verbrannten Buddhastatue, daß die Fähigkeit zur Medi-

tation nicht von sinnlichen Dingen abhängig sein darf. 

Auch darf die Meditation nicht träumend oder gar in Trance ausge-

führt werden; im Gegenteil, meint Höke: Wer dabei schläfrig wird, muß 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

131 

entweder seine Achtsamkeit steigern oder die Übung abbrechen. In 

Zenklöstern gibt es Aufseher, die ermüdete Meditationsteilnehmer mit 

einem extra bereitgehaltenen Stock auf die Schulter schlagen, um sie aus 

ihrer Lethargie zu wecken“ (7). 

Es wird immer wieder darauf hingewiesen, daß Zen sich nicht intel-

lektuell erschließen läßt. Überhaupt zielen die Übungen darauf ab, die 

Einteilung der Welt in Dualismen: Ja-nein-Urteile und Entweder-oder-

Entscheidungen aufzuheben. So entpuppt sich in der Weisheit des Zen 

jeder „Dualismus als eine fürchterliche Illusion, die aufgehoben werden 

muß, damit die Menschen den Dingen auf den Grund gehen, d.h. ihre 

wahre Beschaffenheit erkennen können“ (6).  

Zum Schluß sei angemerkt: Zen kennt nicht nur die Praxis des Sit-

zens, sondern vielfältige Ausdrucksformen: Kunst, Blumenarrangieren, 

Bogenschießen, Teezeremonie (Omori 1980: 29-36) und die Poesie. Hö-

ren Sie nun einen Vers des Zen-Poeten Kanzan aus dem neunten Jahr-

hundert zunächst auf Japanisch und danach in einer deutschen Überset-

zung von Katja Triplett: 

        [Originaltext Japanisch] 

„Der eigene Geist gleicht dem Herbstmond, 

dem tiefblauen Wasser, klar und rein. 

Es gibt nichts, was ihm gleicht. 

Wie soll ich es beim Lehren erklären?“ 

(Blyth 1960: 52) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

132

Abbildung 27: Dainichi Nyorai 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

133 

4.2.2.23 Dainichi Nyorai 

Erstinformationen 
Sie sehen eine japanische, vergoldete Holzfigur aus dem 17. Jahr-

hundert. Dainichi ist eine der wichtigsten fünf Buddha-Gestalten (Gun-

dert 1935: 73). In ihm verkörpert sich die „Vorstellung eines transzen-

denten und kosmischen Buddha, eines „absoluten Körpers“ (Goepper 

1988: 70), im Gegensatz zu der Gestalt des historischen Buddha Gauta-

ma. In seiner Funktion der Verkörperung des absoluten Weltprinzips 

wird Dainichi nicht als mönchischer Buddha mit dem einfachen Pries-

tergewand und der Löckchenfrisur, sondern als königliche Gestalt mit 

Krone und Schmuck (hier allerdings zum Teil verlorengegangen) darge-

stellt. Insbesondere die esoterische Shingon-Schule in Japan verehrt die-

se Buddha-Gestalt und betont, daß der „ganze Mensch, wie er leibt und 

lebt“ (Gundert 1935: 68), ein Buddha werden soll. Die Aufladung des 

Universums mit dem absoluten Buddha-Körper – dem sogenannten 

Dharmak�ya – , nennen die Anhänger der Shingon-Schule Dai-nichi-

nyorai. Das ist zugleich der Name des Exponats vor Ihren Augen. Dabei 

ist Dainichi keine japanische Erfindung. In Indien, dem Mutterland des 

Buddhismus, trägt Dainichi den Namen Mah�vairocana. Das Wort viro-

cana im Sanskrit besagt so viel wie Sonne; wörtlich: „die Dunkelheit 

vertreiben und das Licht überall erscheinen lassen“ (Goepper 1988: 69-

70). Mit dem Dainichi Nyorai ist also eine bedeutende Lichtsymbolik 

verbunden. 

Weiterführender Informationstext 
Beginnen wir die Beschreibung des Dainichi Nyorai von oben, so 

fällt als erstes der kreisförmige Nimbus auf, der Kopf und Krone um-

fängt. Er wird von einem dicken Holzstab hinter der Figur getragen. Aus 

der Nähe können Sie auch die insgesamt fünf Buddhagestalten im äuße-

ren Kranz der hutförmigen Krone entdecken. Der Kopf der Figur ist 

leicht gesenkt, während die weit zu den Schläfen reichenden Augenbrau-

en die leicht geschlossenen Augen betonen, die ihren Blick nach unten 

richten. Auf der Stirn befindet sich das dritte Auge als Zeichen der kos-

mischen Erleuchtung. Um die Lippen des Dainichi ist ein Bart mit dün-

nen schwarzen gekräuselten Linien angedeutet. In den langgezogenen 

Ohrläppchen befinden sich Löcher, so daß angenommen werden kann, 

daß an ihnen einst Schmuckstücke angebracht waren. Die Oberarme der 

Figur werden durch einen Überwurf geschützt; die Unterarme und Teile 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

134

des Brust- und Bauchbereichs sind von Bekleidung frei. Die Hände sind 

in der Meditationsgeste (jap. zenjo-in) gefaltet. „Als in sich ruhendes 

Prinzip aller Existenz ist Dainichi in Japan stets im vollen Verschrän-

kungssitz dargestellt. Die Ritualbücher definieren seine Körperfarbe als 

weiß wie ein Schwan oder wie der leuchtende Mond“ (Goepper 1988: 

70). Dainichi, im Lotussitz versunken, sitzt auf einem Podest, das mit ei-

nem Behang geschmückt ist und dessen geschwungene Faltengebung 

sich stilistisch dem Gewand der Figur angleicht.  

Die Bedeutung der Sitzfigur des Dainichi für den Anhänger der 

Shingon-Schule liegt in dem Gedanken, daß es eine „überhaupt nicht an 

Menschen gerichtete, sondern völlig spontane Selbstäußerung“ (Gundert 

1935: 66) des Dharmak�ya gebe. Die Figur verkörpert also den über alle 

Personifikationen erhabenen Aspekt, „in welchem der Buddha als abso-

lutes Wesen mit allen Buddhas eins über alle Vielheit erhaben die letzte 

geistige Essenz von allem ist“ (Glasenapp 1955: 260). Der Buddhist 

kann daraus lernen, daß die Dinge der Welt selbst die Wahrheit sind, daß 

die Gestalten, die er sieht, die kosmische Vernunft darstellen. Der Japa-

nologe Wilhelm Gundert formuliert diese buddhistische Weisheit so: „al-

le Dinge, die uns umgeben, sind Buddhas und Bodhisattvas“ (Gundert 

1935: 66).  

Wenn also im Glauben der Shingon-Schule das „Wesen des absolu-

ten Buddha Dainichi alles Existierende durchtränkt, ist es auch in jedem 

Menschen enthalten, ja jedes Wesen ist letztlich mit Dainichi identisch“ 

(Goepper 1988: 15). Für die Menschen bedeutet dies, daß ihre gesamte 

Existenz und all ihre Handlungen, Bewegung, Sprache und Denken de-

nen des absoluten Dainichis gleichen, und daher besteht die Erlösung für 

jeden einzelnen darin, dies zu erkennen und danach zu leben. Zu diesem 

Zweck formt er mit seinen Händen und Fingern einen bedeutungsträch-

tigen Gestus, die mudr�, er spricht die wahren Worte Buddhas und wie-

derholt während der Meditation im Herzen die Gedanken des Lehrers. 

Dann werde ihn Dainichis Licht durchleuchten, und – wie Gundert in 

seinem Werk über den Buddhismus in Japan zu berichten weiß – es 

kommt dann zur Vereinigung mit Buddha, weil „das Buddhalicht zu dem 

Andächtigen herzutritt und dieser es festhält“ (Gundert 1935: 69). Indem 

Buddha so in das Ich des Menschen und das Ich des Menschen in den 

Buddha übergeht, wird der Mensch zum Buddha. „Dieser Zustand ist 

sam�dhi, die absolute, ekstatische Ruhe des Geistes, in der es weder Ge-

danken mehr gibt noch Gedankenlosigkeit“.  

Der Kernsatz der wichtigsten kanonischen Schrift der Shingon-

Schule, des Dai-nichi-kyo, lautet: „Erkenne deinen eigenen Geist, wie er 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

135 

wirklich ist“ (Goepper 1988: 15). Wer danach lebt, braucht keine weitere 

Geburt mehr, um aus dem Kreislauf der Reinkarnationen auszutreten, 

weil er schon in seiner jetzigen körperlichen Existenz zum Buddha ge-

worden ist. „Das erklärte Ziel des Shingon ist die Erreichung der Budd-

haschaft in diesem gegenwärtigen Leben“ (35). 

Nun muß man allerdings sagen, daß sich die Shingon-Schule selbst 

als eine ‚Geheimlehre‘ versteht. Der tiefere Sinn der Texte und mehr 

noch der Zeremonien des esoterischen Buddhismus ist wie der Kunsthis-

toriker Roger Goepper bemerkt, „dem gewöhnlichen Gläubigen nicht 

zugänglich. Erst wenn der Schüler die notwendige Initiation [...] von sei-

nem Lehrer empfangen hat, kann er mit dem Numinosen konfrontiert 

werden. Überhaupt ist der eigentliche Kern der Shingon-Lehren nicht 

durch bloßes geistiges Studium oder durch Lesen der Texte zu entschlüs-

seln, sondern er muß durch meditative Praktiken und Visualisationen mit 

der ganzen Person erlebt, also realisiert und erfahren werden“ (Goepper 

1988: 13). 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

136

Abbildung 28: Dreistöckige Miniaturpagode 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

137 

4.2.2.24 Dreistöckige Miniaturpagode 

Erstinformationen 
Eine Pagode in Miniaturformat wie die vor Ihren Augen findet über-

all in Asien für unterschiedliche kultische Zwecke Verwendung: „als 

Votivgabe, als Grabmal, als Reliquiar, als Weihrauchgefäß“ und „als 

Mittelpunkt privaten Kults“ (Seckel 1962: 122). Das signifikante archi-

tektonische Prinzip des Sich-nach-oben-Verjüngens geht letztlich zurück 

auf den St�pa, den glockenförmigen Schrein der Buddha-Reliquien (vgl. 

Govinda 1978: 21). Seine drei Hauptteile: Basis, Rundkörper und Be-

krönung dominieren bei den einzelnen Gebäuden und verkleinerten 

Nachbildungen in verschiedener Betonung. Immer ist es so, daß die 

Grundfläche einer unteren Terasse größer ist als die der darüberliegen-

den. Maximal haben Pagoden in Japan fünf Terassen; eine Zahl, die der 

der fünf Dhy�ni-Buddhas entspricht. 

Weiterführender Informationstext 
Diese braungebeizte Holzpagode japanischen Stils ruht auf Pfeilern 

und besteht aus drei Stockwerken. Im untersten befindet sich ein zu allen 

Himmelsrichtungen hin mit Klapptüren verschließbarer Kapellenraum. 

Über ihm erhebt sich ein die vier Ecken der Geländerterrasse weit über-

ragendes Dach, das mit Blechschindeln bedeckt ist. Wie die Schindelde-

cke der beiden darüberliegenden Holzdächer zeigt seine Dachoberfläche 

eine leichte Schweifung. Die Innenräume der beiden oberen Stockwerke 

sind nach außen hin offen und die Länge des Dachpfeilers auf der Spitze 

der Pagode nimmt etwa die Höhe zweier Stockwerke ein. 

Wenden wir uns im weiteren der Innenarchitektur einer japanischen 

Pagode in Echtgröße zu, indem wir dem Kunsthistoriker Dietrich Seckel 

(1962: 110-120) folgen: 

Charakteristisch für eine japanische Holzpagode ist der im obersten 

Stockwerk erhaltene Mittel- oder „Herz“-Pfeiler. Seine Aufgabe ist es, 

die sehr hohe und sehr schwere Bronzespitze zu tragen sowie der fein-

gliedrigen Holzkonstruktion ihre Last abzunehmen und auf den Grund-

stein hinabzuleiten. Dieser zentrale Pfeiler wurde vermutlich aus China 

übernommen, der dort im Holzbau wie ein riesiger Mastbaum auf einem 

tief in der Erde versenkten Grundstein steht. 

Das oberste Stockwerk ist niemals zugänglich, weil im Innenraum 

ein kompliziertes Balken,- Pfosten- und Sparrengerüst steht. 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

138

Die darunterliegenden Stockwerke sind mit dem „Herz“-Pfeiler des o-

bersten Stockwerk konstruktiv nicht verbunden, sondern umgreifen ihn 

nur und lassen ihm ein wenig Spielraum. So wird verhindert, daß ein lei-

ses Schwanken des Pfeilers, das bei Taifunen oder Erdbeben entsteht, 

das komplizierte Gefüge gefährdet. 

Im Erdgeschoß der japanischen Holzpagoden befindet sich ein enger, 

aber doch intimer und sorgfältig ausgestatteter Kapellenraum. In ihm 

stehen die vier Buddhafiguren oder -gruppen, die an den Zentralpfeiler 

angelehnt sind. Die Wände und Pfeiler tragen im Innern des Raumes 

Wandgemälde, die zusammen mit den Kultstatuen in der Kapelle ein fi-

gurenreiches Mandala bilden. 

Kommen wir nun auf die kultische Bedeutung einer Pagode zu spre-

chen: Ursprünglich bildet sie den sakralen Mittelpunkt im Kult eines 

Klosters, der von Pilgern auf ihrer Wallfahrt gerne besucht wird. Später 

bildet sie das Zentrum einer Tempelanlage. „Auf einer breiten Freitreppe 

steigt man zu der Pagode hinauf und muß dann die Schuhe und Strümpfe 

ablegen, weil man den heiligen Bezirk nur barfuß betreten darf“ (Glase-

napp 1948: 173). Wie gesagt, geht die Pagoden-Bauweise auf die Form 

des St�pa zurück. In einer Pagode ruhen die Reliquien in kostbaren Ge-

fäßen in einer Höhlung des Grundsteins, auf dem der Mittelpfeiler ruht. 

Im symbolischen Verständnis repräsentiert dann der Mittelpfeiler den 

Buddha im Nirvâna und ist selbst zum Nirvâna-Symbol, also zu einem 

Symbol des Absoluten, geworden. Kurzum: Ein Buddha bildet den Mit-

telpunkt einer Pagode und steht dort mit dem Zentralpfeiler in körperli-

cher Verbindung.  

Darüberhinaus kann man an der Architektur einer Pagode kosmologi-

sche Symbolik ablesen. Dietrich Seckel: „Die Stockwerke und bekrö-

nenden Ringe der Pagode repräsentieren übereinandergetürmte Welt-

sphären: Götter- und Bodhisattva-Welten, die als kosmische Existenz-

Ebenen, zugleich aber als Bewußtseins-, Meditations-, Erleichtungs- und 

Reifungs-Stufen“ zu verstehen sind und, „zeitlich gesehen, als Stadien 

auf dem Weg zur Erlösung [...]. Damit übernimmt [...] die Pagode die al-

te kosmische Bedeutung des Weltbergs Sumeru, mit dem sich das weit 

verbreitete Bild des Weltpfeilers oder -baumes verbindet, welch letzterer 

wiederum mit dem Baum der Erleuchtung ‚identisch‘ ist“ (Seckel 1962: 

124). 

Zusammenfassend können wir festhalten, daß mit der Pagode eine 

Einheit von Baukern, Reliquiar und Buddha-Gestalt angestrebt wird. 

Man könnte diese sakrale Architektur-Symbolik vergleichen mit der Ur-

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

139 

sprungsidee der christlichen Kirchenbauten, die mit ihrer T-Form das 

Kreuz Christi versinnbildlichen. 

Abbildung 29: Dreistöckige Miniaturpagode (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

140

Abbildung 30: Bodhisattva Monju (Detail) 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

141 

4.2.2.25 Bodhisattvas Fugen und Monju 

Erstinformationen 
Sie sehen hier auf zwei Rollbildern die Bodhisattven Fugen (links) 

und Monju (rechts). Bodhisattvas sind „Anwärter auf die Buddhaschaft“, 

die im Sanskrit Samantabhadra und Manjushri heißen. Fugen und Monju 

verkörpern höchste Weisheit und ethische Vollkommenheit und sind hier 

auf ihrem Reittier abgebildet: Fugen auf einem weißen Elephanten und 

Monju auf einem blauen Löwen. Elephant und Löwe sind Symbole für 

die „gewaltige, alle Hindernisse überwindende Kraft der Erkenntnis“ 

(Seckel 1962: 230). Die beiden Bodhisattvas halten eine Lotusblume in 

ihrer rechten Hand, die, wie im abendländischen Kulturkreis die Lilie, 

als ein wichtiges Symbol der Reinheit interpretiert werden kann. Oft 

werden Fugen und Monju in Japan zusammen mit dem historischen 

Buddha in einer Trias-Gruppe abgebildet (vgl. Getty 1914: 46). 

Die beiden Rollbilder wurden 1952 von Professor Friedrich Heiler, 

dem dritten Leiter der hiesigen Religionskundlichen Sammlung, ange-

kauft.  

Weiterführender Informationstext 
Beide Bilder sind auf rotem Brokat montiert, während der Bildhin-

tergrund aus schwarzem Brokat besteht. Beide Bodhisattvas schmücken 

jeweils eine reich ornamentierte Krone sowie Ohr- und Brustschmuck 

aus Perlen. Um das Haupt leuchtet ein goldener kreisförmiger Nimbus. 

Die zwei Reittiere sind mit einem Überwurf bekleidet, an dem ringsum 

bunte Glöckchen hängen. Die Hufe des Elephanten und die Tatzen des 

Löwen stehen jeweils auf einem Lotussockel. Geführt werden die Tiere 

von einem Begleiter: Der Elephant des Fugen wird von einem barfüßi-

gen, braunhäutigen Diener mit Speer, und Monjus Löwe wird von einem 

stiefeltragenden hellhäutigen Diener in rotem Gewand geführt.  

Das Lotussymbol wiederholt sich auf beiden Bildern in auffallender 

Weise: Einerseits findet es sich an dem von den Reittieren getragenen 

Thron der Bodhisattvas, dann in ihrer Hand und schließlich in der Fuß-

verzierung des Löwen. „Die Lotusblüte“, schreibt der Kunsthistoriker 

Dietrich Seckel, „ist das „zentrale Sinnbild des Buddhismus für die [...] 

in ihrem innersten Wesen unbefleckt bleibende ,Buddha-Natur‘ des 

Menschen und aller Dinge; zugleich ist der Lotus ein altes indisches 

Kosmos-Symbol, kommt also dem Buddha als universalem geistlichen 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


AUFMERKSAMES SEHEN

142

Weltherrscher und als Verkörperung des Absoluten zu“ (Seckel 1962: 

161 162). 

Was ist nun eigentlich der Status von Bodhisattvas wie Fugen und 

Monju in der Entstehungslehre des Buddhismus? 

Ein Bodhisattva befindet sich auf der letzten Stufe der Entwicklung 

im Besitz unendlicher Erkenntnis (vgl. Glasenapp 1955: 255) und ist in 

seiner Rolle vergleichbar mit einem Heiligen im Christentum. Vom Ge-

schlecht her ist er maskulin, doch gibt es eine Ausnahme: den Bodhisatt-

va namens „Avalokite�hvara“. Er erscheint sowohl in Japan – dort heißt 

er Kannon – als auch in China, wo er den Namen Guanyin trägt. Dort hat 

er eher feminine Züge entwickelt. 

Bodhisattva bedeutet soviel wie „dem das Erwachen noch bevor-

steht“ (o.ä.), und das Hauptmerkmal des Bodhisattvas ist die Tugend des 

großen „Mitleidens“ (mah�karun�). Er legt das Gelübde ab, nicht eher 

ins Nirvâna einzugehen, als er er allen anderen Lebewesen zur Erlösung 

aus dem leidvollen Zyklus des Wiedergeborenwerdens geholfen hat. Der 

Religionswissenschaftler und Indologe Helmuth von Glasenapp: „unend-

lichen Mitleids voll retten sie [die Bodhisattvas] die Kreaturen aus 

Drangsal und Not, kraft ihrer Weisheit wissen sie stets Mittel und Wege 

zu finden, um den Menschen auf die Straße der Vollkommenheit zu füh-

ren. Die Ich-Illusion ist in ihnen so völlig geschwunden, daß sie zwi-

schen sich und anderen keinen Unterschied machen. Ihre unermeßliche 

Barmherzigkeit geht so weit, daß sie denen, die sich hilfeflehend an sie 

wenden, aus dem Schatz der guten Werke, den sie sich erworben, etwas 

übertragen, um ihnen zu helfen [...]“ (Glasenapp 1955: 256). 

In diesem Sinne baut die Bodhisattva-Lehre auf das Prinzip der Ver-

dienstübertragung auf: Ein Bodhisattva kann sein gutes karma, die 

Summe seiner guten Taten, also sein punya, auf andere Wesen übertra-

gen und sie dadurch von ihren Leiden erlösen. Grundsätzlich erkennt ja 

der Buddhist die Scheinhaftigkeit des eigenen Selbst, das Illusionäre der 

eigenen Ichhaftigkeit und nimmt seine Existenz in allen anderen Wesen 

wahr. 

Zehn Vollkommenheiten sind es, um die sich ein Bodhisattva be-

müht: Warmherzigkeit, Sittlichkeit, Geduld, Energie, Meditation, Weis-

heit, Geschicklichkeit in der Anwendung der Mittel zur Bekehrung, Ge-

lübde, Kraft und Erkennen. Der Bodhisattva erreicht im Verlauf mehre-

rer Zeitalter diese Vollkommenheiten. Auf den Stufen eins bis sechs sind 

die Bodhisattvas irdische, sterbliche Gestalten. Ab Stufe sieben haben 

sie eine transzendente Gestalt. Sie werden nicht mehr wiedergeboren und 

können nach Belieben ihre Gestalt ändern, leben allerdings oft unerkannt 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE INFORMATIONSTEXTE 

143 

in menschlicher Gestalt, um unauffällig und wirkungsvoll ihr Heilswerk 

zu vollbringen.  

Der Weg des Bodhisattva ist auch in der Tempelanlage von Borobo-

dur auf Java versinnbildlicht. Abbildungen dieser Tempelanlage finden 

sich in unserer Religionskundlichen Sammlung und zwar im selben 

Stockwerk an der Wand rechts hinter den beiden Löwen vom Borobo-

dur, zwischen denen Sie hindurchgegangen sind, bevor Sie diese Aus-

stellungsräume betreten haben. Sie können beim Hinausgehen auf den 

Abbildungen zehn Terrassen der Tempelanlage erkennen. Diese symbo-

lisieren die zehn Vollkommenheiten der Erlösungslaufbahn eines Bodhi-

sattvas. 

Abbildung 31: Aufsicht der Tempelanlage von Borobodur 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005 - am 15.02.2026, 00:39:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

