4. DIE INFORMATIONSTEXTE ZU AUSGEWAHLTEN
EXPONATEN DER RELIGIONSKUNDLICHEN
SAMMLUNG MARBURG

4.1 Zielsetzung und Auswahl der Exponate

Die Hortexte sollen dem interessierten Laien in einer fiir ihn verstindli-
chen Sprache'® Fachinformationen und Verstindnishilfen zu Herkunft
und Wesen der Exponate vermitteln. Dabei ist die Auswahl der 25 Ge-
genstdnde primér von der Funktion der Audiofiihrers geleitet, der — sei-
nem Programm gemilB — an der visuellen Erfahrung ansetzt. Folglich
sollte das prasentierte Ausstellungsstiick so beschaffen sein, da3 es dem
Auge von sich aus einen gewissen dsthetischen Anreiz bietet. Sodann
sollte die Prisentationsweise des jeweiligen Objekts den Besonderheiten
einer Audiofithrung insofern entgegenkommen, als eine entspannte Be-
trachtungshaltung eingenommen werden kann. Ein tiefes Hinabbeugen
iiber eine Vitrine etwa wire hierfiir nicht sonderlich giinstig. Schlie8lich
sollte aus jedem Raum mindestens ein religioser Gegenstand vertreten
sein, der — im subjektivem Verstidndnis des Verfassers freilich — als be-
deutungsvoll fiir den Kernbestand der Religion herangezogen werden
kann, fiir die er exemplarisch steht.

Die folgende Tabelle fiihrt die ausgewéhlten Exponate auf, ordnet sie
dem Standort in der Sammlung sowie ihrem Themengebiet zu und nennt
ihre jeweilige Inventarnummer.

10 Als vorbildhaft in dieser Hinsicht erschienen mir auf religionskundlichem
Gebiet die Arbeiten Helmuth v. Glasenapps (1891-1964), die sich durch
Allgemeinverstandlichkeit auszeichnen und iiber die Fachwelt hinaus An-
erkennung fanden (vgl. Brockhaus 1997: 597-598).

41

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Nr. |Exponat Themengebiet (Abteilung)
Stockwerk/Inventarnummer
1 | GipsabguB eines groflen Institutionell erloschene
Sitzbildes der Gottin Sachmet | Religionen (II) 1/By 096
2  |Durga als Mahishasuramardini | Hinduismus (I) Parterre/ Lp 355
3 | Gipsmodell der ,,Pyramide der |Institutionell erloschene
gefiederten Schlangen" von Religionen (II) 1/By 096
Xochicalco
4 | GipsabguB der ,,Grof3en Sitzen- |Institutionell erloschene
den” aus Tell-Halaf Religionen Parterre/Bm 5
5 |Schmuck eines Thoraschreins  |Judentum (III) 1/38, 39 a-b, 40
6 |Schutzmantelmadonna Christentum (IIT) 1/E a 19
7 | Volto Santo Christentum (III) 1/Ea 170
8 |Koran-Buch Islam (IIT) 1/Hi 017
9 |Schutzgottheit Ikenga der Ibo Stammesreligionen (IV) 1/Ag
129
10 |Drei Holzfetische vom Stamm | Stammesreligionen (IV)1/
der Sura Ag 181-183
11 |Gewand und Trommel eines Stammesreligionen (V) 1/
Schamanen Av 001
12 | Ahnenschidel der Asmat Stammesreligionen (V) 1/As
051
13 |Malanggan-Schnitzereien aus Stammesreligionen (V) 1/As
Neuirland 015,016,019
14 |Stiilpmaske der Witu-Inseln Stammesreligionen (V) 1/As
041
15 |Hina-Matsuri (Puppenfest) Japan (Vorraum) 2/Ru 83
16 |Der Rasatanz von Krishna Hinduismus (VI) 2/Lp 240
Gopinatha
17 |Der kosmische Tanzer Shiva Hinduismus (VI) 2/Lp 130
Nataraja
18 |Holzfigur des sitzenden Kriegs- |China (VI) 2/Pt 015
gottes Guandi
19 |Kang yuanshuai — General Kang | China (VI) 2/Pt 068
20 |Sitzender Buddha Buddhismus in Siidostasien
(VID) 2/Mr 004/1-4
21 |Stehender Buddha Buddhismus in China (VIII) 2/
Nt 67

42

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy



https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

22

Lehrstuhl eines Zen-Meisters

Buddhismus in Japan (IX) 2/
Nu 27

23

Dainichi Nyorai

Buddhismus in Japan (IX) 2/
Nu 35

24

Dreistockige Miniaturpagode

Buddhismus in Japan (IX) 2/
Nu 121

25

Bodhisattvas Fugen und Monju

Buddhismus in Japan (IX) 2/
Nu 021-R u. 022-R

4.2 Realisierung

4.2.1. Hortexte
Der Inhalt der Hortexte sollte iiber die von der Sammlungsleitung ange-
brachten Beschriftungstexte zu den Exponaten hinausgehen, die Lénge
des akustischen Materials sollte aber die Dauer von ca. acht Minuten
nicht iiberschreiten. Dem jeweiligen Hortext ist stets eine Erstinformati-
on vorangestellt. Das Vorlesen der Texte diirfte etwa dieselbe Zeit in
Anspruch nehmen wie fiir die Beantwortung der gestellten Fragen auf-
zuwenden ist.

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy

43


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 2: Gipsabguf3 eines grofsen Sitzbildes der Gottin Sachmet
(Detail)

44

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.1 Gipsabguf3 eines grofsen Sitzbildes der Géttin Sachmet

Erstinformationen

Dieser GipsabguB stellt die Sachmet dar, eine der bekanntesten G6t-
tinnen Agyptens, die seit dem Alten Reich, das von 2707 bis 2170 v.
Chr. wihrte, schon in den Pyramidentexten als Muttter des Konigs und
in einer schiitzenden Funktion genannt wird. In dieser Beschiitzerfunkti-
on liegt tibrigens eine Parallele zur indischen G6ttin Durga, von der in
der hiesigen Religionskundlichen Sammlung ebenfalls eine figiirliche
Darstellung zu betrachten ist.

Sachmet war so populér, da3 man ihr in allen erhaltenen Tempeln
Agyptens begegnet. Der Name Sachmet bedeutet die ,,Michtige®, und
das Original dieser Sitzstatue war aus schwarzem Granit und trug den
Beinamen ,,Die schone vereinigende Sachmet®. Es stand im Tempel der
Gottin Mut in Karnak, der groBten Kultstitte Agyptens nahe dem heuti-
gen Luxor, ehemals Theben und Hauptstadt des Landes im Neuen Reich,
das nach heutiger Datierung von 1550 bis 1103 v. Chr. dauerte (vgl. v.
Beckerath 1997: 187-192). Das Besondere an diesem Tempel der Mut,
der unter Pharao Amenophis III. erbaut wurde, ist, dal er eine Reihe von
600 lowenkopfigen Statuen beherbergte. Eine von ihnen ist dieses Sitz-
bild der Géttin Sachmet.

Weiterfiihrender Informationstext

Die Darstellung der Gottin Sachmet zeigt die Gottin in typischer Er-
scheinungsform als Frau mit Lowenkopf, die mit einem langem, engan-
liegenden Gewand gekleidet ist. Im Alten Reich war Sachmet noch nicht
wie hier mit Attributen versehen, und nur die langen Haare der Frauen-
periicke fielen vom Léwenkopf herab und verdeckten so den Ubergang
zwischen Lowenkopf und Menschenleib. Zahlreiche archéologische
Funde belegen allerdings, da3 Sachmet seit der Zeit des Neuen Reiches
immer mit charakteristischen Attributen dargestellt wird (vgl. Heike
Sternberg in: Helck/ Westendorf 1984: 323): Auf dem Kopf trigt sie ii-
ber der Periicke eine Sonnenscheibe mit der Urdus-Schlange. Hier sehen
Sie Sachmet thronend, was Macht- und Herrschaftsanspruch signalisiert:
In ihrer linken Hand, die auf dem Oberschenkel ruht, hilt sie das Le-
benszeichen, wihrend die andere Hand flach auf ihrem rechten Ober-
schenkel liegt.

Als Herkunftsort- und Hauptkulturort der Sachmet gilt seit dem Alten
Reich die Hauptstadt Memphis im Norden Agyptens (vgl. 324). Der U-

45

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

berlieferung zufolge war sie seit dieser Zeit Schutzgottin des Arztestan-
des. Bemerkenswert hierbei ist der Aspekt, da3 Sachmet als weibliche
Gottheit auch einen unheilstiftenden Charakter hat und als Vernichterin,
die in der Wiiste lebte, Krankheiten und Seuchen sandte, die dann von
heiflen Wiistenwinden verbreitet die Menschen befielen. Wenn sie also
Krankheiten sandte, war sie auch, nach dgyptischer Vorstellung, in der
Lage, Krankheiten zu heilen.

Im Mittleren Reich, in der Zeit von 2119 bis 1789 v. Chr., tritt die
Funktion der Sachmet als kriegerische G6ttin hervor: ,,lhre Charakterzii-
ge als wilde und gefihrliche Géttin, die sich der Feinde der Gotter und
des Konigs bemichtigt™ (325) zeigen sich in dieser Zeitspanne ganz
deutlich. In dieser Eigenschaft als Kdmpfende und Feinde vernichtende
Figur erkennen wir eine gewisse Ndhe zum Mythos der indischen Durga,
die die gottliche Ordnung durch Abwehr aufstindischer Damonen garan-
tierte.

Seit dem Neuen Reich, zur Erinnerung: zwischen 1550 und 1103 v.
Chr., ist die Verbindung der Sachmet zu dem Schopfergott und Herrn
von Memphis Ptah so eng, daf3 ,,sie fast nicht mehr ohne ihn dargestellt
wird“ (Hoenes 1976: 118). ,,,Geliebt von Ptah® ist deshalb ihr hdufigstes
Beiwort™ (109) in dieser Zeit und parallel zum wachsenden Einfluf3 der
Stadt Memphis wichst auch die Bedeutung der Gottin Sachmet. In dieser
Zeit verbreitete sich ihr Aspekt der Feuer- und Flammengottin. Zugleich
eigneten ihr die Agypter jetzt auch Kriegsgerit, wie z.B. Pfeile, als Att-
ribute zu; und man beschworte die Gottin, ihre Waffen nicht gegen einen
selbst zu richten. Sachmet erscheint nun auch im dgyptischen Totenbuch
und in den Unterweltsbiichern unter diesem Aspekt.

In der von 664 bis 336 v. Chr. andauernden Spitzeit tritt die Gottin
besonders hiufig in magischen Beschworungs- und Drohritualen auf.
Dies ist mit der in der Spétzeit allgemein ,,iiberhandnehmenden Praxis
der Orakel und der Magie zu erkldren” (74). Damals war es vornehmli-
che Aufgabe eines Sachmet-Priesters, mittels magischer Praktiken
Krankheitsddmonen abzuwehren. Wie bereits gesagt, ist die Beziehung
der Sachmet zur Medizin und ihr Patronat iiber die Arzteschaft und die
Heilkunst tiber ihr Wirken als Vernichterin zu erkldren.

Noch in der griechischen Zeit wird von einem Volkskult um die
»Sachmet des Konig Sahure® berichtet und noch im 3. und 4. nachchrist-
lichen Jahrhundert erinnerten sich die Griechen an Sachmets Zauber-
kraft. Ein spatiagyptischer Papyrus unterrichtet iiber magische Praktiken
und gibt Antworten auf Fragen, die Hilfesuchende an die Sachmet rich-
teten (62).

46

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Insgesamt 14Bt sich sagen, dafl der Kult um die G6ttin Sachmet im we-
sentlichen ein Volkskult blieb und von priesterlicher Spekulation fast
freiblieb. Die Agyptologin Sigrid Hoenes erklirt die groBe Popularitit
der Sachmet mit ihrer ,klaren ,Konzeption‘“ (230) und mit der Unkom-
pliziertheit ihres Wirkens. Sie sagt: ,,Vergegenwairtigt man sich ihre
Funktion als Krankheitsbringerin, als Schutzgottin der Arzte, so kann
man sich gut vorstellen, dal Kranke die Gottin um Heilung baten und
das Standbild der Sachmet beriihrten, um die Wirkung zu erhhen. Viel-
leicht waren es aber auch Genesene, die auf diese Weise fiir ihre Wir-
kung dankten® (44). Sachmet war, um es mit Hoenes biindig zu sagen,
»eine groBe Gottin, aber doch wiederum nicht so grof3, um fiir den ,klei-
nen Mann‘ unerreichbar zu sein“ (230). Eventuell mag man aus christli-
cher Perspektive an die Marienverehrung der Volksfrommigkeit denken,
die auch etwas ganz anderes ist als die sublimen theologischen
Spekulationen iiber die jungfrauliche Mutter des Erlosers.

Horen Sie bitte zum Abschluf einen von dem Agyptologen Jan Ass-
mann {ibersetzten Ausschnitt aus einer Hymne an Sachmet als Herrsche-
rin Giber Unter- und Oberdgypten. Die Hymne preist sie dafiir, wie sie
den Sonnengott Re auf der Barke wihrend seiner Fahrt iiber den Himmel
zu seinem Schutz begleitet:

,,Lob, Lob deinem schénen Antlitz,

du Edle des PTAH-Tempels,

SACHMET, die Grof3e, Herrin des Himmels;

Kopfschmuck des Re, wenn sie in der Barke féhrt,

sein Auge im ,Gro3en Haus®,

seine Kronenschlange im Konigshaus;

sein Kopfschmuck in der Nachtbarke,

die bei ihm ist in der Tagbarke.

Sie gibt, daB3 der Angreifer umzingelt wird und eilt, ihn

zu packen,

nachdem sie ihren ,,Dreifligerspeer umfafit hat.

SACHMET, die Grof3e, die PTAH liebt,

Herrin des Himmels, Herrscherin der beiden Linder.*
(Assmann 1975: 466-467)

47

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 3: Durga als Mahishasuramardint

48

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.2 Durga als Mahishasuramardint

Erstinformationen

In der Gestalt der Durga vereinigt sich eine gro3e Zahl verschiedener
Gottinnen, die im Laufe der Zeit in Indien verehrt wurden. Als Mutter-
gottin und ,,Weltenmutter, in der alle Gottinnen verschmolzen werden®
(Glasenapp 1922: 147), sind ihre Erscheinungsformen ,,so vielgestaltig®,
daB} selbst die grofften ménnlichen Gotter der indischen Geisteswelt:
Brahma, Vishnu und Shiva ,,ihr Wesen nicht zu erfassen und zu be-
schreiben imstande sind* (Glasenapp 1948: 26). Die zahlreichen Aspekte
der Durga reichen von ,freundlich und gnédig* bis ,,furchtbar, zornig
und grausam®. Hier begegnet uns die Erscheinungsform der grausamen
Durga, die Mahishasuramardini, was so viel heiit wie ,,die den Ddmon
Mahisha vernichtet“. Das Exponat vor Thren Augen zeigt in iko-
nographisch typischer Weise eine in der hinduistischen Mythologie und
Dichtung vielbeschworene Kampfszene, in der Mahishasuramardini ge-
rade einen Biiffelddmon besiegt, der in menschlicher Gestalt die Welt zu
vernichten drohte.

Die Durga wird von zwei weiteren Figuren flankiert und bildet mit
ihnen eine Figurengruppe, die wéihrend der jahrlichen Durga Puja (Anbe-
tung) kultisch verehrt wurde. Danach wurde sie nicht, wie in Indien ib-
lich, in einem Bestattungsritus beigesetzt, sondern in die Religionskund-
liche Sammlung gegeben.

Weiterfiihrender Informationstext

In dem Markandeya-Purana, einem heiligen hinduistischen Text.
welcher der Verehrung der Durga gewidmet ist, und sich bis auf den
heutigen Tag im Nordosten Indiens, in Bengalen, groer Beliebtheit er-
freut, wird die Legende der Géttin folgendermalen erzéhlt: ,,Durga exis-
tiert seit Ewigkeit und in Ewigkeit. Wenn sie sich offenbart, um zum
Heil der Gotter und Menschen zu wirken, dann heif3t es in der Welt, sie
sei geboren worden® (Glasenapp 1922: 143).

Wie es in der hinduistischen Mythologie heif3t, waren die Gotter nach
hundertjédhrigem Streit von den Asuras, ,,menschenghnlichen Wesen von
bald schonem, bald grausigem Aussehen® (105), unter ihrem Anfiihrer
vollstdndig entmachtet worden. In der Folge eignete sich der tyrannische
Dimonenkdnig Mahishasura die Stellung des Gottes Indras an und be-
gann, iiber die Welten zu herrschen.

49

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Als der Damonenkonig mit Weltvernichtung drohte und das Gleichge-
wicht des Kosmos endgiiltig der Gefahr der Zerstérung aussetzte, hatten
die Gotter, “angefiihrt von Brahma, ihre Zuflucht zu Shiva und Vishnu
genommen, denn sie wuliten gegen den Biiffeldimon kein Mittel. Doch
auch Shiva und Vishnu zeigten sich machtlos. In ihrem Zorn traten die
Gotter gemeinsam dem Bosen entgegen. Flammen des Zorns schlugen
aus ihren Miindern und vereinigten sich zu einer feurigen Wolke, um
schlieBlich die Gestalt einer achtzehnarmigen Goéttin anzunehmen. Nun
sahen sich die Gotter, die alle eine gesonderte, aber begrenzte Macht
verkorperten, der Gestalt gegeniiber, aus der sie einstmals entstanden
waren. Shakti, die urweibliche Kraft und Lebensenergie, war neu erstan-
den* (Schleberger 1986: 121) und zeigte sich in der weiblichen Gottin
Durga Mahishasuramardint.

Solche Katastrophenmythen, in denen aufstdndische Gestalten, Dé-
monen oder Titanen, die Goétter- und Weltordnung bedrohen, gibt es
mehrfach. Und auch von einer weiblichen Gottheit als Verteidigerin der
gottlichen Ordnung wird andernorts, so etwa bei der dgyptischen Sach-
met, die ebenfalls in der Marburger Religionskundlichen Sammlung zu
sehen ist, berichtet.

Die Durga als Damonenvernichterin steht hier rot gekleidet vor uns.
Ihr Blick richtet sich leicht nach oben. Durga tragt eine Krone und ist
reich geschmiickt. Thr drittes Auge weist auf ihre Beziehung zu Shiva
hin. Um fiir den Kampf gegen den Dimonenkoénig gewappnet zu sein,
hat ihr jeder ,,Deva®, wie im Hinduismus ein Gott genannt wird, eine
Waffe gegeben: u. a. Shiva den Dreizack, Vishnu den Diskus, Varnna
die Meeresschneckentrompete, Vayu den Bogen, Stirya die Pfeile, Indra
den Donnerkeil, Yama den Ziichtigungsstab, Kala das Schwert, Visva-
karman den Schild und der Himalaya den Lowen als Reittier.

Die hinduistische Mythologie erzdhlt weiter, da3 (die Durga) Mabhi-
shasuramardint zuerst das Heer des ddmonischen Titanen vernichte und
dann den Biiffeldimon mit der Schlinge fing. Schleberger fiihrt dazu in
seinem Biich tiber die indische Gétterwelt aus: Weil dieser Ddmon die
Fahigkeit besal3, sich in jede andere Gestalt zu verwandeln, konnte er
als Lowe zwar aus der Schlinge entschliipfen, dem Schwert der Gottin
aber nicht entgehen* (Schleberger 1986: 121). Er verwandelt sich nun in
einen Elefanten, dem Durga den Riissel abschligt, ,,worauf der Ddmon
in seine urspriingliche Gestalt als Biiffel zuriickkehrte und mit seinem
Hufschlag das All erschiitterte. Doch die Géttin zeigte sich nur belustigt,
als sie sah, wie der Biiffel mit seinen Hornern ein Gebirge ausrif3 und
gegen sie schleuderte. Mit einem Pfeilhagel zerstob sie das Gebirge,

50

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

schwang sich auf den Riicken des Titanen und bohrte ihm den Dreizack
in den Nacken. Noch einmal versuchte der Ddmon, in der Gestalt des
Helden zu entweichen, wurde aber sogleich von der G6ttin mit einem
Streich ihres Schwertes enthauptet™ (122).

Die Figurengruppe vor Thren Augen stellt den dramatischen Moment
vor der Totung des Ddmons dar. Es zeigt die Gottin, hier in einer iko-
nographischen Variante mit zehn Armen, wie sie den Biiffelddimon in
Menschengestalt mit der Lanze verwundet. Der Kopf des Biiffels liegt
auf dem Boden vor ihr. Wie einige andere Géttinnen auch, so etwa die
orientalisch-romische Kybele, hat sie einen Lowen als Begleittier, der
hier mit ausgestreckten Krallen nach dem Ungetiim in Menschengestalt
greift. Mit dessen Tod wird das kosmische Gleichgewicht wieder herge-
stellt, und die Gotter konnen wieder souverdn regieren (vgl. Bedi 2002:
73).

Der siegreiche Kampf dieser ,,flammenden Gottheit™ (Mitchell 2001:
46) bildet ein in Indien duBlerst beliebtes Motiv in der Ikonographie der
Gottin Durga seit dem vierten Jahrhundert unserer Zeitrechnung. Figuren
wie diese finden sich bis heute als Gaben in Dorftempeln, besonders an-
1aBlich von Tempelfesten. In Bengalen, dem Hauptsitz ihrer Verehrung,
wird im Monat Aévina, unserem Oktober, neun Tage lang ein groBes
Fest, Durga Pija genannt, mit groBem Pomp gefeiert.

Horen Sie abschlieBend einen heiligen Text, der bis auf den heutigen
Tag in Bengalen zu Ehren der Goéttin Durga rezitiert wird. Er unter-
streicht ihren mildtitigen Aspekt und stammt aus dem Text ,,Devima-
hatmya®, was soviel wie ,,die Verherrlichung der Goéttin® heifit. Das De-
vimahatmya ist ein Abschnitt aus dem Markandeya-Purana, das 1008
Namen zur Verehrung der Durga nennt (Sharma 2001: 14) und einen
groBen Bekanntheitsgrad in der indischen Mythologie und Dichtung hat.

Horen Sie hier zunéchst den Originaltext im Sanskrit und dann den
Textausschnitt in deutscher Sprache nach der Ubersetzung des Religi-
onswissenschaftlers und Indologen von Glasenapp (1953: 36):

[Originaltext Sanskrit]
,,Der Guten Heil bist du, der B6sen Unbheil,
Die priifende Vernunft im Herz der Weisen,

Bei Frommen Glaube, Schamgefiihl bei Eitlen,
Beschiitz’ uns, Mutter, die wir laut dich preisen® (4, 4).

51

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 4: Gipsmodell der ,, Pyramide der gefiederten Schlangen
von Xochicalco (Detail)

52

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

‘

4.2.1.3 Gipsmodell der ,, Pyramide der gefiederten Schlangen’
von Xochicalco

Erstinformationen

Wir sehen ein Gipsmodell der Ruine des wichtigsten Heiligtums von
Xochicalco, der ,Pyramide der gefiederten Schlangen® (Prem 1995:
351), auf einem Berg in Mexico gelegen. Xochicalco, der Name der
Stadt aus Tempeln, Kultgebduden und Ballspielpldtzen auf der Bergspit-
ze, bedeutet ,,Ort des Blumenhauses® (Krickeberg 1956: 412). Dieser Ort
scheint ein Mittelpunkt jener Volker gewesen zu sein, aus deren Kultur
die der Azteken spiter entsprof3. Thre Bliitezeit lag vermutlich zwischen
600 und 900 unserer Zeitrechnung (vgl. Hirth 1995: 57). Einige an den
Wandteilen der Pyramide erkennbare Hieroglyphen deuten auf das ast-
ronomisch bedeutsame Ereignis einer Kalenderreform hin, zu deren Ge-
denken die Halle wohl erbaut wurde. Auch die an den Wénden ange-
brachten Feuerschlangen und die rituelle Symbolik geben Kunde von ei-
ner Hochkultur der ,,Mixteca-Puebla® (Vaillant 1957: 260).

Die Sprache und die Stammeszugehorigkeit der Priester auf dem
Berg und der Arbeiter, welche am Ful3e des Berges lebten, ist unbekannt,
weil dieses Volk in der spiteren Epoche der Azteken ,,schon lingst in
anderen Volkern aufgegangen® (Krickeberg 1956: 421) war. In Bauwei-
se und Dekoration unterscheidet sich der Tempel von Xochicalco grund-
sitzlich von den Bauten Teotihuacans.

Weiterfiihrender Informationstext

Xochicalco liegt siidwestlich von der mexikanischen Hauptstadt ent-
fernt auf einem isolierten Ausldufer der sich vom Ajusco-Vulkan herab-
ziehenden Bergkette. Die Ruinen der Stadt, die urspriinglich als eine gi-
gantische Kultstitte gebaut wurde, befinden sich auf einem méchtigen
Hiigel, der zu fritheren Zeiten ,,in zahlreichen Terrassen anstieg und
durch einen breiten Graben gesichert war (Vaillant 1957: 216).

Auf der Spitze dieses Berges stehen auf einer kleiner Plattform Reste
einer Kultstitte, die heute als ,,Pyramide der gefiederten Schlangen* be-
zeichnet wird (vgl. Prem 1995: 351). Seinen Namen verdankt das Heilig-
tum den acht gefiederten Schlangen auf den Flachreliefs, die sich um die
untere Boschung winden. Jeder Kopf ist einer der Ecken der Plattform
zugewandt. Obwohl die Pyramide zu den kleineren Bauwerken von Xo-
chicalco z&hlt, ist sie nicht nur wegen ihrer zentralen Lage, sondern ge-

53

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

rade auch wegen der gefiederten Schlangen auf den Flachreliefs von he-
rausgehobener Bedeutung.

In ihrer Symbolik bedeuten die Schlangen urspriinglich das Wasser
und die durch das himmlische Wasser, den Regen, hervorgebrachte Ve-
getation. Spéter, in der Auffassung der Azteken, wurden die Schlangen
zu himmlischen Wesen. Doch insbesondere Tiirkisschlangen wurden
zum Symbol des lichten Tageshimmels, der die Sonne umfingt und
tragt. Turkisschlange und Federschlange bilden tiberhaupt ein héufiges
Motiv der altmexikanischen Kunst. Die Gliederung ihrer Leiber in drei-
zehn Segmente hatte astronomische Bedeutung: Sie entsprachen den
dreizehn Sternbildern des mexikanischen Tierkreises. Zudem befindet
sich auf der Maulspitze der Schlangen ein mit Augen, das heif3t mit Ster-
nen besetztes krummes Horn, welche das S-formige Sternbild xonecuilli,
was soviel wie ,gekriimmtes Bein® heif3it, symbolisierte.

Am Sockel der erbauten Pyramide umrahmen auf der unteren, ersten
Friesreihe gefiederte Schlangen abwechselnd Hieroglyphenkartuschen
mit der Ziffer 9 sowie Menschenfiguren, die mit untergeschlagenen Bei-
nen dasitzen und groBe Tierkopfe als Helmmasken tragen. Auf der
Frontseite links vom Treppenaufgang schlie3t ein Schlangenleib eine aus
drei Tageszeichen bestehende Hieroglyphengruppe ein, die durch Men-
schenarme zusammengehalten wird. Die zweite obere Friesreihe am So-
ckel der Anlage zeigt sitzende Priester mit dem Jahressymbol als Kopf-
putz und mit zahlreichen verschiedenartigen Symbolen oder Symbol-
gruppen. Das Obergesims ist ein Ornamentband, das aus denselben stili-
sierten Schneckengehédusen besteht, mit denen auch die Schlangenkdrper
besetzt sind. Auf den Sockelfriesen der Kultstétte sind sitzende Krieger
zu erkennen, die Schilde und Speerbiindel halten und wie die Priester in
der oberen Reihe der Sockelfriese mit Kalenderdaten verbunden sind.

Alle diese Reliefs sind in einem energischen, schwungvollen Stil ge-
arbeitet. Sie waren einst farbig gefalit und miissen auf die Menschen ei-
nen starken optischen Eindruck gemacht haben. Allerdings war den Er-
bauern der Pyramide von Xochicalco der Symbolgehalt der Reliefs mit
ihren gefiederten Schlangen weit wichtiger als das rein dsthetische Mo-
ment.

Beziiglich der ikonographischen Deutung der Symbolik scheint so
viel festzustehen, daf3 einige Hieroglyphen auf eine Kalenderreform hin-
deuten, die den in Xochicalco residierenden Priestern so bedeutungsvoll
erschien, daf} sie zur Erinnerung daran den Tempel erbauen lieBen (418-
420). Ahnliches finden wir bei den Maya, die um 700 n. Chr. zur Erinne-
rung an einen ,Astronomenkongref3, der die genaue Linge des tropi-

54

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

schen Sonnenjahres feststellte, in Copan auf Honduras zwei Steinmonu-
mente errichteten, auf denen die um ein Kalenderdatum versammelten
Priester dargestellt sind.

Abbildung 5: Gipsmodell der ,, Pyramide der gefiederten Schlangen *
von Xochicalco (Detail)

55

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 6: Gipsabguf3 der ,, Grofien Sitzenden * aus Tell-Halaf

56

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.4 Gipsabguf3 der ,, Grofien Sitzenden * aus Tell-Halaf

Erstinformationen

Das Original dieses Gipsabgusses der ,,Groflen Sitzenden* wurde nur
wenige Handbreit unter der Erde (vgl. Oppenheim 1931: 165) tiber ei-
nem Grabschacht (vgl. Naumann 1950: 159) in einer fritheisenzeitlichen
stidtischen Siedlungsanlage Nordost-Syriens, dem Tell Halaf, entdeckt.

Der Ort Tell Halaf hatte seine Bliitezeit in der frithen Zweistromkul-
tur von 5050 bis 4300 v. Chr. (vgl. Fless 1997: 25). Bekannt geworden
ist die sogenannte Buntkeramik aus dieser Zeit, die ,,im gesamten nord-
mesopotamischen Raum kleinere und grofere Herstellungszentren mit
lokalen Varianten ausgebildet (Cholidis/Martin 2002: 24) hatte.

Das Alter der vier Tonnen schweren Sitzfigur aus Basalt, die ,,offen-
bar aus einem zylindrischen Block™ (Opitz 1955: 35) gemeif3elt wurde,
wird heute in das erste Jahrtausend vor Christus datiert.

Die Grabfigur kann als eine thronende Konigin interpretiert werden.
Gewil} handelt es sich nicht um eine Géttin, weil es im alten Orient kein
Abbild einer Gottheit iiber einer Gruft mit Brandbestattung gab und weil
zudem dieser Figur die typischen goéttlichen Attribute wie Horner und
Krone fehlen. ,,Fiir die Deutung der Figur als Frau sprechen vor allem
ihre Bartlosigkeit, des weiteren die Haartracht™ (Cholidis/Martin 2003).
Entdeckt und ausgegraben wurde die ,,Grofle Sitzende* in einer ersten
Grabungskampagne zwischen 1911 und 1913 unter Anleitung von Max
von Oppenheim, der Sohn einer reichen Bankiersfamilie war und viele
Berufsjahre als Diplomat im Orient verbrachte, bis er sich ganz der Ar-
chéologie widmete.

Anzumerken wire noch, daB3 das Sitzen immer als Machtgebirde
aufzufassen ist, die Gottern und Herrschern vorbehalten ist, so wie man
es heute tiberall am Bischofsitz, der Kathedra, wahrnehmen kann. Auch
der akademische Lehrstuhl ist somit als Symbol der wissenschaftlichen
Autoritit zu betrachten.

Weiterfiihrender Informationstext

Schauen wir uns zunédchst die Monumentalfigur etwas niher an: Wir
sehen eine tiberlebensgrofle weibliche Figur, die auf einem hohen Sessel
(vgl. Opitz 1955: 35) ohne Riicken- und Seitenlehne aufrecht sitzt. Auf
dem niedrigen FuBBschemel erhebt sich der Unterkorper der ,,GroBen Sit-
zenden®, der wie ein Kubus gearbeitet ist. Die kleinen Fiile sind zwar
sorgfiltig bearbeitet, doch zeigen die starren Umrisse ihres Unterkorpers

57

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

fast keine Leibesformen. Es macht den Eindruck, als ob sie ein breites
Brett auf den Knien hielte, von den die Gewandung herabhéngt.

Der ausgestreckte Unterarm ruht mit aufgelegter Hand auf dem
SchoB, wihrend die rechte Hand ganz vorn auf dem Schof einen ,,Napf
mit zylindrischem FuB* (35) hélt. Auf dem hohen Halse ragt der Kopf
der ,,Groflen Sitzenden* empor, deren Gesichtsausdruck trotz einfachster
Formgebung ungemein eindrucksvoll ist. Auf ihrer Stirn sind die Haare
mittels gekrduselter Ringe ausgefiihrt und hédngen hinten tief auf die
Schultern herab. Von der Stirn fillt zu beiden Seiten des Gesichts vor
den Ohren je eine starke Locke. Die untere Partie des Gesichts ist flach
gearbeitet und die Lippen des kleinen Mundes sind fein und schén ge-
schwungen. Die Nasenfliigel sind breit, wiahrend die Nasenlinie nach o-
ben tiber Stirn und Kopf in einem stark gewdlbten Bogen verlduft.

Die ,,GroBe Sitzende® ist mit einem Rock bekleidet, dessen Armel bis
dicht iiber die Ellenbogen reichen und breit gesdumt sind. Dieser Saum
zeigt ein Zickzackmotiv und reicht, weiter senkrecht herabgehend, bis
zum Schofle. Ein weiterer Saum aus Béndern mit einem Winkelmotiv
folgt den Linien der Oberarme und Schultern bis zum Halse. Der Rock
endet knapp tiber den Fiilen, als ob herabfallende Fransen angedeutet
werden sollten, unten in ein ebenfalls zickzackférmiges Bandmotiv, das
aber im untersten Teil nicht abschlossen ist (vgl. Oppenheim 1931: 165-
167).

Der Fund dieser Figur bedeutete fiir Oppenheim ein besonders gliick-
liches Ereignis in seinem Forscherleben. Er trug zur ErschlieBung einer
der bedeutendsten archidologischen Fundstellen im vorderen Orient im
vorderen Orient zu Beginn des 20. Jahrhunderts bei (vgl. Meyer 1958:
1). Unabléssige Hilfe bei seinen Grabungsarbeiten leisteten ihm als Gra-
bungsarbeiter Beduinen der verschiedenen lokalen Stimme, mit denen er
seit langer Zeit in Kontakt stand.

Die an der Fundstelle ausgegrabenen Exponate wurden 1928 nach
Berlin gebracht und dort ab 1930 in dem von Oppenheim eigens gegriin-
deten Tell-Halaf Museum gezeigt. Oppenheim lie} auch eine Kopie her-
stellen, die von der Religionskundlichen Sammlung Marburg erworben
wurde. Ungliicklicherweise wurden die meisten Objekte des Museums
wihrend des zweiten Weltkrieges im November 1943 vernichtet. Nur ein
Teil konnte in den Triimmern geborgen und wieder zusammengesetzt
werden. Die noch vorhandenen Fragmente der ,,Groen Sitzenden‘ sol-
len demnéchst rekonstruiert werden, und noch ein weiterer Abgull des
Originals befindet sich ebenfalls in Berlin.

58

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Wie bedeutsam der Fund, den Oppenheim fiir die Darstellung der Erd-
gottin Hebat hielt, fiir ihn selbst war, 148t sich den hinwendungsvollen
Zeilen aus seinem Buch ,,Der Tell Halaf* entnehmen:

,,Die thronende Gottin hat durch die groe Ruhe etwas Majestisches. Das Ge-
sicht zeigt in hochster Stirke das mystische archaische Léacheln. Trotz des zu
groflen Kopfes und der kubischen Form, der vollkommen unausgedriickten
Brust mit den tiberbreiten Schultern und dem ebenso breit gehaltenen Schof3
ist die Wirkung auBlerordentlich eindrucksvoll. Das Lécheln der Géttin hat ei-
nen Zauber, der stirker wird, je linger man sie anschaut. Es ist ein Werk groB-
ter kiinstlerischer Vollendung. Etwas dhnliches wie diese gleichsam , kubisti-
sche® Gottin gibt es nirgendwo auf der Welt [...]* (Oppenheim 1931: 165)

Oppenheim war zeitlebens mit dieser Figur beschiftigt. Welche tiefe
Verbindung er gleich nach ihrer Entdeckung mit ihr aufnahm, zeigt der
folgende Ausschnitt aus seinem Buch:

,,Es war eines der groen Erlebnisse meiner Ausgrabungen und eine der grof3-
ten meiner Entdeckerfreuden, zu beobachten, wie dieses Steinbild der Erde
fomlich entstieg. Nach BloBlegung des stark abgeschwemmten Lehmziegel-
massivs, [...] wurde die Oberfliche gereinigt. Dabei stieBen wir zuerst auf die
Schideldecke. Sie sah wie eine groBe, dunkle Eisenpfanne aus, aber bald zeig-
ten sich die Umrisse des Kopfes. Und nun wurde vorsichtig eine Lehmziegel-
reihe nach der andern abgehoben. Gerade hier war die Grabung schwer, weil
die alte Mauerung sehr fest war und man nur langsam vorwértskam. [..] Es
dauerte Stunden und Tage, bis die groBe thronende Géttin endlich in ihrer
ganzen GroBe vor uns stand. Welche Freude, als es sich zeigte, dafl das Stein-
bild vollkommen unversehrt war! Unsere Beduinenarbeiter haben diese Gottin
spéter als meine Braut bezeichnet, weil ich immer wieder zu ihr trat und mich
von ihrem Anblick nicht trennen konnte* (Oppenheim 1931: 167).

59

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 7: Schmuck eines Thoraschreins

60

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.2.5 Schmuck eines Thoraschreins

Erstinformationen

Sie sehen an dieser Wand den Schmuck eines Thoraschreins vom
Anfang des 19. Jahrhunderts. Seine Herkunft ist nicht gesichert, doch
gibt es im Archiv der Religionskundlichen Sammlung eine Notiz, wo-
nach er aus einer kleinen Berliner Synagoge stammt, die vor 1937 aufge-
16st wurde. Der Schmuck eines Thoraschreins verziert das AuBere eines
Behiltnisses, welche das Herzstiick jiidischer Religiositit, die Thorarol-
len, umschliet. Auf jeder dieser Rollen stehen die fiinf Biicher Mose
geschrieben, aus denen an jedem Sabbatmorgen ein Abschnitt rezitiert
wird, so daf} der gesamte Thoratext im Laufe eines Jahres einmal im Jahr
verlesen wird.

Der Schmuck des hier ausgestellten Schreins zeigt oben die rot
gefaBBte Holzkrone mit fiinf goldfarbigen Rippen. Symbolisiert wird auf
diese Weise die konigliche Bedeutung der Thora. Darunter sehen Sie die
Holztafeln mit den zehn Geboten, die hier mittels der Anfangsworte auf
griinlich-blauem Hintergrund reliefartig wiedergegeben sind und unten
von zwei Voluten, schneckenférmigen Ornamenten, abgeschlossen wer-
den. Die einzelnen Gebote regeln die Beziehung der Menschen zu Gott
(1. bis 5. Gebot) sowie der Menschen untereinander (6. bis 10. Gebot).
Schlief3lich erblicken wir zwei Holzléwen, die den Schrein bewachen
(vgl. Schilling 1963: Abb. 75). Der Lowe ist das Symbol des Stammes
Juda, aus dem Israels Konige geboren wurden. Es wird im Segen Jakobs
iiber seinen Sohn Juda und dessen Geschlecht zuerst erwéhnt (Genesis
49, 8-12). Die Bezeichnung ,JJuden® wurde vom Namen dieses Sohnes
des Erzvaters Jakob abgeleitet. Auch vor dem Thron Salomos, des Er-
bauers des ersten Tempels in Jerusalem, standen Léwen.

Weiterfiihrender Informationstext

Auf dem Weg zu unserer Religionskundlichen Sammlung werden Sie
vielleicht — nur wenige Schritte von hier am Oberen Markt — die Reste
einer mittelalterlichen Synagoge entdeckt haben, die durch einen Glas-
kubus geschiitzt werden. Ein anderes Zeichen gelebten Marburger Ju-
dentums, die groBe Synagoge, ist leider verschwunden. Sie stand in der
heutigen UniversitdtsstraBe am FufBle der Altstadt und wurde in der
Reichspogromnacht vom 9. auf den 10. November 1938 vollig zerstort.
Vier Monate spiter lebten in Marburg und Umgebung nur noch 344 Ju-
den, nachdem es 1934 noch 778, also beinahe doppelt so viele, waren.

61

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Die Zahl sank bis zum 30. Juni 1942 wegen Auswanderung und Depor-
tation auf 37. Danach ist fiir den Zeitraum des zweiten Weltkrieges keine
weitere Zahlenangabe mehr festgehalten worden (vgl. Rehme/Haase
1982: 11, 53-54), und es ist anzunehmen, daB} es nach der letzten Depor-
tation gar keine Juden mehr in Marburg mehr gab.

Heute hat die Jidische Gemeinde wieder tiber 300 Mitglieder und
kommt bislang in einem Haus am Pilgrimstein zusammen, das tiber ei-
nen Synagogenraum verfiigt.

Reprisentative Synagogen wie die grole Marburger Synagoge, von
der Photos im Fensterbereich dieses Ausstellungsraums héngen, waren
iberall dort vorhanden, wo es grof3e, reiche Gemeinden gab wie z.B. in
Berlin oder Frankfurt und in GroBstidten {iberhaupt. Klein und unauftil-
lig waren sie eher dort, wo die Gemeinden klein und arm waren, zum
Teil auch dort, wo es Verfolgungen gab. Synagogen gab es bereits in der
Zeit des Babylonischen Exils, d.h. nach der Zerstorung des Tempels im
Jahre 586 vor unserer Zeitrechnung, zunichst als Bethduser, spéter auch
als Versammlungsort und dann zusétzlich als Studienstétte.

Rechts von den alten Photographien sehen Sie eine Tischvitrine und
darin eine Thorarolle aus Pergament. Sie ist das grofite Heiligtum der
Juden, denn sie enthilt die gottliche Weisung. Die Thorarolle wird in der
Synagoge in einer schrankdhnlichen Lade aufgewahrt, dem sogenannten
Aron Hakodesch (=Heiliger Schrank), der von einem Vorhang, dem ,,Pa-
rochet”, verdeckt wird (vgl. De Vries 1988: 16). Der Thoraschrein be-
findet sich an der Wand, die gen Jerusalem weist. Der Thoravorhang
kann farbig und kunstvoll bestickt sein sowie mit ,,Samt und Seide ge-
schmiickt™ (vgl. Petri/Thierfelder 2002: 19). Der Schmuck des Thora-
schreins unserer Sammlung weist diesselben Symbole auf, wie sie auf
solchen verzierten Vorhidngen zu finden sind.

Wenn die judische Gemeinde an einem Sabbatmorgen versammelt
ist, steht die Lesung der Thorarolle im Mittelpunkt des liturgischen Ge-
schehens. Dieser feierliche Moment beginnt, wenn der Vorbeter die hei-
lige Lade oftnet, dann die Thora aus ihrem Schrein nimmt und zum Vor-
lesetisch trigt. Dort entfernt er den schiitzenden Mantel und 6ffnet die
Rolle an der zu verlesenden Stelle.

Wir haben fiir Sie einen solchen Moment akustisch eingefangen. Ho-
ren Sie bitte den Text aus dem vierten Buch Mose, Kapitel 15, die Verse
37-41; dies ist gleichzeitig der dritte Abschnitt des Jebeks Schma Jisrael.
Es singt Kantor Moshe Chaimorski:

[Gesangseinlage]

62

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Danach wird der fiir diesen Tag bestimmte Abschnitt aus der Thora ver-
lesen. Auf diese Weise wiederholt sich in der Gegenwart der Bun-
desschluBB Gottes mit seinem Volk. Zum Lesen verwendet man als Zei-
gestab den sogenannten Jad (hebr. Hand), dessen Spitze die Form einer
Hand mit gestrecktem Zeigefinger hat. Einen solchen Jad konnen Sie in
der Tischvitrine gleich neben der Thorarolle sehen.

Horen Sie bitte abschlieBend die zehn Gebote nach dem zweiten
Buch Mose, 20. Kapitel, zunéchst in hebrdisch gesprochen von Amnon
Orbach und dann in deutscher Ubersetzung:

1. Ich bin der Ewige, dein Gott, der dich aus Agypten gefiihrt hat.

2. Du sollst keine anderen Gotter haben vor mir. Du sollst dir kein

Abbild machen ... .

Du sollst den Namen des Ewigen, deines Gottes, nicht zur Unwahr

heit aussprechen.

Gedenke des Sabbattages, ihn zu heiligen.

Ehre deinen Vater und deine Mutter ... .

Du sollst nicht morden!

Du sollst nicht ehebrechen!

Du sollst nicht stehlen!

Du sollst nicht zeugen wider deinen Néchsten als falscher Zeuge.

0 Du sollst nicht begehren das Haus deines Nachsten. Du sollst nicht
begehren das Weib deines Néchsten, ... noch alles, was ihm gehort.

W

So®ENanA

63

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 8: Schutzmantelmadonna

64

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.6 Schutzmantelmadonna

Erstinformationen

Dieses Exponat ist ein braun bemalter GipsabguB3 eines Originals aus
Holz und zeigt eine sogenannte ,,Schutzmantelmadonna“ unbekannter
Herkunft. Mit der Schutzmantelmadonna wird ein Aspekt Marias ver-
sinnbildlicht, der sie als ,,Mutter der Barmherzigkeit (Schiller 1980:
195) anspricht. Die Darstellung des Mantels als symbolisches Verhéltnis
zwischen Schiitzendem und Schutzbefohlenen reicht weit in die vor-
christliche Zeit hinein.

Die ersten Darstellungen Marias mit dem Schutzmantel finden sich
im ausgehenden 13. Jahrhundert und nehmen in den folgenden zwei
Jahrhunderten, parallel zur wachsenden Marienverehrung, an Héufigkeit
zu (vgl. Kirschbaum 1972: 130). Besonders die Zisterzienser stellten
sich unter den Schutz Marias und symbolisierten dies, indem sie das Mo-
tiv der Schutzmantelmadonna pflegten.

Weiterfiihrender Informationstext

Maria steht mit langem, iiber die Schulter nach hinten herabreichen-
dem Haar und leicht nach vorne geneigtem Kopf vor uns. Sie hélt ihren
bis zum Boden reichenden Mantel, der oben am Hals durch ein Band zu-
sammengehalten wird, mit beiden Hénden gedffnet. Sie trigt ein gegiir-
tetes Kleid, das von ihrer schmalen Taille an lange Falten wirft. Dabei ist
das rechte Bein leicht nach vorne gebeugt, so dal3 die Figur sich in einem
anmutigen, langsamen Schreiten zu uns hinzubewegen scheint. Die goti-
sche S-Form der Gestalt suggeriert ein leichtes Schweben.

Unter ihrem Mantel hélt Maria die Menschen schiitzend geborgen:
Zur Rechten befinden sich neun, links 13 Personen. Von Kopfbede-
ckung, Haartracht, Geschlecht und Alter sind sie unterschiedlich. Ge-
meinsam ist ihnen jedoch der oftmals sehr plastisch dargestellte, andéch-
tige Gesichtsausdruck. Je néher sie an den Fiilen der Maria stehen, desto
hoher ist ihr religioser und sozialer Status.

Zur Rechten sehen wir ganz unten den Papst, erkennbar an der Tiara,
daneben einen Monch und einen Bischof, links oben eine Nonne mit
Schleier neben dem Kopf einer verheirateten Frau mit dem Gebédnde.
Diese rechte Seite symbolisiert die Kirche mit ihrer Hierarchie. Zur Lin-
ken steht demgegeniiber die weltliche Macht, ganz unten représentiert
durch den Kaiser und den Konig; dariiber sonstige Trager weltlicher
Funktionen.

65

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Auf diese Weise zeigt der Bildhauer, dal Marias Schutzmantelschaft der
weltlichen Sphére, dem Imperium, ebenso zugedacht ist, wie der kirchli-
chen, dem Sazerdotium. Moglicherweise wollte der Kiinstler damit aus-
driicken, daf in der vermittelnden Gestalt der Mutter Gottes der Dualis-
mus zwischen Kirche und Welt aufgehoben ist.

Wie gesagt, das Motiv des schiitzenden Mantels ist sehr alt. Diese
,Vorstellung floB in die Sagen-, Marchen- und Legendenwelt mit ein, in
denen der Mantel seinen Triger mit Wunderkriften versah® (Parello
1994: 82). Dort ist der ,,weite Mantel [...] stets ein Zeichen der Wiirde,
ein Schutz vor Unwetter und Angriff, den ganzen Menschen verhiillend
und alles unter sich bedeckend* (Sussmann 1929: 1).

Die im juristisch-weltlichen Bereich verbreitete Geste des Mantel-
schutzes besagt seit alters, dal Kinder dann als legitim oder adoptiert
galten, wenn sie der Vater unter seinen Mantel nahm. Hochgestellte Per-
sonen, besonders Frauen konnten ,,Verfolgten unter ihrem Mantel Schutz
gewihren und fiir diese um Gnade bitten* (Kirschbaum 1972: 130). Seit
der karolingischen Zeit konnten Koniginnen das Fiirspracherecht aus-
iiben. Dieser Rechtsbrauch des Mantelschutzes der Frau wurde im 12. u.
13. Jahrhundert auf die Gottesmutter {ibertragen.

Im byzantinischen Osten findet sich der Schutzaspekt Marias im &l-
testen Marienlob der Christenheit um 800 n. Chr.,, im Hymnos-
Akathistos, wo vom rettenden Eingreifen Marias berichtet wird: Sie ha-
be, um Konstaninopel vor den Angreifern zu schiitzen, ihren weiten
Mantel tiber die Stadt ausgebreitet.

»Im Westen findet die Vorstellung vom Mantelschutz Marias durch
die griechische Legende der wundersamen Rettung eines Judenknaben in
Konstantinopel weite Verbreitung. Der erziirnte Vater wirft seinen Sohn
in den Glasofen, weil dieser mit den anderen christlichen Kindern die
Hostie ,,genossen hatte. Man zieht ihn jedoch unversehrt aus den Flam-
men, und der beteuert: ,Die Frau, welche in jener Kirche, wo ich das
Brot erhielt, auf einem Throne sitzt und ein Kind auf ihrem SchoBe tragt,
hat mich mit ihrem Mantel bedeckt, damit das Feuer mir nicht schade*
(Parello 1994: 83).

Auch nach der Renaissance erfreute sich das ikonographische Motiv
der Schutzmantelmadonna groBer Beliebtheit, wie es beispielsweise das
Bild der Schutzmantelmadonna der Kartduser von Francisco de Zurbaran
(um 1633) in Sevilla ,,mit einem neuen, fiir die individualisierte From-
migkeit der Zeit typischen Motiv, zeigt: Maria legt segnend die Hénde
auf die Haupter zweier Monche* (Schiller 1980: 198).

66

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Wihrend sich im Katholizismus dieses Motiv also hielt, wandte sich Lu-
ther ausdriicklich gegen den Gedanken, Maria sei neben Christus als
weitere Mittlerin und Beistand der Menschen anzunehmen.

Ubrigens ist die Aufnahme Hilfesuchender unter dem schiitzenden
Mantel in der christlichen Frommigkeit und Ikonographie nicht auf Ma-
ria beschrénkt: ,,So kann den Schutzmantel im Grunde jeder Heilige tra-
gen, hiufiger jedoch Ursula, Odilia, Brigitta, in Gemeinschaften Ordens-
stifter und Patrone von Bruderschaften, manchmal Christus als Schmer-
zensmann oder Gottvater selbst* (Parello 1994: 84).

Horen Sie abschlieBend — zuerst in Latein und dann in deutscher U-
bersetzung — einen Abschnitt aus dem iltesten {iberlieferten Mariengebet
der Christenheit (vgl. Siepe 2002: 51), das schon von der Schutz- und
Schirmherrschaft Mariens spricht:

Sub tuum praesidium confugimus,
sancta Dei Genetrix.

Nostras deprecationes ne despicias in necessitatibus;
sed a periculis cunctis libera nos semper,
Virgo gloriosa et benedicta!

Domina nostra, Mediatrix nostra,
Advocata nostra!

Tuo filio nos reconcilia,

tuo filio nos commenda,

tuo filio nos repraesenta!

Amen.

,,unter deinen Schutz und Schirm flichen wir,
heilige Gottesgebarerin.
Verschmihe nicht unser Gebet in unseren Noten,
sondern errette uns jederzeit aus allen Gefahren,
oh du glorwiirdige und gebenedeite Jungfrau,
unsere Frau, unsere Mittlerin, unsere Fiirsprecherin.
Vers6hne uns mit deinem Sohne,
empfiehl uns deinem Sohne,
stelle uns vor deinem Sohne.*
(Maas-Ewerd 1994: 376)

67

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 9: Volto Santo

68

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.7 Volto Santo

Erstinformationen

Sie sehen hier die Kopie eines Freskos der alten Burgkapelle von
Kronberg im Taunus, das zwischen 1348 und 1386 entstanden ist. Es
zeigt den ,,Volto santo®, zu deutsch ,,Heiliges Antlitz, eine der im Mit-
telalter bekanntesten Kreuzdarstellungen, dessen Urbild sich im Dom der
toskanischen Stadt Lucca befindet. Hier wie dort ist der Gekreuzigte be-
kleidet mit einer langen Tunika, und nicht, wie spéter iiblich, bis auf das
Lendentuch nackt. Er ,trigt eine Konigskrone, nicht eine solche aus
Dornen. Das Gesicht zeigt keine Schmerzen. Die Wundmale sind kaum
sichtbar (Schweizer-Viillers 1997: 97). Diese Art der Darstellung ent-
spricht den frithesten bekannten Christusbildern, wie sie im byzantini-
schen Raum, in Syrien, Palédstina und Spanien zu finden sind. Auf diesen
Abbildungen erscheint Christus ,,nicht als Leidender, sondern als Kénig
in triumphierender, majestatischer Haltung, eher schwebend oder vor
dem Kreuz stehend, nicht daran hangend und fixiert*.

Auf vielen Volto-Santo-Darstellungen fehlt dem Gekreuzigten ein
Schuh. Diese Auffilligkeit erklért die Legende folgendermalien: Ein ar-
mer franzosischer Spielmann, der sich auf der Pilgerfahrt nach Jerusalem
befand, trat vor den Volto santo in Lucca und wollte ihm ein Geschenk
darbringen; doch er ist ein armer Mann, der nichts hat. Da kommt ihm
sein Musikinstrument in den Sinn und sogleich fillt ihm der silberne
Schuh des Volto santo in den SchoB. Er tiberlegt, was dies zu bedeuten
habe und kommt zu dem Schluf3, da3 der Schuh ihm zugefallen sei, da-
mit er ihn dem Volto santo zuriickschenken kann. Aber zu seiner Ver-
wunderung nimmt das heilige Bild das Opfer nicht an. Diese Geschichte
wurde zu einer Wanderlegende, wobei der silberne Schuh zum goldenen
aufgewertet wurde.

Weiterfiihrender Informationstext

Die Religionshistoriker Schniirer und Ritz schrieben schon 1934, daf3
der Volto santo bereits wéhrend des Mittelalters in der Gegend von
Mainz bekannt war und verehrt wurde. Ein Beweis hierfiir sei eben die-
ses Freskogemaélde in der Burgkapelle zu Kronberg im Taunus, das 1903
von dem Hofdekorationsmaler Jakob Hembus aufgedeckt wurde, der
hierfiir von der Kaiserin Friedrich den Auftrag erhalten hatte (vgl.
Schniirer/Ritz 1934: 220).

69

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Das restaurierte Bild mit seinen prichtigen Farben zeigt auf rotem, mit
kleinen punktierten Kreuzchen iibersdtem Hintergrund eine bértige, be-
kleidete und gekronte Figur. Thr Kopthaar — wir folgen der Bildbeschrei-
bung von Schniirer und Ritz — ist ,,flachsblond und fillt rechts und links
weit auf die Schultern herab. Nur die Hénde sind angenagelt, und zwar
seltsamerweise so, da3 die Nagel hinter dem Daumen in die Hand ein-
dringen. Die Figur umgibt ein kostbares langes, braunes Armelkleid,
dessen reicher Schmuck hier besonders bemerkenswert ist. Es ist mit
goldenen Sternchen und Kreuzchen geschmiickt [...]. Dazu kommen [...]
vergoldete Fransen unten und ein ebensolcher Saum an den Armeln und
am Kragen. Von einem viel verzierten goldenen Giirtel geht nach oben
auf die Brust ein goldenes Kleeblattkreuz aus, nach unten ein goldener
breiter Streifen bis zu den abschlieBenden Fransen. Deutlich erkennen
wir den [...] goldene[n] Bogen mit den lilienartigen Endornamenten, der
den oberen Teil der Figur umgibt und unter dem Kreuz hindurchgeht.
Der linke FuB trigt einen Schnabelschuh. Der rechte Fuf} ist unbeschuht;
der zu ihm gehorige, gezierte goldene Schuh liegt aber vor ihm auf dem
Altar. An dieser Seite kniet unten ein [der] Geiger, im eng anliegenden
Rock gekleidet” (Schniirer/Ritz 1934: 220-221). Zur anderen Seite sehen
wir die beiden Stifterfiguren: Den knieenden Ritter Ulrich 1. von Kron-
berg ,,in goldenem Panzerhemd, den mit Fliigeln versehenen Helm an
goldener Kette am Riicken. Die Helmzier und die Farbe des Wappen-
rocks — rot und blauweifl — kennzeichnen den Ritter als einen Kronberger
vom Fliigelstamm. Hinter dem Ritter steht mit gefalteten Handen* seine
Frau Gertrud von Bellersheim*®, gekleidet in ein rotes Gewand mit blau-
em Mantel dariiber*.

Ab dem 14. Jahrhundert ist eine weitere Legende belegt, auf der sich
einige Abbildungen rechts von diesem Exponat beziehen. Diese zweite
Geschichte berichtet von einer Frau, die spéter im Volksmund ,,Heilige
Kiimmernis“ genannt wurde. Thr sehnlichster Wunsch war es, nur fiir
Christus zu leben. Als ihr Vater sie an einen Heiden verheiraten wollte,
flehte sie Christus um Hilfe, der ihr dann in leiblicher Person erschien
und sie auf ihren Wunsch hin so verwandelte, so dal3 der Vater sie nicht
mehr vergeben konnte. Auf diese Weise erhielt die Jungfrau durch
Christi Willen einen Bart und ihr erziirnter Vater lie3 sie darauthin kreu-
zigen (vgl. Seibert 1980: 194). Diese Legende ist allerdings von der Kir-
che nicht anerkannt und die ,,Heilige Kiimmernis“ ist niemals vom
Apostolischen Stuhl zur Ehre der Altdre erhoben, also heilig gesprochen
worden.

70

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Vielleicht interessiert es Sie, ob und wie diese beiden Legenden: die vom
Volto santo und von der Heiligen Kiimmernis zusammengehéren. Doch
gerade das ist eine bis heute nicht ganz geklérte Frage. Einige Experten
halten es fiir moglich, dal Kaufleute, die die Stadt Lucca besucht hatten,
die Legende vom Spielmann iiber die Alpen in den Norden brachten.
Dort konnte sie sich in Regionen Deutschlands und der Niederlande ver-
breitet haben. Andere Wissenschaftler (z.B. Friesen 2001) hingegen
meinen, daf3 die Heilige Kiimmernis Ausdruck einer Volksreligiositét ist,
in der das Geschlecht des Gekreuzigten als weiblich erlebt wird, wie es
ja auch Darstellungen dieser Zeit vom Christus mit stillender Brust gibt.
SchlieBlich ist aber auch eine Synthese beider Ansichten mdéglich; die
namlich, daB sich die Ursprungslegende des luccheser Volto santo gera-
de mit diesem Aspekt der Volksreligiositdt mischte.

Horen Sie bitte abschliefend eine Passage aus der Geschichte der
Heiligen Kiimmernis in Versform. Sie stammt aus dem Jahre 1582 und
wurde von dem Chronisten Jakob Reutlinger aufgeschrieben. Nach der
Originalversion in Frith-Neuhochdeutsch horen Sie die hochdeutsche
Ubersetzung. Es handelt sich hierbei um die Szene, wie Christus vor die
gldubige Jungfrau tritt, deren Vater sie mit einem Heiden verheiraten
wollte:

,Die jungfraw an in das begert,/das er ir schone gstallt verkhert/an gestallt und
an irm gantzen leibe,/damit sie mechte sicher pleiben/vor denen, die nach iren
stallten/und sie zu gemachel haben wollten./Christus, der sprach gnedig zur ir:
gehab dich wol, ich steh bei dier,/du sollt jetzt scheinen ziimlich allt/und eben
haben mein gestallt,/das dhainer solle dein begeren./Allso will ich dein gstallt
verkeren®.

,Die Jungfrau verlangte von ihm,
daf3 er ihre schone Gestalt verdndere,
ihr Aussehen und den ganzen Leib,
damit sie so sicher bleiben konne vor denen,
die ihr nachstellen wiirden

und sie zur Frau nehmen wollten.
Christus sprach gnéddig zu ihr:
,Gehab dich wohl, ich steh zu Dir.
Du sollst jetzt aussehen ziemlich alt
und bekommen meine Gestalt.
Damit keiner Dich begehrt.

So will ich Dich verwandeln.*

(Schweizer-Viillers 1997: 31-32)

71

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 10: Koran-Buch

72

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.8 Koran-Buch

Erstinformationen

In dieser Vitrine sehen Sie einen reichlich verzierten Reisekoran,
vermutlich aus dem 19. Jahrhundert stammend. Wie die Thora fiir die
Juden und die Bibel fiir die Christen, so ist der Koran fiir die Muslime
die heilige Schrift. Koran, arabisch al-Qur’an, bedeutet im Wortsinne
,Die Rezitierung™ von Texten. Nach dem Tod Mohammeds, der die Re-
ligion des Islams begriindete, sind diese Texte von seinen arabischen
Landsleuten als Offenbarung des Erzengels Gabriel zuerst rezitiert und
dann niedergeschrieben worden. Der Text besteht aus einer Sammlung
von Suren, und ist ,,dem Umfang nach tiber dreiviertel so gro3 wie das
Neue Testament* (Paret 1979: 3). Alle Texte gehen vermutlich auf Mo-
hammed selbst zuriick, d.h. etwa auf die Zeit von 610 n. Chr, dem Be-
ginn des offentlichen Wirkens des Propheten, und 632 n. Chr., dem To-
desjahr Mohammeds.

Der Koran ist in den arabischen Grundschulen ,,teilweise noch heute
der wichtigste Unterrichtsstoff, den die Schulkinder auswendig lernen
und mit dem man sie Lesen und Schreiben lehrt* (Kreiser 1992: 159). Er
,bietet keine systematische Theologie, sondern vielfdltige Orientierungs-
moglichkeiten™ (Zirker 1999: 103).

Weiterfiihrender Informationstext

Seit der Mitte des 19. Jahrhunderts sind Mohammed und der Koran
Gegenstand der historisch-kritischen Forschung. Der Religionsstifter
selbst zdhlt bis ,,zum heutigen Tage zu den umstrittensten Gestalten der
Weltgeschichte* (Fiick 1975: 167). Erwdhnenswert ist, dafl der Islam —
nach dem Christentum — mit ca. 1.3 Milliarden Glaubigen die zweitgrof3-
te Religionsgemeinschaft der Erde ist (Barret/Johnson in: http://www.
gemwerc.org; 23.02.2003; vgl. Antes 1992: 91).

Wihrend nun der indische Veda, die jiidische Thora und die christli-
che Bibel Sammlungen von unterschiedlichen Autoren sind, ist der Ko-
ran das, so der islamische Glaube, von Gott geoffenbarte Werk Moham-
meds. Der muslimischen Uberlieferung zufolge begann die Zusammen-
stellung des Korans unmittelbar nach dem Tod des Propheten. Vermut-
lich wurden bestimmte Verse schon zu seinen Lebzeiten schriftlich auf-
gezeichnet. Die ,,materiellen Bedingungen fiir diese Niederschrift waren
hochst unbefriedigend, da Papier bei den Arabern noch unbekannt war
und ihnen nicht vor Ende des 8. Jahrhunderts zur Verfiigung stand (vgl.

73

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Arkoun 1999: 73). Man schrieb anfangs also auf Pergament, Palmblétter,
flache Steine oder auf Knochen von Schulterblittern von Kamelen (vgl.
Guellouz 1996: 32).

Der Religionswissenschaftler von Glasenapp fiihrt zur Entstehungsge-
schichte des Korans weiter aus: ,,Da Mohammed den Zaid ibn Thabit,
den er mit der Niederschrift des als Gegenstiick zu der Bibel der
,Schriftbesitzer* gedachten Koran betraut hatte, vielfach angewiesen ha-
ben soll, in dltere Stiicke neuere Offenbarungen einzuschalten, ist das
Ganze von jeher wenig geordnet gewesen. Nach dem Tode des Prophe-
ten wurde dann auf Abti Bekrs Betreiben von Zaid ibn Thabit aus schrift-
lichen Fragmenten und miindlichen Uberlieferungen ein Text hergestellt,
der dann spéter unter dem Kalifen Othmén seine endgiiltige Redaktion
erhielt” (Glasenapp 1952: 406).

In seiner heutigen Form gliedert sich der Koran in 114 Suren, die
dem Umfang nach geordnet sind. Die ldngste Sure steht am Anfang, die
kiirzeste am Ende. So entfallen — nach dem kurzen Eingangsabschnitt
der Eroffnungssure — auf die zweite Sure 286 Verse, wiahrend die am
Schluf3 stehenden kiirzesten Suren nur sechs Verse enthalten. Glasenapp
charakterisiert das Buch mit folgenden Worten: ,,Das ganze Werk ist in
rhythmischer Reimprosa abgefafit und inhaltlich sehr vielgestaltig. Ne-
ben hochpoetischer, gefiihlvoller, religiéser Poesie stehen niichterne ge-
setzgeberische Vorschriften, neben altarabischen Sagen und Legenden
juidischer und christlicher Herkunft finden sich phantasievolle Schilde-
rungen von Paradies und Hélle, neben trockenen Erdrterungen iiber Got-
tes Allmacht, [...] Aufforderungen zum Kampf gegen die Unglaubigen
und Anweisungen fiir das personliche Leben [...]* (Glasenapp 1952: 407;
vgl. Henning 1960: 8).

Die historische Rolle Mohammeds wird im Koran in eine lange Rei-
he von Propheten gestellt, die Gott der Menschheit gesandt hat. Sie be-
ginnt bei Adam, dem ersten Menschen, wird nach der Sintflut fortgesetzt
durch Noah, Abraham und Moses und fiihrt schlieSlich zu Jesus, nach
welchem als letzter Prophet Gottes dann Mohammed selbst folgt.

Der Koran ist nach Auffassung der Moslems keinen anderen Schrif-
ten vergleichbares heiliges Buch, sondern ,,ein Werk iiberirdischen Ur-
sprungs. Denn die von Mohammed empfangenen Offenbarungen gelten
als Ausziige aus einem bei Alldh befindlichen, auf einer wohlverwahrten
Tafel geschriebenen Buche, das selbst der Prophet nicht vollstédndig
kannte* (Glasenapp 1952: 408).

Zentrum der Verkiindigung des Korans ist die Existenz eines einzi-
gen Gottes, Allahs. Dieser féllt beim Jiingsten Gericht das Urteil und 1463t

74

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

den Guten die Wonnen des Paradieses, den Bosen aber die Qualen des
ewigen Hollenfeuers zuteil werden. Wie Glasenapp hervorhebt, hat Mo-
hammed ,die Anregung“ zur Annahme dieses strengen Ein-Gott-
Glaubens wohl aus der Begegnung mit Christen in Mekka oder auf einer
seiner Handelsreisen bezogen; denn ,,dem zeitgendssischen arabischen
Heidentum lag ein bildloser Monotheismus ebenso fern wie die Vorstel-
lung von einem Gottesgericht® (Glasenapp 1952: 394).

Bitte horen Sie abschlieBend die ersten 13 Verse der 55. Sure, die
allgemein als ,,Der Barmherzige® oder der ,,Allerbarmer* bezeichnet
wird und dem Propheten zu Mekka offenbart wurde. Die Sure ist hoch-
poetisch, und der hier vorgetragene Vers ,,Welch Gnad’ eures Herrn
wollt ihr verkennen?* wird in dieser Sure 3 1mal rezitiert (Die Bedeutung
... 1998: 2593). Sie horen den Abschnitt zunédchst in Arabisch und da-
nach in der immer noch weithin geschitzten Ubertragung Friedrich Rii-
ckerts aus dem 19. Jahrhundert:

[Arabischer Text].

,,.Der Allerbarmer lehrte dich

Den Koran zum Vortrage.

Den Menschen schuf er an dem Schopfungstage

Und lehrte ihn die Sprache.

Bahn halten Sonn’ und Mond bei Nacht und Tage;

Und Stern und Baum sind in Anbetungslage;

Er hob den Himmel und setzt’ ein die Waage;

DaB ihr nicht frevelt an der Waage!

DaB ihr recht haltet das Gewicht

Und nicht verkiirzt die Waage!

Die Erde setzt’ er ein um des Menschen willen,

Fruchtbdume drauf und Palmen mit Fruchthiillen,

Und Korn in Hiilsen und Basilien.

Thr Menschen und ihr Genien!

Welche Gnad’ eures Herrn wollt ihr verkennen?

Er schuf den Menschen Topfergleich aus Lehmen,

Und schuf die Genien aus des Funkens Brennen;

Welch Gnad’ eures Herrn wollt ihr verkennen®?
(Riickert 1888: 365)

75

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 11: Schutzgottheit Ikenga der Ibo

76

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.9 Schutzgottheit lkenga der Ibo

Erstinformationen

Die 45 cm hohe Holzfigur zeigt Ihnen die westafrikanische Schutz-
gottheit Tkenga, ein ménnliches, vielleicht aber auch zweigeschlechtli-
ches Wesen mit Widderhornern. Von der Stiarke des Tkengas hingt, so
der Glaube, der lebensnotwendige Erfolg auf der Jagd, beim Feldbau und
beim Handel ab. Die Gottheit wird von den Ibos verehrt, einem Stamm,
der zu den drei grofiten ethnischen Gruppen in Nigeria (vgl. Onunwa
1992: 10) im Westen Afrikas gehort. Das Wort ,,Ibo* oder ,,Igbo* kann
als Bezeichnung fiir Gemeinde, Urwaldeinwohner oder auch Wald ver-
standen werden (Glauke 1995: 12). Die Ibos stellen ihren lkenga zu
Hause auf, um ihn mit taglichen Opfern zur Fiirsorge fiir das Wohlerge-
hen im Alltag zu bewegen. Der Ikenga sorgt aber nicht nur fiir ein indi-
viduell giinstiges Geschick, sondern auch fiir die Einbindung der Person
in Tradition und Abstammung, fiir kollektive Weisheit, also auch fiir die
Verbundenheit mit dem Stamm. Er ist eine unter vielen Gottheiten, wel-
chen die Ibo huldigen. Uber alle Gétter im Universum regiert das Got-
terpaar Chukwu und Ale.

Grundsitzlich ist aber immer zu bedenken, dal Worter wie ,,Gott*,
,,Gotter” oder ,,Gottheit™ unserem religiésen Erfahrungsraum entstam-
men und durchaus nicht unbedingt der afrikanischen Vorstellungswelt
entsprechen miissen.

Weiterfiihrender Informationstext

Das Exemplar des Ikenga vor lhren Augen trigt einen Widderkopf,
dessen méchtige Ohren nach vorne gerichtet und dessen Augen weit ge-
offnet sind. Sein stdmmiger Hals fiihrt in einen recht kurzen und gedrun-
genen Leib tiber. Die linke Hand Ikengas weist mit flacher Handinnen-
seite zum Betrachter, wihrend die Rechte mit festem Griff eine Machete
hilt. Die Figur sitzt auf einen Schemel, doch 146t die gestreckte Haltung
der Knie wie auch die ansonsten aufrechte Haltung vermuten, dafl der
Schutzgott bereit ist, aufzustehen, um eventuelle Angreifer abzuwehren.

Fiir die Ibos symbolisieren Widderhorner ménnliche Kraft. Das ist
fiir sie mit sozialer Anerkennung, Status und Prestige verbunden (vgl.
Boston 1977: 115; Cole/Aniakor 1984: 34). Eine ikonographisch weiter-
gehende Deutung versteht die Widderhdrner des Tkenga als ,,ein Symbol
des Donnergottes Amade Ohia, der in der Sonne wohnt und im Donner
horbar wird. Die Legende lautet, da3 er seinen Anhéngern frither in der

77

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Gestalt eines Widders erschienen sei — ein Detail, das Anklédnge an den
dgyptischen Widdergott Chnun (vgl. Leizinger 1963: 142) weckt. Letzt-
lich bleiben diese Interpretationen jedoch ungesichert, denn das Ge-
schlecht des Ikenga ist nicht zweifelsfrei bestimmbar und weil afrikani-
sche Skulpturen den Sitz einer {ibernatiirlichen Kraft veranschaulichen
wollen, besteht ihre Funktion niemals darin, ein realistisches Abbild zu
liefern. Denn es geht stets darum, die Ideen der Kraft so eindringlich und
so {iberzeugend wie moglich darzustellen. ,,Und das kann nicht abstrakt
genug geschehen, weil das unsichtbare Transzendente immer nach Abs-
traktion, also Uberwirklichkeit dréngt®, wie die franzésische Ethnologin
Francois Lachenal (1982: 7) sagt.

Die Ibo sind ein agrarisch geprédgtes Volk, seit vielen Generationen
Bauern und leben heute in Siid-Nigeria, und zwar in der Gegend der
Fliisse Imo und Anambra (vgl. Glauke 1995: 14). Vermutlich waren sie
frither weiter nordlich seBhaft; doch weist die nigerianische Gesellschaft
verschiedene Volker auf, deren Ursprung nicht definitiv zu kléren ist.
,»@rund hierfiir ist die Problematik der ,Oral History* [der miindlichen
Uberlieferung], die bislang als einzige Quelle zur Erkldrung des Ur-
sprungs der nigerianischen Bevolkerung gilt™ (125).

Die Bewohner des Ibolandes glauben an verschiedene Goétter, denen
sie ihre Existenz verdanken. Der bedeutendste Kult gilt ,,Chukwu® (Chi-
ukwu), was ,,grofiter Geist™ heifit (vgl. Onuh 1992: 19), und seiner Gattin
,»Ale”, der ,,Erdenmutter”, jenem Gotterpaar, das tiber das Pantheon der
Ibo herrscht. Chukwu ist oberster Schiedsrichter fiir alle strittigen Ange-
legenheiten und wird, weil man letztlich ihm sein Dasein verdankt, auch
fiir das letzte Gericht tiber die Menschen im Ibo-Land zusténdig gemacht
(vgl. 21). Ale als ,,Erdgottheit* (Baumann 1936: 234) widmet sich allem
Lebendigen und Toten der Erde und wird als Wichterin {iber Gesetz und
Sitte anerkannt.

Die Goétter des polytheistischen Pantheons werden von den Ibos als
ihre eigentlichen Vorfahren betrachtet, und als unsichtbare Diener
Chukwus haben sie viel Handlungsfreiheit: Sie helfen den Ibos, aber be-
dringen sie auch mit iibermenschlicher Kraft. Dabei zeigen sie sich in
Gestalt von Naturerscheinungen wie den Bergen oder dem sich verdn-
dernden Licht, aber auch in der Rolle von bestimmten Wochentagen, de-
nen beispielsweise unter anderem die Bedeutung der hoheren Fligung
und der Fruchtbarkeit zugesprochen wird (vgl. Arinze 1970: 12).

Wenn ein Ibo stirbt, nehmen die Freunde seinen Ikenga und erzéhlen
von den Heldentaten und groBlen Leistungen des Verstorbenen. Zum
SchluB der Begrébniszeremonie wird der lIkenga zerschlagen und fort-

78

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

geworfen (vgl. Boston 1977: 84 u. Metuh 1981: 70) Damit zeigt sich,
daB er seine Aufgabe als Schutz- und Stammesgottheit erfiillt hat.

Ihre Seelen halten die Ibo fiir unsterblich. Dieser Glaube leitet sich
aus der Vorstellung ab, da3 die Ibo-Vorfahren Gétter sind und jedes
Kind eine Reinkarnation eines bereits verstorbenen Menschen. Jeder Ibo
wird von der Geburt bis zum Tod von einem Geist begleitet, der ihm als
spiritueller Beistand vom obersten Gott Chukwu gegeben wurde. Dieser
Geist heif3it ,,Chi“ und ist ganz personlich an seinen jeweiligen Trager
gebunden (15).

Insgesamt hat die Religion der Ibo eine grofle Bedeutung fiir die I-
dentitdt und den sozialen Zusammenhalt des Volkes. Das mag erkléren,
warum die traditionelle Religion trotz Interventionen der kolonialen
Machthaber und spiterer Regierungen bis heute im Ibo-Land aktiv prak-
tiziert wird.

79

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 12: Der Holzfetisch Lashi vom Volk der Sura

80

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.10 Drei Holzfetische vom Volk der Sura

Erstinformationen

Diese drei schwarzen Holzfiguren, die mit roten Bohnen der Abrus-
Schlingpflanze verziert sind, wurden von den Sura, einem Volk in Nord-
Nigeria angefertigt. Es handelt sich um Fetische, die — von links nach
rechts — die Fruchtbarkeitsg6ttin Kumban, den trommelschlagenden
Geist Lashi und den Orakelgeist Lato darstellen. ,,Ein Fetisch ist ein ma-
terielles Objekt, dem eine unpersonliche Kraft oder eine personliche
Macht innewohnt, die die Kraft des Menschen tibersteigt, und die durch
Geschenke oder Opfer aktiviert und gesteigert werden kann“ (Thiel/
Frembgen 1986: 12).

In Ethnologie und Religionswissenschaft ist der Begriff ,,Fetisch* bis
heute negativ konnotiert und mit falschen Vorurteilen beladen. Weil man
mit ihm ausschlieBlich die magische Verwendung von Objekten ver-
band, siedelte man ihren Gebrauch in ein frithes Stadium der Religions-
entwicklung an und befafite sich kaum mit dem eigentlich religiosen As-
pekt solcher Gegensténde. Nicht selten iibersah man dabei, dafl Fetische
nicht nur in Schwarzafrika verbreitet sind.

Weiterfiihrender Informationstext

Wir sehen eine Gottin und zwei Geister, die stimmig auf ihren Fiiflen
vor uns stehen. Thr Gestus wirkt durch die breit vom Korper abgewinkel-
ten Arme recht ausdrucksvoll. Dieser Eindruck wird durch die leicht
nach vorne geneigte Kopfhaltung noch verstérkt. Sie scheinen auf eine
sehr korperliche Art und Weise Handlung und Aktivitdt auszudriicken,
auch wenn sie nicht mit speziellen Attributen ihrer Funktionsbereiche
ausgestattet sind. Dem Hersteller der Fetische ist es gelungen, sie sehr
lebendig zu gestalten.

Und doch erwacht ein Fetisch erst dann zum Leben, wenn man ihm
eine Gabe oder ein Opfer darbringt. Sicherlich hat dies aber kein
Mensch, der in den letzten Jahrzehnten die Religionskundliche Samm-
lung besucht hat, zustande gebracht: Fiir das Volk der Sura selbst, von
dem die Objekte 1966 angekauft wurden, bedeutet der Verkauf eine
Entweihung, und damit absoluten Bedeutungsverlust. Die Gottheit oder
der Geist weilt nicht mehr in den Figuren, und damit ist die Verbindung
zu den Ahnen der Sura verloren gegangen.

Wie gesagt, ist es ein wesentlicher Aspekt des Fetischs, daf die ihm
innewohnende Kraft durch Gaben oder Opfer aktiviert und beeinfluf3t

81

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

werden kann. Das unterscheidet ihn von einer bloBen Ahnenfigur und
von einem schutzgebenden Amulett. Wohl erhilt die Ahnenfigur auch
Gaben und Opfer, aber EinfluB nehmen kann man nicht ohne weiteres
auf sie. Hilfreich ist sie nur, wenn sein Besitzer ein angemessenes ethi-
sches Verhalten zeigt. Beim Fetisch verhilt es sich jedoch ganz anders:
Er wird immer helfen, wenn man nur alle magischen Vorschriften genau
beachtet. Moral und Ethik spielen dabei keine Rolle; zumindest in der
Theorie.

Wer nun meint, iiber die magischen Vorstellungen, die solchen Feti-
schen anhaften, hinweggehen zu wollen, der sei auf die Tatsache hinge-
wiesen, daB ja auch die sogenannten Hochreligionen oder Schriftreligio-
nen zumeist nicht ohne irgendeine Form des an materielle Dinge gebun-
denen Kraftglaubens auskommen. ,,Man denke [nur] an geweihte Objek-
te, an Kultgegenstinde, an Orte von Hierophanien — etwa Wallfahrtsorte
oder heilige Quellen, an heilige Bilder usw.” (14).

Mit solchen herabsetzenden Pridikaten des 19. und frithen 20. Jahr-
hunderts wie: ,,unsittlich“, ,,barbarisch®, ,,grausam®, , blutgierig®, , kind-
lich-naiv* und dergleichen (vgl. 27) begegnet die heutige Ethnologie und
Religionswissenschaft den Fetischen selbstverstandlich nicht mehr.

Der Begriff ,,Fetisch® wurde tibrigens von den Portugiesen der Ent-
deckungszeit gepragt, wobei sie in ihren alten Schriften, die bis auf die
Zeit des ausgehenden 15. Jahrhunderts zuriickgehen, zunichst noch von
»ldolen* (Gotzenbildern) schrieben. Die ersten Berichte stammen von
dem Seefahrer Ciogo Cao, der als erster in den Kongo reiste. Der portu-
giesische Konig Joao II. hatte ihm den Auftrag gegeben, die von den
Einheimischen angebeteten ,,Idole* oder ,,Fetische (feiticarias) zu ver-
nichten. Sein erster Sohn Afonso (1506-1543) wurde Ko6nig des Kongo,
womit die Christianisierung gewaltig vorangetrieben wurde. Es heif}t,
dafl zur Regierungszeit Afonsos jeder Einheimische, der ,,G6tzenanbe-
tung® oder ,,Zauberei* betrieb, samt seiner ,,Fetische* verbrannt worden
sei. Seit dieser Zeit wurden im Kongoreich sakrale Objekte und Plasti-
ken wie auch Ahnenfiguren zerstort. ,,Andererseits fithrten die Missiona-
re vermehrt Heiligenfiguren, Reliquiare, Kultfiguren und Devotionalien
ein“ (15).

Vielleicht geben uns diese drei Fetische der Sura Anlal zum Nach-
denken dariiber, wie wir selbst im Alltag Gegenstéinde ,,fetischisieren®,
d.h. mit quasi magischen Kriften ausstatten. Sei es, dal wir ein Pliisch-
tierchen fiir unser Wohlergehen als unverzichtbar ansehen, sei es, dafl
wir unser Lebensgefiihl und soziales Ansehen durch ein strahlendes Au-
tomobil der Nobel-Klasse steigern oder sei es, dall wir Gebrauchsge-

82

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

genstdnde von den modernen Heroen der Popkultur wie kostbare Reli-
quien verehren.

Abbildung 13: Drei Holzfetische vom Volk der Sura

83

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 14: Gewand eines Schamanen (Detail)

84

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.11 Gewand und Trommel eines Schamanen

Erstinformationen

Sie sehen hier das Gewand eines jakutischen Schamanen aus Sibirien
und neben ihm dessen Trommel. Die hauptsidchliche Aufgabe eines
Schamanen ist es, Menschen von Krankheiten zu befreien. Er bedient
sich dabei der heilenden Kréfte der Natur sowie spiritueller Krifte, die
wihrend der Ausfithrung eines schamanischen Ritus wirksam werden.
Im Ritus tritt der Schamane eine Reise an, die ihn vom Leben auf der
Erde durch Zwischenwelten fiihrt, bis er zum Himmel gelangt, wo Geis-
ter und Seelen wohnen. Der Weg erscheint geféhrlich und deshalb bedarf
der Schamane eines besonderen Beistandes. Er findet ihn in einem
Schutzgeist, dessen Attribute er auf dem Gewand aus Rentierfell befes-
tigt.

Weiterfiihrender Informationstext

Der Schamane ist die zentrale Gestalt eines uralten religiosen Glau-
benssystems der Bewohner Sibiriens und Innerasiens, dessen Hauptfunk-
tion die magische Handlung ist (Eliade 1957: 208). ,,Der international
gebrauchlichste Terminus Schamane ist mandschu-tungusischen Ur-
sprungs und gelangte iiber das Russische in den ethnologischen Wort-
schatz. Das urspriingliche tungusische Wort saman (xaman) leitet sich
von dem Verb scha-, ,wissen‘ her, schaman heift also jemand, der weil3,
wissend, ein Wissender ist™ (Hoppal 1994: 11).

Auf diesem Schamanengewand aus Rentierleder kdnnen Sie bei ge-
nauerem Hinsehen viele Einzelheiten erkennen: Beginnen wir ganz o-
ben, so sehen wir um Schulterpartie und Halsgegend der Figur ein Ge-
weih aus Eisen. Das bedeutet, dall der Schamane, indem er sich mit dem
Gewand bekleidet, im Ritus der grofen Reise seinen Korper verlassen
hat und zu einem Rentier geworden ist, dessen Stdrke und Behendigkeit
er braucht, um seine Wege durch die Welten beschreiten zu kénnen. Als
ein Rentier bewegt der Schamane sich schnell und gewandt, wenn es
gilt, groBe Wegstrecken zu tiberbriicken und im Universum von der ei-
nen Welt in die andere zu gelangen.

Auf der Vorderseite des Gewandes sind horizontal lange Eisenstiicke
aufgendht und stellen die Knochen des Tieres oder die des Schamanen
selbst dar. Rentier und Schamane sind ja miteinander verschmolzen. Die
zwei menschlichen Figuren und die vogelartigen Objekte auf der von uns
aus rechten Seite des Gewandes lassen sich als Abbilder der Hilfsgeister

85

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

erkennen. Die an den Armeln angebrachten viereckigen Platten sind Be-
standteile einer Ristung, die den Schamanen vor Angriffen aggressiver
Geister schiitzt. Ebenfalls diesem Zweck dienen die runden Metallplatten
und die Eisenstdbchen. Auf der Riickseite des Gewandes sind runde
Scheiben angebracht, die als Gestirne gedeutet werden. Sie beleuchten
den Weg des Schamanen in der dunklen Unterwelt.

Die Symbolik der Trommel, deren Schldger der Schamane in seiner
rechten Hand hilt, hat vielfiltige magische Bedeutungen. Das Instrument
ist unentbehrlich; ob es den Schamanen nun zum ,,Zentrum der Welt*
bringt, ob es ihm ermdglicht, in die Liifte zu fliegen, ob es die Geister
ruft und ,,gefangen setzt™ oder ob es zur Konzentration verhilft und zur
,Kontaktaufnahme mit der spirituellen Welt, in die er zu reisen sich be-
reitet” (vgl. Eliade 1957: 168). Das Trommeln auf dem Rentierfell wih-
rend des Ritus macht das Galoppieren des Tieres durch das Universum
horbar.

Der ungarische Schamanenforscher Mihaly Hoppal schreibt:

,»In der schamanischen Kosmologie ist das Universum dreigeteilt; es gliedert
sich in eine obere, eine mittlere und eine untere Welt [...] Die obere und die
untere Welt, die Welt der Geister, zerfillt in weitere Schichten. Die mittlere
Welt ist der Wohnsitz des Menschen, in dessen Mitte, im Nabel der Erde, ein
riesiger Baum aufragt, eine himmelhohe Séule, die Weltensédule oder der Wel-
tenberg. Diese vertikale Achse verbindet die Welten miteinander. Der Durch-
gang zwischen den Welten befindet sich an einer Offnung am Polar-stern. Den
ganzen Sternenhimmel — die obere Welt — dachte man sich als ein groBes Zelt,
wo der Zeitmast eine kosmische Sidule war, die mit der Milchstralie identifi-
ziert wurde [...]

Den anderen grof3en Bereich der schamanischen Glaubenswelt bilden das Got-
terpantheon und die Gruppen der verschiedenen Geister — alle drei Welten-
schichten namlich sind von Goéttern und Geistern besiedelt (Hoppal 1994:
15/16).

Zu beiden, zu Goéttern und Geistern hat der Schamane, so der ruménische
Religionswissenschaftler Mircea Eliade, ,,konkrete, unmittelbare Bezie-
hungen [...]; er sieht sie von Angesicht zu Angesicht, er spricht mit ih-
nen, bittet sie, fleht sie an — aber er ,kontrolliert® nur eine beschriankte
Anzahl von ihnen* (Eliade 1957: 97).

Ein zukiinftiger Schamane ist in der Regel auf seine religiose Beru-
fung durch eine starke seelische, jedoch voriibergehende Krise vorberei-
tet worden. Entscheidet er sich schlieBlich, die Herausforderung anzu-
nehmen, so wird er flir das Schamanendasein in einer Initiation ,,gehei-
ligt“ (178). Er opfert sich selbst und erwirbt damit die Fahigkeit, seine

86

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Seele auf Reisen zu schicken. Das Ausiiben der Ekstase-Technik und das
dadurch in Visionen bewirkte Erleben seiner Seelenreise verlangt vom
Schamanen sehr viel Kraft.Deshalb lebt er meist abseits von der Ge-
meinschaft, um die notwendige Konzentration fiir die Weltiiberbriickung
zu erhalten. Er ist ,,als einziges menschliches Wesen® in der Lage, ,,die-
ser Gefahr zu trotzen und sich in die Abenteuer einer mystischen Geo-
graphie zu begeben® (Eliade 1957: 178).

Auch heute noch gibt es Schamanen und zwar in Sibirien und Innera-
sien. Dort leben sie als Element der kulturellen Tradition ,,in zweifacher
Form weiter: zum einen als kostbarer Bestandteil der Folklore, und als
Volksglaube, als Teil eines traditionsreichen religiosen Weltbildes™
(Hoppal 1994: 162). Die Brauche ,,werden von Generation zu Generati-
on weitergegeben und veranlassen den Menschen, immer wieder innezu-
halten, um den Geistern zu opfern, um in der Not oder auf Reisen ihre
Hilfe zu erbitten, vor allem aber, um ihren Beistand in Krankheiten zu
erlangen®.

Horen Sie bitte abschlieBend einen jaskutischen Schamanen mit sei-
ner Trommel:

[Tonaufnahme]

87

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 15: Ahnenschddel der Asmat

88

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.12 Ahnenschddel der Asmat

Erstinformationen

Dieser verzierte Ahnenschidel stammt aus Pirimapun und gehoérte ei-
nem Mitglied der Asmat, eines Volkes im Siidwesten Neuguineas. Der
Name Asmat konnte von as-asmat, ,wir, die Baummenschen‘, abgeleitet
sein (vgl. Konrad u.a. 1981: 29). ,,asmat-ow* heifit soviel wie ,,wir, die
wahrhaftigen Menschen®, und in der Anschauung der Asmat ist ein
Baum mit einem Menschen identisch.

Im traditionellen Leben der Asmat waren bis zur Mitte des 20. Jahr-
hunderts Ahnenvorstellung, Kopfjagd, Feste und Kunst untrennbare E-
lemente. Aufgrund der relativen Unzuginglichkeit ihres Lebensgebietes,
dem von zahlreichen Gewissern und Siimpfen durchzogenen tropischen
Regenwald, gelangte die christliche Mission erst in den fiinfziger Jahren
des 20. Jahrhunderts zu dem Volk der Asmat, das bis dahin kulturellen
Austausch nur mit seinen unmittelbaren Nachbarn gepflegt hatte.

Weiterfiihrender Informationstext

Dieser Ahnenschéddel ist mit einem Kopfschmuck geziert, der aus
weillen Kakadufedern, einem Baststreifen und wei3-silbrigen Coix-
Samen besteht. Letztere wurden mit einem Gemisch aus Bienenwachs
und Baumsaft auch in die Nasenhohle des Verstorbenen eingedriickt.
Das Jochbein des Toten ist mit Bast an den Unterkiefer gebunden.

Der Schidel wurde von einem Asmat-Mann an einer Schnur auf dem
Riicken getragen und diente ihm beim Schlafen als Kopfstiitze. Auf die-
se Weise sollte der Kontakt zu dem Verstorbenen aufrechterhalten blei-
ben, und die Seele des lebenden Mannes sollte ,,nicht das Verlangen ver-
spiire[n], den Korper zu verlassen” (Konrad u.a. 1981: 29). Wenn dies
aber trotzdem — beispielsweise im Traum — geschehen war, so hatte ein
Feind ein ,,leichtes Spiel mit dem Schlafenden*: Er brauchte ihn nur an
der Riickkehr des Geistes in den Korper zu hindern und damit seinen si-
cheren Tod zu verursachen. Die Angst davor, so umgebracht zu werden,
war derart stark, dal die minnlichen Asmat Abweichungen von dem
Brauch, auf einem Ahnenschidel zu schlafen, aufs strengste vermieden.

Dieses Verhalten der Mianner kann uns uns zweierlei verstdndlich
machen: Zum einen verkorpert der Schidel eines Menschen bei den As-
mat ein Familienmitglied und verhindert, da3 der ruhelos umherschwei-
fende Geist sich von seinem Korper trennt. In der gleichen Funktion ste-
hen auch aus Holz geschnitzte Ahnenfiguren.

89

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Die rituelle Instandsetzung der Einheit von Korper und Geist diente aber
der Gemeinschaft, indem so der Schutz und die Hilfe der Verstorbenen
zugesichert war. Ebenfalls ist das Verhalten, den Kopf zum Schlafen auf
einen Schidel zu legen, ein Zeichen dafiir, daB fiir einen Asmat der Tod
kaum eine natiirliche Ursache hat (vgl. Gerbrands 1974: 69). ,,Vielmehr
wird er immer durch schwarze Magie oder durch direkte Feindeinwir-
kung verursacht” (Konrad u.a. 1981: 29). Nur sehr selten glaubt man,
dal3 er auf natiirliche Weise eintritt (vgl. Nevermann 1968: 80).

Obwohl die Mythen der Asmat zwar ,,zahlreich und, weil immer
clangebunden, von Ort zu Ort verschieden* (Helfrich 1995: 20) sind, be-
steht doch ihre gemeinsame Grundlage auf der Uberlieferung einer seit
frither Vorzeit bestehenden Welt. In dieser walteten ,,die Urahnen der
heutigen Menschengeschlechter [...], Wesen von eigentiimlicher Gestalt
oft, die sich beliebig in Menschen-, Tier- oder Pflanzenerscheinungen
verwandeln konnten (20). Noch heute wirken diese Urzeitwesen im All-
tagsleben der traditionellen Asmat fort. ,Thre fortwihrende Wirkkraft
ermoglicht tiberhaupt erst das menschliche Leben in der Gegenwart®
@20n).

Die Heimat der Ahnen sind die Méinnerhduser der Asmat. Die
Austattung dieser Hauser aktualisiert die in Urzeiten von den Ahnen ge-
setzte Ordnung der Welt: ,,Gedédchtnis und Mahnung zugleich fiir die
Lebenden® (18). Die erwachsenen Ménner der Asmat, und nur diese, fer-
tigen in den Ménnerhdusern die im Kult benétigten sakralen Dinge an:
Ahnenpfihle, Seelenboote, Gedéchtnisfiguren, Trommeln, Blashorner,
Masken und anderes mehr. Auch verwahrt man hier die Kampfschilde
und Waffen der Ahnen. Besondere Aufmerksamkeit gilt den meist fest-
lich geschmiickten Schiddeln der Vorfahren, die ebenfalls hier ruhen.
Demgegeniiber werden die Trophden der Kopfjagd nicht geschmiickt.
Sie bezeugen lediglich die von den Ahnen auferlegte Verpflichtung,
Menschen zu tdten.

Der Ethnologe Klaus Helfrich, der viele Jahre lang Feldforschungen
bei den Asmat betrieb, erkldrt diese uns heute barbarisch erscheinende
Handlung des Kopfjagens aus dem kosmologischen Verstindnis der
Asmat: Sie sind davon iiberzeugt, ,,da3 der Mensch in eine Leben ver-
nichtende Seinsordnung gestellt ist, weil sein Leben seiner Nahrungsbe-
diirftigkeit nur durch Vernichtung anderen Lebens, das ihm als Nahrung
dient, moglich ist. Dieses in der Welt allwaltende Prinzip, von den Urah-
nen in ihre Ordnung eingefiihrt und seither von unerbittlicher Verbin-
dung, verdeutlicht der Mythos in anschaulicher Bildhaftigkeit: Der
schopferische Urahne [der Asmats] Fumeripits muf} erst Baume fillen,

90

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

das heilit Lebewesen toten, um die Asmat ins Leben zu rufen. Er t6tet
das schreckliche, ihm nach dem Leben trachtende Urzeitkrokodil, und
dessen Tod wiederum zeugt das Leben der Nachbarvolker, die Feinde
der Asmat sind* (1995: 22).

Weiterhin berichtet Helfrich, daB3 die Sagopalme, unverzichtbar als
Nahrungsquelle fiir die Stammesmitglieder, von den Asmat als symboli-
sche Reprisentanz ihrer urzeitlichen Ahnenmutter angesehen wird. Diese
Urmutter wurde anfangs getotet, und verwandelte sich in die besagte Sa-
gopalme. Auch hieran sieht man, wie das T6ten und Getétetwerden zum
Keimbestand des Weltverstindnisses der Asmat gehort. Helfrich erldu-
tert: ,,Die Kopfjagd und das daran gekniipfte kannibalistische Kultmahl,
die sich aus solchen und dhnlichen mythischen Traditionen herleiten,
sind [...] nichts anderes als eine feierliche Wiederholung des Schop-
fungsgeschehens, bei der die Kultgemeinschaft sich bildhaft jenes an das
Toéten gebundene Prinzip des Lebens vergegenwirtigt und daran erin-
nert, daf3 die Nahrung der Lebenden eben den Tod anderen Lebens vor-
aussetzt [...]“.

Horen Sie abschlieBend zwei Tondokumente vom Volk der Asmat:

[Tonaufnahme]

91

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 16: Stiilpmaske der Witu-Inseln

92

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.13 Stiilpmaske der Witu-Inseln

Erstinformationen

Diese Maske stammt von den Witu- (auch: Vitu- oder French-)Inseln,
die nordostlich von Neu-Guinea, direkt vor Neu-Britannien in der Siid-
see liegen. Die Ursprungsbevolkerung dieser Inselgruppe sind die Mela-
nesier. Unsere Stiilpmaske wurde 1934 von der Religionskundlichen
Sammlung erworben und ist ein Beispiel fiir die als kaparaga bezeichne-
ten Totenmasken. Der Triger einer solchen Stiilpmaske wurde als ,,na-
mo*“ bezeichnet (Bodrogi 1971: 58).

Wir haben nur wenige ethnographische Informationen tiber die Be-
wohner der Witu-Inseln, und vieles geht auf die Forschungen des ungari-
schen Ethnologen Lajos Biro zuriick, der zwischen 1896 und 1901 auf
Neu-Guinea ethnographisches Material sammelte. Unsere Kenntnisse
tiber die religiésen Einstellungen der Inselbevolkerung sind ebenfalls re-
lativ gering, weil die christliche Missionierung der vor 100 Jahren noch
als ,,primitiv* bezeichneten Menschen mit groer Griindlichkeit vorging.

Heute, nach der Missionierung, ist auch bei den Stimmen der Witu-
Inseln, den Klans, ,,nur noch der Glaube an Ahnengeister lebendig, die
als Mittler zwischen Gott und den Menschen angesehen und gelegentlich
angerufen, aber nicht 6ffentlich verehrt werden (Nevermann u.a. 1968:
65).

Weiterfiihrender Informationstext

Die aus hartem und schwerem Holz geschnitze kaparaga-Maske zeigt
ein stilisiertes menschliches Gesicht. Einmalig fiir die kiinstlerische Ges-
taltung dieses Maskentypus ist die Bemalung in roten, weiflen und gele-
gentlich auch schwarzen Farben, die mit Griin oder Blau kombiniert
wird. Die Ethnologin Ingrid Heermann beschreibt das Gesicht der Maske
mit folgenden Worten: ,,Das farbig markierte Augenfeld beginnt wenig
oberhalb der Augenschlitze und zieht in einer schmaler werdenden Linie
weit {iber die Wangen hinab, um in Manier des Kurvenstils wieder anzu-
steigen und in jeweils einem Bogen bis iiber die Augen und zuriick zu
den Schlifen zu fithren, wihrend die Partien dazwischen, von der langen
weil} gehaltenen Nase ausgehend, mit weilen gebogenen Linien pointiert
werden” (Heermann 2001: 167). Blicken wir nun auf den Mund der
Maske, so sehen wird, dal3 er sehr flach und nur angedeutet ist, weil fiir
ihn keine Offnung in das Holz geschnitzt wurde.

93

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Weiterhin auffallend sind die langen und herabhidngenden Ohren, die
nicht aus demselben Stiick wie der Kopf gearbeitet sind (vgl. Bodrogi
1971: 58). Ein dekorativ bunt gemustertes Stirnband aus viereckigen
Gliedern trennt den Kopf von seiner hauben- oder helmartigen Kopfbe-
deckung. Die melanesische Maske ist wie eine Réhre rundum geschlos-
sen und nach unten hin getdffnet, so dal wir daraus schlieBen konnen,
daB sie nicht nur das Gesicht ihres Trégers, sondern seinen ganzen Kopf
bedeckte. Mit Blick auf ihren relativ geringen Durchmesser muf3 es ,,eine
Qual“ (Stohr 1987: 136) gewesen sein, sie zu tragen.

Der spezifische Gebrauch dieses kaparaga-Maskentypus ist ungewif3.
Man ritselt dariiber, ob und wie er bei Totenzeremonien Verwendung
fand (vgl. Heermann 2001: 167). Fiir die Annahme seines Gebrauchs in
dem Totenkult spricht allerdings die Art der Bemalung unter den Augen,
die leicht mit Trénen assoziiert werden kann.

Wegen solcher Unsicherheiten ist es iiberaus wichtig und unverzicht-
bar, bei der rekonstruktiven Deutung ethnographischen und religionswis-
senschaftlichen Materials vorsichtig vorzugehen. Dem Sinn von Briu-
chen wie das Tragen von Masken kénnen wir uns anndhern, wenn wir
die Akteure, also die Maskentriger, nach ihren Intentionen und Motiven
fragen. Eine solche vorsichtige Herangehensweise ist aber von ersten
Forschern und Sammlern gegen Ende des 19. Jahrhunderts unterlassen
worden. Mit ihrem Ethnozentrismus waren sie von der Uberzeugung ge-
leitet, daB3 die Bemalung einer melanesischen Maske {iberhaupt keine
benennbare Bedeutung habe (vgl. Stohr 1971: 78). Typisch fiir die Hal-
tung dieser Epoche ist der Ausspruch von des Forschers Otto Finsch {i-
ber die von ihm in Melanesien gesammelten Masken und Figuren: ,,Ein
tieferer Sinn“, so sagte Finsch, ,,wie ihn die Culturmenschen so gerne
herauslesen mochten, liegt aber diesen Bildnereien nicht zugrunde® (zit.
n. Stohr 1971: 78). Fir ihn waren die Masken nichts als Zeugnisse ,,wu-
chernder Phantasie, des Zufalls und der Laune®.

Heutzutage geht man in Ethnologie und Religionswissenschaft von
der Uberzeugung aus, daB Masken wie auch andere Kunstgegenstinde
ein sichtbares Ergebnis einer Intention ihrer Hersteller sind, die den Ar-
tefakten eine spezifische Bedeutung verleihen wollen. Die Ethnologin
Eva Raabe sagt dazu: ,,Die Beschiftigung mit dem Thema Maske fiihrt
immer auch zu einer Auseinandersetzung mit den Menschen und deren
Beweggriinden, Masken herzustellen und zu tragen; denn der Umgang
mit der Maske wird vom Weltbild der jeweiligen Gemeinschaft und auch
von den ganz individuellen Bedirfnissen jedes einzelnen Gruppenmit-
glieds gepréagt™ (Raabe 1992: 7). Kurzum: Es ist ,,nichts in der melanesi-

94

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

schen Kunst als zufillig oder willkiirlich anzusehen; selbst das einfachs-
te Ornament bringt als Chiffre oder Symbol die Totalitit einer Stammes-
kultur zum Ausdruck®. Das bedeutet jedoch nicht, da3 die Ethnologie
und Religionswissenschaft imstdnde wiren, die Bedeutung jedes einzel-
nen Ornaments immer oder jeder Zeit zu entschliisseln. Eine wesentliche
Erweiterung unseres Wissens iiber die Masken der Witu-Inseln wiirde
vermutlich die Publikation noch unbekannter Museumsbestinde (vgl.
Stohr 1987: 136) bringen. Denn damit wéren neue Vergleichsmoglich-
keit und konturierterte Analysen erschlossen.

So soll hier nur noch darauf hingewiesen werden, da der Brauch,
Masken zu tragen, weltweit verbreitet ist und in die fritheste Zeit der
Menschheitsgeschichte zurtickreicht. Die Fragen, die aus dem kultur-
iibergreifenden Phéanomen des Sichmaskierens entstehen, sind vielfiltig
und fiihren tiberhaupt Ethnologie und Religionswissenschaft in Anthro-
pologie und auch Philosophie. Es bleibt also geniigend Raum, sich hier-
iiber Gedanken zu machen.

Insofern ist die abschlieBende AuBerung der Kunstpidagogin Ingelo-
re Ebeling nicht einmal nur als Ausdruck wissenschaftlicher Resignation
zu verstehen: ,,Es gibt keine Theorie der Maske®, sagt Ebeling, ,,soviel
auch tiber sie geschrieben wurde [...]. Je mehr man sich mit Masken und
Maskierungen aller Art beschéftigt, desto fassungsloser steht man vor
der tiberwiltigenden Vielfalt der Aspekte, vor der Fiille der Phanomene*
(Ebeling 1984: 7).

95

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 17: Malanggan-Schnitzereien aus Neuirland

96

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.14 Malanggan-Schnitzereien aus Neuirland

Erstinformationen

Die sogenannten Malanggan-Schnitzereien zeigen im allgemeinen
Verkorperungen von Verstorbenen, mythischen Vorfahren oder Ahnen-
geistern in Tiergestalt. Diese drei bemalten Schnitzereien stammen aus
dem Nordwesten der Insel Neuirland, einem Teil des Bismarck-
Archipels im Nordosten Neuguineas. Es handelt sich um die kollektiven
Arbeiten von ménnlichen Mitgliedern eines Klans oder einer Sippe, die,
vermittelt tiber dasselbe Totem, eine soziale Einheit bildet (vgl. Vatter
1926: 82).

Das Wort ,,Malan‘“ bedeutet ,,Seeadler und der Kopf des Raubvogels
ist hier in der Mitte jeder der drei Holzarbeiten zu sehen. Der Seeadler ist
das wichtigste Totem der traditionellen Stimme der Insel Neuirland. Das
Wort ,,Malanggan® ist bis heute nicht eindeutig geklirt, denn es kenn-
zeichnet nicht nur Ahnendarstellungen, sondern auch Ténze und religio-
se Feiern (vgl. Hirschberg 1966: 266). Zudem ist es heute zu einer ,,Art
Markenbezeichnung fiir die Kunst der nérdlichen Region Neuirlands
geworden® (Rautenstrauch-Joest-Museum 1972: 162), seitdem die Ma-
langgan-Ahnengedenkfeiern, fiir deren Organisation und Durchfithrung
die Klans verantwortlich sind, auch international populédr geworden sind.
Wihrend dieser Ahnenfeste werden solche Schnitzereien mit einer ,,Fiil-
le von phantastischen Figuren* (Tischner 1958: 120), wie wir sie hier
sehen, den Anwesenden vorgestellt. Allerdings finden dort solche Werke
— Masken, Friese, Skulpturen oder die hier durchbrochen geschnitzten
figiirlichen Freiplastiken — nur ein einziges Mal ihre Verwendung. Da-
nach verotten sie im tropischen Klima recht rasch.

Die hier ausgestellten Holzexponate wurden in den dreifliger Jahren
des 20. Jahrhunderts von der Religionskundlichen Sammlung erworben.

Weiterfiihrender Informationstext

Die drei weil3-, rot-, schwarz- und gelbfarbigen Schnitzarbeiten wur-
den mit ,,hervorragender, sehr komplizierter Schnitztechnik [...] aus dem
leichten, lindenartigen Holz der Alstonia villosa, eines in Neuirland ver-
breiteten Laubbaumes] in durchbrochener Gestaltung™ (Koch 1969: 79)
hergestellt.

In der Mitte zeigen sie jeweils einen Seeadlerkopf, um den sich alle
anderen phantasiereichen Darstellungen symmetrisch gruppieren. Der
Seeadler Malan ist, wie gesagt, das Totem der Stimme im Nordwesten

97

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Neuirlands. Ein Totem ist jenes Tier, das mit dem Verstorbenen in direk-
ter Verbindung steht. Als Totemismus bezeichnen wir die Auffassung,
daB} ,,zwischen dem Menschen und den Objekten und Phidnomenen der
auflermenschlichen Sphire (in erster Linie Tiere, dann Pflanzen) [...] ei-
ne innere Bezichung besteht, die tatsdchlich die urspriingliche Vorstel-
lung volliger Identitit zur Voraussetzung zu haben scheint (Vatter
1926: 26; vgl. Sydow 1926: 90 ff.). Um diese innere Beziehung zwi-
schen dem Verstorbenen und dem Malan lebendig zu gestalten, haben
seine Kiinstler die Augen aus dem VerschluBBdeckel einer Seeschnecke
gestaltet. Wir wissen jedoch nicht, welches verstorbenen Stammesmit-
gliedes mit den Ahnenschnitzereien hier gedacht werden soll.

Hier zeigt der obere Malanggan zu beiden Seiten des Seeadlerkopfes,
wie sich Vogel mit langgestreckten Hélsen, ausgebreiteten Fliigeln und
langen Schwinzen auf den Kopf des Adlers richten. IThnen schlieen sich
die Kopfe von Fischddmonen an, die das dullere Ende der Arbeit bilden.

Der mittlere Malanggan zeigt nur einen Vogel auf beiden Seiten des
Adlers, doch geht er in die Gestalt mythischer Vorfahren oder Sippen-
geister iiber, deren Gesichter folgendermallen gearbeitet sind: Die untere
Stirnlinie, die tiefliegenden Augen, die sehr breite und geschwungene
Nase sowie der Mund mit sichtbaren Zihnen iiber der Kinnlinie ,,beto-
nen in extremer Weise die Horizontale* (Biihler 1971: 188). An beiden
Enden sehen wir dann jeweils den Kopf eines Schweins — eines Tieres,
das in der Mythologie im Nordwesten Neuirlands eine wichtige Rolle
spielt.

Die untere Arbeit ist ein Fries-Malanggan: ein flaches Holzgebilde
mit betonter Frontalwirkung. Es zeigt wiederum den Kopf des Seeadlers,
um den sich hier eine Schlange windet. Der Malan hat mit seinem
Schnabel dem ddmonischen Wesen schon ins Genick gebissen und zeigt
mit diesem Gestus die Macht und Stirke des Totems, zugleich also auch
die Kraft des Verstorbenen. Links und rechts vom Adler schlieen sich
Rundornamente mit einem Auge in der Mitte an, die jeweils durch Ein-
legearbeiten geviertelt werden. Die heutige Forschung deutet dieses Au-
ge als ein Sinnbild fiir die Herd- oder Feuerstelle, die im Malanggan-
Kult die Identitit einer Sippe symbolisiert. Auch hier sehen wir wieder
an beiden Enden jeweils einen Fisch, dessen weitge6ffnetes Maul eine
Schlange verldBt. Solche Stiicke wie dieses wurden in den zwanziger
Jahren des letzten Jahrhundert vor allem an der Siidkiiste angefertigt.

Wenden wir uns nun dem kultischen Kontext dieser Schnitzereien zu:
Die Malanggan-Ahnengedenkfeiern, auf denen die Schnitzereien Ver-
wendung finden, machen ,,die unlosbare Bindung® (Helfrich 1973: 17)

98

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

der Menschen lebendig, die in einer Klasse tiber den Tod hinaus zusam-
mengeschlossen sind. Die Verstorbenen werden verehrt und konnen wei-
terhin am Leben der Gemeinschaft teilhaben. Wird ihnen die Aufmerk-
samkeit ,,verweigert, so fordert diese Miflachtung die Rache der Toten
heraus®.

Den Hohepunkt eines jeden Malanggan-Festes bildet die ,,mit Span-
nung erwartete Enthiillung der in Schauhiitten ausgestellten Bildwerke*
(17). Dabei werden jene Werke, die bestimmte Verstorbene reprisentie-
ren, von den Anwesenden ,,mit lautem Wehklagen und Ausrufen der
Namen der Toten begriifit™ (Tischner 1958: 121). Andere hingegen wer-
den vor dem ganzen Volk zu seiner groBen Freude und Uberraschung
mit Gesang und Trommelschldgen vorgefiihrt.

Eine solche Feier wird oft erst Jahre spéter nach dem Tod eines au-
Bergewohnlich herausragenden Sippenmitgliedes begangen; denn fiir die
groe Zeremonie miissen ,riesige Mengen an Nahrungsmitteln, Feld-
friichten und Schweinen beschafft und andere groBe Vorbereitungen,
insbesondere das Schnitzen der Bildwerke erledigt und die Ténze einge-
iibt werden* (120). Um einen solchen Aufwand bewiltigen zu konnen,
wartet man in der Regel den Tod mehrerer Stammesmitglieder ab. Ge-
denkfeiern, die schon einige Tage nach dem Tod eines Stammesmit-
glieds gehalten werden, sind ausgesprochen selten.

Die Malanggan-Schnitzereien werden von ausgewihlten Ménnern
des Stammes heimlich unter AuschluB der Offentlichkeit angefertigt. Sie
schnitzen ihre Stiicke auf Pldtzen, die mit dichten Ziunen aus Bambus
und Geflechten umgeben sind. Zwar konnen prinzipiell auch Frauen und
nicht initiierte Jungen an den Feierlichkeiten teilnehmen, doch bleiben
bestimmte zentrale Festabschnitte wie auch einige bedeutende Kultur-
objekte fiir sie absolut tabu.

Abschliefend sei noch auf die Initiation der jungen Melanesier auf
Neuirland hingewiesen, die ebenfalls im Rahmen der Malangganfeiern
stattfindet. Sie werden beschnitten, mit den Stammestraditionen vertraut
gemacht und iiber ihre sozialen Pflichten aufgeklart.

Der Ethnologe Klaus Helfrich resiimiert die komplexe Bedeutung der
Malangganfeiern mit den Worten: Sie ,,markieren [...] einen in zweifa-
cher Richtung bedeutsamen sozialen Integrationsprozef3: Sie kniipfen
zum einen die Bindung zwischen den lebenden und den toten Clanange-
horigen; zum anderen erweitern sie diese in der sakralen Seinsordnung
verankerte Gemeinschaft um neue, durch die Initiation miindig gewor-
dene Glieder* (Helfrich 1973: 18).

99

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 18: Hina-Matsuri (Puppenfest)

100

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.15 Hina-Matsuri (Puppenfest)

Erstinformationen

Hina-Matsuri ist ein volkstiimliches Fest, das in Japan seit der Zeit
des Kaisers Shujaku (931-46 n. Chr.) urspriinglich am ersten Tag der
Schlange, und spiter — so wie auch heute noch — am dritten Tag des drit-
ten Mondes gefeiert wurde. Anféinglich bliesen die Menschen an diesem
Festtag ihre inneren Befleckungen auf Papierpuppen und warfen sie
dann in den FluB. Dieser Ritus hatte eine reinigende Wirkung.

Jahrhunderte spéter in der Edo-Zeit (1603-1867) stellten reiche Fami-
lien anstelle der Papierpuppen kostbare Figiirchen des Kaiserpaares und
seines Gefolges in eine Miniaturnachbildung des Kaiserpalastes. Diese
spitere Sitte sollte das gliickliche Familienleben sowie die Frommigkeit
und Treue der Kinder fordern. Seit dem letzten Jahrhundert stellen Mad-
chen am Hina-Matsuri-Fest unabhéngig von ihrer sozialen Schicht fiir
einige Tage einen Satz von Puppen auf, der in der Regel auf einem stu-
fenformigen rotbedeckten Aufbau zur Schau gestellt wird. Das gibt ih-
nen die Moglichkeit, sich einmal so bedeutend und schoén wie die Pup-
penprinzessin zu fithlen (Casal 1967: 57).

Weiterfiihrender Informationstext

Das Exponat ist ein Meisterwerk japanischen Kunstgewerbes aus
dem ersten Drittel des 20. Jahrhunderts. Es ist der ,,Halle der Morgenro-
te“, der Zeremonienhalle des alten Kaiserpalastes in Kyoto, nachgebil-
det. Das Modell besteht aus drei Teilen: dem linken und rechten Fliigel
sowie der verbindenden Mitte. Im linken Fliigel der Zeremonienhalle be-
findet sich der Hauptraum, auch Thronzimmer genannt. Im Hintergrund
desselben sieht man auf einem Fundament ein Herrscherpaar: zur Linken
der Kaiser, zur Rechten die Kaiserin; zwischen ihnen auf einem Tisch-
chen der Kopfschmuck der Kaiserin.

Das Kaiserpaar bleibt dem Stehenden verborgen, und nur wer sich
vor den Herrschern beugt, kann ihnen in die Augen sehen. Den Zugang
zum Kaiserpaar sichern drei Hofdamen, und am Fuf3e der Treppe schiit-
zen ihn zwei Krieger, die vor einem Zitronenbaum und einem Kirsch-
baum stehen. Fiir Unterhaltung sorgen fiinf Musikantinnen mit typischen
Instrumenten der japanischen Hofmusik. Drei bauerliche Diener vergnii-
gen sich am Lagerfeuer.

Im folgenden soll auf den Wandel des Hina-Matsuri-Ritus im Laufe
der Jahrhunderte etwas néher eingegangen werden: Seit der Zeit des Kai-

101

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

sers Shujaku holte man am ersten Tag der Schlange, der damals auch
momo-no-sekku genannt wurde, ,,von den Sterndeutern ein in Men-
schengestalt geschnittenes Stiick Papier*; das man an seinem Kérper rieb
und das man dann anhauchte. So ,,lud man sein eignes Ungliick auf die
Puppen. Daher nannte man sie ,Ersatzding‘, ,stellvertretende Figur®,
,Einreibeding‘, ,Puppengestalt oder ,Himmelsding‘“. Jedenfalls hatten
die Puppen Ersatzfunktion, insofern man ihnen eigene ,,Stinden* auflud.
Die Puppen ,,lieB man dann wieder durch die Sterndeuter reinigen und
warf sie schlieflich in einen FluB“ (Baarghorn/Keyssner/v. d. Laan u. a.
1926: 70). In spéteren Zeiten wurden sie nicht mehr fortgeworfen, son-
dern man schmiickte die Wandbretter seiner Wohnung mit ihnen und op-
ferte ihnen Speise und Trank.

Zu Beginn der Edo-Zeit fertigte der Kaiser Gomizuno-o (1612-29)
selbst Puppen an, die sogenannten ,,Spieljungen®. In der Genroku-Zeit
(1688-1704) vervollkommneten auch andere Meister die Kunst, Puppen
und Puppenmébel herzustellen und boten sie reichen Familien zum Kauf
an. Der Puppenmacher Jiro Saemon aus der Kaiserstadt Kyoto, die sich
rasch zum Zentrum dieses Kunsthandwerks entwickelte, wurde dadurch
bekannt, weil er als erster die schlichten schwarz bekleideten Puppen-
prinzen und -prinzessinnen anfertigte. Sie sollten dem Schutz des Kai-
serpaares dienen und wurden im Volk rasch beliebt. Im 18. Jht. brachten
die Stiddte Yedo und Osaka Puppenmacher hervor, deren Geschmack im
allgemeinen den Kriegerstand bevorzugte, und so entstanden die Pup-
penkrieger. Im 19. Jahrhundert erdffnete der Puppenmacher Hara Shu-
getsu in Yedo und in den ,,Zehn Hiuser Laden, die heute noch erhalten
sind, eine Werkstatt, in der er die Zeremonienhalle des kaiserlichen Pa-
lastes in Kyoto mit groBer Kunstfertigkeit nachbaute. Dieses Werkstiick
war Vorbild fiir viele prachtvolle Nachbildungen, die man in den dreifi-
ger/vierziger Jahren des letzten Jahrhunderts in den Kauthdusern der
Grofistddte Japans (vgl. Reiseverkehrszentrale 1936, 64) bewundern
konnte.

Wenn in der Edo-Zeit in einer Familie zum ersten Mal ein Médchen
geboren wurde, nannte man das Fest ,,die Erste Puppe® und begann es
besonders feierlich. Verwandte und Bekannte brachten Puppen zum Ge-
schenk. In der zeitlichen Parallelitit dieser Tradition einerseits und ande-
rerseits der Entwicklung des Hina-Matsuri-Festes zur Entstehung der
ersten Miniaturpaldse konnte es liegen, dall aus Hina-Matsuri schlie8lich
ein Familienfest fir Maddchen wurde.

Als das Fest zur Edo-Zeit noch am ersten Tag der Schlange zelebriert
wurde, hatte der Frithling ,,schon seinen Hohepunkt ereicht: die Pfirsiche

102

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

blithten und die Kirschen standen in Knospen, die Felder und Berge bo-
ten einen herrlichen Anblick dar. An diesem Tage der Puppen machte
gewohnlich die ganze Familie einen Ausflug® (Baarghorn/Keyssner/v. d.
Laan u. a. 1926: 70). Als das Fest dann aber am 3. Mérz gefeiert wurde,
standen die Pfirsiche und die Kirschen noch nicht in Knospen und man
konnte nur kiinstliche Friichte kaufen, um die Puppen zu schmiicken.
Daher ist man vom Familienausflug am Puppentage fast ganz abgekom-
men und seit einigen Jahrzehnten ist der rein familidre Charakter des
Maidchentages ginzlich in den Hintergrund getreten. Vor der Anrichte
mit den farbigen Puppen kommen nunmehr die Méddchen mit ihren
Freundinnen zusammen, trinken den weiflen siilen Reiswein Sake, essen
den drei-oder fiinffarbigen Reiskuchen Mochi und klein geschnittene
Reiskuchen-Kiigelchen, wihrend sie mit den Puppen spielen.

Trotz alledem hat sich in einigen Regionen Japans der urspriingliche,
rituell magische Gehalt des Brauchtums bis in die Gegenwart erhalten:
Die Familien schicken Papier- oder Lehmpuppen auf Strohfl68en den
FluB hinunter, um die Bedrohung abzuwehren, dafl die Médchen krank
werden konnten. Im Schrein Awashima (Prafektur Wakayama) werden
mit diesem magischen Hintergrund mehrere Tausend Puppen, die im
Verlauf des Jahres den Shinto-Schreinen iibergeben wurden, in Booten
aufs Meer geschickt (vgl. Bocking 1996: 51). Solche lokalen Aktivititen
haben immer noch die Kraft, das Gemeinschaftsgefiihl zu binden und zu
bekriftigen (vgl. Institute for Japanese Culture 1988: 152)

Hoéren Sie nun zwei Gedichte zum Puppenfest zunéchst auf Japanisch
und dann in deutscher Ubersetzung. Das erste stammt von dem Dichter
Buson (1716-1784), das zweite von einem anderen neuzeitlichen Dichter
namens Kankan:

[Originaltext Japanisch]

,,Pfirsichmond ist’s:
Selbst am Rande der Stadt
Feiert man das Puppenfest.”
(Baarghorn, Keyssner,
v. d. Laan u. a. 1926: 73)
[Originaltext Japanisch]

,.Die leuchtenden Auglein der Puppen

Schwer zu unterscheiden von

den Lichtlein [der Stadt] Akashi.
(virginia university
electronic text archive)

103

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 19: Der Rasatanz von Krishna Gopinatha

104

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.16 Der Rasatanz von Krishna Gopinatha

Erstinformationen

Dieser bunt bemalte Tempelvorhang aus Baumwolle aus dem 17./18.
Jahrhundert zeigt ein beliebtes Thema in der hinduistischen Kunst: den
Rasa-Tanz Krishnas. Der junge Gott, welcher immer in dunkelblauer o-
der schwarzer Hautfarbe dargestellt wird, ist eine Erscheinungsform des
Gottes Vishnu. Vishnu hatte sich in Krishna inkarniert, um Kamsa, den
Konig von Mathura, zu bezwingen. Um den Héschern des gewarnten
Konigs zu entgehen, wird, wie die Legende berichtet, der Prinz Kri-shna
zu einer Pflegefamilie gegeben und wichst dort bei einem kleinen Hir-
tenvolk in einem Nachbarland auf. Sein hier dargestellter Tanz mit den
Hirtenmédchen ist ein Symbol fiir die Gottesliebe, der sogenannten
bhakti, und die Loslgsung von allen diesseitigen Bindungen, die jede
Wiedergeburt notwendigerweise zur Folge hat. ,,Nur in einer scheinbar
sehr irdischen Bilderschrift haben die Dichter und Seher der Bhakti von
der Liebe der Gopis [der Hirtenmédchen] zu kiinden gewuf3t, um in kiih-
nen, stark erotischen Bildern sinnlicher Liebe das unaussprechliche Ge-
heimnis der letzten Hingabe der Seele an Gott anzudeuten™ (Eidlitz
1955: 234).

Weiterfiihrender Informationstext

Auf dem Vorhang sind in Kreisform angeordnet viele Menschen zu
erkennen. Sie tragen rote, griine und gelbe Kleider und bewegen sich
spielerisch im Tanz, wéhrend ihre Hinde miteinander verbunden sind. In
diesem Kreis bewegt sich, auf einer weilen Sandflidche, einander zuge-
wendet ein Ténzerpaar. Vom Zentrum des Kreises geht ein helles Licht
aus, das zum Rand hin ausstrahlt und das die Tdnzer an seinem Rand be-
leuchtet. Hinter den Ténzern sehen wir eine griine Waldfldache und teils
erleuchtete Staudenblitter, einen blauen Himmel und den Mond, den
rechts und links je zwei Flugschiffe mit gottlichen Insassen flankieren.
Am unteren Bildrand erblicken wir einen Flul mit Fischen und Lotus-
blumen an seinem Ufer sowie insgesamt vier Musikantinnen, paarweise
an der linken und rechten unteren Bildebene plaziert. Sie spielen die Mu-
sik, zu der all die Figuren tanzen. Mit einiger Phantasie wird man die
Musik, aber auch das Plitschern des Flusses, die Nachtgerdusche des
Waldes, das Rascheln der Kleider und das helle Klingeln der Armbéander
(Varma 2001: 33) horen konnen.

105

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Der auf dem Vorhang festgehaltene Augenblick ist Teil der folgenden
mythologischen Szene: Krishna als Venugopala, als Hirte mit der Flote,
,lockt unwiderstehlich die Hirtenfrauen in den herbstnéchtlichen Wald.
Sie lassen alles stehen und liegen, Eheménner und Hausstand. Der Ton
der Flote bedeutet die gottliche Anziehungskraft schlechthin, hinter der
alle gesellschaftlich geforderte Moral verblaBt. ,,Krishna tdndelt mit den
Frauen, und jede meint alsbald, ihn zu besitzen* (Horstmann 1993: 94);
und da entzieht er sich ihnen auch schon wieder und entschwindet. In
tiefer Verzweiflung suchen sie nach ihm und spielen die ganze
Geschichte Krishnas nach — in der Illusion, seine Gegenwart auf diese
Weise herbeizubeschworen. Dieses Spiel ist ,,Sinnbild der im irdischen
Leben ewig fernen Nihe des gottlichen Geliebten®. Voller Mitleid kehrt
Krishna dann zuriick und tanzt nun mit ihnen den Rasa-Tanz, sich hier-
bei so vervielfiltigend, daB3 er allen Frauen zum Partner wird.

Die Hirtenfrau, welche die innigste Partnerin von Krishna ist, sie
heiB3t Radha, gilt seit dem zwolften Jahrhundert als wesenseins mit Kris-
hna. Sie ist sein weiblicher Aspekt so wie Shakti, die ,,Kraft®, der weib-
liche Aspekt Shivas ist.

Der Aufenthalt Krishnas bei den Hirtinnen geht zu Ende, als Krishna
nach Mathura zieht, dort den Konig Kamsa tétet und dem rechtméiBigen
Konig wieder auf dem Thron verhilft. Krishna zieht in die Stadt Dvara-
ka, wo er im Kreise von 16 000 Frauen, unter ihnen als Hauptfrauen
Rukmint und Satyabhama, als Kénig herrscht. Das Ende von Krishna ist
»tragisch. Er wird von einem Jéger als Reh verkannt und mit dem Pfeil
todlich am Fuf3 getroffen, der einzigen Stelle, an der er nicht unverletz-
lich ist* (95).

Kommen wir noch auf einen Vergleich zwischen Hinduismus und
Christentum zu sprechen: In mythologischer Hinsicht weist der Hindu-
ismus ,,eine Reihe von Vorstellungen auf, welche an christliche anklin-
gen” wie der Indologe und Religionswissenschaftler von Glasenapp sagt
und dann fortfihrt: ,,Als bedeutendste Inkarnation Gottes verehrt er [der
Hinduismus] den Krishna, einen menschlichen Helden, der auch als
Verkiinder religéser Lehren auftritt. Der Name Krishna bedeutet ,der
Schwarze®, hat also mit dem Ehrentitel ,Christus® (= Messias, der Ge-
salbte) nicht das Geringste zu tun, wenn er auch eine gewisse duflere
lautliche Ahnlichkeit mit ihm besitzt. Die Gestalt Krishnas ist von der
Christi v6llig verschieden, denn Krishna tritt als Kédmpfer und Herrscher
sowie als Held zahlreicher Liebesabenteuer auf (Glasenapp 1948: 281-
282.). Glasenapp erinnert aber auch an Ubereinstimmungen mit Erzih-
lungen der Evangelien: ,,So wird berichtet, dal Krishnas Oheim Kansa,

106

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

weil ihm prophezeit worden war, daf} sein Neffe ihn ums Leben bringen
wiirde, alle minnlichen Kinder in Mathura und Umgebung tGten lieB3, als
Krishna geboren wurde: Krishna entging diesem ,bethlehemitischen
Kindermord‘ nur dadurch, daB er aus der Stadt zu Hirten gebracht wurde
und unter diesen aufwuchs. Analog dem Christkind wird Krishna haufig
als spielender Knabe in einem Kuhstall unter Hirten und Rindern oder an
der Brust seiner Mutter, also gleichsam einer Madonna lactans [der stil-
lenden Mutter Gottes], dargestellt. In der vishnuitischen Literatur wird
weiterhin erzéhlt, da8 Krishnas Pflegevater, der Hirt Nanda, zur Zeit von
Krishnas Geburt mit seiner schwangeren Gattin nach Mathura reist, um
seine Abgaben zu bezahlen, dal Krishna spiter ein erwachsenes Mad-
chen, das ihm Salbe schenkte, von seinen Gebrechen heilte, dall er den
Sohn der Duhshald von den Toten auferweckte, da3 er ein blutfiiiges
Weib gesund machte, daf er eine groBe Menschenmenge sittigte, indem
er einen geringen Speisevorrat vervielfaltigte usw.* (282).

Soviel also zu einigen Ahnlichkeiten der Lebensgeschichte und der
Wundertaten Christi und Krishnas. Kommen wir abschlieend noch
einmal in poetischer Form auf den Rasa-Tanz Krishnas zuriick und héren
den Anfang eines Gedichtes aus der Bhagavata-Purana; zunéchst in der
Originalsprache Sanskrit und danach in der deutschen Ubersetzung Gla-
senapps. Nur eine Erkldrung: Der Name Govinda am Anfang ist eine an-
dere Bezeichnung fiir Krishna:

[Originaltext Sanskrit]

,,Nun zum Tanze schritt Govinda, den die Hirtinnen umgaben,

Die, begliickt und ihm ergeben, an der Hand gefal3t sich haben.

Er, des Zaubers Herr, begann das Rasafest nach seiner Weise,

Das die holden Midchen schmiickten, die sich ordneten im Kreise.

Jedes Midchen glaubt, dall Krishnas Hiande ihren Hals umspielten.

Hunderte von Gotterwagen an dem Himmelsbogen hielten,

Gottinnen und Gotter saflen harrend drin des Festes wegen.

Da ertonen laut die Pauken, niederfiel ein Blumenregen,

Und die Geister mit den Frauen Krishnas hohen Ruhm besangen*
(Glasenapp 1953: 43).

107

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 20: Der kosmische Tcinzer Shiva Natardja

108

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.17 Der kosmische Tcnzer Shiva Nataraja

Erstinformationen

Sie sehen hier die Darstellung der ,,facettenreichsten Gottheit im or-
thodoxen Hinduismus* (Schleberger 1986: 84). Shiva ist zugleich einer
der &ltesten Goétter Indiens. Sein Name bedeutet soviel wie ,freundlich*
oder ,gnidig*. Dieser KupferabguB einer Statue des zehnten bis zwélften
Jahrhunderts n. Chr. aus Madras stellt ihn als kosmischen Ténzer dar.
Das sehr beliebte Motiv ist in zahlreichen Materialien — Metall, Stein
und Holz — vor allem in Siidindien weit verbreitet (vgl. Keilhauer 1983:
142). Auch in der Malerei finden wir den Tadnzer Shiva abgebildet. In
seinem Tandava-Tanz erschafft Shiva mit dem Beinamen Nataraja spie-
lerisch lichelnd eine neue Welt und rafft sie dann wieder hinweg. Es ist
ein Gleichnis des immerwihrenden Rhythmus des Werdens und Verge-
hens der Schopfung (vgl. Rao 1987: 82).

Weiterfiihrender Informationstext

Zunichst soll eine siidindische Legende kurz nacherzihlt werden, in
der die Ikonographie des kosmischen Tanzers Shiva Nataraja griindet.
Shiva beabsichtigte eines Tages, die rishi, die Seher, welche die heiligen
Texte der Veden empfingen, zu bekehren. Die rishi hatten im Taragam-
Wald des Himalayas ketzerische spitvedische Lehren eines falschen
Glaubens verbreitet und versuchten, Shiva durch ein grofes Opferfeuer
zu vernichten. Aus den Flammen sprang ein gewaltiger Tiger, doch Shi-
va lachelte, zog dem Raubtier mit dem kleinen Finger das Fell ab und
hingte es sich um die Schultern. Die rishi lieBen darauthin eine giftige
Schlange entstehen, aber Shiva schlang sie sich als Girlande um den
Hals und begann zu tanzen. SchlieBlich erschien als Personifikation des
Bosen der grimmige Zwerg Apasmara mit einer Keule in der Hand, doch
Shiva setzte ihm den Fufl auf den Nacken und zerbrach ihm damit das
Genick (vgl. Plaeschke 1978: 95).

Der tanzende Shiva steht in einem Kreis, der als Kosmos verstanden
werden kann (vgl. Moore 1977: 119). Um den Bogen sind Flammen an-
geordnet, die zugleich einen Aspekt Shivas andeuten, der oft mit dem
Feuer(gott) Agni identifiziert wird. Die fliegenden Haarflechten sind
Zeichen seiner wilden Tanzbewegung. Am linken Ende der Haarflechten
sehen wir die winzige herabschwebende Gottin Ganga und am Stirnreif
rechts die fiir Shiva typische Mondsichel. Shiva ist vierarmig. Seine ,,0-
beren Hénde halten rechts die Sanduhrtrommel, die den Rhythmus der

109

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Schopfung und des Tanzes versinnbildlicht, links die Flamme, die ihn
als den Weltzerstorer kennzeichnet. Das untere Héndepaar ist zu einer
Doppelgeste kombiniert. Sie besagt: ,Fiirchtet euch nicht, denn ich, Shi-
va, bin hier.*“ (Schumann 1996: 113). Mit dem rechten Fuf3 tritt er den
bésen Zwergddmon Apasmara, was soviel wie ,,Unwissenheit™ heif3t, zu
Boden. Er befteit so die Menschheit vom Nicht-Wissen und ebnet so den
Weg zur Befreiung aus den Fesseln des Daseins. ,,In der Erlangung wah-
ren Wissens, die Befreiung von den Banden der Welt bringt, ist die Nie-
derlage des Damons beschlossen* (Kriiger 1987: 31). Das linke Bein
Shivas ist erhoben; diese Korpergeste symbolisiert Rettung. SchlieBlich
sehen wir, wie sich um einen der Unterarme eine Schlange windet und
die kurze Hose, die der Ténzer trigt, diirfte ein Tigerfell als Material an-
deuten — beides Hinweise darauf, daB diese Gegenspieler Shivas bereits
tiberwunden sind.

Im Tandava-Tanz zeigt Shiva als kosmischer Gott finf Wirkungsbe-
reiche: erstens die drei ,Fdden‘, die das Universum durchwalten und in
Gang halten, namlich Schopfung, Erhaltung und Zerstérung, sowie zwei
Phasen des Erlosungsweges, namlich die Verhiillung und das Zerreiflen
des Schleiers der Unwissenheit. Das Bildnis des Shiva Nataraja zeigt auf
diese Weise ,,Erlosungsweg und -ziel an, wie die meisten hinduistischen
Kultbilder Aufforderungen zum Heilsweg sind* (Keilhauer 1983: 144).

Im Feuerflammennimbus, der den kosmischen Ténzer umgibt, sicht
man gelegentlich die bildnerische Umsetzung der heiligen Silbe AUM
(OM). AUM ist der Ursprung aller Mantras der heiligen Formeln, mit
deren Hilfe man eine Gottheit anruft. ,,Der erste Buchstabe im Sanskrit-
Alphabet ist A. Er symbolisiert den Anfang der Weisheit. In der Kombi-
nation mit den Buchstaben U und M verbindet er sich zu einem Klang-
symbol (OM), das fiir die Ganzheit des Seins und fiir das BewuBtsein
steht* (Schleberger 1986: 270). Die drei Buchstaben stehen auch fiir die
hinduistischen Hauptgétter: A fiir Brahma, U flir Vishnu und M fiir Shi-
va“.

Shiva hat, wie Schleberger, vom Beruf Berater fir Entwicklungshil-
fe, weiter ausfiihrt, iiber die Jahrtausende seinen naturhaften Charakter
als Gott der Stiirme, der Krankheitsplagen und des groflen Todes beibe-
halten; ,,in seinem milden Aspekt ist er aber auch der Helfer und Heiler.
Der Erscheinungsvielfalt dieses Gottes, der 1008 Namen tragt, wiirde
man nicht gerecht, wenn man ihn lediglich auf seine Stellung in der hin-
duistischen Trinitit — in der er den Zerstorer verkorpert — fixieren wiirde.
Sein Name ist sozusagen ein Sammelbegriff fiir die vielen Aspekte, in
denen sich die Gottheit zeigen kann. Die mannigfaltige Verehrung im

110

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

heutigen Hinduismus ist das Ergebnis einer mehr als tausendjéhrigen
,Karriere‘“ (Schleberger 1986: 84)

Horen Sie abschlieend aus dem Dakshindmdrti-stotra des Philoso-
phen Shankara eine Hymne an Shiva als den Allgeist, zuerst in der Ori-
ginalsprache Sanskrit und dann in einer Ubersetzung Helmuth von Gla-
senapps:

[Originaltext Sanskrit]

»lhm, der die Welt, die wie ein Spiegelbild

Er in sich tragt, im Traum durch Mayas Walten

Von sich getrennt wéhnt, und erwachend sich

Als Einz’gen weil} in wechselnden Gestalten,
Thm, der als Guru das Wissen uns spendet
Verehrung dem Herrn, der nach Siiden sich wendet.

Thm, der als das unwandelbare Selbst

Durch jeden Zustand leuchtet in dem Leben,

Der machtvoll weil durch heiliges Symbol

Dem Frommen Einsicht in sein Sein zu geben,
Thm, der als Guru das Wissen uns spendet,
Verehrung dem Herrn, der nach Stiden sich wendet.

Thm, der als Feuer, Wasser, Erde, Luft,
Raum, Sonne, Mond und Secle zu erscheinen,
Achtfacht sich offenbaret hat, und den
Der Weise kennt als ewigen All-Einen,
Thm, der als Guru das Wissen uns spendet,
Verehrung dem Herrn, der nach Siiden sich wendet*
(Glasenapp 1953: 35-36).

111

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 21: Holzfigur des sitzenden Kriegsgottes Guandi (Detail)

112

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.18 Holzfigur des sitzenden Kriegsgottes Guandi

Erstinformationen

Sie sehen hier eine lackierte Holzfigur, die einen chinesischen Gene-
ral aus dem Konigreich der Shu-Zeit darstellt, um den sich viele Legen-
den gebildet haben. Die Periode erstreckte sich iiber die Zeit der Drei
Konigreiche von 221 bis 280 nach unserer Zeitrechnung (vgl. Birrell
1993, xix). Uber den General wird berichtet, da3 er schon wihrend sei-
ner Kindheit unterschiedliche Namen trug, sich selbst aber Guan nannte.
Im spéten 16. Jahrhundert wurde er vom Kaiser mit dem Zusatz ,,Di“ an
den Namen Guan zu einem Gott erhoben. Guandi wurde zu einem der
wichtigsten Goétter in China. Noch heute ist er eine populdre Figur in der
chinesischen Oper und der Schutzpatron von Geschéftsleuten.

Weiterfiihrender Informationstext

Mit hochgezogenen Augenbrauen sitzt uns der Kriegsgott Guandi
gegeniiber und schaut uns mit durchdringendem Blick an. Wangen und
Nase sind rotlich gefarbt. Sein Bart, der von den Lippen bis auf die
Brustkorb- und Halspartie herabfillt, verstirkt den Gestus der Kontrol-
liertheit und verbindet ihn mit dem Eindruck von Alter und Autoritit.
Hinter den Ohren des Guandi fallen die seitlichen Aufsidtze am diinnen
Kopthelm auf. Die Hénde des Gottes werden von Eisenhandschuhen
umhiillt. Sie ruhen auf den Oberschenkeln in gespannter Haltung, wéh-
rend die Beine gespreizt sind. Dieses Thronen ist als Herrschaftspose zu
verstehen. SelbstbewuBt driickt der Kriegsgott seine Fiile an den Boden.

Weitere Insignien verstirken den Ausdruck der Macht: Uber die stih-
lerne Kriegsmontur zieht sich ein breites Brustband iiber das Brustbein.
Es ist tiber eine Schleife mit einem Bauchschutz verbunden, an dem sich
ein Haken befindet, der den Giirtel eines weit iiber die Knie fallenden
Beingewandes hilt. Die schweren Schulterschiitzer des Guandi gehen an
beiden Enden zu den Oberarmen hin in raubtierartige Gesichter tber,
von denen der Kiinstler jedoch lediglich Nasenpartie und Stirn herausge-
arbeitet hat.

Die Korperhaltung des Guandi scheint Kraft und Energie auszudrii-
cken. Man konnte meinen, er sei ein grausamer Herrscher, doch dieser
Eindruck wird durch die breiten und langgezogenen Lippen, die ein we-
nig lacheln, relativiert. Haben wir es etwa doch mit einem auch freund-
lich und giitig gesinnten Gott zu tun?

113

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Horen wir aber zunéchst eine Legende aus dem Buch der ,,Geschichte
von den Drei Konigreichen®. Die Legende handelt in jener Zeit, in der
Guan gelebt hat:

Yun Chang wurde in drmlichen Verhéltnissen geboren und war von
Kindesbeinen an von unansehnlicher Gestalt. Es heif3t, er habe seine El-
tern mit seinem jdhzornigen Temperament oft zur Verzweiflung gebracht
und sei oft von ihnen in einen Raum deshalb eingesperrt worden. Einmal
sei er entwischt, indem er das Fenster aufbrach und in eines der Nach-
barhiuser fliichtete. Dort habe er sich in den Streit zwischen einer jungen
Frau und einem alten Mann eingemischt. Er erfuhr von dem Alten, daf3
die hiibsche junge Frau verheiratet war und von dem Neffen des Alten,
einem Beamten des Ortes, als Konkubine begehrt wurde. Yun Chang
packte darauthin eine solche Wut, daf3 er den alten Mann und spéter des-
sen Neffen erschlug. Also muBte er aus seiner Heimat flichen. Er kam an
einen Flul3, wo er sich niederkniete, um sein Gesicht zu waschen, worauf
es, wie die Legende weiter berichtet, plotzlich eine andere, rétlichgraue
Farbe annahm. (Diese Farbe ist es, die Sie im Gesicht des Exponats se-
hen.) So verwandelt, war es fiir Yun Chang ein leichtes Spiel, auch sei-
nen Namen zu dndern. Er nannte sich von nun an Guan.

Guan wurde schlieBlich General unter dem groBlen Kaiser Cao
Cao, der den Wei-Staat begriindete (vgl. http://www.buddhanet.org;
21.7.2003). Mit seinem strategischen Geschick vermochte es Guan, Ord-
nung ins Reich zu bringen, und es ist wohl diese Tatsache, die seinen le-
genddren Ruf begriindete. Hinzu kommt, da8 die Episode seines Todes
in der Romanerzdhlung ,,.Die Geschichte der drei Konigreiche® aus dem
16. Jahrhundert aufgenommen und wiedererzéhlt wurde (Brook 1993:
273).

Geschiétzt wurde Guan von allen drei groen Religionen der Chine-
sen: dem Daoismus, dem Buddhismus und dem Konfuzianismus, bevor
er schlieBlich 1594 von dem Wandi Kaiser (1573-1620) in der Ming Dy-
nastie den Titel: ,, Treuer und zuverldssiger groBer Di* erhielt (Werner
1924: 117). Das heil3t soviel wie ,,Unterstiitzer des Himmels und Schiit-
zer des Konigreichs®. Mit diesem Gottestitel wurde aus dem General
Guan der Kriegsgott Guandi.

Tausende von Tempeln und Schreinen wurden ihm zu Ehren iiberall
in China gebaut. Auf Ausfithrung und Gestaltung dieser Bauwerke nah-
men die Daoisten groen Einflul (vgl. Jorinde Ebert in: Miller 1989:
74). Fiir sie war Guandi vor allem ein Kriegsgott; im Unterschied zu den
Buddhisten, die in diesem Helden einen iibermenschlichen Beschiitzer
sahen. Die Daoisten waren es dann auch, die Guandi in spéteren Zeiten

114

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

als ,,Jadekaiser des Himmels* (Manchao 1995: 53) in ihr Pantheon auf-
nahmen.

In der Mitte des 19. Jahrhunderts wird der entscheidende Sieg in ei-
ner Kampthandlung dem Beistand Guandis zugeschrieben. Kaiser Xian-
feng (1851-1862) der Qing Dynastie, zu dessen Gunsten der Kampf ent-
schieden wurde, verlieh Guandi aus Dankbarkeit den Titel eines grof3en
Weisen vom Rufe des Konfuzius. Damit hatte die Erfolgskarriere des
Guandi ihren Hohepunkt erreicht.

Wenn wir nach dem Grund dieses Erfolges fragen, so liegt er sicher-
lich nicht zuletzt darin, dal Guandi zwei fiir alle Bevolkerungsschichten
sehr wesentliche Eigenschaften in einer Person vereinigt: Zum einen war
er in seiner Funktion als Befehlshaber sehr méichtig und erfolgreich, zum
anderen war er um das Wohl der Menschen im allgemeinen besorgt und
stand im Ruf eines gerechten Menschen. So heifit es, er habe weder an
Schlachten noch an der Gefangennahme von Feinden Gefallen empfun-
den (vgl. Werner 1924: 113). Vor diesem Hintergrund kénnen Sie nun
vielleicht auch die Lackfigur des Guandi anderen Augen sehen.

Bis heute ist Guandi fiir Chinesen ,,der Gott, der Krieg abwenden und
Menschen vor dessen Schrecken schiitzen kann“. Besonders am Neu-
jahrstag wird des Generals gedacht, indem die Chinesen in seinen Tem-
pel gehen, um dort um Gunst, Segen und Schutz im neuen Jahr zu bitten.

115

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 22: Kang yuanshuai — General Kang

116

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.19 Kang yuanshuai — General Kang

Erstinformationen

Diese Holzfigur stammt aus Taiwan und war in einem Tempel oder
auf einem kleineren Hausaltar aufgestellt. Dargestellt ist Kang yuan-
shuai, der in Taiwan unter dem Namen Baosheng dadi, d.h. ,,Der grofle
Kaiser, der das Leben bewahrt“, bekannt ist und vor allem regionale Be-
deutung hat. Der hochangesehene Kang yuanshuai wird von den Da-
oisten hauptséchlich in seiner Funktion als Wohltiter verehrt, da ihm die
Féhigkeit zugeschrieben wird, alle Krankheiten der Menschen heilen zu
konnen. Bereits in jungen Jahren habe er auflerordentliche Fahigkeiten
im Sammeln von Kriutern, Herstellen von Pillen und dem Setzen von
Akupunkturnadeln entwickelt.

Wie die meisten Gottheiten Chinas wird auch der Kang yuanshuai als
historische Personlichkeit gesehen, die erst nach ihrem Tod in den Rang
eines Gottes erhoben wurde. Es heifit, er habe wihrend der Song Dynas-
tie (960 — 1297) in der Prafektur Quanzhou in der heutigen Provinz Fuji-
an gelebt. Als Sterblicher soll er auf den Namen Wu Mingben gehort ha-
ben. Daher wird er auch Wu zhenren genannt, d.h. ,,Der wahre Mensch
Wu*. Mit der Bezeichnung ,,wahrer Mensch* werden im Daoismus die-
jenigen benannt, die die Unsterblichkeit erlangt haben.

Weiterfiihrender Informationstext

Auf einem griinen Podest, das auf goldenen Schriftzeichen den Na-
men des Dargestellten, Kang yuanshuai, trigt, sitzt der ,Herr der vier
Himmelsrichtungen® auf einem Thron, dessen rote Grundfarbe an Sitz-
lehne und FuB3 zur tbrigen Goldverkleidung harmoniert. Der General
blickt mit hochgezogenen Brauen und weit gedffneten Augen sein Ge-
geniiber an. In der rechten Hand hilt er einen Donnerkeil hoch, mit dem
er die kosmischen Angelegenheiten im Auftrag des himmlischen Jade-
kaisers Yu huang regelt. Dieser hatte Kang yuanshuai als erster und
machtvollster Regent (vgl. Werner 1924: 124) des chinesischen Pan-
theons wegen seiner Verdienste drei ehrenvolle Titel verlichen: Erstens
,»Gnadenvoller Heiliger”, zweitens ,,Herr der vier Himmelsrichtungen®
und drittens ,,General®. Dabei ist zu bemerken, daf} die Gotter Chinas
oftmals Generilen gleichgesetzt wurden, denn beide hatten eine beschiit-
zende und exorzistische Funktion (vgl. Lagerwey 1991: 16). Der linke
Arm von General Kang zieht sich iiber die Bauchgegend, wéihrend der
Zeigefinger der Hand ins Weite — moglicherweise auf einen bosen Feind

117

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

— deutet. Der schwarze Bart, welcher die Lippen von Kang yuanshuai
beinahe ganz verdeckt, fillt den linken Arm entlang und weit iiber das
rechte Knie hinaus. Die Beine sind weit auseinandergestellt, so dall das
herrschaftliche Gewand mit seinen Perlen tiber den Schurz fillt und dem
Betrachter entgegenleuchtet. Der General {ibt dabei mit seinen Fiilen
Druck auf die beiden Kréten, die ein Symbol fiir die Unsterblichkeit
sind, unter seinen FiiBen aus. Insgesamt wirkt die Person sehr kraftvoll,
dynamisch und erregt. Sie scheint keinen Zweifel daran lassen zu wol-
len, daB hier ein Michtiger thront. Uber Kang yuanshuai ist insgesamt
recht wenig bekannt, doch wissen wir dariiberhinaus noch, daf} er eine
Verkorperung des Drachenpferdes ist und dem obersten Himmelsherrn
(vgl. Manchao 1995: 135) dient.

Ein Grofiteil der chinesischen Gottheiten ist wie Kang yuanshuai in
einer Art himmlischer Biirokratie organisiert. In dieser Biirokratie sind
verschiedene Posten mit verschiedenen Gottheiten besetzt. Ahnlich wie
in menschlichen Gesellschaften kénnen sie in der himmlischen Hierar-
chie aufsteigen, konnen aber auch ihre Stellung verlieren. Viele von ih-
nen sind daher auch unter dem Namen des Amtes, welches sie innehaben
bekannt oder tragen zusétzlich zu ihrem Namen Bezeichnungen, wie z.B.
General, Himmelskonig oder dhnliches, die auf ihre Stellung hinweisen.

Kang yuanshuai wird fast immer in einem sehr ausdrucksstarken und
energiegeladenen Habitus, wie ihn die Figur vor Thren Augen hat, ge-
zeigt. Das mag irritieren, wenn wir uns daran erinnern, daf er von Glau-
bigen in seiner Funktion als Wohltéter verehrt wird. Doch anders als die
abendldandisch-westliche Gedankenwelt ist die Religion des Daoismus
nicht vom Entweder-oder-Denken geprégt. So ist das daoistische Pan-
theon von Aufgabenvielfalt geprdgt und Inhomogenitét sind typisch fiir
dieses. Da die Gétterwelt ,,im Laufe der Jahre unauthorlich gewachsen®
(Robinet 1995: 34; Birrell 2000) ist und die Daoisten fiir jedes Anliegen
aus ihrem alltiglichen Lebensbereich dort eine eigene Bezugsfigur haben
(Plopper 1969: 187), ist eine eindeutige Ubersicht und eine logische
Klassifizierung von Aufgabenbereichen und Funktion selbst fiir Sinolo-
gen oft kaum moglich.

Ein wesentliches Merkmal auch des Daoismus ist es, daf} er nicht wie
die westliche Kultur zwischen Kérper und Seele oder Geist differenziert.
Er kennt diesen Dualismus nicht, sondern erklirt das das Dao zum alles-
durchdringenden kosmologischen Prinzip. Dazu erldutert die Sinologin
Anna Seidel, eine der wenigen ausgewiesenen Kennerinnen des Daois-
mus im westlichen Sprachraum, tiber das gi, einen wesentlichen Grund-

118

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

begriff des chinesischen Denkens, der auch fiir die Daoisten verbindlich
ist (vgl. Schipper 1993: 34):

Um einen Aspekt des chinesischen Weltbildes anzusprechen: ,,Das
chinesische Universum besteht nicht aus zwei Elementen wie Materie
und Geist, sondern es ist ein Kontinuum aus vielen verschiedenen ,Ag-
gregatzustdnden‘ eines einzigen Stoffes (Seidel 1989: 6). Dieser Stoff
wird gi genannt. Aber weder Sinologen, noch Naturwissenschaftler noch
Anhénger der chinesischen Meditation und Yogapraktiker haben sich auf
ein gemeinsames Verstindnis von ¢i einigen kénnen. Sicher ist lediglich,
daf es etymologisch ,,mit Atem und Nahrung zu tun [hat], auch mit Be-
wegung und Energie®. Anna Seidel erldutert das Wort gi mit dem Begriff
»energetische Konstellation®.

Gesundheit besteht darin, daB ein Mensch mit seinem ¢i im Einklang
lebt. Er ist dann mit sich und dem Kosmos in Harmonie. Darauf hat ein
guter Arzt zu achten, von dem im alten China gesagt wurde, da3 er nur
dann bezahlt werden miisse, solange man gesund ist. Im Krankheitsfalle
gehe die Last an den Heiler iiber. Wir konnen uns vorstellen, dall einem
daoistischen Heiler seine Kunst nur dann gelang, wenn er den Menschen,
die ihm vertrauten, zugleich als padagogische Autoritit gegeniiberstand.
In dieser Hinsicht ist der strenge Gefiihlsausdruck, den man an unserer
Figur wahrnehmen konnte, vielleicht auch ein Zeichen der gewaltigen
Heilkunst dieses Mannes.

Der Daoismus als ,,organisierte Hochreligion* (Seidel 1989: 3) war
zeitweise in China verboten. Er blithte jedoch dort, wo die offizielle
Kontrolle ihn nicht erreichte (Flitsch 1989: 58), im Untergrund weiter.
Anders aber als andere Volksreligionen hat der Daoismus die Mentalitét
auch der Elite geprigt. ,,In diesem Sinne ist der Daoismus die inoffizielle
Hochreligion Chinas* (3), und dies nunmehr seit zwei Jahrtausenden.

119

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 23: Sitzender Buddha

120

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.20 Sitzender Buddha

Erstinformationen

Diese Kupferstatue eines sitzenden Buddhas mit Resten von Gold-
bemalung ist ein besonders schones Zeugnis fiir die Skulpturenkunst
Siidostasiens. Der Buddha meditiert, wihrend seine linke Hand die ka-
rana-mudra, die Bannungsgeste, ausfiihrt. Er sitzt auf einem Lotus-
Thron, der ringsum von Lotusbliiten geziert wird. Die Lotusbliite ist ,,das
zentrale Symbol des Buddhismus fiir die durch den Schlamm der Samsa-
ra-Welt in ihrem innersten Wesen unbefleckt bleibende ,Buddha-Natur*
des Menschen und aller Dinge* (Seckel 1962: 161-162). Diese Sitzunter-
lage ruht auf einem oktogonalen turméhnlichen Podest, das als Tragerso-
ckel fungiert. Vor die verbindenden Stiitzen von Ober- und Unterteil
sind menschen- und tiergestaltige Wesen sowie zwei Schlangen gesetzt,
welche das Gewicht mittragen. Der Buddha trigt kurz gedrehte Locken
auf seinem Kopf und dariiber eine annidhernd halbkugelige Erh6hung,
den Ushnisha — das bedeutet urspriinglich Turban — ,,als Zeichen der Er-
leuchtung und Weisheit™ (161). Auffallend sind weiter die diinnen, lan-
gen und leicht geschwungenen Augenbrauen des Buddhas. Sein Mund
mit dem scharf konturierten Lippenverlauf wirkt recht klein. Das Ge-
wand des Buddhas ist ornamentiert, was eher ungewdhnlich ist, denn
normalerweise trigt er ein schlichtes Monchsgewand.

Die Meditation dient dem Buddhisten im allgemeinen dazu, sich von
der Welt abzuwenden und Verzicht zu tiben.

Weiterfiihrender Informationstext

Das ,,Thronen des Buddha in der ganz in sich beschlossenen, beru-
higten und unbeweglichen, frontal-symmetrischen Stellung der Medita-
tion“ ist, wie wir von dem Kunsthistoriker Dietrich Seckel erfahren, ,,ein
iiberaus eindrucksvolles Symbol fiir die Entriicktheit aus der Welt und
den dreidimensionalen Raum der Erscheinung, des Handelns und des Er-
leidens® (Seckel 1962: 162). Aber ebenso ist dieses Thronen ein Symbol
Hfiir die Unerschiittlichkeit der absoluten Wahrheit und Weisheit, deren
vollkommener Stille die zum Heil fithrende Erleuchtung der Welt
machtvoll entstromt*.

Die Meditationshaltung ist eine geistige Haltung, die auf &uflere
Wahrnehmung ebenso verzichtet wie auf das Eingreifen in die Welt. Das
mag als ursdchlich dafiir gelten, dal der Buddhismus weit weniger als

121

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

das Christentum und der Islam mit Gewalt nach Expansion seines religi-
Osen Machtbereichs strebte.

Horen Sie bitte im folgenden die Ausfithrungen des Kunsthistorikers
Seckel, der die Mittel und Wege der sanften Ausbreitung des Buddhis-
mus in Asien des ersten Jahrtausends nach Christus genauer zu erkldren
versucht und danach die tiefsten Uberzeugungen des Buddhisten schil-
dert:

Der Geist des Buddhismus ,,durchdrang [...] in einer gar nicht leicht
erklirlichen Weise mit sanfter Uberzeugungskraft die weiten Riume A-
siens, indem er von seinem Enstehungszentrum im nordéstlichen Indien
aus seine universale, fiir alle Menschen, ja fiir alle Lebewesen bestimmte
Erlosungslehre, seine Philosophie und Ethik, seine Wissenschaft und
Kunst nach allen Himmelsrichtungen ausstrahlen lie3, — auer nach dem
Westen.“ Uber alle kulturellen Unterschiede des asiatischen Kontinents
hinweg schuf der Buddhismus ,,im Lauf des ersten nachchristlichen Jahr-
tausends eine grofle geistig-kulturelle Gemeinschaft, die man mit Recht
als ,buddhistische Okumene‘ bezeichnen darf. Trotz reicher regionaler
Differenzierung ihrer Mitglieder und trotz vielfacher Metamorphosen
innerhalb des Buddhismus selber entstand eine weitreichende und tief-
greifende innere Einheit des geistigen BewuBtseins, die sich in einer bei
allen Unterschieden doch erstaunlichen Ahnlichkeit der religiosen Le-
bens- und Denkformen und nicht zuletzt der kiinstlerischen Gestaltungs-
formen offenbart™ (Seckel 1962: 9)

Zwar gab es auch vordem buddhistische Einfliisse im Westen, doch
ein erheblicher Auftrieb gewann diese Richtung im Kontext der européi-
schen und amerikanischen Jugendrevolten: ,,Ab Mitte der 1960er Jahre
bildeten sich [...] erste Zen-Gruppen, die im Gefolge der Hippiebewe-
gung sprunghaft zunahmen* (Schweer 2002: 340). Mit der Zuwanderung
asiatischer Fliichtlinge erhohte sich die Vielfalt buddhistischer Praktiken
in Deutschland, vielerorts wurden Tempel, Andachtsstitten, Meditati-
onszentren und Seminarhduser errichtet. ,,Einen weiteren Popularitits-
gewinn brachte die Verleihung des Friedensnobelpreises an den Dalai
Lama, und der Biichermarkt erlebte einen regelrechten Boom buddhisti-
scher Literatur* (340; vgl. Funkkolleg ... 1985: 164). Im Jahre 1999 gab
es mehr als 500 buddhistische Gemeinden in Deutschland, wovon der
GroBteil auf den tibetischen Buddhismus entfiel. Berlin hatte zu diesem
Zeitpunkt fast fiinfzig verschiedene Gruppen und Gemeinden. Die Ge-
samtzahl der in Deutschland lebenden Buddhisten betrug 1999 150.000,
von denen 110.000 asiatischer und 40.000 deutscher Herkunft waren
(vgl. 338).

122

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Seckel fiihrte die groBBe Verbreitung des Buddhismus darauf zuriick, daf3
er weder eine geschlossene, festgefiigte oder gar zentralisierte kirchliche
Organisation mit einer sakrosankten Autoritét an der Spitze besitzt, noch
ein strikt durchgearbeitetes, generell verbindliches, orthodoxes Lehrsys-
tem ist. Diesem Dezentralismus entspricht es, dal der Buddhismus kei-
nen ,,Ausschlielichkeitsanspruch® behauptet und daf zu dieser Religion
,»von vornherein und prinzipiell (und nicht erst als Zugestindnis) eine
uneingeschriankte Toleranz gehort™ (Seckel 1962: 11).
,Jeder geistige Weg, so meinte man, habe seine Vorziige; nicht fiir alle
Gldubigen sei die reine und hochste Wahrheit ohne weiteres verstiandlich
oder die strengste Ethik schon erfiillbar, und bereits der Buddha habe ja,
so wurde versichert, seine Lehre nur stufenweise, je nach der Fassungs-
kraft der Horer offenbart™ (10).

Horen Sie abschlieend eine Meditation tiber den Buddha Amitabha:

[Tonaufnahme]

123

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 24: Stehender Buddha (Detail)

124

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.1.21 Stehender Buddha

Erstinformationen

Dieser stehende Buddha aus Stein, der seinem Gegentiber in der er-
mutigenden abhaya-mudra -Haltung begegnet, stammt aus China. An
der Figur sind Reste bunter Bemalung zu erkennen. Auffallend ist der
warme Rotton, der den farblichen Gesamteindruck der Figur bestimmt.
An den Fingern der rechten Hand fillt ein warmer Gelbton auf. Der
Kopf der Figur ist von einem mandelformigen Nimbus umgeben, an des-
sen duBerem Rand wiederum eine Reihe von Buddha-Gestalten eingear-
beitet sind. Der Nimbus symbolisiert ,,den unermeBlichen Glanz der
Wabhrheit und Weisheit* (Seckel 1962: 160) des Buddhas. Uber seine
zeitliche Datierung besteht UngewiBheit, doch deuten sowohl die kleinen
Zeichnungen an den Seiten und am Riicken der Figur — dort insbesonde-
re die vermutete Darstellung der spielenden Kinder — und das etwas kan-
tige Gesicht auf die Tang-Zeit, die von 618 bis 907 n. Chr. wihrte (vgl.
Mathews 1979: 1168).

Dieses von der Religionskundlichen Sammlung aus dem Kunsthandel
erworbene Stiick ist moglicherweise nie fertiggestellt geworden. Wenn
man genauer hinsieht, erkennt man links von uns, knapp unterhalb des
Saums des Obergewandes, eine Architekturskizze, die moglicherweise
als Entwurf eines Stadtbildes zu verstehen ist. Etwas dariiber befindet
sich eine Gravierung, die man als Einzug in die darunterliegende Stadt
interpretieren kann. Das wire dann ein wichtiger Hinweis fiir die Lehrté-
tigkeit Buddhas. Auf der Riickseite sehen wir eine Buddha-Gestalt mit
einem Nimbus eingemeil3elt.

Weiterfiihrender Informationstext

Der historische Buddha hat seine Lehren selbst nicht schriftlich fest-
gehalten und auch von seinen Schiilern wurden sie zunichst nur miind-
lich weitergeben. Erst Jahrhunderte nach seinem Tod — er lebte nach
heutiger Ansicht von 450 bis 370 v. Chr. — wurden sie aufgeschrieben.
Die altesten tiberlieferten Texte stammen aus dem ersten Jahrhundert vor
unserer Zeitrechnung, als es schon eine Anzahl buddhistischer Schulen
gab, die in mancherlei Hinsicht voneinander abwichen. Der im mittelin-
dischen Dialekt Pali verfafite Kanon der Theravada-Schule ist der einzig
vollstidndig erhaltene, wihrend die anderen kanonischen Schriften nur in
Bruchstiicken und zum Teil in chinesischen und tibetischen Ubersetzun-
gen vorhanden sind.

125

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Die ,,Predigt von Benares* ist die erste Rede des Buddha und enthilt die
Quintessenz seiner Lehre. Buddha hielt sie im Tierpark Rishipatana vor
funf Asketen, die sich ihm zur Zeit seiner Kasteiungen zunéchst ange-
schlossen, ihn dann aber verlassen hatten; denn sie glaubten, er sei nicht
mehr streng genug. Mit dieser Predigt setzte der Buddha das Rad der
Lehre in Gang und erfiillte damit eine dringende Bitte des Gottes Brah-
ma.

Zum Abschlul3 horen sie einen Ausschnitt der Predigt von Benares,
zunichst in der Originalsprache Pali und danach in einer Ubersetzung
des Religionswissenschaftlers Glasenapp:

[Originaltext Pali]

,,Zwei Enden (Ubertreibungen) gibt es, ihr Monche, von denen sich einer, der
der Welt entsagt hat, fernhalten mufl. Welche beiden [sind es]? 1. Die Hinga-
be an die Sinnesgeniisse, denn sie ist niedrig, gemein, weltlich, unedel, zweck-
los und 2. die Hingabe an die Selbstpeinigung, denn sie ist leidvoll, unedel,
zwecklos. Diese beiden Enden vermeidet der Vollendete; er hat den Weg in
der Mitte gefunden, der das Auge und die Erkenntnis schafft, der zur Ruhe,
zum Wissen, zur Erleuchtung, zum Nirvana fiihrt [...].

Dies ist, ihr Monche, die edle Wahrheit vom Leiden: Geburt ist leidvoll, Al-
tern ist leidvoll, Krankheit ist leidvoll, Sterben ist leidvoll. Mit Unlieben ver-
eint zu sein, ist leidvoll, von Lieben getrennt zu sein ist leidvoll, und wenn
man etwas, das man sich wiinscht, nicht erlangt, auch das ist leidvoll [...].
Dies ist, ihr Monche, die edle Wahrheit von der Entstehung des Leidens: Es
ist der Durst (die Gier); der die Wiedergeburt hervorruft, der von Freude und
Begier begleitet ist, der hier und dort seine Freude findet, der Durst nach Sin-
nenlust, der Durst nach Werden, der Durst nach Entwerden.

Dies ist, ihr Monche, die edle Wahrheit von der Authebung des Leidens. Es ist
eben dieses Durstes Authebung durch vollige Leidenschaftslosigkeit, das
Aufgeben, das Sich-entidufern, Sich-loslosen, Sich-befreien von ihm.

Dies ist, ihr Monche, die edle Wahrheit von dem zur Aufhebung des Leidens
fiihrenden Wege. Es ist dies der edle Pfad, der da besteht aus acht Gliedern:
rechte Anschauung, rechte Gesinnung, rechtes Reden, rechtes Leben, rechtes
Streben, rechtes Uberdenken, rechtes Sichversenken. Dies ist der Weg in der
Mitte, den der Vollendete gefunden hat und der ... zum Nirvéna fiihrt.

Solange ich, ihr Monche, von diesen vier edlen Wahrheiten nicht die wahre
Erkenntnis in voller Klarheit besal3, solange hatte ich nicht das BewuBtsein, in
der Welt die hochste Erleuchtung gewonnen zu haben. [...] Und die Erkennt-
nis ging in mir auf: unverlierbare Erlosung des Denkens ist mein, das ist mei-
ne letzte Geburt, nicht gibt es hinfort fiir mich ein Wiedergeborenwerden*
(Glasenapp 1955: 209-211).

126

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

Abbildung 25: Stehender Buddha

127

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 26: Lehrstuhl eines Zen-Meisters

128

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.2.22 Lehrstuhl eines Zen-Meisters

Erstinformationen

Sie sehen hier den rotbraun lackierten Holzstuhl eines japanischen
Zen-Meisters (roshi). Dieser nimmt zu seinen Vorlesungen auf der brei-
ten Sitzflache des Mobels im Lotussitz Platz und liest aus den Schriften
von Zen-Meistern fritherer Zeiten. Das tdgliche Gesprach mit dem Meis-
ter (dokusan) findet hingegen in dessen Zimmer statt, wobei er auf einer
Matte in gleicher Hohe mit den Schiilern spricht.

Die Lehre des Zen wurde von dem indischen buddhistischen Moénch
Bodhidharma um 520 n. Chr. in China (vgl. Hoke 1986: 1) eingefiihrt
und stellt die Meditation in den Vordergrund des Erleuchtungsweges
(vgl. Schiittler 1974: 17). Spéter, um die Wende vom 12. zum 13. Jahr-
hundert wanderte die Lehre des Zen mit Ménchen nach Japan, wo die
Meditationspraxis bis zum heutigen Tag geiibt wird. ,,Chan® leitet sich
aus dem Sanskrit von ,,Dhyana“ ab und ist das chinesisch-japanische
Wort fiir ,,Meditation® (vgl. Behrendt 1983: 303).

Weiterfiihrender Informationstext

Wie ein Thron wirkt dieser Stuhl mit der mannshohen Riickenlehne.
Aber es fehlt ihm jeder Prunk und Schmuck, wie er den Thronen weltli-
cher Herrscher eigen ist. Ein Zen-Meister benutzte ihn so schlieBlich zur
Lehre an Schiiler, die weltlichen Bediirfnissen entsagen.

Die wichtigste Ubung der Zenschulen — namentlich der Schulen Sotd
und Rinzai — ist das Za-Zen, d.h. die sitzende Versenkung. Der Ubende
hockt mit aufrechtem Oberkorper auf seinen gekreuzt untergeschlagenen
Beinen. Der linke Handriicken ruht bei dieser Haltung im Lotus-Sitz in
der rechten Handinnenfldche, wéhrend die Daumenspitzen sich bertih-
ren. Der Monch hélt seine Zungenspitze am Gaumen. Der Mund ist da-
bei geschlossen, und die Augen sollten ge6ffnet bleiben. In dieser Hal-
tung geht der Atem ,,leicht, aber aus der Tiefe, ,vom Nabel her‘, durch
die Nase* (Gundert 1935: 100). Alsdann begibt sich der Ubende, nach-
dem er sich zurechtgeriickt hat, in die Versenkung. Seine Aufgabe ist es,
jeden in Worte faBbaren Gedanken fernzuhalten; denn nur so kann er die
,,Buddha-Sphire” erreichen, ,,die jenseits aller Worte liegt. Allméhlich
erloschen die Gedanken, Gefiihle [und] Willensanstrengungen, auch der
Atem steht nahezu still“ (101). Erst wenn der Schiiler leer von allen Ge-
danken geworden ist, kann die Erleuchtung eintreten, die in den Zen-
schulen als ,,Satori* bezeichnet wird. Doch bleibt der Zeitpunkt des Ein-

129

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

tretens fiir dieses Ereignis stets ungewill. Ob der Schiiler das Satori er-
reicht hat, beurteilt der Zen-Meister.

Der gesamte Alltag des Zen-Schiilers ist durch Schlichtheit gekenn-
zeichnet. Wenn der Ménch nicht meditiert, i3t oder schlift, trigt er durch
seine Arbeit zum Lebensunterhalt des Klosters bei. Er vermeidet das ab-
sichtsvolle Hinarbeiten auf den Zustand der Erlosung und des vollkom-
menen Nichts, weil er davon iiberzeugt ist, daB3 sich die Erkenntnis von
selbst einstellt, wenn man der Buddhanatur, der man sich im Zen anni-
hert, ihren Lauf 148t. Uberhaupt hilt er die Beschiftigung mit Alltags-
dingen nicht fiir unter seiner Wiirde. Und so gilt ihm das Geschirrspiilen
und Kehren durchaus nicht als niedrige, demiitigende Arbeit, sondern ist,
,,mit innerlicher Hingabe ausgefiihrt, eine Form der tdtigen Meditation,
vergleichbar dem hinduistischen Yoga“ (Hoke 1986: 4).

Volliger Gleichmut ist ein wichtiges Ziel der Zen-Lehre. Der Japano-
loge Holger Hoke schreibt iiber diese gleichsam stoische Haltung des
Zen praktizierenden Monchs: ,,Arbeit macht ihn froh und zufrieden. Sein
duferliches Handeln geht mit innerlichem Nichthandeln einher, da er aus
uneigenniitzigen Motiven wirkt und sich weder die positiven noch die
negativen Ergebnisse seiner Aktivitidt zu Herzen nimmt. Erfolg 146t ihn
nicht frohlocken. Miferfolg verstimmt ihn nicht. Solange er im Einklang
mit seinem urspriinglichen BuddhabewuBtsein bleibt, kann er in jeder Si-
tuation die Ruhe bewahren® (4-5). Absoluten Gleichmut lehrte auch der
Buddha, als er sagte: ,,Eine grofere Freude gibt es fiir den Ménch nicht,
als wenn er in einer Bergeshohle in Meditation versunken ist, wéhrend
die Wolkentrommel erdréhnt, Regenstrome herabprasseln und die wil-
den Tiere briillen* (Glasenapp 1946: 123-124).

Zur Lehre des Zen gehort es auch, sich von allen Besitzanspriichen
an das Leben, zumal der materiellen, 16sen zu wollen. Denn nur in der
Besitzlosigkeit kann sich nach Auffassung der Zen-Meister ,,das
wunschlose Gliick der Wiedervereinigung mit dem Urgrund des Da-
seins“ (Hoke 1986: 6) einstellen. Die Skepsis gegeniiber dem Wert duf3e-
rer Dinge bekundet jene Geschichte, wonach ein Zen-Mdnch einmal mit-
ten im strengen Winter kaltbliitig eine holzerne Buddhastatue verbrannt
habe, um sich zu wirmen. Er tat recht daran, heif3t es. Lehrhafte Senten-
zen wie: ,,Wenn Du einen Buddha siehst, dann t6te ihn*, warnen vor ii-
bertriebener Zuneigung selbst zu dem gro3en Vorbild. Zugleich zeigt das
Beispiel von der verbrannten Buddhastatue, daf die Fahigkeit zur Medi-
tation nicht von sinnlichen Dingen abhéngig sein darf.

Auch darf die Meditation nicht traumend oder gar in Trance ausge-
fuhrt werden; im Gegenteil, meint Hoke: Wer dabei schlifrig wird, mul3

130

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

entweder seine Achtsamkeit steigern oder die Ubung abbrechen. In
Zenklostern gibt es Aufseher, die ermiidete Meditationsteilnehmer mit
einem extra bereitgehaltenen Stock auf die Schulter schlagen, um sie aus
ihrer Lethargie zu wecken® (7).

Es wird immer wieder darauf hingewiesen, da3 Zen sich nicht intel-
lektuell erschlieBen 14Bt. Uberhaupt zielen die Ubungen darauf ab, die
Einteilung der Welt in Dualismen: Ja-nein-Urteile und Entweder-oder-
Entscheidungen aufzuheben. So entpuppt sich in der Weisheit des Zen
jeder ,,Dualismus als eine fiirchterliche Illusion, die aufgehoben werden
muB}, damit die Menschen den Dingen auf den Grund gehen, d.h. ihre
wahre Beschaffenheit erkennen kénnen® (6).

Zum Schluf} sei angemerkt: Zen kennt nicht nur die Praxis des Sit-
zens, sondern vielfiltige Ausdrucksformen: Kunst, Blumenarrangieren,
BogenschieBlen, Teezeremonie (Omori 1980: 29-36) und die Poesie. Ho-
ren Sie nun einen Vers des Zen-Poeten Kanzan aus dem neunten Jahr-
hundert zunzchst auf Japanisch und danach in einer deutschen Uberset-
zung von Katja Triplett:

[Originaltext Japanisch]
,,Der eigene Geist gleicht dem Herbstmond,
dem tiefblauen Wasser, klar und rein.

Es gibt nichts, was ihm gleicht.
Wie soll ich es beim Lehren erkldren?

(Blyth 1960: 52)

131

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 27: Dainichi Nyorai

132

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.2.23 Dainichi Nyorai

Erstinformationen

Sie sehen eine japanische, vergoldete Holzfigur aus dem 17. Jahr-
hundert. Dainichi ist eine der wichtigsten fiinf Buddha-Gestalten (Gun-
dert 1935: 73). In ihm verkorpert sich die ,,Vorstellung eines transzen-
denten und kosmischen Buddha, eines ,,absoluten Korpers® (Goepper
1988: 70), im Gegensatz zu der Gestalt des historischen Buddha Gauta-
ma. In seiner Funktion der Verkdrperung des absoluten Weltprinzips
wird Dainichi nicht als monchischer Buddha mit dem einfachen Pries-
tergewand und der Lockchenfrisur, sondern als konigliche Gestalt mit
Krone und Schmuck (hier allerdings zum Teil verlorengegangen) darge-
stellt. Insbesondere die esoterische Shingon-Schule in Japan verehrt die-
se Buddha-Gestalt und betont, dafl der ,,ganze Mensch, wie er leibt und
lebt* (Gundert 1935: 68), ein Buddha werden soll. Die Aufladung des
Universums mit dem absoluten Buddha-Kérper — dem sogenannten
Dharmakaya — , nennen die Anhénger der Shingon-Schule Dai-nichi-
nyorai. Das ist zugleich der Name des Exponats vor Thren Augen. Dabei
ist Dainichi keine japanische Erfindung. In Indien, dem Mutterland des
Buddhismus, tragt Dainichi den Namen Mahavairocana. Das Wort viro-
cana im Sanskrit besagt so viel wie Sonne; wortlich: ,,die Dunkelheit
vertreiben und das Licht iiberall erscheinen lassen* (Goepper 1988: 69-
70). Mit dem Dainichi Nyorai ist also eine bedeutende Lichtsymbolik
verbunden.

Weiterfiihrender Informationstext

Beginnen wir die Beschreibung des Dainichi Nyorai von oben, so
fallt als erstes der kreisformige Nimbus auf, der Kopf und Krone um-
fangt. Er wird von einem dicken Holzstab hinter der Figur getragen. Aus
der Ndhe konnen Sie auch die insgesamt fiinf Buddhagestalten im &dufe-
ren Kranz der hutformigen Krone entdecken. Der Kopf der Figur ist
leicht gesenkt, wihrend die weit zu den Schléfen reichenden Augenbrau-
en die leicht geschlossenen Augen betonen, die ihren Blick nach unten
richten. Auf der Stirn befindet sich das dritte Auge als Zeichen der kos-
mischen Erleuchtung. Um die Lippen des Dainichi ist ein Bart mit diin-
nen schwarzen gekriuselten Linien angedeutet. In den langgezogenen
Ohrlappchen befinden sich Locher, so da angenommen werden kann,
daB an ihnen einst Schmuckstiicke angebracht waren. Die Oberarme der
Figur werden durch einen Uberwurf geschiitzt; die Unterarme und Teile

133

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

des Brust- und Bauchbereichs sind von Bekleidung frei. Die Hénde sind
in der Meditationsgeste (jap. zenjo-in) gefaltet. ,,Als in sich ruhendes
Prinzip aller Existenz ist Dainichi in Japan stets im vollen Verschréin-
kungssitz dargestellt. Die Ritualbiicher definieren seine Korperfarbe als
weill wie ein Schwan oder wie der leuchtende Mond* (Goepper 1988:
70). Dainichi, im Lotussitz versunken, sitzt auf einem Podest, das mit ei-
nem Behang geschmiickt ist und dessen geschwungene Faltengebung
sich stilistisch dem Gewand der Figur angleicht.

Die Bedeutung der Sitzfigur des Dainichi fiir den Anhédnger der
Shingon-Schule liegt in dem Gedanken, daf} es eine ,,iiberhaupt nicht an
Menschen gerichtete, sondern vollig spontane Selbstdulerung®™ (Gundert
1935: 66) des Dharmakaya gebe. Die Figur verkorpert also den tiber alle
Personifikationen erhabenen Aspekt, ,,in welchem der Buddha als abso-
lutes Wesen mit allen Buddhas eins iiber alle Vielheit erhaben die letzte
geistige Essenz von allem ist“ (Glasenapp 1955: 260). Der Buddhist
kann daraus lernen, daB die Dinge der Welt selbst die Wahrheit sind, daf3
die Gestalten, die er sicht, die kosmische Vernunft darstellen. Der Japa-
nologe Wilhelm Gundert formuliert diese buddhistische Weisheit so: ,,al-
le Dinge, die uns umgeben, sind Buddhas und Bodhisattvas* (Gundert
1935: 66).

Wenn also im Glauben der Shingon-Schule das ,,Wesen des absolu-
ten Buddha Dainichi alles Existierende durchtrinkt, ist es auch in jedem
Menschen enthalten, ja jedes Wesen ist letztlich mit Dainichi identisch™
(Goepper 1988: 15). Fiir die Menschen bedeutet dies, daB ihre gesamte
Existenz und all ihre Handlungen, Bewegung, Sprache und Denken de-
nen des absoluten Dainichis gleichen, und daher besteht die Erlosung fiir
jeden einzelnen darin, dies zu erkennen und danach zu leben. Zu diesem
Zweck formt er mit seinen Hénden und Fingern einen bedeutungstrich-
tigen Gestus, die mudra, er spricht die wahren Worte Buddhas und wie-
derholt wihrend der Meditation im Herzen die Gedanken des Lehrers.
Dann werde ihn Dainichis Licht durchleuchten, und — wie Gundert in
seinem Werk tiber den Buddhismus in Japan zu berichten weill — es
kommt dann zur Vereinigung mit Buddha, weil ,,das Buddhalicht zu dem
Andichtigen herzutritt und dieser es festhilt (Gundert 1935: 69). Indem
Buddha so in das Ich des Menschen und das Ich des Menschen in den
Buddha iibergeht, wird der Mensch zum Buddha. ,,Dieser Zustand ist
samadhi, die absolute, ekstatische Ruhe des Geistes, in der es weder Ge-
danken mehr gibt noch Gedankenlosigkeit™.

Der Kernsatz der wichtigsten kanonischen Schrift der Shingon-
Schule, des Dai-nichi-kyo, lautet: ,,Erkenne deinen eigenen Geist, wie er

134

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

wirklich ist* (Goepper 1988: 15). Wer danach lebt, braucht keine weitere
Geburt mehr, um aus dem Kreislauf der Reinkarnationen auszutreten,
weil er schon in seiner jetzigen korperlichen Existenz zum Buddha ge-
worden ist. ,,Das erklirte Ziel des Shingon ist die Erreichung der Budd-
haschaft in diesem gegenwiértigen Leben® (35).

Nun mufl man allerdings sagen, daf3 sich die Shingon-Schule selbst
als eine ,Geheimlehre® versteht. Der tiefere Sinn der Texte und mehr
noch der Zeremonien des esoterischen Buddhismus ist wie der Kunsthis-
toriker Roger Goepper bemerkt, ,,dem gewdhnlichen Glaubigen nicht
zugénglich. Erst wenn der Schiiler die notwendige Initiation [...] von sei-
nem Lehrer empfangen hat, kann er mit dem Numinosen konfrontiert
werden. Uberhaupt ist der eigentliche Kern der Shingon-Lehren nicht
durch blofes geistiges Studium oder durch Lesen der Texte zu entschliis-
seln, sondern er muf} durch meditative Praktiken und Visualisationen mit
der ganzen Person erlebt, also realisiert und erfahren werden* (Goepper
1988: 13).

135

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 28: Dreistéckige Miniaturpagode

136

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.2.24 Dreistickige Miniaturpagode

Erstinformationen

Eine Pagode in Miniaturformat wie die vor Thren Augen findet iiber-
all in Asien fur unterschiedliche kultische Zwecke Verwendung: ,.als
Votivgabe, als Grabmal, als Reliquiar, als Weihrauchgefa3* und ,,als
Mittelpunkt privaten Kults* (Seckel 1962: 122). Das signifikante archi-
tektonische Prinzip des Sich-nach-oben-Verjiingens geht letztlich zurtick
auf den Stiipa, den glockenformigen Schrein der Buddha-Reliquien (vgl.
Govinda 1978: 21). Seine drei Hauptteile: Basis, Rundkorper und Be-
kronung dominieren bei den einzelnen Gebduden und verkleinerten
Nachbildungen in verschiedener Betonung. Immer ist es so, daf die
Grundfldche einer unteren Terasse grofer ist als die der dariiberliegen-
den. Maximal haben Pagoden in Japan fiinf Terassen; eine Zahl, die der
der fiinf Dhyani-Buddhas entspricht.

Weiterfiihrender Informationstext

Diese braungebeizte Holzpagode japanischen Stils ruht auf Pfeilern
und besteht aus drei Stockwerken. Im untersten befindet sich ein zu allen
Himmelsrichtungen hin mit Klapptiiren verschlieBbarer Kapellenraum.
Uber ihm erhebt sich ein die vier Ecken der Geldnderterrasse weit iiber-
ragendes Dach, das mit Blechschindeln bedeckt ist. Wie die Schindelde-
cke der beiden dariiberliegenden Holzd4cher zeigt seine Dachoberfliche
eine leichte Schweifung. Die Innenrdume der beiden oberen Stockwerke
sind nach auflen hin offen und die Lange des Dachpfeilers auf der Spitze
der Pagode nimmt etwa die Hohe zweier Stockwerke ein.

Wenden wir uns im weiteren der Innenarchitektur einer japanischen
Pagode in EchtgroBe zu, indem wir dem Kunsthistoriker Dietrich Seckel
(1962: 110-120) folgen:

Charakteristisch fiir eine japanische Holzpagode ist der im obersten
Stockwerk erhaltene Mittel- oder ,,Herz“-Pfeiler. Seine Aufgabe ist es,
die sehr hohe und sehr schwere Bronzespitze zu tragen sowie der fein-
gliedrigen Holzkonstruktion ihre Last abzunehmen und auf den Grund-
stein hinabzuleiten. Dieser zentrale Pfeiler wurde vermutlich aus China
iibernommen, der dort im Holzbau wie ein riesiger Mastbaum auf einem
tief in der Erde versenkten Grundstein steht.

Das oberste Stockwerk ist niemals zugénglich, weil im Innenraum
ein kompliziertes Balken,- Pfosten- und Sparrengertist steht.

137

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Die darunterliegenden Stockwerke sind mit dem ,,Herz“-Pfeiler des o-
bersten Stockwerk konstruktiv nicht verbunden, sondern umgreifen ihn
nur und lassen ihm ein wenig Spielraum. So wird verhindert, daf ein lei-
ses Schwanken des Pfeilers, das bei Taifunen oder Erdbeben entsteht,
das komplizierte Gefiige gefahrdet.

Im Erdgeschof} der japanischen Holzpagoden befindet sich ein enger,
aber doch intimer und sorgfiltig ausgestatteter Kapellenraum. In ihm
stehen die vier Buddhafiguren oder -gruppen, die an den Zentralpfeiler
angelehnt sind. Die Winde und Pfeiler tragen im Innern des Raumes
Wandgemailde, die zusammen mit den Kultstatuen in der Kapelle ein fi-
gurenreiches Mandala bilden.

Kommen wir nun auf die kultische Bedeutung einer Pagode zu spre-
chen: Urspriinglich bildet sie den sakralen Mittelpunkt im Kult eines
Klosters, der von Pilgern auf ihrer Wallfahrt gerne besucht wird. Spéter
bildet sie das Zentrum einer Tempelanlage. ,,Auf einer breiten Freitreppe
steigt man zu der Pagode hinauf und muf3 dann die Schuhe und Striimpfe
ablegen, weil man den heiligen Bezirk nur barfuf3 betreten darf (Glase-
napp 1948: 173). Wie gesagt, geht die Pagoden-Bauweise auf die Form
des Stupa zuriick. In einer Pagode ruhen die Reliquien in kostbaren Ge-
fiBen in einer Hohlung des Grundsteins, auf dem der Mittelpfeiler ruht.
Im symbolischen Verstidndnis reprisentiert dann der Mittelpfeiler den
Buddha im Nirvéana und ist selbst zum Nirvana-Symbol, also zu einem
Symbol des Absoluten, geworden. Kurzum: Ein Buddha bildet den Mit-
telpunkt einer Pagode und steht dort mit dem Zentralpfeiler in korperli-
cher Verbindung.

Dariiberhinaus kann man an der Architektur einer Pagode kosmologi-
sche Symbolik ablesen. Dietrich Seckel: ,,Die Stockwerke und bekro-
nenden Ringe der Pagode reprisentieren iibereinandergetiirmte Welt-
sphéren: Gotter- und Bodhisattva-Welten, die als kosmische Existenz-
Ebenen, zugleich aber als BewuBtseins-, Meditations-, Erleichtungs- und
Reifungs-Stufen™ zu verstehen sind und, ,,zeitlich gesehen, als Stadien
auf dem Weg zur Erlésung [...]. Damit iibernimmt [...] die Pagode die al-
te kosmische Bedeutung des Weltbergs Sumeru, mit dem sich das weit
verbreitete Bild des Weltpfeilers oder -baumes verbindet, welch letzterer
wiederum mit dem Baum der Erleuchtung ,identisch® ist* (Seckel 1962:
124).

Zusammenfassend konnen wir festhalten, dal mit der Pagode eine
Einheit von Baukern, Reliquiar und Buddha-Gestalt angestrebt wird.
Man konnte diese sakrale Architektur-Symbolik vergleichen mit der Ur-

138

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

sprungsidee der christlichen Kirchenbauten, die mit ihrer T-Form das
Kreuz Christi versinnbildlichen.

Abbildung 29: Dreistéckige Miniaturpagode (Detail)

139

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Abbildung 30: Bodhisattva Monju (Detail)

140

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

4.2.2.25 Bodhisattvas Fugen und Monju

Erstinformationen

Sie sehen hier auf zwei Rollbildern die Bodhisattven Fugen (links)
und Monju (rechts). Bodhisattvas sind ,,Anwirter auf die Buddhaschaft®,
die im Sanskrit Samantabhadra und Manjushri hei3en. Fugen und Monju
verkorpern hochste Weisheit und ethische Vollkommenheit und sind hier
auf ihrem Reittier abgebildet: Fugen auf einem weillen Elephanten und
Monju auf einem blauen Lowen. Elephant und Léwe sind Symbole fiir
die ,,gewaltige, alle Hindernisse iiberwindende Kraft der Erkenntnis®
(Seckel 1962: 230). Die beiden Bodhisattvas halten eine Lotusblume in
ihrer rechten Hand, die, wie im abendldndischen Kulturkreis die Lilie,
als ein wichtiges Symbol der Reinheit interpretiert werden kann. Oft
werden Fugen und Monju in Japan zusammen mit dem historischen
Buddha in einer Trias-Gruppe abgebildet (vgl. Getty 1914: 46).

Die beiden Rollbilder wurden 1952 von Professor Friedrich Heiler,
dem dritten Leiter der hiesigen Religionskundlichen Sammlung, ange-
kauft.

Weiterfiihrender Informationstext

Beide Bilder sind auf rotem Brokat montiert, wihrend der Bildhin-
tergrund aus schwarzem Brokat besteht. Beide Bodhisattvas schmiicken
jeweils eine reich ornamentierte Krone sowie Ohr- und Brustschmuck
aus Perlen. Um das Haupt leuchtet ein goldener kreisférmiger Nimbus.
Die zwei Reittiere sind mit einem Uberwurf bekleidet, an dem ringsum
bunte Glockchen hiangen. Die Hufe des Elephanten und die Tatzen des
Lowen stehen jeweils auf einem Lotussockel. Gefiihrt werden die Tiere
von einem Begleiter: Der Elephant des Fugen wird von einem barfii3i-
gen, braunhdutigen Diener mit Speer, und Monjus Lowe wird von einem
stiefeltragenden hellhdutigen Diener in rotem Gewand gefiihrt.

Das Lotussymbol wiederholt sich auf beiden Bildern in auffallender
Weise: Einerseits findet es sich an dem von den Reittieren getragenen
Thron der Bodhisattvas, dann in ihrer Hand und schlieBlich in der Ful3-
verzierung des Lowen. ,,Die Lotusbliite®, schreibt der Kunsthistoriker
Dietrich Seckel, ,,ist das ,,zentrale Sinnbild des Buddhismus fiir die [...]
in ihrem innersten Wesen unbefleckt bleibende ,Buddha-Natur® des
Menschen und aller Dinge; zugleich ist der Lotus ein altes indisches
Kosmos-Symbol, kommt also dem Buddha als universalem geistlichen

141

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

AUFMERKSAMES SEHEN

Weltherrscher und als Verkorperung des Absoluten zu“ (Seckel 1962:
161 162).

Was ist nun eigentlich der Status von Bodhisattvas wie Fugen und
Monju in der Entstehungslehre des Buddhismus?

Ein Bodhisattva befindet sich auf der letzten Stufe der Entwicklung
im Besitz unendlicher Erkenntnis (vgl. Glasenapp 1955: 255) und ist in
seiner Rolle vergleichbar mit einem Heiligen im Christentum. Vom Ge-
schlecht her ist er maskulin, doch gibt es eine Ausnahme: den Bodhisatt-
va namens ,,Avalokiteshvara®“. Er erscheint sowohl in Japan — dort heif3t
er Kannon — als auch in China, wo er den Namen Guanyin trdgt. Dort hat
er eher feminine Ziige entwickelt.

Bodhisattva bedeutet soviel wie ,,dem das Erwachen noch bevor-
steht* (0.4.), und das Hauptmerkmal des Bodhisattvas ist die Tugend des
groBBen ,,Mitleidens* (mahakaruna). Er legt das Geliibde ab, nicht eher
ins Nirvana einzugehen, als er er allen anderen Lebewesen zur Erlsung
aus dem leidvollen Zyklus des Wiedergeborenwerdens geholfen hat. Der
Religionswissenschaftler und Indologe Helmuth von Glasenapp: ,,unend-
lichen Mitleids voll retten sie [die Bodhisattvas] die Kreaturen aus
Drangsal und Not, kraft ihrer Weisheit wissen sie stets Mittel und Wege
zu finden, um den Menschen auf die Strale der Vollkommenheit zu fiih-
ren. Die Ich-Illusion ist in ihnen so vollig geschwunden, daBl sie zwi-
schen sich und anderen keinen Unterschied machen. Thre unermefliche
Barmherzigkeit geht so weit, dall sie denen, die sich hilfeflehend an sie
wenden, aus dem Schatz der guten Werke, den sie sich erworben, etwas
iibertragen, um ihnen zu helfen [...]* (Glasenapp 1955: 256).

In diesem Sinne baut die Bodhisattva-Lehre auf das Prinzip der Ver-
dienstiibertragung auf: Ein Bodhisattva kann sein gutes karma, die
Summe seiner guten Taten, also sein punya, auf andere Wesen tibertra-
gen und sie dadurch von ihren Leiden erlosen. Grundsétzlich erkennt ja
der Buddhist die Scheinhaftigkeit des eigenen Selbst, das Illusionére der
eigenen Ichhaftigkeit und nimmt seine Existenz in allen anderen Wesen
wahr.

Zehn Vollkommenheiten sind es, um die sich ein Bodhisattva be-
mitht: Warmherzigkeit, Sittlichkeit, Geduld, Energie, Meditation, Weis-
heit, Geschicklichkeit in der Anwendung der Mittel zur Bekehrung, Ge-
liibde, Kraft und Erkennen. Der Bodhisattva erreicht im Verlauf mehre-
rer Zeitalter diese Vollkommenheiten. Auf den Stufen eins bis sechs sind
die Bodhisattvas irdische, sterbliche Gestalten. Ab Stufe sieben haben
sie eine transzendente Gestalt. Sie werden nicht mehr wiedergeboren und
konnen nach Belieben ihre Gestalt &ndern, leben allerdings oft unerkannt

142

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE INFORMATIONSTEXTE

in menschlicher Gestalt, um unauffillig und wirkungsvoll ihr Heilswerk
zu vollbringen.

Der Weg des Bodhisattva ist auch in der Tempelanlage von Borobo-
dur auf Java versinnbildlicht. Abbildungen dieser Tempelanlage finden
sich in unserer Religionskundlichen Sammlung und zwar im selben
Stockwerk an der Wand rechts hinter den beiden Lowen vom Borobo-
dur, zwischen denen Sie hindurchgegangen sind, bevor Sie diese Aus-
stellungsrdume betreten haben. Sie kénnen beim Hinausgehen auf den
Abbildungen zehn Terrassen der Tempelanlage erkennen. Diese symbo-
lisieren die zehn Vollkommenheiten der Erlosungslaufbahn eines Bodhi-
sattvas.

Abbildung 31: Aufsicht der Tempelanlage von Borobodur

143

https://doi.org/10.14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026, 00:38:21, https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - ) ImaTy


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://doi.org/10,14361/6783838402269-005 - am 15.02.2026,

:39:21, https://wwwiinlibra.com/de/agb - Open Access - () FSmTET|


https://doi.org/10.14361/9783839402269-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

