Das ordnungsékonomische Problem mit der Gerechtigkeit

OLAF J. SCHUMANN

Korreferat zum Beitrag von Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt

,»Society may subsist, though not in the most comfortable state, without beneficence;
but the prevalence of injustice must utterly destroy it.“ (Smith 1976: 86)

Der Beitrag von Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt versucht, in der Tradition, oder
besser: im Paradigma einer Ordnungsékonomik, die sich typischerweise der Reflexion
normativ-ethischer Fragen enthilt, das Thema Gerechtigkeit auf der Ebene der gesell-
schaftlichen bzw. 6konomischen Ordnung zur Geltung zu bringen. Das ist zu begrii-
Ben, denn dadurch kénnen Beitrdge dieser Theorierichtung zu Analyse, Erklirung und
Lésung soziobkonomischer Probleme wichtige Impulse erhalten. Leider gelingt es aus
meiner Sicht in dem Beitrag noch nicht diberzeugend, die Frage der Gerechtigkeit
systematisch in den Gedanken einer Ordnungsékonomik zu integrieren.

Ausgehend von Hayeks weithin bekannten und durchaus provokativen, aber im Hin-
blick auf seinen Theorieansatz konsistenten Bemerkungen zu den Begriffen sozial und
gerecht, wird die moralische Problematik so genannter moderner Gesellschaften ent-
wickelt, wie sie sich aus Sicht eines ordnungsékonomischen Ansatzes stellt. Die Ar-
gumentationslinie selbst wird mit erkenntnistheoretischen Uberlegungen eréffnet.
Eine Variante des Konstruktivismus, der so genannte konstruktive Realismus, wird als
idealer wissenschaftstheoretischer Ankniipfungspunkt ausgewiesen, da er einerseits
evolutionstheoretisch fundiert sei und andererseits den einzelnen Menschen in den
Mittelpunkt riicke. Denn letztendlich, und das ist eine Pointe der Argumentation,
seien es die individuellen Interessen, die Interessen des je Einzelnen, von denen die
Gestaltung gesellschaftlicher Ordnungen unstreitig auszugehen habe. Die gesamte
Epoche der Moderne stehe dafiir. Nach einer knappen systemtheoretischen Klirung
hinsichtlich der Vorrangstellung des Systems der Okonomie in modernen Gesellschaf-
ten, wird ausgehend vom Interesse der Einzelnen ,,Inklusion als Maf3gabe der Gerech-
tigkeit™ identifiziert. Dies sei allerdings keine Frage moralischer Apelle, sondern der
Etablierung von Strukturen im Rahmen politischer Prozesse, denen es letztendlich um
Macht und Funktionsfihigkeit der Gesellschaft gehe.

Die Konstruktion des Beitrags ist spannend, insbesondere die Verkntpfung der wis-
senschaftstheoretischen mit der wirtschaftstheoretischen Ebene, eine Verkniipfung,
die fiir die Wirtschaftsethik von grof3er Bedeutung ist und leider in den letzten Jahren
erheblich vernachlissigt wurde. Deutlich zu kurz kommen aus meiner Sicht jedoch

Dr. Olaf J. Schumann, Gastprofessur fir Wirtschaftsethik, Stiftungslehrstuhl fiir Wirtschafts- und
Unternechmensethik, FB Wirtschaftswissenschaften, Universitit Kassel, Nora-Platiel-Str. 4, D-
34109 Kassel, Tel.: +49-(0)561-804-3064, Fax: +49-(0)561-804-3088, E-Mail: ojschumann@t-
online.de, Forschungsschwerpunkte: Okonomie und Gerechtigkeit, Theoriegeschichte der Wirt-
schaftsethik, Unternehmen und Gesellschaft.

zfwu 14/1 (2013), 23-27

1P 216.73.216.86, am 13.012026, 0:17:50. 0 Inhalt.
‘mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

23


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

24

eine substantielle Entfaltung des Gerechtigkeitsbegriffs und seine Finbettung in das
gewihlte theoretische Bezugssystem. Im Folgenden soll ausgehend vom Gerechtig-
keitsbegriff auf einige wichtige Aspekte hingewiesen werden, die gegebenenfalls fiir
einen ordnungsékonomischen Ansatz interessant sind.

Gerechtigkeit betrifft Verteilungsfragen: Jede(r) soll das bekommen, was ihr/ihm
zusteht (suum cuique tribuere). Damit ist die elementare Frage angesprochen, wie
Menschen ihr Zusammenleben organisieren, d.h. wie sie die Verteilung der zur Vertei-
lung anstehenden Giter regeln wollen (sollen). Der Begriff Giiter ist dabei sehr weit
und umfasst alles, was von Menschen geschitzt wird oder was zum Zusammenleben
notwendig ist. Dazu gehoren z.B. Freiheiten, (politische) Macht, Rechte, gesellschaftli-
che Positionen und Amter, Bildung, Arbeit, medizinische Versorgung, Chancen, le-
bensnotwendige Giiter, Luxusgiiter u.a.m. Michael J. Sandel, der ,Popstar® unter den
politischen Philosophen, driickt das folgendermal3en aus:

,» 1o ask whether a society is just is to ask how it distributes the things we prize—

income and wealth, duties and rights, powers and opportunities, offices and

honors. A just society distributes these goods in the right way; it gives each per-

son his or her due. The hard questions begin when we ask what people are due,
and why.* (Sandel 2009: 17)

Verteilungsprobleme entstehen in erster Linie dadurch, dass die zu verteilenden Giiter
knapp sind.! Um das gerechtigkeitsethische Knappheitsproblem theoretisch zu 16sen,
wird i.d.R. mit idealen Modellen vom Menschen, von Entscheidungen und Koopera-
tion sowie von Institutionen gearbeitet, es werden also Idealtheorien entwickelt. Diese
sind in erste Linie normativ (priskriptiv) und nicht (nur) deskriptiv oder explanativ.
Ob etwas gerecht ist oder nicht, kann der Sache nach weder empirisch noch explana-
tiv durch Erklirung von Ursache-Wirkungs-Zusammenhingen festgestellt werden.

Damit sind vier Eigenschaften formuliert, die Gerechtigkeitstheorien und manche
6konomische Theorien, vor allem die Ordnungsékonomik, gemeinsam haben: Lésung
von 1. Verteilungsproblemen auf Basis von 2. Knappheiten mit Hilfe von 3. Idealthe-
orien, die 4. normative Vorgaben fiir die Gestaltung von Gesellschaften und fiir die in
ihr handelnden Akteure geben. Diese Gemeinsamkeiten in Methodologie und Gegen-
stand fordern geradezu zur Kooperation der Disziplinen Okonomie und politische
Philosophie auf, und daher ist es verwunderlich, welche Berithrungsangste von beiden
Seiten bestehen. Leider macht der Beitrag von Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt hier
keine Ausnahme; die politisch-philosophische Diskussion wird ausgeklammert.

Aristoteles hat in seiner Nikomachischen Ethik dem Gerechtigkeitsbegriff eine Struk-
tur gegeben, die fiir uns heute noch immer von Bedeutung ist. Und auch wenn in der
Antike seit Platon Gerechtigkeit als Tugend vorwiegend auf das individuelle Handeln
bezogen wurde, hat Aristoteles mit seiner austeilenden Gerechtigkeit (iustitia distribu-
tiva) die Anspriiche des Burgers an den Staat integriert. Hobbes hat als erster mit der
aristotelischen Tradition radikal gebrochen und den Grundstein fiir die moderne Ver-

1 Ob wir die Verteilungsfragen nur auf Gesellschaften begrenzen wollen, wie der gerechtigkeits-
theoretische Partikularismus, oder auch global auf die ganze Welt bezichen, wie der gerechtig-
keitstheoretische Kosmopolitismus (vgl. einfuhrend dazu Broszies/Hahn 2010), oder einen Mit-
telweg versuchen wie Amartya Sen (2009: 388ff.), muss an dieser Stelle ausgeklammert bleiben.

1P 216.73.216.86, am 13.012026, 0:17:50. 0 Inhalt.
‘mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

tragstheorie gelegt. Seitdem liegt in den meisten modernen Gerechtigkeitstheorien
(nicht nur in vertragstheoretischer Tradition) der Schwerpunkt zwar auf der Gestal-
tung von Institutionen, es werden aber nahezu immer auch notwendige Annahmen
tber individuelle moralische Fahigkeiten, Eigenschaften oder Vermégen getroffen, die
Uber das rationale Verfolgen des Higeninteresses hinausgehen (etwa Vernunft, Tugen-
den, Gerechtigkeitsgefithl u.a.m.). Das ist angefangen bei Hobbes und Locke tiber
Smith und Kant bis zu Rawls und Sen in jeweils sehr unterschiedlicher Weise der Fall.

Adam Smith spielt in der Ordnungsékonomik als theoriegeschichtlicher Bezugspunkt
eine besondere Rolle, und zwar in der Regel dadurch, dass Smith die Funktionsweise
moderner Gesellschaften verstanden und auf den Begriff gebracht habe: Das Eigenin-
teresse der Einzelnen wird durch eine unsichtbare Hand zum Wohl aller gelenkt. Mo-
ralische Appelle seien daher unnétig.? Aber: Das diesem Korreferat vorangestellte
Zitat macht deutlich, das Smith dariiber hinaus auch Wohltitigkeit (beneficence) und
Gerechtigkeit (justice) fiir das Gedeihen einer Gesellschaft eine wichtige Rolle zu-
spricht. Beide werden zunichst als Tugenden entwickelt und regeln das Verhalten der
Mitglieder einer Gesellschaft untereinander, aber auch die Anspriiche, die an die Ge-
sellschaft bestehen. Mit diesen Anspriichen sind (zunichst moralische) Rechte und
Pflichten verbunden. Bei Smith bezieht sich die Gerechtigkeit darauf, anderen keinen
positiven Schaden zuzufiigen, woraus sogenannte vollkommene Rechte (perfect
rights) abgeleitet werden. Den Pflichten der Wohltitigkeit entsprechen unvollkomme-
ne Rechte (imperfect rights), die zwar nicht einklagbar sind, aber gleichermal3en dem
Urteil des unparteiischen Zuschauers unterliegen. Jene ordnet Smith der kommutati-
ven Gerechtigkeit zu, diese der distributiven Gerechtigkeit (vgl. Smith 1978: 9).

Diese Unterscheidung hat auch Kant in seiner praktischen Philosophie entwickelt. Kant
unterscheidet streng zwischen Ethik und Recht, zwischen Tugendpflichten und Rechts-
pflichten. Recht ist mit der Befugnis zu zwingen, Ethik mit den Pflichten des Wohlwol-
lens verbunden (vgl. Kant 1982: 326ff.). Walter Eucken, der seinen ,,Grundsitzen der
Wirtschaftspolitik™ u.a. die Kantsche Rechtslehre zu Grunde legt, aber mit seinem
Anliegen, einen Beitrag zur Losung der sozialen Frage zu leisten, tiber Kant hinaus-
geht, greift diese Unterscheidung indirekt auf (vgl. Schumann/Nutzinger 2009). Im
wirtschaftsethischen Kontext ist es insbesondere Sen, der sich in Anlehnung an Smith
und Kant auf die Unterscheidung von vollkommenen und unvollkommen Pflichten
bezieht und sie in seine auf realen Freiheiten, offener Unparteilichkeit und 6ffentlichem
Vernunftgebrauch basierenden Gerechtigkeitstheorie integriert (vgl. Sen 2009: 372ft.).3

Auch in der aktuellen politischen Philosophie ist dieser Unterschied in verschiedenen
Konzeptionen von Bedeutung, der mehrere Vorziige hat. Zum einen wird der Bereich

2 Bei Smith ist es nicht nur das Eigeninteresse, das durch die unsichtbare Hand zum Wohl aller
beitrigt, sondern auch ,,selfishness and rapacity” sowie die ,,gratification of their (the landlords,
OS) own vain and insatiable desires* (Smith 1976: 184). Personen, die nach Reichtum und Macht
streben, sind aber nach Smith auf dem vollig falschen Weg, da es nicht zu dem gesuchten Glick
fithrt; jedoch kann er dieser Tduschung auch etwas Gutes abgewinnen, denn sie ist der Antrieb,
der zu Wohlstand und kultureller Entwicklung beitrigt.

3 Weiterhin spielt der Ansatz von Wohltitigkeit und Gerechtigkeit in der Diskussion um Unter-
nehmensverantwortung (Corporate Social Responsibility, CSR) eine wichtige Rolle, indem daraus
unterschiedliche Verantwortungen bzw. unterschiedliche Verpflichtungsgrade abgeleitet werden.

zfwu 14/1 (2013), 23-27

1P 216.73.216.86, am 13.012026, 0:17:50. 0 Inhalt.
‘mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

25


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

26

der Moral grundsitzlich aufgeteilt in das Geschuldete und das verdienstvolle Mehr
(um in Kants Begrifflichkeit zu bleiben). Es geht also nicht um einen Gegensatz von
Moral und Gerechtigkeit, wie er von den Autorlnnen vertreten wird, wohl aber da-
rum, dass Gerechtigkeit eben nur einen Teil der Moral ausmacht, nimlich den Teil,
der bestimmt, was wir uns als Mitglieder einer Gesellschaft bzw., unter globalen Ge-
sichtspunkten, als Mitglieder der Menschheit schulden. Zum anderen wird eine mora-
lische Uberforderung der Akteure vermieden, indem nur die Minimalbedingungen der
wechselseitigen Anspriiche geklirt werden. Diese stellen jedoch nicht nur Anforde-
rungen an die gesellschaftliche (Rechts-) Ordnung, sondern gleichermallen an das
individuelle Handeln. Derartige Konzeptionen sind geradewegs auf gro3e Gesellschat-
ten zugschnitten und nicht an kleine Gemeinschaften adressiert.

Die AutorInnen heben zu Recht hervor, dass seit Beginn der frithen Neuzeit, die/der
Einzelne im Mittelpunkt steht und der Mensch als Mal3stab auch in Fragen der Legi-
timation von Herrschaft sowie von Recht und Moral insgesamt gilt.* Kritisch zu sehen
ist jedoch der etwas unklare Fokus auf die Interessen der/des je Einzelnen, und zwar
in mindestens zweierlei Hinsicht: Zum ecinen sind die individuellen Interessen nicht
der einzig mégliche Legitimationsgrund fiir die Frage der Gerechtigkeit und die Ge-
staltung der gesellschaftlichen Ordnung. Dies sind in der Diskussion auch Freiheiten
(wie bei Sen?), der Nutzen aller Betroffenen (wie im Ultilitarismus), die wechselseitige
Achtung als Gleiche (wie in Teilen des Egalitarismus) etc. Wenn allerdings der Fokus
auf die Interessen gelegt wird, wie auch in manchen Ansitzen der politischen Philoso-
phie, misste das spezifiziert werden. Sind es die konkreten Interessen von Individuen
in konkreten Situationen (wie bei Buchanan), sind es transzendentale Interessen, also
Interessen, die jeder Person unterstellt werden konnen, damit sie ihre jeweils konkre-
ten Ziele verfolgen kann, sind es Interessen aus der Perspektive der Unparteilichkeit
(wie bei Rawls), sind es verntinftige Interessen, die sowohl die Rechte anderer achten
als auch keinen Schaden fiir die eigene Person bedeuten? Kurzum, lediglich allgemein
von Interessen als Legitimationsquelle zu sprechen, ist einerseits begriindungsbediirf-
tig und erweist sich andererseits als Basis fir Gerechtigkeit zu ungenau.

4 Kiritisch zu schen ist jedoch die Begriindung der Autorlnnen tber die These von den ,,erkennt-
nistheoretischen Vorgaben der Neuzeit und damit verbunden der Bezug zu einem ,,konstrukti-
ven Realismus®. So unstrittig, wie in dem Beitrag dargelegt, ist die Sache nicht. Schon allein die
konstruktivistischen Positionen differenzieren sich vielschichtig aus, z.T. als Antwort auf tradierte
erkenntnistheoretische Positionen des Positivismus Ende des 19. und des kritischen Rationalis-
mus in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Erkenntnistheoretisch ist die Neuzeit bis heute von
starken Kontroversen geprigt, die solch einfache Schliisse nicht zulassen (vgl. Schumann 2000).

5 Sen sicht einen groBen Unterschied zwischen Interessen und Freiheiten, hilt es aber fiir méglich,
durch eine Ausdehnung des Interessenbegriffs die Kluft zur Freiheit weitgehend zu schlieSen
(vgl. Sen 2009: 376ff.).

6 Buchanan geht zur Erklirung seines ,,constitutional contract” bekanntermaBlen von einem an
Hobbes angelehnten Naturzustand aus. Ein Unterschied zu Hobbes ist, dass seine Akteure weder
gleich sind, noch tber Vernunft verfiigen, die sie aus dem Anarchie-Zustand hinausfithren kénn-
te. Sondern ausgehend von einer zufilligen Giiterverteilung kimpfen die Parteien miteinander,
weil jeder mehr haben méchte als er besitzt. Erst als sich hier ein natiirliches Gleichgewicht von
Macht und Gegenmacht, Angriff und Verteidigung, einstellt, kommt es zu Verhandlungen und
Vertrigen, da sich beide durch die Reduzierung von Verteidigungskosten besser stellen kénnen (vgl.
Buchanan 1984: 33ft.).

1P 216.73.216.86, am 13.012026, 0:17:50. 0 Inhalt.
‘mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

Der Beitrag hat insgesamt viele interessante Fragen aufgeworfen. Im Hinblick auf das
Soziale in der Sozialen Marktwirtschaft, sofern es die Gerechtigkeit betrifft, ist es aus
meiner Sicht fruchtbarer, wenn stirker Schnittstellen mit der politischen Philosophie
gesucht werden. Alleine mit Buchanan und Hayek, und das ist den Autorlnnen klar,
kann man die Frage der Gerechtigkeit nicht angemessen behandeln und keinen sub-
stantiellen Gerechtigkeitsbegriff in einen ordnungsékonomischen Ansatz integrieren.
Was noch fehlt, ist ein konstruktiver normativer Bezugspunkt. Erste inhaltliche An-
zeichen machen sich im Schlusswort bemerkbar, wenn es um ,,gleiche Chancen® fiir
alle und eine ,,menschenwiirdige Ordnung* geht. Denn beide Prinzipien lassen sich
aus konkreten Interessen der Einzelnen nur schwer ableiten. Was die erste Forderung
betritft, musste geklirt werden, ob damit gleiche formale (z.B. Libertarismus) oder
gleiche faire (Egalitirer Liberalismus) oder reale Chancen (Sen, Nussbaum) gemeint
sind. Der Bezug zu dem starken Prinzip der Menschenwtiirde musste ebenso normativ
begriindet und mit Inhalt gefiillt werden. Sowohl fiir die Begriindung als auch fur die
inhaltliche Bestimmung gibt es je verschiedene Méglichkeiten. Eucken, als ein Griin-
dervater des Ordoliberalismus, hat den Begriff der Menschenwtrde von Kant herge-
nommen und ihn inhaltlich auf die sozio-6konomischen Verhiltnisse ausgeweitet.
Allerdings ist er mit der Marktkritik nicht so weit gegangen wie die Griinderviter der
Sozialen Marktwirtschaft (Muller-Armack, Ristow, Ropke etc.).

In der Mitte des 20. Jahrhunderts sprach man vom Tod der politischen Philosophie.
Die Theoretiker der Sozialen Marktwirtschaft und auch Hayek konnten daher auf
keine philosophische Gerechtigkeitstheorie zurtickgreifen. Erst seit den 1970er Jahren
wurde diese Diskussion mit Rawls’ Entwurf wieder neu belebt. Als Hayek 1976 die
kurze, zurtickhaltende Einleitung zur deutschen Ausgabe von Nozicks Buch Anarchie,
Staat, Utgpia schrieb, der libertiren Kritik an Rawls, war er bereits 76 Jahre alt. Heute
ist die Situation eine andere. Wir haben eine intensive internationale und interdiszipli-
nire Diskussion tUber Fragen der Gerechtigkeit. Wie sich das Konzept einer Sozialen
Marktwirtschaft hier einfiigen und welche Impulse es daraus erhalten kénnte, diesen
Fragen miusste genauer nachgegangen werden.

Literaturverzeichnis

Broszies, C./Hahn, H. (Hrsg.) (2010): Globale Gerechtigkeit. Schlisseltexte zur Debatte zwi-
schen Partikularismus und Kosmopolitismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Buchanan, ]. M. (1984): Die Grenzen der Freiheit, Tibingen: Mohr Siebeck.

Kant, I. (1982): Die Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, in: Werkausgabe Bd. VIII, hrsg. von W.
Weischedel, 5. Aufl.,, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Sandel, M. ]. (2009): Justice. What’s the right thing to do?, London: Penguin.

Schumann, O. ]. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruktivismus, Miinchen: Hampp.

Schumann, O. J./Nutzinger, H. G. (2009): Ordoliberalismus und Gerechtigkeit: Zum Verhiltnis
von BEucken und Kant, in: Breuer, M./Mastronardi, P./Waxenberger, B. (Hrsg.): Marke,
Mensch, Freiheit, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt, 55-78.

Sen, A. (2009): The Idea of Justice, London: Penguin.

Smith, A. (1976): The Theory of Moral Sentiments, Oxford: Oxford University Press.

Smith, A. (1978): Lectures on Jurisprudence, Oxford: Oxford University Press.

zfwu 14/1 (2013), 23-27

1P 216.73.216.86, am 13.012026, 0:17:50. 0 Inhalt.
‘mit, 10r oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

27


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

