
zfwu 14/1 (2013), 23–27 23 

Das ordnungsökonomische Problem mit der Gerechtigkeit 

OLAF J. SCHUMANN* 

Korreferat zum Beitrag von Inga Fuchs-Goldschmidt und Nils Goldschmidt 

„Society may subsist, though not in the most comfortable state, without beneficence; 
but the prevalence of injustice must utterly destroy it.“ (Smith 1976: 86) 

Der Beitrag von Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt versucht, in der Tradition, oder 
besser: im Paradigma einer Ordnungsökonomik, die sich typischerweise der Reflexion 
normativ-ethischer Fragen enthält, das Thema Gerechtigkeit auf der Ebene der gesell-
schaftlichen bzw. ökonomischen Ordnung zur Geltung zu bringen. Das ist zu begrü-
ßen, denn dadurch können Beiträge dieser Theorierichtung zu Analyse, Erklärung und 
Lösung sozioökonomischer Probleme wichtige Impulse erhalten. Leider gelingt es aus 
meiner Sicht in dem Beitrag noch nicht überzeugend, die Frage der Gerechtigkeit 
systematisch in den Gedanken einer Ordnungsökonomik zu integrieren.  
Ausgehend von Hayeks weithin bekannten und durchaus provokativen, aber im Hin-
blick auf seinen Theorieansatz konsistenten Bemerkungen zu den Begriffen sozial und 
gerecht, wird die moralische Problematik so genannter moderner Gesellschaften ent-
wickelt, wie sie sich aus Sicht eines ordnungsökonomischen Ansatzes stellt. Die Ar-
gumentationslinie selbst wird mit erkenntnistheoretischen Überlegungen eröffnet. 
Eine Variante des Konstruktivismus, der so genannte konstruktive Realismus, wird als 
idealer wissenschaftstheoretischer Anknüpfungspunkt ausgewiesen, da er einerseits 
evolutionstheoretisch fundiert sei und andererseits den einzelnen Menschen in den 
Mittelpunkt rücke. Denn letztendlich, und das ist eine Pointe der Argumentation, 
seien es die individuellen Interessen, die Interessen des je Einzelnen, von denen die 
Gestaltung gesellschaftlicher Ordnungen unstreitig auszugehen habe. Die gesamte 
Epoche der Moderne stehe dafür. Nach einer knappen systemtheoretischen Klärung 
hinsichtlich der Vorrangstellung des Systems der Ökonomie in modernen Gesellschaf-
ten, wird ausgehend vom Interesse der Einzelnen „Inklusion als Maßgabe der Gerech-
tigkeit“ identifiziert. Dies sei allerdings keine Frage moralischer Apelle, sondern der 
Etablierung von Strukturen im Rahmen politischer Prozesse, denen es letztendlich um 
Macht und Funktionsfähigkeit der Gesellschaft gehe.  
Die Konstruktion des Beitrags ist spannend, insbesondere die Verknüpfung der wis-
senschaftstheoretischen mit der wirtschaftstheoretischen Ebene, eine Verknüpfung, 
die für die Wirtschaftsethik von großer Bedeutung ist und leider in den letzten Jahren 
erheblich vernachlässigt wurde. Deutlich zu kurz kommen aus meiner Sicht jedoch 

________________________ 
* Dr. Olaf J. Schumann, Gastprofessur für Wirtschaftsethik, Stiftungslehrstuhl für Wirtschafts- und 

Unternehmensethik, FB Wirtschaftswissenschaften, Universität Kassel, Nora-Platiel-Str. 4, D-
34109 Kassel, Tel.: +49-(0)561-804-3064, Fax: +49-(0)561-804-3088, E-Mail: ojschumann@t-
online.de, Forschungsschwerpunkte: Ökonomie und Gerechtigkeit, Theoriegeschichte der Wirt-
schaftsethik, Unternehmen und Gesellschaft. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23


24  

eine substantielle Entfaltung des Gerechtigkeitsbegriffs und seine Einbettung in das 
gewählte theoretische Bezugssystem. Im Folgenden soll ausgehend vom Gerechtig-
keitsbegriff auf einige wichtige Aspekte hingewiesen werden, die gegebenenfalls für 
einen ordnungsökonomischen Ansatz interessant sind.  
Gerechtigkeit betrifft Verteilungsfragen: Jede(r) soll das bekommen, was ihr/ihm 
zusteht (suum cuique tribuere). Damit ist die elementare Frage angesprochen, wie 
Menschen ihr Zusammenleben organisieren, d.h. wie sie die Verteilung der zur Vertei-
lung anstehenden Güter regeln wollen (sollen). Der Begriff Güter ist dabei sehr weit 
und umfasst alles, was von Menschen geschätzt wird oder was zum Zusammenleben 
notwendig ist. Dazu gehören z.B. Freiheiten, (politische) Macht, Rechte, gesellschaftli-
che Positionen und Ämter, Bildung, Arbeit, medizinische Versorgung, Chancen, le-
bensnotwendige Güter, Luxusgüter u.a.m. Michael J. Sandel, der ‚Popstar‘ unter den 
politischen Philosophen, drückt das folgendermaßen aus: 

„To ask whether a society is just is to ask how it distributes the things we prize–
income and wealth, duties and rights, powers and opportunities, offices and 
honors. A just society distributes these goods in the right way; it gives each per-
son his or her due. The hard questions begin when we ask what people are due, 
and why.“ (Sandel 2009: 17)  

Verteilungsprobleme entstehen in erster Linie dadurch, dass die zu verteilenden Güter 
knapp sind.1 Um das gerechtigkeitsethische Knappheitsproblem theoretisch zu lösen, 
wird i.d.R. mit idealen Modellen vom Menschen, von Entscheidungen und Koopera-
tion sowie von Institutionen gearbeitet, es werden also Idealtheorien entwickelt. Diese 
sind in erste Linie normativ (präskriptiv) und nicht (nur) deskriptiv oder explanativ. 
Ob etwas gerecht ist oder nicht, kann der Sache nach weder empirisch noch explana-
tiv durch Erklärung von Ursache-Wirkungs-Zusammenhängen festgestellt werden.  
Damit sind vier Eigenschaften formuliert, die Gerechtigkeitstheorien und manche 
ökonomische Theorien, vor allem die Ordnungsökonomik, gemeinsam haben: Lösung 
von 1. Verteilungsproblemen auf Basis von 2. Knappheiten mit Hilfe von 3. Idealthe-
orien, die 4. normative Vorgaben für die Gestaltung von Gesellschaften und für die in 
ihr handelnden Akteure geben. Diese Gemeinsamkeiten in Methodologie und Gegen-
stand fordern geradezu zur Kooperation der Disziplinen Ökonomie und politische 
Philosophie auf, und daher ist es verwunderlich, welche Berührungsängste von beiden 
Seiten bestehen. Leider macht der Beitrag von Fuchs-Goldschmidt/Goldschmidt hier 
keine Ausnahme; die politisch-philosophische Diskussion wird ausgeklammert.  
Aristoteles hat in seiner Nikomachischen Ethik dem Gerechtigkeitsbegriff eine Struk-
tur gegeben, die für uns heute noch immer von Bedeutung ist. Und auch wenn in der 
Antike seit Platon Gerechtigkeit als Tugend vorwiegend auf das individuelle Handeln 
bezogen wurde, hat Aristoteles mit seiner austeilenden Gerechtigkeit (iustitia distribu-
tiva) die Ansprüche des Bürgers an den Staat integriert. Hobbes hat als erster mit der 
aristotelischen Tradition radikal gebrochen und den Grundstein für die moderne Ver-

________________________ 
1  Ob wir die Verteilungsfragen nur auf Gesellschaften begrenzen wollen, wie der gerechtigkeits-

theoretische Partikularismus, oder auch global auf die ganze Welt beziehen, wie der gerechtig-
keitstheoretische Kosmopolitismus (vgl. einführend dazu Broszies/Hahn 2010), oder einen Mit-
telweg versuchen wie Amartya Sen (2009: 388ff.), muss an dieser Stelle ausgeklammert bleiben. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23


zfwu 14/1 (2013), 23–27 25 

tragstheorie gelegt. Seitdem liegt in den meisten modernen Gerechtigkeitstheorien 
(nicht nur in vertragstheoretischer Tradition) der Schwerpunkt zwar auf der Gestal-
tung von Institutionen, es werden aber nahezu immer auch notwendige Annahmen 
über individuelle moralische Fähigkeiten, Eigenschaften oder Vermögen getroffen, die 
über das rationale Verfolgen des Eigeninteresses hinausgehen (etwa Vernunft, Tugen-
den, Gerechtigkeitsgefühl u.a.m.). Das ist angefangen bei Hobbes und Locke über 
Smith und Kant bis zu Rawls und Sen in jeweils sehr unterschiedlicher Weise der Fall. 
Adam Smith spielt in der Ordnungsökonomik als theoriegeschichtlicher Bezugspunkt 
eine besondere Rolle, und zwar in der Regel dadurch, dass Smith die Funktionsweise 
moderner Gesellschaften verstanden und auf den Begriff gebracht habe: Das Eigenin-
teresse der Einzelnen wird durch eine unsichtbare Hand zum Wohl aller gelenkt. Mo-
ralische Appelle seien daher unnötig.2 Aber: Das diesem Korreferat vorangestellte 
Zitat macht deutlich, das Smith darüber hinaus auch Wohltätigkeit (beneficence) und 
Gerechtigkeit (justice) für das Gedeihen einer Gesellschaft eine wichtige Rolle zu-
spricht. Beide werden zunächst als Tugenden entwickelt und regeln das Verhalten der 
Mitglieder einer Gesellschaft untereinander, aber auch die Ansprüche, die an die Ge-
sellschaft bestehen. Mit diesen Ansprüchen sind (zunächst moralische) Rechte und 
Pflichten verbunden. Bei Smith bezieht sich die Gerechtigkeit darauf, anderen keinen 
positiven Schaden zuzufügen, woraus sogenannte vollkommene Rechte (perfect 
rights) abgeleitet werden. Den Pflichten der Wohltätigkeit entsprechen unvollkomme-
ne Rechte (imperfect rights), die zwar nicht einklagbar sind, aber gleichermaßen dem 
Urteil des unparteiischen Zuschauers unterliegen. Jene ordnet Smith der kommutati-
ven Gerechtigkeit zu, diese der distributiven Gerechtigkeit (vgl. Smith 1978: 9). 
Diese Unterscheidung hat auch Kant in seiner praktischen Philosophie entwickelt. Kant 
unterscheidet streng zwischen Ethik und Recht, zwischen Tugendpflichten und Rechts-
pflichten. Recht ist mit der Befugnis zu zwingen, Ethik mit den Pflichten des Wohlwol-
lens verbunden (vgl. Kant 1982: 326ff.). Walter Eucken, der seinen „Grundsätzen der 
Wirtschaftspolitik“ u.a. die Kantsche Rechtslehre zu Grunde legt, aber mit seinem 
Anliegen, einen Beitrag zur Lösung der sozialen Frage zu leisten, über Kant hinaus-
geht, greift diese Unterscheidung indirekt auf (vgl. Schumann/Nutzinger 2009). Im 
wirtschaftsethischen Kontext ist es insbesondere Sen, der sich in Anlehnung an Smith 
und Kant auf die Unterscheidung von vollkommenen und unvollkommen Pflichten 
bezieht und sie in seine auf realen Freiheiten, offener Unparteilichkeit und öffentlichem 
Vernunftgebrauch basierenden Gerechtigkeitstheorie integriert (vgl. Sen 2009: 372ff.).3 
Auch in der aktuellen politischen Philosophie ist dieser Unterschied in verschiedenen 
Konzeptionen von Bedeutung, der mehrere Vorzüge hat. Zum einen wird der Bereich 
________________________ 
2  Bei Smith ist es nicht nur das Eigeninteresse, das durch die unsichtbare Hand zum Wohl aller 

beiträgt, sondern auch „selfishness and rapacity“ sowie die „gratification of their (the landlords, 
OS) own vain and insatiable desires“ (Smith 1976: 184). Personen, die nach Reichtum und Macht 
streben, sind aber nach Smith auf dem völlig falschen Weg, da es nicht zu dem gesuchten Glück 
führt; jedoch kann er dieser Täuschung auch etwas Gutes abgewinnen, denn sie ist der Antrieb, 
der zu Wohlstand und kultureller Entwicklung beiträgt. 

3  Weiterhin spielt der Ansatz von Wohltätigkeit und Gerechtigkeit in der Diskussion um Unter-
nehmensverantwortung (Corporate Social Responsibility, CSR) eine wichtige Rolle, indem daraus 
unterschiedliche Verantwortungen bzw. unterschiedliche Verpflichtungsgrade abgeleitet werden.  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23


26  

der Moral grundsätzlich aufgeteilt in das Geschuldete und das verdienstvolle Mehr 
(um in Kants Begrifflichkeit zu bleiben). Es geht also nicht um einen Gegensatz von 
Moral und Gerechtigkeit, wie er von den AutorInnen vertreten wird, wohl aber da-
rum, dass Gerechtigkeit eben nur einen Teil der Moral ausmacht, nämlich den Teil, 
der bestimmt, was wir uns als Mitglieder einer Gesellschaft bzw., unter globalen Ge-
sichtspunkten, als Mitglieder der Menschheit schulden. Zum anderen wird eine mora-
lische Überforderung der Akteure vermieden, indem nur die Minimalbedingungen der 
wechselseitigen Ansprüche geklärt werden. Diese stellen jedoch nicht nur Anforde-
rungen an die gesellschaftliche (Rechts-) Ordnung, sondern gleichermaßen an das 
individuelle Handeln. Derartige Konzeptionen sind geradewegs auf große Gesellschaf-
ten zugschnitten und nicht an kleine Gemeinschaften adressiert.  
Die AutorInnen heben zu Recht hervor, dass seit Beginn der frühen Neuzeit, die/der 
Einzelne im Mittelpunkt steht und der Mensch als Maßstab auch in Fragen der Legi-
timation von Herrschaft sowie von Recht und Moral insgesamt gilt.4 Kritisch zu sehen 
ist jedoch der etwas unklare Fokus auf die Interessen der/des je Einzelnen, und zwar 
in mindestens zweierlei Hinsicht: Zum einen sind die individuellen Interessen nicht 
der einzig mögliche Legitimationsgrund für die Frage der Gerechtigkeit und die Ge-
staltung der gesellschaftlichen Ordnung. Dies sind in der Diskussion auch Freiheiten 
(wie bei Sen5), der Nutzen aller Betroffenen (wie im Utilitarismus), die wechselseitige 
Achtung als Gleiche (wie in Teilen des Egalitarismus) etc. Wenn allerdings der Fokus 
auf die Interessen gelegt wird, wie auch in manchen Ansätzen der politischen Philoso-
phie, müsste das spezifiziert werden. Sind es die konkreten Interessen von Individuen 
in konkreten Situationen (wie bei Buchanan6), sind es transzendentale Interessen, also 
Interessen, die jeder Person unterstellt werden können, damit sie ihre jeweils konkre-
ten Ziele verfolgen kann, sind es Interessen aus der Perspektive der Unparteilichkeit 
(wie bei Rawls), sind es vernünftige Interessen, die sowohl die Rechte anderer achten 
als auch keinen Schaden für die eigene Person bedeuten? Kurzum, lediglich allgemein 
von Interessen als Legitimationsquelle zu sprechen, ist einerseits begründungsbedürf-
tig und erweist sich andererseits als Basis für Gerechtigkeit zu ungenau. 

________________________ 
4  Kritisch zu sehen ist jedoch die Begründung der AutorInnen über die These von den „erkennt-

nistheoretischen Vorgaben der Neuzeit“ und damit verbunden der Bezug zu einem „konstrukti-
ven Realismus“. So unstrittig, wie in dem Beitrag dargelegt, ist die Sache nicht. Schon allein die 
konstruktivistischen Positionen differenzieren sich vielschichtig aus, z.T. als Antwort auf tradierte 
erkenntnistheoretische Positionen des Positivismus Ende des 19. und des kritischen Rationalis-
mus in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Erkenntnistheoretisch ist die Neuzeit bis heute von 
starken Kontroversen geprägt, die solch einfache Schlüsse nicht zulassen (vgl. Schumann 2000). 

5  Sen sieht einen großen Unterschied zwischen Interessen und Freiheiten, hält es aber für möglich, 
durch eine Ausdehnung des Interessenbegriffs die Kluft zur Freiheit weitgehend zu schließen 
(vgl. Sen 2009: 376ff.).  

6  Buchanan geht zur Erklärung seines „constitutional contract“ bekanntermaßen von einem an 
Hobbes angelehnten Naturzustand aus. Ein Unterschied zu Hobbes ist, dass seine Akteure weder 
gleich sind, noch über Vernunft verfügen, die sie aus dem Anarchie-Zustand hinausführen könn-
te. Sondern ausgehend von einer zufälligen Güterverteilung kämpfen die Parteien miteinander, 
weil jeder mehr haben möchte als er besitzt. Erst als sich hier ein natürliches Gleichgewicht von 
Macht und Gegenmacht, Angriff und Verteidigung, einstellt, kommt es zu Verhandlungen und 
Verträgen, da sich beide durch die Reduzierung von Verteidigungskosten besser stellen können (vgl. 
Buchanan 1984: 33ff.).  

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23


zfwu 14/1 (2013), 23–27 27 

Der Beitrag hat insgesamt viele interessante Fragen aufgeworfen. Im Hinblick auf das 
Soziale in der Sozialen Marktwirtschaft, sofern es die Gerechtigkeit betrifft, ist es aus 
meiner Sicht fruchtbarer, wenn stärker Schnittstellen mit der politischen Philosophie 
gesucht werden. Alleine mit Buchanan und Hayek, und das ist den AutorInnen klar, 
kann man die Frage der Gerechtigkeit nicht angemessen behandeln und keinen sub-
stantiellen Gerechtigkeitsbegriff in einen ordnungsökonomischen Ansatz integrieren. 
Was noch fehlt, ist ein konstruktiver normativer Bezugspunkt. Erste inhaltliche An-
zeichen machen sich im Schlusswort bemerkbar, wenn es um „gleiche Chancen“ für 
alle und eine „menschenwürdige Ordnung“ geht. Denn beide Prinzipien lassen sich 
aus konkreten Interessen der Einzelnen nur schwer ableiten. Was die erste Forderung 
betrifft, müsste geklärt werden, ob damit gleiche formale (z.B. Libertarismus) oder 
gleiche faire (Egalitärer Liberalismus) oder reale Chancen (Sen, Nussbaum) gemeint 
sind. Der Bezug zu dem starken Prinzip der Menschenwürde müsste ebenso normativ 
begründet und mit Inhalt gefüllt werden. Sowohl für die Begründung als auch für die 
inhaltliche Bestimmung gibt es je verschiedene Möglichkeiten. Eucken, als ein Grün-
dervater des Ordoliberalismus, hat den Begriff der Menschenwürde von Kant herge-
nommen und ihn inhaltlich auf die sozio-ökonomischen Verhältnisse ausgeweitet. 
Allerdings ist er mit der Marktkritik nicht so weit gegangen wie die Gründerväter der 
Sozialen Marktwirtschaft (Müller-Armack, Rüstow, Röpke etc.).  
In der Mitte des 20. Jahrhunderts sprach man vom Tod der politischen Philosophie. 
Die Theoretiker der Sozialen Marktwirtschaft und auch Hayek konnten daher auf 
keine philosophische Gerechtigkeitstheorie zurückgreifen. Erst seit den 1970er Jahren 
wurde diese Diskussion mit Rawls’ Entwurf wieder neu belebt. Als Hayek 1976 die 
kurze, zurückhaltende Einleitung zur deutschen Ausgabe von Nozicks Buch Anarchie, 
Staat, Utopia schrieb, der libertären Kritik an Rawls, war er bereits 76 Jahre alt. Heute 
ist die Situation eine andere. Wir haben eine intensive internationale und interdiszipli-
näre Diskussion über Fragen der Gerechtigkeit. Wie sich das Konzept einer Sozialen 
Marktwirtschaft hier einfügen und welche Impulse es daraus erhalten könnte, diesen 
Fragen müsste genauer nachgegangen werden.  

Literaturverzeichnis 

Broszies, C./Hahn, H. (Hrsg.) (2010): Globale Gerechtigkeit. Schlüsseltexte zur Debatte zwi-
schen Partikularismus und Kosmopolitismus, Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 

Buchanan, J. M. (1984): Die Grenzen der Freiheit, Tübingen: Mohr Siebeck. 
Kant, I. (1982): Die Metaphysik der Sitten, Rechtslehre, in: Werkausgabe Bd. VIII, hrsg. von W. 

Weischedel, 5. Aufl., Frankfurt a.M.: Suhrkamp. 
Sandel, M. J. (2009): Justice. What’s the right thing to do?, London: Penguin. 
Schumann, O. J. (2000): Wirtschaftsethik und Radikaler Konstruktivismus, München: Hampp. 
Schumann, O. J./Nutzinger, H. G. (2009): Ordoliberalismus und Gerechtigkeit: Zum Verhältnis 

von Eucken und Kant, in: Breuer, M./Mastronardi, P./Waxenberger, B. (Hrsg.): Markt, 
Mensch, Freiheit, Bern, Stuttgart, Wien: Haupt, 55–78. 

Sen, A. (2009): The Idea of Justice, London: Penguin. 
Smith, A. (1976): The Theory of Moral Sentiments, Oxford: Oxford University Press. 
Smith, A. (1978): Lectures on Jurisprudence, Oxford: Oxford University Press. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:17:59. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2013-1-23

