“CE CIEL POSTICHE NOUS APPARTIENT A TOUS”" LE
SURREALISME EN TURQUIE

Timour Muhidine

Abstract: Surrealism in Turkey: lack of imagery or emerging images?

Through the reception of (mainly) French Surrealism in Turkey, this paper aims at
following the re-emergence, in literature and painting, of some local popular forms. This,
what André Breton once sought in “Art négre” and Caribbean art, was first perceived as
marginal but would eventually produce modernity: naive poetry, nonsensical fiction,
eroticism, collage and fantasy. Witnessing a shift of interest towards the bizarre and non-
academic, Turkish Art integrates the conceptions of a world-wide movement and enables
the collective subconscious to show in a country which is not always as provincial as is
commonly thought.

J’ai pensé que la notion “d’irruption de 1’image”, qui avait été retenue dans le titre de ce
colloque, s’appliquait particulierement bien a la révolution poétique qui eut lieu dans la
littérature turque au milieu des années 1950. D’ailleurs Cemal Siireya (1931-1990), dans un
trés célebre essai de 1956, “Le folklore est ’ennemi de la poésie” (Folklor Siire Diisman)
annonce la couleur: “La poésie contemporaine est apparue, elle s’est appuyée sur le mot”
(Cagdas siir geldi, kelimeye dayandi), avant de consacrer 1’ensemble de sa démonstration au
besoin de réexaminer et de fonder un nouveau langage poétique, en particulier contre les
expressions alors en vogue du langage populaire, ces formes fixes (il les qualifie de
“pétrifiées”) d’un systéme d’images devenu inapplicable.

Pourtant, cette révolution qui pourrait s’apparenter a I’arrivée du surréalisme, dans la
mesure ou elle avance un projet comportant de nombreuses similitudes, mais pas 1’intention
politique du surréalisme frangais, se cherche un nom et finit, a ’aube des années 1960, par se
baptiser du nom de Second Nouveau (Zkinci Yeni). Plus proche des courants hermétiques de
I’aprés-guerre, cette école non officielle explore néanmoins des territoires qui la mettent en
accord, parfois, avec le Surréalisme de Breton, parfois avec le Dadaisme. Mais le grand écart
temporel entre les deux révolutions poétiques ainsi que les profondes différences de substrat
culturel expliquent I’impossibilit¢é d’une définition commune, voire d’une certitude de
glissement (laissons “I’influence” de coté) d’un courant sur I’autre — si ce n’est de maniére
strictement individuelle, chez les auteurs.

Il se trouve que le début des années 1950 révele un questionnement, une floraison de
recherches dans le domaine des arts plastiques en Turquie. Les peintres concernés se
montrent trés proches des écrivains et des essayistes de la méme période et, en ce sens,
paraissent rejoindre les théories d’André Breton exprimées des 1928 dans Le Surréalisme et
la peinture: “L’ceil existe a 1’état sauvage”. Dans le cadre d’arts plastiques dont le
développement est récent (sous sa forme occidentale tout au moins) et tout a fait
contemporain et parallele a I’implantation de la photographie, la naiveté et le primitivisme
joueront un role-clé.

Nous chercherons donc ici a nous interroger sur les lieux et les formes ou est venu se
nicher un certain “surréalisme turc”. On peut considérer qu’il s’agit a la fois d’un état des
lieux et de quelques propositions d’investigation, permettant de décider si cette idée s’incarne
dans des oeuvres ou si, comme le proclamait avec une ironie amére en 1987 le poé¢te Cemal

* Vers d’Oktay Rifat.

168

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Siireya: “Bien plus que notre littérature, c’est notre vie méme en Turquie qui a quelque chose
de surréalisle.”"

Un modele frangais?

Le c6té radical du Premier manifeste du Surréalisme (1924), les différents tracts et
déclaration péremptoires (“Changer la vie”) qui jalonnent I’histoire du mouvement, sont
assez étrangers aux diverses manifestations de modernité que connait la littérature turque.
Une teile fiévre révolutionnaire, le golt profond du scandale pratiqué dans le Paris des années
1920, étaient impensables dans la Turquie d’alors; ou plutot I’attitude qui consiste a “choquer
le bourgeois” suppose aussi des structures socio-historiques particuliéres — mais cela nous
entrainerait trop loin...

D’autre part, le troisieme terme dominant (aprés poésie et liberté) est celui d’amour, libre
ou “fou”; c’est également le plus controversé. La ou les auteurs parisiens pouvaient varier la
gamme entre les traditions allant de 1’amour courtois au Marquis de Sade, la marge de
manceuvre autorisée par la Turquie républicaine semblait plus faible; car il n’était pas encore
a I’ordre du jour de revendiquer 1’héritage mystique et érotique de la poésie ottomane.

Sur le plan de la technique littéraire puis plastique, I’automatisme tel qu’il se pratiquait
avec les auto-hypnoses. les récits de réves, les jeux divers (cadavres exquis entre autres) ainsi
que la recherche de hasard objectif n’ont jamais pénétré la littérature turque. On remarque
bien plutdt des jeux phoniques et une légéreté enfantine, dominants chez les auteurs du
courant Garip a leurs débuts, mais qui en réalité ne font que signaler une poursuite des
traditions locales tout juste appliquées a la “grande littérature”.

Cela ne suffit néanmoins pas a justifier I’existence de tendances surréalistes. Ainsi
I’écrivain Ferit Edgii (1935-), collectionneur et critique d’art averti, a-t-il toujours réfuté cette
interprétation de ’histoire culturelle en Turquie. Dans la préface de la traduction de Nadja
d’André Breton,” il le formule clairement:

La Turquie est 1’un des rares pays ou I’on ne constate pas d’influence du Surréalisme sur
la littérature et le domaine artistique. Ceux qui considérent le Surréalisme sur le plan
artistique comme 1’addition d’un peu de révolte, d’un peu de paradoxe et d’un soupcon de
différence (sans compter ceux qui n’ont jamais entendu parler de sa philosophie), ont
qualifié de “surréaliste” aussi bien la poésie de Garip, les derniéres nouvelles de Sait Faik,
les premiers textes des auteurs de ma génération que les nouvelles mi-fantastiques, mi-
fantaisistes de notre époque. Mais le Surréalisme n’est pas seulement une école artistique,
c’est également une vision du monde. Dans I’univers artistique du XXe siécle saturé
d’écoles et de courants, il se présente comme le seul mouvement qui ait pour but de
changer I’homme et le monde.

Ce qui vient s’inscrire en faux contre I’opinion du poéte Cemal Siireya ou de la critique
Fiisun Akatli (1942-), qui percoit dans 1’héritage poétique un mode de pensée et des images
proches du Surréalisme. En ce qui concerne les contemporains par contre, celle-ci se montre
plus résersvée, considérant méme que I’implantation du mouvement fut en quelque sorte
manquée.

La question dufonds local

Existe-t-il donc un substrat populaire local susceptible de créer une proximité avec I’esprit
surréaliste et, éventuellement, de déboucher sur un Surréalisme alla turca? La question est

! “Gergekiistiiciiliik ve Tiirk Edebiyati”, Gergedan n°® 6 (1987), 134-135.
2 “Breton ve Nadja Uzerine Birkag S6z”, Nadja, Istanbul: Mitos Yay., 1993, 5-8.

® Fiisun Akatli, “Sorusturma”, Varlik, n° 1048, 1995, 17.

169

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

centrale. On sait qu’en Europe le gout des premiers surréalistes s’est greffé, rattaché, a un
type d’art et a des formes littéraires clairement identifiées, bien qu’elles n’appartiennent
nullement aux tendances dominantes. Correspondant a deux périodes différentes du
movement, 1’intérét d’André Breton pour le merveilleux et 1’absurde puis sa fascination pour
I’art naif ou brut auraient pu trouver une riche matiére dans la littérature turque la plus
traditionnelie.

Le conte populaire, hikdye ou masal, débute souvent par un prologue connu sous le nom
de tekerleme; nous en avons choisi deux afin de faire accéder au ton de ces histoires “sans
queue, ni téte” qui forment le préambule a un récit le plus souvent merveilleux:

En ces temps-la

Le pou était ma monture

La puce était mon cheval de rechange

Le millet était ma massue

Le seigle était mon bouclier

J’avais un fusil

Je le chargeais avec du yaourt délayé

Je I’amorgais avec du sirop de fruit

Je grimpais au sommet des montagnes

Je me promenais en disant “gare, gare!”

Ou encore:

Dans les temps trés anciens, quand le crible était dans la paille... Quand 1’ane était crieur et
le chameau barbier... Il était une fois et il n’est plus... Les créatures de Dieu sont
nombreuses... Parler trop est un péché... Coure qui courra, laboure qui labourera... Qui
entre dans la vigne d’autrui sans permission aura une bonne bastonnade...

Dans ces temps-1a, alors que j’étais dans ma trois cent uniéme année, j’avais deux copains:
I’'un aveugle, I’autre nu... Armés de fusil sans briquet, sans canon et sans crosse, nous
allames a la chasse du liévre qui n’est pas encore né, sous le buisson qui n’a pas encore
poussé...”

On pourrait aussi citer les étonnantes bilmece (devinettes) ou encore les mani (poémes a
forme fixe), qui recourent a deux aspects de prédilection de la poésie moderne: 1’association
insolite qui provoque un choc, une conflagration a ’origine de ’image neuve, et I’humour
parfois involontaire, toujours décalé.

Dans le domaine plastique, c’est a un merveilleux tout a fait particulier que nous convient les
spectacles de Karagoz, le théatre d’ombre: plus encore que les personnages — figurines
grotesques ou le trait est grossi — les décors ou “fonds” en peau de chameau ressortissent
d’une grande maitrise de I’onirique et du naif. Villes imaginaires, proportions inversées ou
réinventées, nature parfois luxuriante, concourent a déplacer le niveau de réalité, sacrifiant
aussi parfois a une robuste pornographie (si présente dans 1’art brut occidental) que la culture
populaire a contribué a maintenir dans le cadre d’une société par ailleurs tres pudibonde.

La peinture quant a elle — il n’est pas utile de revenir ici sur le retard de la peinture a
I’occidentale dans la civilisation ottomane — présente quelques exemples intéressants de
représentations naives: ainsi les Duvar Resimleri (fresques murales) des cafés populaires
mais aussi de certains konak (maisons de maitre) datant des XVIlle, XIXe et début XXe
siécles et dont I’inventaire reste encore a faire. Les plus fascinants sont les panneaux (levha)
sur le mode: “4h, Min’ El Ask” (Ah, ’amour est tyrannique). Toujours sur le méme modele,
ils présentent sur fond de paysage en a-plat, une composition inspirée par le dessin des lettres

* “Humour turc”, Anka, n® 11-12, 1991.
® Contes turcs, Boratav, Pertev Naili, Paris: Editions Erasme 1955.

170

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

elifet mim (dans leurs formes initiales correspondant au Ah, Min...); autour d’elles s’organise
une construction graphique ou plastique (le coeur souffrant, répandant un lac de larmes, et les
yeux éplorés qui pourraient appartenir a une femme voilée), semblant correspondre
parfaitement a la définition de 1’image donnée par André Breton dans Le Dictionnaire abrégé
du surréalisme (1938):

L’image surréaliste la plus forte est celle qui présente le degré d’arbitraire le plus élevé,
celle que I’on met le plus longtemps a traduire en langage pratique, soit qu’elle recéle une
dose énorme de contradiction apparente, soit que I’un de ses termes en soit curieusement
dérobé, soit que, s’annorcant sensationnelle, elle ait I’air de se dénouer faiblement (qu’elle
ferme brusquement I’angle de son compas), soit qu’elle tire d’elle-méme une justification
formelle dérisoire, soit qu’elle soit d’ordre hallucinatoire, soit qu’elle préte trés
naturellement a 1’abstrait le masque du concret, ou inversement, soit qu’elle implique la
négation de quelque propriété physique élémentaire, soit qu’elle déchaine le rire.

Ces panneaux, bien connus du public des grands cafés traditionnels ou de boutiques
d’artisans n’avaient jamais, semble-t-il, attiré I’attention des critiques d’art; en dehors de
’exemplaire conservé par le publiciste et écrivain Ismail Hakki Baltacioglu (1889-1978) et
dont ce dernier vante les qualités “primitives”,’ il faudra attendre I’ouvrage fondateur de
Malik Aksel (1901-1987) en 1960 (Anadolu Hailk Resimleri / La peinture populaire
d’Anatolie), dont les pages 52 a 56 s’attachent a ce motif, pour que ’on fixe avec une
précision socio-historique ces formes d’art marginales. On peut par ailleurs remarquer que les
compositions calligraphiques sont nombreuses a 1’époque ottomane, chez les Bektachis ou
chez les tenants du Houroufisme. Par exemple, les “doubles vav”, longs ectoplasmes
rehaussés d’un oeil attristé qui se font face et dont I’extrémité se chevauche, séparés par la
silhouette stylisée d’une lampe de mosquée, agissent avec force sur 1’esprit... Elaborés dans
un contexte bien différent de I’agitation artistique du début du XXe siécle, mais faisant
preuve du méme golt qu’un Salvador Dali ou d’un Magritte pour le symbolisme du regard,
ces yeux stylisés permettent de relier 1’inconscient a la vie réelle, de transposer une
expérience qui est a la fois mystique et esthétique (Illustration 1: panneau “Ah, Min’ El Ask”,
daté des environs de 1850).

Cette richesse, apparentée aux trésors cachés des arts populaires (ruraux ou urbains)
européens, reste inexplorée; les recherches a venir devraient porter sur cet énorme corpus
constitué par les images d’éditions lithographiques, les étoffes, les tapis, la céramique surtout
(dont les développements locaux ont été importants depuis les années 1950 en Turquie) ou
encore les peintres du dimanche. On pourrait aussi, en attirant I’attention sur une rubrique de
I’Encyclopédie d’Istanbul de Resat Ekrem Kocu (1905-1975), se pencher sur les graffitis
ornant différents murs de la ville et les dessins de fous...” Ce qui nous rapproche de I’Art brut:
ouvrant a des territoires mentaux situés en marge des voies balisées par la conscience et la
rationalité et portant la marque d’une inventivité¢ étrangere aux habitudes culturelles, il
autorise un regard neuf sur la magie, le mystére et le sacré.

La réception du Surréalisme en Turquie

Bien que le mouvement soit mentionné trés tot a I’intention des lecteurs turcs par des
critiques comme Mehmet Behget Yazar (en 1936, dans son essai Geng Sairlerimiz ve Eserleri
/ Nos jeunes poétes et leurs oeuvres), ¢’est surtout au cours des années 1980 et 1990 — trés
tardivement donc — que 1’on pourra se faire, en turc, une idée de son histoire. Outre I’essai de
Simone Duplessis (Le Surréalisme) traduit aux éditions Iletisim, de grandes revues (Tiirk Dili
en 1980, Gergedan en 1987) proposent un choix de traductions assez large, tandis que le

® Tuna Baltacioglu, Yeni Adam Giinleri. istanbul: Yap1 Kredi Yay., 1998, 124.
7 Resat Ekrem Kogu, Istanbul Ansiklopedisi, istanbul, 1958-1969, 4795-4797.

171

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

volume Kara Mizah Antolojisi dirigé par Enis Batur en 1987 dévoile un intéressant projet en
hommage a 1I’Anthologie de [’humour noir de Breton: réintégrer dans la tradition surréaliste
des auteurs ottomans et turcs (vingt-cing en tout, complétant une liste de trentetrois
Européens) comme le pocte Esref ou Oguz Atay, afin d’en accentuer la modernité, et de
rattacher — enfin! — la littérature turque au concert des nations.

Pourtant il serait injuste de passer sous silence les deux volumes Ger¢ekiistiiciiliik I/II°
(Surréalisme I et IT) qui présentent en 1962 une série de textes théoriques et d’exemples tirés
du panthéon surréaliste, tous traduits du frangais par un groupe de jeunes auteurs — Selahattin
Hilav, Engin Ertem, Onat Kutlar, Sait Maden — appelés a compter parmi les noms importants
de la période 1960-1980. Ces jeunes compilateurs peuvent d’ailleurs s’enorgueillir d’une
lettre d’encouragement d’André Breton (reproduite en fac-similé sur la page de garde du
premier volume), probablement soucieux en ces années 60 d’¢élargir le cercle des
surréalismes, au moment ou le mouvement connaissait un sérieux recul en Europe et aux
Etats-Unis. Il me semble en fait que ces deux ouvrages de présentation composent a eux seuls
le manifeste du Surréalisme pour la Turquie: @ la fois adaptation et traduction, ils donnent
forme a des aspirations artistiques qui mettront encore plusieurs années a se développer...

En réalité, il existe aussi une réception universitaire plus compléte que celle dont
témoignent ces ouvrages a destination du public cultivé. La encore, la plupart des critiques
s’accordent pour refuser I’idée d’une influence, d’'une marque surréaliste; autant par défi
envers cette notion toute puissante dans le cadre des relations culturelles que parce qu’a
aucun moment on ne peut vraiment reconnaitre de surréalisme turc, en tant que mouvement
organis¢ en tout cas. Aucun texte poétique par exemple ne sacrifie totalement aux préceptes
du premier ou du second manifeste du Surréalisme. La réception du Surréalisme se joue donc
a la jonction de deux grands courants poétiques turcs: le Garip (Etrange) et fkinci Yeni
(Second Nouveau). Certes, on trouve chez des auteurs de ces deux tendances des traits
surréalisants, un humour absurde (chez Orhan Veli), une fantaisie a la Desnos ou a la Prévert,
une refonte de I’Histoire ou des normes folkloriques: Oktay Rifat, Ece Ayhan ou Cemal
Siireya apparaissent souvent placés a la limite de ces catégories mais cela suffit-il a en faire
des Surréalistes?

Le célebre recueil d’Oktay Rifat (1914-1988), Percemli Sokak / Rue effrangée (1956), par
exemple, comporte de nombreux textes dignes d’une anthologie surréaliste, tels le XIV et le
XVIII:

X1V

Le sang des verts perroquets
Aux cheveux d’herbe aux yeux de raisin
Ruisselle du baquet des vignes

IIs se débattent dans ma poche
La rue le quartier dont les soirs bien tracés
Sont plus grands que des billes a jouer

11 a les dents éclatantes

Le minaret dont j’ai sucé tous les poils

Dans la nuit louve.

[...]

XVII

La forét du carreau auquel tu t’adosses grandit avec la joie du bout de mes doigts, tes
villes coulent dans mes veines. Barbouille ton visage avec I’enere de notre lampe allumée,
voila I’aurore qui parait parmi mes meubles, au-dela des portes, la téte en bas, sans crainte.

8 Selahattin Hilav, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Gergekiistiiciiliik, Istanbul: de Yay., 1962, (2 vol.).

172

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Le soleil creuse des fossés sur ton visage. Ferme tes yeux a demi, juste pour sentir la pluie

tomber sur tes mains. Ce ciel postiche nous appartient tous.

[...]

(Traduction de Samih Rifat)’

Dans le cadre d’une production culturelle qui ne compte ni peintre comparable a Max Ernst,
ni cinéaste aussi audacieux que Luis Bunuel, c’est la littérature qui sera chargée d’incarner
cet esprit radical, subversif. Si la poésie domine, quelques prosateurs — des nouvellistes
essentiellement — méritent également mention: le Sait Faik (1906-1954) de la derniére
période (trés onirique dans le recueil Alemdagda Var Bir Yilan / 1l est un serpent a Alemdag
(1954), le joycien Feyyaz Kayacan (1919-1993) dans les nouvelles de Siginak / L’Abri
(1957), flirte avec 1’absurde et le courant de conscience, ou encore, Orhan Duru (1933-), qui
décrypte les strates de la culture populaire contemporaine dans ses premiers recueils de textes
courts, par exemple Birakilmig Biri / Un Désherité (1959).

Et puis, une autre “suite” pourrait s’amuser a retracer les lectures de Rimbaud ou de
Lautréamont dans la littérature turque contemporaine... Le débat autour des poémes de
Rimbaud et leur traduction est facile a imaginer. Comme 1’a longuement analysé Etiemble
dans Le Mythe de Rimbaud, c’est d’ailleurs un phénomeéne d’amplitude mondiale. On
mentionnera seulement que le plus hermétique, le plus audacieux des poétes turcs actuels,
Ece Ayhan, accepte sans s’en offusquer I’influence, le jeu d’inspiration, proposé par le pocte
frangais. Par ailleurs, une furie des Chants de Maldoror s’empare au cours des années 1940
des auteurs modernistes, en premier lieu Sait Faik qui traduit lui-méme un extrait des Chants
(“Hiinsa”/ “I’Hermaphrodite”, dans “Chant deuxiéme”) et ne manque pas une occasion
d’affirmer son goiit pour la noirceur de Lautréamont. Puis, en vrac, un poéme de Ozdemir
Ince, une partie du Journal de Paris d’Tlhan Berk, un récit de Demir Ozlii et diverses
traductions de Sait Maden et Can Yiicel, jusqu’a ce que paraisse la traduction intégrale des
Chants de Maldoror en 1985. La réception d’'une oeuvre c’est aussi cela, ce lacis de
références et de relectures. '

Sur le plan pictural, les choses offrent un caractére bien plus désastreux: le critique et
historien de 1’art Suut Kemal Yetkin (1903-1980), dans sa présentation du Surréalisme en
1967,"" inclut deux reproductions en noir et blanc de Joan Miro et d’Yves Tanguy, qui
donnent a peine une idée de ce que représentent les tableaux, encore moins du jeu des
couleurs ou de la matiére de la surface... Il faut quand méme dire que la réception se déroule
dans une remarquable “indigence d’images™: I’absence quasi-totale de livres d’art, la rareté
de la quadrichromie, la trés mauvaise qualité des reproductions dans les revues entrainent un
manque cruel dans le domaine de la représentation ainsi qu’un message pour le moins
déformé. Comment dans ces conditions les lecteurs pouvaient-ils imaginer les liens
cryptiques entre les arts? Si I’on y ajoute 1’absence de grande exposition et le fonds
exclusivement local des deux grands musées de peinture, on comprend mieux cette difficile
acclimatation dont nous faisions état plus haut.

Peintres

Si la peinture turque compte d’excellents (et nombreux) naifs comme Nedim Giinsiir, ce sont
le plus souvent des réalistes, et méme des optimistes, qui offrent une vision riante de la vie,
affectionnent les paysages de bord de mer, les communautés populaires... Il semble leur
manquer I’inquiétude fondamentale d’une peinture a tonalité métaphysique.

% “Rue effrangée”, Dédalei, n° 11 et 12, 2000, 33 - 37.

10 Selahattin Hilav, “Lautréamont ve Otekiler”, Edebiyat Yazilar Istanbul: Yapi Kredi Yay., 1993, 15 —22.

' Suut Kemal Yetkin. Edebiyat Akimlart, Tstanbul: Remzi Kitabevi, 1967, 83-90. On remarquera, au chapitre
des termes, qu’il est le seul a utiliser Siirrealizm. Les autres critiques jouent des Gergekiistiiciiliik ou
Ustgercekgilik.

173

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

En réalité, le peintre qui incarnera pour longtemps un authentique rapport avec le
surréalisme, c’est Yiiksel Arslan (1933-). Commengant ses recherches en Turquie au milieu
des années 1950, intéressé dés ses débuts par le folklore tout comme par I’abstraction, il se
rend en France en 1959 a I’invitation d’André Breton lui-méme. La, il va élaborer technique
et inspiration nouvelles, réalisant plusieurs séries de dessins, gravures et tableaux intitulés
“Artures”. Au cours des années 1960, sous I’influence d’Henri Michaux, il se rapproche du
“Psych’ Art” proné par le psychologue belge Jean Bobon et devient — parmi les critiques
turcs — I’enjeu d’un débat sur les rapports entre art traditionnel (populaire ou mystique) et
contemporain. Il réside depuis lors a Paris et incarne une forte originalité de 1’art, mais placé
a I’extérieur de la Turquie."” 1l est frappant de remarquer parmi ses influences majeures (et
avouées), une relecture de Marx - une constante de ces années de vibrante conscience
politique -, mais surtout celle de Sade, ce qui le méne a un érotisme débridé et également
porteur de révolution. Respecté en Turquie, son travail mettra néanmoins de longues années a
étre diffusé. Il reste que la plupart des “Artures” parviennent avec succeés a combiner le
politique, I’érotique et le fantastique (Illustration 2: Arture 100, de Yiiksel Arslan, 1966).

Le peintre Cihat Burak présente un autre cas: il s’agit de 1'un des artistes turcs les plus
fonciérement originaux, car il a su réintégrer dans sa peinture (et aussi dans ses céramiques)
les formes négligées du folklore, des bribes de la culture orale mais aussi le kitsch populaire
de la rue. Il pourrait presque étre considéré comme I’inventeur d’un Pop Art turc, par
exemple dans les toiles assez nombreuses qui représentent Notre-Dame placée au cceur d’un
paysage de ville archaique et fantasmagorique, ou a travers les personnages grotesques
empruntés au Karagdz ou a I’histoire ottomane, comme dans le tableau “Le Réve”: en lui
semble s’animer 1’imaginaire turc, un condensé des craintes et des désirs de toute une
civilisation. Grace a lui, la mise en place d’un nouveau réseau d’images a lieu ou la question
de la modernité artistique et des “influences” se pose avec clarté (Illustration 3: Riiyd / Le
Réve, de Cihat Burak, 1963).

Au cours des années 1970 et 1980, les peintres de “I’école turque de Paris”, Omei Ulug ou
Komet, mais aussi quelques laborieux surréalistes en réalité assez superficiels - plutot
proches du fantastique viennois d’un Ernst Fuchs- tels Cihat Ozegemen, se laissent attirer
dans les rets d’une tardive imitation. Il faudrait encore mentionner, dans le cadre de la
peinture turque, des fantaisistes comme Bedri Baykam qui ont retenu le gout d’ailleurs plutot
dadaiste du scandale et du collage et qui semblent perpétuer — avec décalage — la tradition
d’une figuration désireuse de se mesurer au modéle occidental.

Conclusion

La seconde moitié du XXe siécle aura vu D’acclimatation en Turquie de nouvelles
conceptions artistiques ou la littérature et les arts plastiques cherchaient un langage commun,
mais sans que naisse un mouvement collectif, structuré comme une école qui pourrait
s’intituler “Surréalisme turc”, comme ce fut le cas en Roumanie ou en Egypte pour prendre
des zones géographiques contigués. Il semble que plusieurs conditions permettant cette
importation aient fait défaut: tout d’abord, un certain type de société (comme celle qui connut
une crise majeure en Europe apres la Premi¢re Guerre Mondiale); ensuite, le cadre donné par
la langue francaise et sa tradition poétique (dans lequel les “révolutionnaires” des années
1920 pouvaient s’appuyer sur Lautréamont ou Corbicre); pour finir, ’action rénovatrice
commune entreprise avec des minoritaires non-musulmans comme en Egypte (les cas de
Georges Henein ou de Joyce Mansour sont dans toutes les mémoires). Ces derniers ont
permis le fondamental travail de sape anti-religieux et anti-social qui fait partie intégrante du
fond surréaliste.

2 Sezer Tansug, Tiirk Resminde Yeni Donem, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1990, (2¢ éd.), 31-34, 46-48.

174

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Si une recherche reste a entreprendre, elle concerne les modalités de 1’art brut et naif en
Turquie: une source trés vive de création dont I’inventaire est loin d’avoir été fait. Par
ailleurs, un peintre comme Tiilay Tura Bortecene est en phase avec les plus grands noms de
la peinture d’inspiration surréaliste: entre Max Ernst et Georgia O’Keefe, ses compositions
ouvrent la voie a une traversée de I’inconscient.

Ce qui nous ameéne a considérer le rapport entre “haute culture” et culture populaire (on
pourrait méme aller jusqu’au kitsch). Alors qu’a la suite de Rimbaud, les surréalistes et
diverses générations de créateurs avaient fait preuve d’un intérét profond, d’une curiosité
avide pour les représentations naives, enfantines ou démentes, et s’en sont parfois nourris, cet
intérét, une fois éveillé en Turquie, fut presque toujours orienté dans le sens du populisme,
d’un art parfois caricaturalement populaire, et en tous cas soumis aux flux de 1’idéologie,
étatique ou révolutionnaire. Autrement dit, ce folklore que dénongait Cemal Siireya dans
I’essai cité plus haut. Et si I’on est prét a admettre qu’un tant soit peu de surréalisme (francais
ou “local”) a pu filtrer dans les arts turcs, il faut préciser que ce fut uniquement dans les
milieux progressistes d’Istanbul et plus particuliérement par le canal du quartier de Beyoglu
et de ses liens secrets avec Paris. Car il n’est pas faux d’affirmer que ce quartier “artiste”
incarne, a partir de la fin des années 1940, le lieu le plus dramatique du combat de la
modernité contre le réalisme primaire et le kitsch folklorique.

Bibliographie

Akatl, Fiisun, “Sorusturma”, Varlik, n° 1048, 1995, 17.

Aksel, Malik, Anadolu Halk Resimleri, (Istanbul Universitesi Edebiyat Fakiiltesi Yay., n°
868), Istanbul, 1960.

Anka, n°11-12 (1991), “Humour turc”.

Baltacioglu, Tuna, Yeni Adam Giinleri, Istanbul: Yap305 Kredi Yay., 1998.

Batur, Enis, Kara Mizah Antolojisi, Istanbul: Hil Yay., 1989.

Bortecene, Tiilay Tura, Siirecler (catalogue), Istanbul, Yap1 Kredi Yay., 1991.

Cihat Burak, istanbul: Ada Yay., 1991.

Boratav, Pertev Naili, Contes turcs, Paris: Editions Erasme, 1955.

Dogan, Mehmet H., “Gergekiistiiciiliikk ve Tiirk Siiri”, Varlik n® 1048 (Ocak 1995), 13-16.

Edgii, Ferit, Arslan, Istanbul: Ada Yay., 1982.

Edgii, Ferit, “Breton ve Nadja Uzerine Birkag S6z” (préface de Nadja), Istanbul: Mitos Yay.,
1993, 5-8.

Gergedan, n° 6 (Agustos 1987), “Gergekiistiiciiliilk Ozel Say1s1”.

Hilav, Selahattin, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Ger¢ekiistiiciiliik, Istanbul: de
Yay. 1962 (2 vol.).

Hilav, Selahattin, Edebiyat Yazilar, Istanbul: Yap1 Kredi Yay., 1993.

Kogu, Resat Ekrem, Istanbul Ansiklopedisi, Istanbul, 1958-1969.

Rifat, Oktay, “Rué effrangée”, Dédale, n° 11 et 12 (2000), 33 - 37.

Tansug, Sezer, Tiirk Resminde Yeni Donem, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1990 (2¢ éd.)

Yetkin, Suut Kemal, Edebiyat Akimlari, Istanbul: Remzi Kitabevi, 1967.

Varlik, n°1047 (Aralik 1994), “70 Yilinda Gergekiistiictiliik”.

175

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 1: Panneau "Ah, Min'El Ask " (autour de 1850).

176

am 22.01.2026, 04:14:01.


https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

111. 2: Arture 100 du peintre Yiiksel Arslan (1966).

177



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I11. 3: Riiya (Réve) du peintre Cihat Burak (1963).

178

https://dol.org/10.5771/6783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. - [ ro—



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

L'IMAGE DANS LES MEDIAS PRESSE, CINEMA,
TELEVISION

179



https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

