
168 
 

“CE CIEL POSTICHE NOUS APPARTIENT A TOUS”  LE 
SURREALISME EN TURQUIE 

Timour Muhidine 

Abstract: Surrealism in Turkey: lack of imagery or emerging images? 
Through the reception of (mainly) French Surrealism in Turkey, this paper aims at 
following the re-emergence, in literature and painting, of some local popular forms. This, 
what André Breton once sought in “Art nègre” and Caribbean art, was first perceived as 
marginal but would eventually produce modernity: naïve poetry, nonsensical fiction, 
eroticism, collage and fantasy. Witnessing a shift of interest towards the bizarre and non-
academic, Turkish Art integrates the conceptions of a world-wide movement and enables 
the collective subconscious to show in a country which is not always as provincial as is 
commonly thought. 

J’ai pensé que la notion “d’irruption de l’image”, qui avait été retenue dans le titre de ce 
colloque, s’appliquait particulièrement bien à la rèvolution poétique qui eut lieu dans la 
littérature turque au milieu des années 1950. D’ailleurs Cemal Süreya (1931-1990), dans un 
très célèbre essai de 1956, “Le folklore est l’ennemi de la poésie” (Folklor Şüre Düşman) 
annonce la couleur: “La poésie contemporaine est apparue, elle s’est appuyée sur le mot” 
(Çağdaş şür geldi, kelimeye dayandı), avant de consacrer l’ensemble de sa démonstration au 
besoin de réexaminer et de fonder un nouveau langage poétique, en particulier contre les 
expressions alors en vogue du langage populaire, ces formes fixes (il les qualifie de 
“pétrifiées”) d’un systéme d’images devenu inapplicable. 

Pourtant, cette révolution qui pourrait s’apparenter à l’arrivée du surréalisme, dans la 
mesure où elle avance un projet comportant de nombreuses similitudes, mais pas l’intention 
politique du surréalisme français, se cherche un nom et finit, à l’aube des années 1960, par se 
baptiser du nom de Second Nouveau (İkinci Yeni). Plus proche des courants hermétiques de 
l’après-guerre, cette école non officielle explore néanmoins des territoires qui la mettent en 
accord, parfois, avec le Surréalisme de Breton, parfois avec le Dadaïsme. Mais le grand écart 
temporel entre les deux révolutions poétiques ainsi que les profondes différences de substrat 
culturel expliquent l’impossibilité d’une définition commune, voire d’une certitude de 
glissement (laissons “l’influence” de côté) d’un courant sur l’autre – si ce n’est de manière 
strictement individuelle, chez les auteurs. 

Il se trouve que le début des années 1950 révèle un questionnement, une floraison de 
recherches dans le domaine des arts plastiques en Turquie. Les peintres concernés se 
montrent très proches des écrivains et des essayistes de la même période et, en ce sens, 
paraissent rejoindre les théories d’André Breton exprimées dès 1928 dans Le Surréalisme et 
la peinture: “L’œil existe à l’état sauvage”. Dans le cadre d’arts plastiques dont le 
développement est récent (sous sa forme occidentale tout au moins) et tout à fait 
contemporain et parallèle à l’implantation de la photographie, la naïveté et le primitivisme 
joueront un rôle-clé. 

Nous chercherons donc ici à nous interroger sur les lieux et les formes où est venu se 
nicher un certain “surréalisme turc”. On peut considérer qu’il s’agit à la fois d’un état des 
lieux et de quelques propositions d’investigation, permettant de décider si cette idée s’incarne 
dans des oeuvres ou si, comme le proclamait avec une ironie amère en 1987 le poète Cemal 
                                                           
 Vers d’Oktay Rifat. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


169 
 

Süreya: “Bien plus que notre littérature, c’est notre vie même en Turquie qui a quelque chose 
de surréalisle.”1 

Un modèle français? 
Le côté radical du Premier manifeste du Surréalisme (1924), les différents tracts et 
déclaration péremptoires (“Changer la vie”) qui jalonnent l’histoire du mouvement, sont 
assez étrangers aux diverses manifestations de modernité que connaît la littérature turque. 
Une teile fièvre révolutionnaire, le goût profond du scandale pratiqué dans le Paris des années 
1920, étaient impensables dans la Turquie d’alors; ou plutôt l’attitude qui consiste à “choquer 
le bourgeois” suppose aussi des structures socio-historiques particuliéres – mais cela nous 
entraînerait trop loin... 

D’autre part, le troisième terme dominant (après poésie et liberté) est celui d’amour, libre 
ou “fou”; c’est également le plus controversé. Là où les auteurs parisiens pouvaient varier la 
gamme entre les traditions allant de l’amour courtois au Marquis de Sade, la marge de 
manœuvre autorisée par la Turquie républicaine semblait plus faible; car il n’était pas encore 
à l’ordre du jour de revendiquer l’héritage mystique et érotique de la poésie ottomane. 

Sur le plan de la technique littéraire puis plastique, l’automatisme tel qu’il se pratiquait 
avec les auto-hypnoses. les récits de rêves, les jeux divers (cadavres exquis entre autres) ainsi 
que la recherche de hasard objectif n’ont jamais pénétré la littérature turque. On remarque 
bien plutôt des jeux phoniques et une légèreté enfantine, dominants chez les auteurs du 
courant Garip à leurs débuts, mais qui en réalité ne font que signaler une poursuite des 
traditions locales tout juste appliquées à la “grande littérature”. 

Cela ne suffit néanmoins pas à justifier l’existence de tendances surréalistes. Ainsi 
l’écrivain Ferit Edgü (1935-), collectionneur et critique d’art averti, a-t-il toujours réfuté cette 
interprétation de l’histoire culturelle en Turquie. Dans la préface de la traduction de Nadja 
d’André Breton,2 il le formule clairement: 

La Turquie est l’un des rares pays où l’on ne constate pas d’influence du Surréalisme sur 
la littérature et le domaine artistique. Ceux qui considérent le Surréalisme sur le plan 
artistique comme l’addition d’un peu de révolte, d’un peu de paradoxe et d’un soupçon de 
différence (sans compter ceux qui n’ont jamais entendu parler de sa philosophie), ont 
qualifié de “surréaliste” aussi bien la poésie de Garip, les dernières nouvelles de Sait Faik, 
les premiers textes des auteurs de ma génération que les nouvelles mi-fantastiques, mi-
fantaisistes de notre époque. Mais le Surréalisme n’est pas seulement une école artistique, 
c’est également une vision du monde. Dans l’univers artistique du XXe siècle saturé 
d’écoles et de courants, il se présente comme le seul mouvement qui ait pour but de 
changer l’homme et le monde. 

Ce qui vient s’inscrire en faux contre l’opinion du poète Cemal Süreya ou de la critique 
Füsun Akatlı (1942-), qui perçoit dans l’héritage poétique un mode de pensée et des images 
proches du Surréalisme. En ce qui concerne les contemporains par contre, celle-ci se montre 
plus réservée, considérant même que l’implantation du mouvement fut en quelque sorte 
manquée.3 

La question dufonds local 
Existe-t-il donc un substrat populaire local susceptible de créer une proximité avec l’esprit 
surréaliste et, éventuellement, de déboucher sur un Surréalisme alla turca? La question est 
                                                           
1 “Gerçeküstücülük ve Türk Edebiyatı”, Gergedan n° 6 (1987), 134-135. 
2 “Breton ve Nadja Üzerine Birkaç Söz”, Nadja, İstanbul: Mitos Yay., 1993, 5-8. 

3 Füsun Akatlı, “Soruşturma”, Varlık, n° 1048, 1995, 17. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


170 
 

centrale. On sait qu’en Europe le gout des premiers surréalistes s’est greffé, rattaché, à un 
type d’art et à des formes littéraires clairement identifiées, bien qu’elles n’appartiennent 
nullement aux tendances dominantes. Correspondant à deux périodes différentes du 
movement, l’intérêt d’André Breton pour le merveilleux et l’absurde puis sa fascination pour 
l’art naïf ou brut auraient pu trouver une riche matière dans la littérature turque la plus 
traditionnelie. 

Le conte populaire, hikâye ou masal, débute souvent par un prologue connu sous le nom 
de tekerleme; nous en avons choisi deux afin de faire accéder au ton de ces histoires “sans 
queue, ni tête” qui forment le préambule à un récit le plus souvent merveilleux: 

En ces temps-là 
Le pou était ma monture 
La puce était mon cheval de rechange 
Le millet était ma massue 
Le seigle était mon bouclier 
J’avais un fusil 
Je le chargeais avec du yaourt délayé 
Je l’amorçais avec du sirop de fruit 
Je grimpais au sommet des montagnes 
Je me promenais en disant “gare, gare!”4 

Ou encore: 
Dans les temps très anciens, quand le crible était dans la paille... Quand l’âne était crieur et 
le chameau barbier... Il était une fois et il n’est plus... Les créatures de Dieu sont 
nombreuses... Parler trop est un péché... Coure qui courra, laboure qui labourera... Qui 
entre dans la vigne d’autrui sans permission aura une bonne bastonnade... 
Dans ces temps-là, alors que j’étais dans ma trois cent unième année, j’avais deux copains: 
l’un aveugle, l’autre nu... Armés de fusil sans briquet, sans canon et sans crosse, nous 
allâmes à la chasse du lièvre qui n’est pas encore né, sous le buisson qui n’a pas encore 
poussé...”5 

On pourrait aussi citer les étonnantes bilmece (devinettes) ou encore les mani (poèmes à 
forme fixe), qui recourent à deux aspects de prédilection de la poésie moderne: l’association 
insolite qui provoque un choc, une conflagration à l’origine de l’image neuve, et l’humour 
parfois involontaire, toujours décalé. 

Dans le domaine plastique, c’est à un merveilleux tout à fait particulier que nous convient les 
spectacles de Karagöz, le théâtre d’ombre: plus encore que les personnages – figurines 
grotesques où le trait est grossi – les décors ou “fonds” en peau de chameau ressortissent 
d’une grande maîtrise de l’onirique et du naïf. Villes imaginaires, proportions inversées ou 
réinventées, nature parfois luxuriante, concourent à déplacer le niveau de réalité, sacrifiant 
aussi parfois à une robuste pornographie (si présente dans l’art brut occidental) que la culture 
populaire a contribué à maintenir dans le cadre d’une société par ailleurs très pudibonde. 

La peinture quant à elle – il n’est pas utile de revenir ici sur le retard de la peinture à 
l’occidentale dans la civilisation ottomane – présente quelques exemples intéressants de 
représentations naïves: ainsi les Duvar Resimleri (fresques murales) des cafés populaires 
mais aussi de certains konak (maisons de maître) datant des XVIIIe, XIXe et début XXe 
siècles et dont l’inventaire reste encore à faire. Les plus fascinants sont les panneaux (levha) 
sur le mode: “Ah, Min’ El Aşk” (Ah, l’amour est tyrannique). Toujours sur le même modèle, 
ils présentent sur fond de paysage en à-plat, une composition inspirée par le dessin des lettres 
                                                           
4 “Humour turc”, Anka, n° 11-12, 1991. 
5 Contes turcs, Boratav, Pertev Naili, Paris: Editions Erasme 1955. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


171 
 

elifet mim (dans leurs formes initiales correspondant au Ah, Min...); autour d’elles s’organise 
une construction graphique ou plastique (le cœur souffrant, répandant un lac de larmes, et les 
yeux éplorés qui pourraient appartenir à une femme voilée), semblant correspondre 
parfaitement à la définition de l’image donnée par André Breton dans Le Dictionnaire abrégé 
du surréalisme (1938): 

L’image surréaliste la plus forte est celle qui présente le degré d’arbitraire le plus élevé, 
celle que l’on met le plus longtemps à traduire en langage pratique, soit qu’elle recèle une 
dose énorme de contradiction apparente, soit que l’un de ses termes en soit curieusement 
dérobé, soit que, s’annorçant sensationnelle, elle ait l’air de se dénouer faiblement (qu’elle 
ferme brusquement l’angle de son compas), soit qu’elle tire d’elle-même une justification 
formelle dérisoire, soit qu’elle soit d’ordre hallucinatoire, soit qu’elle prête très 
naturellement à l’abstrait le masque du concret, ou inversement, soit qu’elle implique la 
négation de quelque propriété physique élémentaire, soit qu’elle déchaîne le rire. 

Ces panneaux, bien connus du public des grands cafés traditionnels ou de boutiques 
d’artisans n’avaient jamais, semble-t-il, attiré l’attention des critiques d’art; en dehors de 
l’exemplaire conservé par le publiciste et écrivain İsmail Hakkı Baltacıoğlu (1889-1978) et 
dont ce dernier vante les qualités “primitives”,6 il faudra attendre l’ouvrage fondateur de 
Malik Aksel (1901-1987) en 1960 (Anadolu Hailk Resimleri / La peinture populaire 
d’Anatolie), dont les pages 52 à 56 s’attachent à ce motif, pour que l’on fixe avec une 
précision socio-historique ces formes d’art marginales. On peut par ailleurs remarquer que les 
compositions calligraphiques sont nombreuses à l’époque ottomane, chez les Bektachis ou 
chez les tenants du Houroufisme. Par exemple, les “doubles vav”, longs ectoplasmes 
rehaussés d’un oeil attristé qui se font face et dont l’extrémité se chevauche, séparés par la 
silhouette stylisée d’une lampe de mosquée, agissent avec force sur l’esprit... Elaborés dans 
un contexte bien différent de l’agitation artistique du début du XXe siècle, mais faisant 
preuve du même goût qu’un Salvador Dali ou d’un Magritte pour le symbolisme du regard, 
ces yeux stylisés permettent de relier l’inconscient à la vie réelle, de transposer une 
expérience qui est à la fois mystique et esthétique (Illustration 1: panneau “Ah, Min’ El Aşk”, 
daté des environs de 1850). 

Cette richesse, apparentée aux trésors cachés des arts populaires (ruraux ou urbains) 
européens, reste inexplorée; les recherches à venir devraient porter sur cet énorme corpus 
constitué par les images d’éditions lithographiques, les étoffes, les tapis, la céramique surtout 
(dont les développements locaux ont été importants depuis les années 1950 en Turquie) ou 
encore les peintres du dimanche. On pourrait aussi, en attirant l’attention sur une rubrique de 
l’Encyclopédie d’Istanbul de Reşat Ekrem Koçu (1905-1975), se pencher sur les graffitis 
ornant différents murs de la ville et les dessins de fous...7 Ce qui nous rapproche de l’Art brut: 
ouvrant à des territoires mentaux situés en marge des voies balisées par la conscience et la 
rationalité et portant la marque d’une inventivité étrangère aux habitudes culturelles, il 
autorise un regard neuf sur la magie, le mystère et le sacré. 

La réception du Surréalisme en Turquie 
Bien que le mouvement soit mentionné très tôt à l’intention des lecteurs turcs par des 
critiques comme Mehmet Behçet Yazar (en 1936, dans son essai Genç Şairlerimiz ve Eserleri 
/ Nos jeunes poètes et leurs oeuvres), c’est surtout au cours des années 1980 et 1990 – très 
tardivement donc – que l’on pourra se faire, en turc, une idée de son histoire. Outre l’essai de 
Simone Duplessis (Le Surréalisme) traduit aux éditions İletişim, de grandes revues (Türk Dili 
en 1980, Gergedan en 1987) proposent un choix de traductions assez large, tandis que le 
                                                           
6 Tuna Baltacıoğlu, Yeni Adam Günleri. İstanbul: Yapı Kredi Yay., 1998, 124. 
7 Reşat Ekrem Koçu, İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul, 1958-1969, 4795-4797. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


172 
 

volume Kara Mizah Antolojisi dirigé par Enis Batur en 1987 dévoile un intéressant projet en 
hommage à l’Anthologie de l’humour noir de Breton: réintégrer dans la tradition surréaliste 
des auteurs ottomans et turcs (vingt-cinq en tout, complétant une liste de trentetrois 
Européens) comme le poète Eşref ou Oğuz Atay, afin d’en accentuer la modernité, et de 
rattacher – enfin! – la littérature turque au concert des nations. 

Pourtant il serait injuste de passer sous silence les deux volumes Gerçeküstücülük I/II8 
(Surréalisme I et II) qui présentent en 1962 une série de textes théoriques et d’exemples tirés 
du panthéon surréaliste, tous traduits du français par un groupe de jeunes auteurs – Selahattin 
Hilâv, Engin Ertem, Onat Kutlar, Sait Maden – appelés à compter parmi les noms importants 
de la période 1960-1980. Ces jeunes compilateurs peuvent d’ailleurs s’enorgueillir d’une 
lettre d’encouragement d’André Breton (reproduite en fac-similé sur la page de garde du 
premier volume), probablement soucieux en ces années 60 d’élargir le cercle des 
surréalismes, au moment où le mouvement connaissait un sérieux recul en Europe et aux 
Etats-Unis. Il me semble en fait que ces deux ouvrages de présentation composent à eux seuls 
le manifeste du Surréalisme pour la Turquie: á la fois adaptation et traduction, ils donnent 
forme à des aspirations artistiques qui mettront encore plusieurs années à se développer... 

En réalité, il existe aussi une réception universitaire plus complète que celle dont 
témoignent ces ouvrages à destination du public cultivé. Là encore, la plupart des critiques 
s’accordent pour refuser l’idée d’une influence, d’une marque surréaliste; autant par défi 
envers cette notion toute puissante dans le cadre des relations culturelles que parce qu’à 
aucun moment on ne peut vraiment reconnaître de surréalisme turc, en tant que mouvement 
organisé en tout cas. Aucun texte poétique par exemple ne sacrifie totalement aux préceptes 
du premier ou du second manifeste du Surréalisme. La réception du Surréalisme se joue donc 
à la jonction de deux grands courants poétiques turcs: le Garip (Etrange) et İkinci Yeni 
(Second Nouveau). Certes, on trouve chez des auteurs de ces deux tendances des traits 
surréalisants, un humour absurde (chez Orhan Veli), une fantaisie à la Desnos ou à la Prévert, 
une refonte de l’Histoire ou des normes folkloriques: Oktay Rifat, Ece Ayhan ou Cemal 
Süreya apparaissent souvent placés à la limite de ces catégories mais cela suffit-il à en faire 
des Surréalistes? 

Le célèbre recueil d’Oktay Rifat (1914-1988), Perçemli Sokak / Rue effrangée (1956), par 
exemple, comporte de nombreux textes dignes d’une anthologie surréaliste, tels le XIV et le 
XVIII: 

XIV 
Le sang des verts perroquets 
Aux cheveux d’herbe aux yeux de raisin 
Ruisselle du baquet des vignes 
Ils se débattent dans ma poche 
La rue le quartier dont les soirs bien tracés 
Sont plus grands que des billes à jouer 
Il a les dents éclatantes 
Le minaret dont j’ai sucé tous les poils 
Dans la nuit louve. 
[...] 
XVIII 
La forêt du carreau auquel tu t’adosses grandit avec la joie du bout de mes doigts, tes 
villes coulent dans mes veines. Barbouille ton visage avec l’enere de notre lampe allumée, 
voilà l’aurore qui paraît parmi mes meubles, au-delà des portes, la tête en bas, sans crainte. 

                                                           
8 Selahattin Hilâv, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Gerçeküstücülük, İstanbul: de Yay., 1962, (2 vol.). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


173 
 

Le soleil creuse des fossés sur ton visage. Ferme tes yeux à demi, juste pour sentir la pluie 
tomber sur tes mains. Ce ciel postiche nous appartient tous. 
[...] 
(Traduction de Samih Rifat)9 

Dans le cadre d’une production culturelle qui ne compte ni peintre comparable à Max Ernst, 
ni cinéaste aussi audacieux que Luis Bunuel, c’est la littérature qui sera chargée d’incarner 
cet esprit radical, subversif. Si la poésie domine, quelques prosateurs – des nouvellistes 
essentiellement – méritent également mention: le Sait Faik (1906-1954) de la dernière 
période (très onirique dans le recueil Alemdağda Var Bir Yılan / Il est un serpent á Alemdağ 
(1954), le joycien Feyyaz Kayacan (1919-1993) dans les nouvelles de Sığınak / L’Abri 
(1957), flirte avec l’absurde et le courant de conscience, ou encore, Orhan Duru (1933-), qui 
décrypte les strates de la culture populaire contemporaine dans ses premiers recueils de textes 
courts, par exemple Bırakılmış Biri / Un Déshérité (1959). 

Et puis, une autre “suite” pourrait s’amuser à retracer les lectures de Rimbaud ou de 
Lautréamont dans la littérature turque contemporaine... Le débat autour des poèmes de 
Rimbaud et leur traduction est facile à imaginer. Comme l’a longuement analysé Etiemble 
dans Le Mythe de Rimbaud, c’est d’ailleurs un phénomène d’amplitude mondiale. On 
mentionnera seulement que le plus hermétique, le plus audacieux des poètes turcs actuels, 
Ece Ayhan, accepte sans s’en offusquer l’influence, le jeu d’inspiration, proposé par le poète 
français. Par ailleurs, une furie des Chants de Maldoror s’empare au cours des années 1940 
des auteurs modernistes, en premier lieu Sait Faik qui traduit lui-même un extrait des Chants 
(“Hünsa”/ “l’Hermaphrodite”, dans “Chant deuxième”) et ne manque pas une occasion 
d’affirmer son goût pour la noirceur de Lautréamont. Puis, en vrac, un poème de Özdemir 
İnce, une partie du Journal de Paris d’İlhan Berk, un récit de Demir Özlü et diverses 
traductions de Sait Maden et Can Yücel, jusqu’à ce que paraisse la traduction intégrale des 
Chants de Maldoror en 1985. La réception d’une oeuvre c’est aussi cela, ce lacis de 
références et de relectures.10 

Sur le plan pictural, les choses offrent un caractère bien plus désastreux: le critique et 
historien de l’art Suut Kemal Yetkin (1903-1980), dans sa présentation du Surréalisme en 
1967,11 inclut deux reproductions en noir et blanc de Joan Miro et d’Yves Tanguy, qui 
donnent à peine une idée de ce que représentent les tableaux, encore moins du jeu des 
couleurs ou de la matière de la surface... Il faut quand même dire que la réception se déroule 
dans une remarquable “indigence d’images”: l’absence quasi-totale de livres d’art, la rareté 
de la quadrichromie, la très mauvaise qualité des reproductions dans les revues entraînent un 
manque cruel dans le domaine de la représentation ainsi qu’un message pour le moins 
déformé. Comment dans ces conditions les lecteurs pouvaient-ils imaginer les liens 
cryptiques entre les arts? Si l’on y ajoute l’absence de grande exposition et le fonds 
exclusivement local des deux grands musées de peinture, on comprend mieux cette difficile 
acclimatation dont nous faisions état plus haut. 

Peintres 
Si la peinture turque compte d’excellents (et nombreux) naïfs comme Nedim Günsür, ce sont 
le plus souvent des réalistes, et même des optimistes, qui offrent une vision riante de la vie, 
affectionnent les paysages de bord de mer, les communautés populaires... Il semble leur 
manquer l’inquiétude fondamentale d’une peinture à tonalité métaphysique. 
                                                           
9 “Rue effrangée”, Dédalei, n° 11 et 12, 2000, 33 - 37. 
10 Selahattin Hilâv, “Lautréamont ve Ötekiler”, Edebiyat Yazıları İstanbul: Yapı Kredi Yay., 1993, 15 –22. 
11 Suut Kemal Yetkin. Edebiyat Akımları, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1967, 83-90. On remarquera, au chapitre 

des termes, qu’il est le seul à utiliser Sürrealizm. Les autres critiques jouent des Gerçeküstücülük ou 
Üstgerçekçilik. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174 
 

En réalité, le peintre qui incarnera pour longtemps un authentique rapport avec le 
surréalisme, c’est Yüksel Arslan (1933-). Commençant ses recherches en Turquie au milieu 
des années 1950, intéressé dès ses débuts par le folklore tout comme par l’abstraction, il se 
rend en France en 1959 à l’invitation d’André Breton lui-même. Là, il va élaborer technique 
et inspiration nouvelles, réalisant plusieurs séries de dessins, gravures et tableaux intitulés 
“Artures”. Au cours des années 1960, sous l’influence d’Henri Michaux, il se rapproche du 
“Psych’ Art” prôné par le psychologue belge Jean Bobon et devient – parmi les critiques 
turcs – l’enjeu d’un débat sur les rapports entre art traditionnel (populaire ou mystique) et 
contemporain. Il réside depuis lors à Paris et incarne une forte originalité de l’art, mais placé 
à l’extérieur de la Turquie.12 Il est frappant de remarquer parmi ses influences majeures (et 
avouées), une relecture de Marx - une constante de ces années de vibrante conscience 
politique -, mais surtout celle de Sade, ce qui le mène à un érotisme débridé et également 
porteur de révolution. Respecté en Turquie, son travail mettra néanmoins de longues années à 
être diffusé. Il reste que la plupart des “Artures” parviennent avec succès à combiner le 
politique, l’érotique et le fantastique (Illustration 2: Arture 100, de Yüksel Arslan, 1966). 

Le peintre Cihat Burak présente un autre cas: il s’agit de l’un des artistes turcs les plus 
foncièrement originaux, car il a su réintégrer dans sa peinture (et aussi dans ses céramiques) 
les formes négligées du folklore, des bribes de la culture orale mais aussi le kitsch populaire 
de la rue. Il pourrait presque être considéré comme l’inventeur d’un Pop Art turc, par 
exemple dans les toiles assez nombreuses qui représentent Notre-Dame placée au cœur d’un 
paysage de ville archaïque et fantasmagorique, ou à travers les personnages grotesques 
empruntés au Karagöz ou à l’histoire ottomane, comme dans le tableau “Le Rêve”: en lui 
semble s’animer l’imaginaire turc, un condensé des craintes et des désirs de toute une 
civilisation. Grâce à lui, la mise en place d’un nouveau réseau d’images a lieu ou la question 
de la modernité artistique et des “influences” se pose avec clarté (Illustration 3: Rüyâ / Le 
Rêve, de Cihat Burak, 1963). 

Au cours des années 1970 et 1980, les peintres de “l’école turque de Paris”, Ömei Uluç ou 
Komet, mais aussi quelques laborieux surréalistes en réalité assez superficiels - plutôt 
proches du fantastique viennois d’un Ernst Fuchs- tels Cihat Özegemen, se laissent attirer 
dans les rets d’une tardive imitation. Il faudrait encore mentionner, dans le cadre de la 
peinture turque, des fantaisistes comme Bedri Baykam qui ont retenu le goût d’ailleurs plutôt 
dadaïste du scandale et du collage et qui semblent perpétuer – avec décalage – la tradition 
d’une figuration désireuse de se mesurer au modèle occidental. 

Conclusion 
La seconde moitié du XXe siècle aura vu l’acclimatation en Turquie de nouvelles 
conceptions artistiques où la littérature et les arts plastiques cherchaient un langage commun, 
mais sans que naisse un mouvement collectif, structuré comme une école qui pourrait 
s’intituler “Surréalisme turc”, comme ce fut le cas en Roumanie ou en Egypte pour prendre 
des zones géographiques contiguёs. Il semble que plusieurs conditions permettant cette 
importation aient fait défaut: tout d’abord, un certain type de société (comme celle qui connut 
une crise majeure en Europe après la Première Guerre Mondiale); ensuite, le cadre donné par 
la langue française et sa tradition poétique (dans lequel les “révolutionnaires” des années 
1920 pouvaient s’appuyer sur Lautréamont ou Corbière); pour finir, l’action rénovatrice 
commune entreprise avec des minoritaires non-musulmans comme en Egypte (les cas de 
Georges Henein ou de Joyce Mansour sont dans toutes les mémoires). Ces derniers ont 
permis le fondamental travail de sape anti-religieux et anti-social qui fait partie intégrante du 
fond surréaliste. 

                                                           
12 Sezer Tansuğ, Türk Resminde Yeni Dönem, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1990, (2è éd.), 31-34, 46-48. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175 
 

Si une recherche reste à entreprendre, elle concerne les modalités de l’art brut et naïf en 
Turquie: une source très vive de création dont l’inventaire est loin d’avoir été fait. Par 
ailleurs, un peintre comme Tülây Tura Börtecene est en phase avec les plus grands noms de 
la peinture d’inspiration surréaliste: entre Max Ernst et Georgia O’Keefe, ses compositions 
ouvrent la voie à une traversée de l’inconscient. 

Ce qui nous amène à considérer le rapport entre “haute culture” et culture populaire (on 
pourrait même aller jusqu’au kitsch). Alors qu’à la suite de Rimbaud, les surréalistes et 
diverses générations de créateurs avaient fait preuve d’un intérêt profond, d’une curiosité 
avide pour les représentations naïves, enfantines ou démentes, et s’en sont parfois nourris, cet 
intérêt, une fois éveillé en Turquie, fut presque toujours orienté dans le sens du populisme, 
d’un art parfois caricaturalement populaire, et en tous cas soumis aux flux de l’idéologie, 
étatique ou révolutionnaire. Autrement dit, ce folklore que dénonçait Cemal Süreya dans 
l’essai cité plus haut. Et si l’on est prêt à admettre qu’un tant soit peu de surréalisme (français 
ou “local”) a pu filtrer dans les arts turcs, il faut préciser que ce fut uniquement dans les 
milieux progressistes d’Istanbul et plus particulièrement par le canal du quartier de Beyoğlu 
et de ses liens secrets avec Paris. Car il n’est pas faux d’affirmer que ce quartier “artiste” 
incarne, à partir de la fin des années 1940, le lieu le plus dramatique du combat de la 
modernité contre le réalisme primaire et le kitsch folklorique. 

Bibliographie 
Akatlı, Füsun, “Soruşturma”, Varlık, n° 1048, 1995, 17. 
Aksel, Malik, Anadolu Halk Resimleri, (İstanbul Üniversitesi Edebiyat Fakültesi Yay., n° 

868), İstanbul, 1960. 
Anka, n°ll-12 (1991), “Humour turc”. 
Baltacıoğlu, Tuna, Yeni Adam Günleri, İstanbul: Yap305 Kredi Yay., 1998. 
Batur, Enis, Kara Mizah Antolojisi, İstanbul: Hil Yay., 1989. 
Börtecene, Tülây Tura, Süreçler (catalogue), Istanbul, Yapı Kredi Yay., 1991. 
Cihat Burak, İstanbul: Ada Yay., 1991. 
Boratav, Pertev Naili, Contes turcs, Paris: Editions Erasme, 1955. 
Doğan, Mehmet H., “Gerçeküstücülük ve Türk Şiiri”, Varlık n° 1048 (Ocak 1995), 13-16. 
Edgü, Ferit, Arslan, İstanbul: Ada Yay., 1982. 
Edgü, Ferit, “Breton ve Nadja Üzerine Birkaç Söz” (préface de Nadja), İstanbul: Mitos Yay., 

1993, 5-8. 
Gergedan, n° 6 (Ağustos 1987), “Gerçeküstücülük Özel Sayısı”. 
Hilâv, Selahattin, Engin Ertem, Onat Kutlar et Sait Maden, Gerçeküstücülük, İstanbul: de 

Yay. 1962 (2 vol.). 
Hilâv, Selahattin, Edebiyat Yazıları, İstanbul: Yapı Kredi Yay., 1993. 
Koçu, Reşat Ekrem, İstanbul Ansiklopedisi, İstanbul, 1958-1969. 
Rifat, Oktay, “Rué effrangée”, Dédale, n° 11 et 12 (2000), 33 - 37. 
Tansuğ, Sezer, Türk Resminde Yeni Dönem, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1990 (2è éd.) 
Yetkin, Suut Kemal, Edebiyat Akımlari, İstanbul: Remzi Kitabevi, 1967. 
Varlık, n°1047 (Aralık 1994), “70 Yılında Gerçeküstücülük”. 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176 
 

 
 

I11. 1: Panneau "Ah, Min'El Aşk " (autour de 1850). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177 
 

 

I11. 2: Arture 100 du peintre Yüksel Arslan (1966). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178 
 

 

I11. 3: Rüya (Rêve) du peintre Cihat Burak (1963). 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179 
 

L’IMAGE DANS LES MEDIAS PRESSE, CINEMA, 
TELEVISION

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168 - am 22.01.2026, 04:14:01. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956506963-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

