
II. Ausblick: Einander zu erkennen geben

1) Das Kunstwerk gibt (mehr) zu erkennen

Ein Beispiel Dalferths für das, was (es) >umsonst< gibt und was wir als 
Gabe empfinden, ist jenseits des religiösen Kontextes die Musik Mo­
zarts. [Vgl. Gabel, Joas 186] Eine Annäherung an eine Komposition 
Mozarts oder Bachs ist auf verschiedenste Weise möglich: man kann 
die Partitur lesen, sie musikwissenschaftlich untersuchen, man kann 
die Kompositionstechnik, das Verfahren des Kontrapunktes freilegen, 
die mathematischen Strukturen der Musik, die Tonhöhen und Frequen­
zen bis ins Detail aufschlüsseln und graphisch darstellen, die historische 
Aufführungspraxis berücksichtigen, verschiedene Interpretationen von 
Musikern und Dirigenten vergleichen, eine CD abspielen, ein Konzert 
besuchen, vielleicht sogar selbst die Musik spielen. Das alles sind 
Aspekte dieses gesättigten Phänomens, die für sich genommen niemals 
die Jupiter-Symphonie oder die Goldberg-Variationen erfassen können, 
sondern nur eine Annäherung gewährleisten. Und zu dieser Annä­
herung kann es wesentlich gehören, sich ganz auf die Musik einzulas­
sen, zu hören, sich dabei als Empfänger einer >Gabe< wahrzunehmen, 
sich überraschen, verführen, aber auch irritieren, überwältigen und her­
ausfordern zu lassen. Auch das bleibt nur eine Annäherungsweise, die 
keine der anderen ersetzen kann und soll. Vielleicht ist es die naivste 
und unreflektierteste Weise des Umgangs mit solchen Phänomenen, 
aber vielleicht auch diejenige, die zunächst einmal vorauszusetzen ist, 
um die Motivation zu erklären, warum überhaupt die Vielzahl der An­
näherungsversuche, die Kette der Interpretationen, der Forschungen, 
Begriffsbildungen und Fragestellungen in Gang gesetzt und über Jahr­
hunderte hinweg fortgesetzt wird. Es wäre ebenfalls naiv, diese Emp­
fängerhaltung gänzlich auszublenden und ihr jegliche Relevanz ab­
zusprechen (selbst dann, wenn sie in den weiteren Schritten der 
Annäherung ausgeblendet werden muß), wenn sie wesentlich dafür ist,

572

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

in dem uns Zu-erkennen-Gegebenen die Fenster zu öffnen, durch die 
für uns immer wieder ein anderer Blick auf die Welt möglich wird.

Ebenso wie sich für Ricoeur Verstehen und Erklären wechselseitig 
ergänzen sollen, gilt dies auch für die verschiedenen Grade und Arten 
des Affiziertwerdens durch ein Phänomen, je nachdem ob es in seiner 
Alltäglichkeit, als Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung oder in 
seiner Sättigung angenommen wird. Aus der Erfahrung, durch das 
Übermaß oder das Mehr solcher Gaben in der eigenen Aufnahmefähig­
keit als Empfänger überschritten zu werden, kann dieser seine eigene 
Kontingenz und seine eigenen Grenzen erkennen und sich zu sich selbst 
sowie auch zu den ebenso konstituierten anderen Empfängern verhal­
ten. Und zugleich kann durch das Bewußtsein der eigenen Begrenztheit 
das Bedürfnis motiviert werden, sich selbst zu überschreiten und zu 
(ent)äußern - das Begehren zu geben. Das, was wir als Gabe bezeichnen, 
kann seine Funktion als kreatives hermeneutisches Phänomen nicht al­
lein aus dem Zugang zu einer Selbstwahrnehmung als Empfänger ge­
winnen, sondern gleichermaßen als Ausdruck der Bewegungen dienen, 
in denen wir das durch das Empfangen in Gang gesetzte Verstehen ent­
falten, weitergeben und zu erkennen geben - beispielsweise in einem 
Werk oder Kunstwerk.

In der Zweckfreiheit des Kunstwerks äußert sich besonders deut­
lich das Begehren, >zu erkennen zu geben<, einen Anstoß zu geben, 
einen spezifischen Blick auf die Welt zu vermitteln, Fragen und Inter­
pretationen herauszufordern, und zwar sehr häufig verbunden mit 
einem hohen Einsatz, der darin besteht, etwas von sich selbst preiszuge­
ben oder, wie Ricoeur es ausdrücken würde, der Suche nach dem Selbst 
Ausdruck zu verleihen. Das >Mehr<, von dem Dalferth im Hinblick auf 
die Logik der Gabe spricht und das in vielen Darstellungen der Gabe 
mitschwingt, erinnert an das >Mehr<, das für Adornos »Ästhetische 
Theorie«31 das Kunstwerk auszeichnet. Dieses sich stets selbst transzen­
dierende Kunstwerk könnte in seiner Abgrenzung gegen die Ökonomie 
und den Tauschkreislauf der Kulturindustrie als eine Art >Gabe< be­
trachtet werden. Es kann ein »Mehr seiner Kontingenz«32 entreißen, 
welches sich bereits in der Erfahrung des Naturschönen ankündigt, »die 
Chiffre des noch nicht Seienden, Möglichen« die »mehr als Daseiendes« 

” Theodor W. Adorno: Ästhetische Theorie, Frankfurt am Main 1970.
32 Ebd., S. 121.

573

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

verspricht.33 Das Kunstwerk ist zugleich deshalb ein >Mehr<, weil es 
gegenüber dem, was es darstellt oder wovon es inspiriert ist, bereits als 
Vermittlung und Verschiebung differiert. Seine Wirkung und gesell­
schaftliche Aufgabe liegt in dieser »Relevanz der Abweichung«34 und 
im Erinnern an die Kontingenz der geordneten Welt. Kunst »deutet 
darauf, daß das Nichtseiende sein könnte«, ihre »Wirklichkeit ... zeugt 
für die Möglichkeit des Möglichen«.35

Kunstwerke dürfen für Adorno nicht als Darstellungen ewiger 
Wahrheiten rezipiert werden, sondern sie überfallen den Rezipienten, 
wie das gesättigte Phänomen im Modus des Augenblicks, als eine Frage 
nach Wahrheit. Der unlösbare Rätselcharakter der Kunst liegt darin, 
daß das Kunstwerk ein Gemachtes ist und zugleich auf die Möglichkeit 
einer Wahrheit verweist, die - im Rahmen des Menschenmöglichen - 
nicht gemacht werden kann. Durch den Charakter des Scheins und der 
Fiktionalität, den auch Derrida so deutlich herausarbeitet, sind zugleich 
immer auch die Unwahrheit und in der vermittelten Möglichkeit die 
Unmöglichkeit, die Möglichkeit des Nichtseienden mit angelegt. So ist 
auch im Kunstgenuß, in dem das Kunstwerk wie ein Geschenk empfan­
gen wird, für Adorno die Kunst nicht selbst schon das Glück, sondern 
sie fungiert als »das Versprechen des Glücks, das gebrochen wird.«36 
Dieser Bruch ist entscheidend, damit das Kunstwerk in der modernen 
Gesellschaft eine Herausforderung und einen Widerstand bietet, der 
»vom Betrachter Erkenntnis [fordert] und zwar eine von Gerechtigkeit: 
es will, daß man seiner Wahrheit und Unwahrheit innewerde«37 - es 
gibt also zu erkennen, es gibt die Aufgabe, zu erkennen. Die Empfän­
gerhaltung, die das Verstehen in Gang setzt, kann nun ausgehend von 
der kritischen Funktion des Kunstwerks keine ungebrochene Hingabe 
an den Genuß der >Gabe< sein, da diese bereits auf die Kontingenz und 
die Fragilität der >Lichtungen< verweist, die sich in ihr eröffnen. Wie die 
Phänomenalität bei Marion zur Entfaltung der donation herausfordert, 
»erwartet« für Adorno das Kunstwerk »die eigene Explikation«.38 
Kunst erscheint als Rätsel, als eine Frage, die danach verlangt, Antwort 
zu geben. Das Kunstwerk ruft dazu auf, sich in es hinein und über es 

33 Ebd., S. 115.
34 Ebd., S. 122.
35 Ebd., S. 200.
36 Ebd., S. 205.
37 Ebd., S. 30.
38 Ebd., S. 524.

574

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

hinaus zu denken, es ruft dazu auf, nicht nur zu erkennen, sondern 
selbst auch zu erkennen zu geben. Bei Proust ist es, so Deleuze, die 
Kunst, die dazu privilegiert ist, die Essenz, die Verbindung einer mate­
riellen Dimension des Zeichens und einer Immaterialität der Bedeu­
tung, ebenso wie die Differenzen zwischen den singulären Welten und 
Perspektiven der Personen sichtbar zu machen. Sie leitet, ganz ähnlich 
wie Sokrates und vielleicht mit einer eigenen >nachträglichen< Ratio­
nalität, welche die Voraussetzung des Umgangs mit Gegebenen und 
Zu-erkennen-Gegebenem akzeptiert, das Denken dazu an, im Wechsel­
spiel von Implikation und Explikation mit den auf verschiedenen Ebe­
nen gegebenen Zeichen umzugehen.

Das Kunstwerk macht die kreditive Dimension durchsichtig, die 
von uns verlangt, uns auf seine fiktionalen Setzungen und Regeln ein­
zulassen und ihnen Kredit zu geben, und es besitzt in seiner Anzie­
hungskraft zugleich eine starke Komponente des Begehrens ebenso 
wie es mit unserem Erstaunen, unserer Überraschung und Verwun­
derung spielt. Möglicherweise bleibt es ein Rätsel, warum wir auf eine 
solche Art und Weise geben und zu erkennen geben, warum wir eine so 
hochgradig ausdifferenzierte kulturelle Welt des letztlich Überflüssigen 
hervorbringen, welches keinesfalls nur in den Zeugnissen der Hochkul­
tur oder in den archaischen Ritualen der Gabe generiert, sondern auch 
und gerade in der modernen kapitalistischen Gesellschaft produziert 
wird. Hier wird allerdings der Einzelne oft sehr deutlich als rein passiver 
Empfänger, als Konsument verstanden, wenn auch zunehmend ein be­
sonderer Reiz im Versprechen zu liegen scheint, sich medial als >Künst- 
Ier< und damit als >Gebender< inszenieren zu können - dabei allerdings 
letztlich auch nur als Ware für andere Konsumenten zu dienen. Eine 
>Würde< des Gebens und Empfangens wird dabei oft grundlegend ver­
letzt. Vielleicht umso mehr, weil uns unser Bedürfnis, anderen etwas zu 
geben und etwas von sich selbst zu geben, ohne sich selbst aufzugeben, 
in besonderem Maße verletzlich macht - weil wir darin selbst auf dem 
Spiel stehen.

Bietet die Kunst in der Gabe der Poesie oder des Werkes die best­
mögliche oder gar letztmögliche Annäherung an das Phänomen der 
Gabe, insbesondere an das Rätsel und die Paradoxien einer >reinen Ga- 
be< ? Die Frage nach der Gabe ist nicht auf den Umgang mit ästhetischen 
Phänomenen zu reduzieren, sondern steht ausgehend von der realen 
Erfahrung der Gabe von Hand zu Hand und ihrer kulturhistorischen 
Situiertheit immer in einem interpersonalen, sozialen, mit ethischen

575

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Fragestellungen aufgeladenen Kontext. Sowohl bei Ricoeur als auch bei 
Derrida und Marion39 findet sich stets eine gewisse Überschneidung 
zwischen Betrachtungen der Kunst oder des Ästhetischen und einer 
ethischen Dimension, die sehr produktiv die Rolle der künstlerischen 
Vermittlung für die Realisierung interpersonaler, ethischer Beziehun­
gen aufzeigen kann, wie beispielsweise im Übergang vom Text zur Ak­
tion und Initiative bei Ricoeur. Andererseits ist eine gewisse Gefahr der 
Ästhetisierung ethischer Problemstellungen nicht zu verkennen. Was 
die Kunst zu erkennen gibt, ist wie die Lichtung der Gabe im Kampf 
um Anerkennung niemals ein Patent, um beispielsweise die Probleme 
der gerechten Verteilung lebensnotwendiger Güter zu lösen. Die Art 
der Kunst, zu erkennen zu geben, besteht darin, zu denken zu geben 
und auf die Fragen hinzuweisen, die sich auch auf ethischer Ebene 
stellen.

2) Einander begegnen, sich einander zu erkennen geben, 
einander einen Platz geben

Henaff beschreibt die Erfahrung einer Überschreitung der Kosten-Nut­
zen-Kalkulationen des Überlebens nicht am Beispiel der Kunst, sondern 
anhand zwischenmenschlicher Begegnungen im öffentlichen Raum der 
Agora oder des Cafes als »einer Art Agora für jedermann«. [Henaff 
604] Interessanterweise greift er dazu auf eine literarische Darstellung 
dieses Raumes zurück, die auf solche Begegnungen und unser Bedürf­
nis nach ihnen hinweist.40 Für Aristoteles ist in seiner Kritik gegen die 
Chrematistik sogar das Bedürfnis, das durch das Geld vertreten wird 
nicht einfach nur eines nach Gütern, sondern es geht auch im ökonomi­
schen Warenaustausch letztlich noch »um das Bedürfnis, das wir alle 

39 So verweist Thomas Alferi darauf, daß bei Marion anders als bei Levinas »das Verhält­
nis zwischen dem Selbst und dem Anderen ... immer auch ästhetische Valenz« besitzt. 
[Alferi 369, vgl. auch Anm. 290] Umgekehrt konstatiert Rolf Kühn ein »Gleiten der 
Phänomenalitätsbeschreibung in den im weitesten Sinne ethischen Bereich«. (Rolf 
Kühn: >Sättigung< als absolutes Phänomen. Zur Kritik der klassischen Phänomenalität 
(Kant, Husserl) bei Jean-Luc Marion. In: Mesotes. Zeitschrift für philosophischen Ost- 
West-Dialog, 3. Jg. (1994). S. 337-345, hier S. 343).
40 Henaff zitiert hier: Carson McCullers: Die Ballade vom traurigen Cafe. Novelle. 
Übers, von Elisabeth Schnack, Zürich 1971. Ein neu eröffnetes kleines Cafe wird hier in 
einem trostlosen Städtchen in den Südstaaten der USA zur Zeit der großen Depression 
zu einer unerwarteten Gabe für die Anwohner.

576

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

aufgrund der Differenzierung der Berufe und ihrer Komplementarität 
nach einander haben«. [Henaff 125]41 Auch wenn dieses Bedürfnis nach 
einander hier kein Bedürfnis nach einer persönlichen Beziehung oder 
einer emotionalen Bindung ist, spielt dabei doch die individuelle Per­
sönlichkeit der Beteiligten eine wichtige Rolle. Denn ich brauche den 
Anderen - den Schuhmacher oder Bäcker weil ich bestimmte Güter 
von ihm erhalten möchte, die ich selbst nicht in gleicher Weise herstel­
len kann, und das wiederum heißt im Kontext der »Nikomachischen 
Ethik«: ich brauche seine spezifischen Fähigkeiten, seine Talente, das 
was er erlernt hat und was an ihm in dieser Hinsicht anders ist, als ich 
selbst. Zwar geht es hier um »eine andere, weniger glorreiche, weniger 
persönliche Version des sozialen Bandes« als in den traditionellen Ga­
bebeziehungen der Anerkennung [Henaff 503], dennoch geht es wei­
terhin um das soziale Band. Die eigentliche Beziehung des Einander-zu- 
erkennen-Gebens beschreibt Aristoteles in der Verbindung der Freund­
schaft, in der die Beteiligten tatsächlich einander ihr Selbst zu erkennen 
geben. Das Bedürfnis, mit dem Anderen in Beziehung zu treten und 
einander zu erkennen zu geben, erklärt sich dabei auch aus dem Bedürf­
nis, sich selbst zu erkennen. So erklärt Dalferth mit Bezug auf Levinas:

»Wir bedürfen des Anderen nicht nur, weil uns sonst etwas oder jemand fehlt, 
sondern weil wir selbst sonst fehlen würden. ... Nicht das Bedürfen bestimmt 
den Anderen, sondern der Andere ist der, dem der Bedürfende sich und sein 
Bedürfen verdankt.« [Gabel, Joas 187]

Analog zur Figur der Lichtung der Gabe bei Ricoeur beschreibt Dalferth 
jede Erfüllung dieses Bedürfnisses nicht als Abschluß, sondern als Be­
stätigung und Erneuerung des Bedürfens.

Michael Gabel nennt in seiner Auseinandersetzung mit Marion 
unter dem Titel »Hingegebener Blick und Selbstgegebenheit« [Gabel, 
Joas 192-209] einen weiteren Aspekt, der das Bedürfnis, sich zuein­
ander in Beziehung zu setzen als ein Einander-zu-erkennen-Geben er­
klären kann: Für Gabel kann ausgehend von Max Scheier der gesamte 
Zugang zur Phänomenalität immer nur in der Vermittlung über einen 
personalen Anderen geschehen. Es gibt keinen abstrakten Bezug auf 
Gegebenes, sondern nur den individuellen, konkreten Bezug der jewei­
ligen Person, die die Gebung empfängt, zur Manifestation bringt und 

41 Vgl.: Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Übers, von Olof Gigon. Zürich und Mün­
chen 1967. [Zitiert als: NE] V, 8, 29.

577

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

entfaltet. Das heißt wiederum, daß der Zugang zu einem Phänomen 
immer schon als ein Mit- oder Nachvollzug der Wahrnehmungsakte 
des Anderen erfolgt, vermittelt über dessen Selbstkundgabe, so daß 
letztlich jedes Empfangen einer Gebung die Vermittlung über das Zu- 
erkennen-Geben einer Person voraussetzen würde. Auch Gabel über­
schreitet allerdings die philosophische Argumentation auf eine theo­
logische Ebene, insofern für ihn aus dieser Voraussetzung heraus eine 
Person Gottes denknotwendig ist, um die Phänomenalität als eine Welt­
totalität zu garantieren, die nicht in die willkürlichen Kundgaben ein­
zelner personaler Geber mit ihren je eigenen Wahrnehmungswelten 
zerfällt.

Ähnlich möchte auch Marion über die Begrenzung auf die Plurali­
tät der jeweiligen Perspektiven und Selbstkundgaben der Personen hin­
ausgehen. Das gesättigte Phänomen Person verlangt wiederum eine un­
endliche Arbeit der Hermeneutik, die niemals in einen Horizont 
überführt und darin vervollständigt werden könnte. In »L'icöne ou 
l'hermeneutique sans fin«42 wird deutlich, inwiefern trotz dieser Unab- 
schließbarkeit der Versuch des Verstehens und die hermeneutische Ar­
beit eine Motivation aus der Konfrontation mit dem gesättigten Phäno­
men der Ikone, also aus der Begegnung mit der anderen Person 
gewinnen. Die Gesichtsausdrücke des Anderen können eine Vielzahl 
von Bedeutungen vermitteln, die sich nicht eins zu eins in Begriffe 
übersetzen lassen: »L'expression du visage exprime une infinite de si- 
gnifications.«43 Dieses Zu-erkennen-Geben erkennt sich selbst nicht: 
»le visage ne sait pas ce qu'il dit ou, plus exactement, ne peut dire la 
signification qu'il exprime, parce qu'il ignore lui-meme.«44 Das Gesicht 
und meine Gesichtsausdrücke sind für mich selbst ein blinder Fleck. Ich 
kann mich ohne jegliche Vermittlung oder Spiegelung - die immer 
schon ein verändertes, spiegelverkehrtes Bild zeigt - nicht zu meinem 
Gesichtsausdruck verhalten, den ich mir selbst nicht ansehe. Zudem 
bleibt das, was sich im Gesicht ausdrückt, stets nur Annäherung an das 
damit verbundene innere Erleben. Die Kontra-Intentionalität der Phä­
nomene gilt hier auch für das Phänomen der eigenen Person, denn wir 
geben uns anderen oft gerade durch unbewußte Gesten besonders deut- 

42 In: Jean-Luc Marion: De Surcroit. ttudes sur les phenomenes satures, Paris 2001. 
S. 125-153.
43 Ebd., S. 144.
44 Ebd.

578

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

lieh in unserer Personalität und Identität zu erkennen. Das Gesicht ist 
für Marion mit der Lüge verbunden, nicht im Sinne einer bewußten 
Täuschung, sondern weil seine Art sich zu äußern stets mehrdeutig 
und >uneigentlich< bleibt. Es kann keine Wahrheit als Adäquation oder 
Evidenz beanspruchen, aber einer anderen Ordnung der >Wahrheit< 
entsprechen:

»Un visage ne dit la verite sur ce qu'il exprime - verite qu'en un sens il ignore 
toujours - que si je le crois et qu'il croit que je le crois. La confiance, pour ne 
pas dire la foi, offre le seul acces phenomenologiquement correct au visage 
d'autrui.«45

Es ist hier für Marion nicht die soziale Position, die Anerkennung oder 
Würde, sondern die Wahrheit der Person, die nur über den Anderen, 
über das Einander-zu-erkennen-Geben und zudem über eine Ordnung 
des Vertrauens oder Glaubens vermittelt werden kann. Interessant ist, 
daß Marion hier noch einmal deutlich eine lebensgeschichtliche Dimen­
sion mit einführt: das Gesicht drückt aus, was der Person geschieht, was 
sich für sie ereignet, und zwar über den Verlauf der Zeit hinweg. »La 
verite du visage se joue donc dans son histoire«.46 Vollständig kann 
diese lebensgeschichtliche Wahrheit sich nur im gesamten Verlauf bis 
zum Tod entfalten, weshalb für Marion Freundschaft und Liebe ein an­
dauerndes Vertrauen bis zum Ende des Lebens bedeuten müssen. Die 
hermeneutische Arbeit, die durch das gesättigte Phänomen des Antlit­
zes herausgefordert wird und auf der Basis dieses Vertrauens in die 
>Wahrheit< seiner Ausdrücke erfolgt, endet für Marion aber gerade 
nicht mit dem Tod. Sie kann nicht in ein letztgültiges Urteil überführt 
werden, das der Sättigung des Phänomens nicht entspräche, sondern 
setzt sich als eine unendliche Erinnerungs- und Trauerarbeit fort, die 
wiederum aus verschiedenen Perspektiven erfolgt, von verschiedenen 
Zeugen ausgeführt wird und so ganz unterschiedliche Interpretationen 
beinhalten kann.

Erinnert sei hier an Ricoeurs >VerschuIdung< gegenüber den Toten, 
die darin besteht, ihre Geschichte zu erzählen und zu überliefern, um 
sie nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Er verweist dabei auf die 
Überschneidungen der narrativen Identitäten und die Angewiesenheit 
auf die Anderen, auch auf die anderen Generationen. Auch wenn die 

45 Ebd., S. 145.
46 Ebd., S. 147.

579

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Arbeit des Weitererzählens und des Interpretierens als Annäherung an 
das personale Selbst letztlich unendlich bleibt, kann dennoch für 
Ricoeur die erzählte Identität in der geschlossenen Form einer Geschich­
te weitergegeben werden, in einer Ganzheit, die keine Totalität bean­
sprucht. Auch Derrida würde Marions Verweis auf die Unendlichkeit 
der verlangten Interpretationsarbeit zustimmen - jedoch nur indirekt 
begründet durch die Sättigung des Phänomens der Person. Für ihn ist 
es die Arbeit des Interpretierens selber, die im Spiel der Zeichen und 
Verweise niemals zu einem Abschluß kommen kann. In »Überleben«47 
wird die Frage dieser nicht totalisierbaren, dezentrierten Arbeit des In­
terpretierens oder Übersetzens von Texten zwar nicht direkt mit der 
Thematik der Person, jedoch mit der Frage verknüpft, wie und aus wel­
cher Position heraus sich über das Leben schreiben läßt (ecrire-sur-viv- 
re) - also indirekt auch mit der Frage nach dem Platz des Denkenden 
und (Über)Lebenden. Es ist keinem Sprechenden oder Schreibenden 
möglich, aus einer Außenperspektive über Leben zu schreiben - es sei 
denn in der unmöglichen Möglichkeit eines Todes in den Buchstaben, 
der zugleich ein >Überleben< ist. Derrida interpretiert Maurice 
Blanchots Roman »L'arret du mort«48 als Versuch, sich den Paradoxien 
dieses Überlebens anzunähern, ausgehend von einer Szene in der Mitte 
des Romans, in der eine Sterbende durch den Ruf ihres Namens ins 
Leben zurückgeholt wird, nur um schließlich doch getötet zu werden. 
Sie >gibt sich den Tod< bzw. sie »verlangt... den Tod, verlangt, daß er ihr 
ihn gibt; sie gibt ihn sich durch die Hand des Erzählers«49. Dabei wird in 
einer weiteren Verschränkung von Aktivität und Passivität »das Den- 
Tod-Geben zum Sterben-Lassen, und das Leben-Geben wird zum Le­
ben-Lassen«50, wobei dieses Lassen nicht als starker Gegensatz zum 
Geben und nicht als eine Passivität im klassischen Sinne verstanden 
werden soll. Derrida stellt schließlich die Hypothese auf, es gehe dem 
Ich-Erzähler wesentlich darum, die Frauenfiguren des Romans für sich 
zu bewahren und überleben zu lassen, »um schließlich die eine und die 
andere, lebend-und-tot, weiterlebend zu bewahren«.51 Wo sich in Aus­
einandersetzung nach der Gabe die Frage nach dem Begehren zu geben 

47 Jacques Derrida: Überleben. In: Ders.: Gestade. Übers, von Monika Buchgeister und 
H.-W. Schmidt, Wien 1994. S. 119-217.
48 Maurice Blanchot: L'arret du mort, Paris 1977.
49 Jacques Derrida: Überleben, a.a.O. S. 158.
s° Ebd., S. 209.
51 Ebd., 215.

580

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

stellt, geht es hier um die Spannung zwischen einem Verlangen nach 
dem Tod, einem Verlangen nach dem Überleben des Anderen sowie 
gleichermaßen um das »Verlangen nach Wahrheit«52 und um das »Ver­
langen nach Erzählung«.53 Erneut werden Bejahung und Verneinung, 
Tod und Leben überkreuzt. Der Text über das Überleben endet in einer 
langen Zitation Blanchots allerdings mit einer deutlichen Bejahung. Es 
handelt sich um ein »>Ja<, [das] auf nichts antwortet, auf nichts anderes 
als auf das andere >ja<, auf sich selbst« - aber doch, ohne daß Derrida 
dies explizieren würde, wohl damit auch auf das >Ja< der anderen, der 
geliebten oder begehrten Person. Es handelt sich um die Bezeugung 
einer Liebe, die in ihrer ganzen Ambivalenz und Problematik aufgezeigt 
wird:

»[W]o immer sie war und wo immer ich sein mochte, im Fernsein, im Unglück 
... in meinen falschen Worten ... im Schweigen und in der Nacht, gab ich ihr 
all meine Kraft und sie gab mir all die ihre, so daß diese allzu starke Kraft, ... 
uns vielleicht einem Leid ohne Maß weiht; doch ist dem so, dann nehme ich 
dieses Leid auf mich mit Freude ohne Maß, und ihr sage ich ewig: >Komm<, 
und ewig ist sie da.«54

Wird hier das Verlangen nach Wahrheit, nach Erzählung, danach zu 
erkennen zu geben, mit dem Verlangen nach der anderen Person, dem 
an sie gerichteten Ruf, der Aufforderung >Komm< verbunden? »Jeder 
lebt und stirbt durch den Anderen, bewahrt den Anderen, bewahrt den 
Erzähler des Anderen und verliert ihn.«55 Das Rufen des Anderen und 
das Erzählen lassen sich in einer Fortsetzung dieser assoziativen Über­
legungen Derridas vielleicht ähnlich wie bei Ricoeur und Marion als 
Versuche verstehen, den Anderen zu >interpretieren<, zu >übersetzen<, 
auf diese Weise >über sein Leben zu Sprechern und ihn >über-leben< zu 
lassen.

Für Marion verlangt die unendliche Bedeutungsfülle des Gesichts 
des anderen Selbst eine unendliche Hermeneutik, die aber der Interpre­
tierende aufgrund seiner eigenen Endlichkeit wieder nicht erfüllen 
kann. Deshalb insistiert er nicht allein auf eine Ausdehnung der histo­
rischen Dimension über die Grenzen der Generationen hinweg, son­

52 Ebd., 145.
53 Ebd., 150.
54 Ebd., S. 217.
55 Ebd., S. 209. Diese Kette »annulliert die Zeit im Ring der ewigen Wiederkehr, schließt 
die Bejahung mit sich selbst kurz«. [Ebd.]

581

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

dern auf die notwendige Annahme einer >Unsterblichkeit<, analog zum 
Postulat der Ideen der Unsterblichkeit der Seele und Gottes bei Kant. 
Dieses Postulat versteht Marion als notwendige Bedingung des katego­
rischen Imperativs, da auf die Ausübung der Freiheit zur Gesetzgebung 
der Vernunft in einer Resignation gegenüber der eigenen Endlichkeit, 
verzichtet werden könnte. Marion überträgt dieses Modell nun auf den 
Imperativ der für ihn, mit Levinas, vom Antlitz des Anderen ausgeht, 
welcher seine Tötung im konkreten sowie auch im übertragenen Sinne 
einer Mißachtung verbietet: »Donc tout visage exige l'immortalite - 
sinon la sienne, du moins celle de celui qui I'envisage«.56 Noch einmal 
wird die Notwendigkeit eines absoluten, ewigen Erkennenden postu­
liert, der die unendliche Hermeneutik vervollständigen kann. Zugleich 
ist es für Marion mit Husserl die »Unendlichkeit des Liebens«57, die in 
einer solchen Hermeneutik verlangt wird: »Le visage d'autrui m'impose 
de croire en ma propre eternite, comme un besoin de la raison ou, ce qui 
revient au meme, comme la condition de son hermeneutique infinie«.58

Ein sehr persönliches Zeugnis einer Liebe im Bewußtsein des Kon­
fliktes zwischen der eigenen Endlichkeit und dem Anspruch einer Un­
endlichkeit findet sich in Andre Gorz' »Brief an D. Geschichte einer 
Liebe« 59 Der Sozialphilosoph Gorz, ein scharfer Beobachter und Kriti­
ker der Ökonomisierung des Wissens60, richtet diesen Brief an seine 
Frau Dorine, um das Bild zu korrigieren, das er von ihr zuvor, 1958, in 
seiner Autobiographie »Der Verräter«61 gezeichnet hat. Gorz beschreibt 
dort - existenzialistisch geprägt - das Engagement für seine Frau, die 
auf ihn angewiesen scheint, als Wendepunkt, der ihn dazu veranlaßt, 
trotz des Verzweifelns an seiner eigenen Unzulänglichkeit und Endlich­
keit (über)leben zu wollen, um ihr Leben zu retten. In der Richtigstel­
lung wird nun eine weitaus vitalere und aktivere Darstellung der Per­
sönlichkeit Dorines entworfen und die Liebesbeziehung wird als 

56 Jean-Luc Marion: De Surcroit, a.a.O., S. 152.
57 Marion zitiert aus: Edmund Husserl: Erste Philosophie (1923/24), Zweiter Teil: Theo­
rie der phänomenologischen Reduktion, Husserliana VIII, Den Haag 1959. S. 14.
58 Jean-Luc Marion: De Surcroit, a.a.O., S. 153.
59 Andre Gorz: Brief an D. Geschichte einer Liebe. Übers, von Eva Moldenhauer, Zürich 
2007.
60 Vgl. Andre Gorz: Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der Wissensökonomie. Übers, 
von Jadja Wolf, Zürich 2004.
61 Andre Gorz: Der Verräter. Mit dem Essay »Über das Altern«. Übers, von Eva Mol­
denhauer, Frankfurt a. M. 1980.

582

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

Beziehung einer wechselseitigen Hingabe gleichwertiger Partner be­
schrieben.62 Der »Brief an D.« wird dabei rückblickend betrachtet zu 
einer Art Testament und Erklärung dafür, warum Gorz ohne seine 
schwer erkrankte Frau Dorine nicht weiter leben wollte. Beide haben 
sich im Alter von 83 und 84 Jahren am 22. September 2007 gemeinsam 
das Leben genommen und so dem Satz »Jeder von uns möchte den 
anderen nicht überleben müssen.«63, der sich am Ende des Briefes fin­
det, eine bittere Realität gegeben.

Das eigentlich Wesentliche in der gemeinsam erlebten und nun 
öffentlich >zu erkennen gegebenem Liebesgeschichte scheint für Gorz 
darin zu bestehen, einander einen Platz in der Welt zuzuweisen: »Ge­
meinsam mussten wir uns, einer durch den anderen, den Platz in der 
Welt schaffen, der uns ursprünglich abgesprochen war.«64 Zugleich 
scheint Gorz seinen Platz in der Rolle des Erzählers der eigenen Liebes­
und Lebensgeschichte zu finden.65 Er beschreibt diese Liebe als ein 
wechselseitiges Geschenk, das eine Hingabe der eigenen Person, des 
ganzen Selbst und des ganzen Lebens ohne Aufschub verlangt. Um ein­
ander einen Platz in der Welt zu geben, ist »ein Pakt fürs Leben«66 
notwendig, eine Bindung also, wie sie auch durch die zeremonielle Gabe 
etabliert wird:

»Ich will nicht mehr >das Leben auf später verschieben^ wie es Georges Bataille 
geschrieben hat. Ich möchte dir meine ganze Aufmerksamkeit schenken und 

62 Vgl. Andre Gorz: Brief an D., a.a.O., S. 10.
63 Ebd., S. 84.
64 Ebd., S. 17. Einen solchen Platz in der Welt zu finden gelingt Gorz, der als österre­
ichischer Jude in Frankreich das Gefühl der Heimatlosigkeit und des Ausgeschlossenseins 
empfindet, sonst nur durch die Veröffentlichungen seiner Bücher, insbesondere der sehr 
erfolgreichen Autobiographie. Indem er sich öffentlich gerade in seinem tiefen Selbst­
zweifel >zu erkennen gibt<, wird er durch die Rezeption und auch durch die Anerkennung 
seines Werkes gezwungen, so Gorz, »mich neu zu definieren und mich ständig weiter­
zuentwickeln, um nicht im Bild, das die anderen sich von mir machten, gefangen zu 
bleiben«. [Ebd., S. 52] Der Blick der Anderen, die ihm - hier wird Gorz' Prägung durch 
Sartre deutlich, mit dem er eng zusammengearbeitet hat - eine mehr oder weniger klar 
umrissene und distinkte Identität zuschreiben, fordert ihn dazu heraus, sich gerade nicht 
auf diese Weise festlegen zu lassen, sondern seine Identität als ein Werden zu entwickeln.
65 Interessant ist, daß Gorz erst in der Liebeserklärung an Dorine in der Ich-Form 
schreibt, während seine Autobiographie noch in der dritten Person verfaßt ist und der 
Autor sich, wie er nun selbst erkennt, »in diese Selbsterkundung nie gänzlich einge­
bracht« hat. [Ebd., S. 52] Die Liebeserklärung oder das Liebesbekenntnis ist aber ohne 
einen solchen radikalen Einsatz seiner selbst nicht möglich.
66 Ebd., S. 18.

583

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

die Deine zu gewinnen suchen wie in unseren Anfängen. Du hast mir dein 
ganzes Leben und alles, was du bist geschenkt; ich möchte dir in der Zeit, die 
uns noch bleibt, alles von mir schenken können.«67

Hier drückt sich sehr deutlich die Erfahrung aus, dem Geschenk der 
Liebe des Anderen gegenüber immer schon verspätet und in Verzug zu 
sein, aber auch die Hoffnung auf die Möglichkeit, dies korrigieren zu 
können. Und äußerst zaghaft deutet sich noch in der Aufgabe des eige­
nen Lebens, die hier an keiner Stelle als Selbstaufopferung, sondern 
vielmehr als eine Flucht vor dem Schmerz erscheint, ohne den Anderen 
weiterleben und seinen Verlust ertragen zu müssen, eine Hoffnung aus. 
Gorz' Brief schließt mit dem Satz: »Oft haben wir uns gesagt, dass wir, 
sollten wir wundersamerweise ein zweites Leben haben, es zusammen 
verbringen möchten.«68 Selbst wenn beide nicht an ein solches Wunder 
eines zweiten Lebens geglaubt haben, schließt sich die Bindung zwi­
schen ihnen im Versprechen, das Leben nur gemeinsam >überleben< zu 
wollen.

Gorz' Schrift und die darin enthaltene Korrektur seines früheren 
Portraits Dorines illustriert die Schwierigkeit, dem Anderen gerecht zu 
werden, sich und den Anderen in der Gleichwertigkeit und Wechselsei­
tigkeit der gemeinsamen Beziehung zu verorten sowie eine Hermeneu­
tik zu vollziehen, die keine Festlegung auf ein Bild ist, sondern dem 
Anderen Raum gibt - die ihm einen Platz zuweist, so wie Proust am 
Ende seiner großen Suche nach der verlorenen Zeit die Aufgabe des 
Schreibens auch als Aufgabe empfindet, die Menschen, die er beschreibt 
in der Weise darzustellen, wie sie »neben dem so beschränkten Platz, 
der ihnen im Raum reserviert ist, einen anderen, so beträchtlichen, im 
Gegensatz zum ersten maßlos in die Länge gezogenen Platz einnehmen 
... - einen Platz in der Zeit.« [Proust 528]69

In der Wiederbegegnung mit den alternden Menschen, die dem 
Erzähler - und dem Leser - aus dem bereits Erzählten bekannt sind, 
aber von der >Künstlerin Zeit< bis an die Grenze der Unkenntlichkeit 
verändert wurden, scheint es dem Erzähler, als wären sie maskiert. Im­
pliziert ist wiederum, daß unter der Maske der Veränderung doch eine 

67 Ebd., S. 83.
68 Ebd., S. 84.
69 Marcel Proust: Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. 
Übers, von Eva Rechel Mertens, Band 7, Frankfurt a. M. 2002. [Zitiert als: Proust]

584

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

kontinuierliche Identität vermutet werden kann. Dennoch ist »das, was 
vorher an dieser Stelle war - das Wesen, an das man sich erinnert - 
nicht mehr vorhanden, das hingegen, welches man vor sich hat, [ist] 
ein uns bislang nicht bekanntes Wesen«. [WdA 94, vgl. Proust 366] 
Damit dringt, wie es Ricoeur ausdrückt, in den Prozeß der reconnais- 
sance als Identifizierung ein so »verstörendes Geheimnis wie das des 
Todes« ein. [Ebd.] Dem Erzähler der »Recherche« erscheint »unsere 
Seele - auf die Dauer eines Lebens betrachtet - als eine Folge von ne­
beneinandergestellten und deutlich unterschiedenen Ichs, die nachein­
ander sterben oder sogar miteinander abwechseln«. [Proust 364] In der 
Identität von Personen, an der sich die reconnaissance über die Zeit 
hinweg abarbeitet, tauchen ebenso erstaunliche Lücken auf wie im Ge­
brauch des Begriffs der reconnaissance selbst, der sich wiederum erst in 
dieser Arbeit an der Person deutlich von der connaissance abgrenzen 
läßt. Der Erzähler der »Recherche« fühlt sich zur künstlerischen Tätig­
keit des Erzählens und in dieser Tätigkeit dazu verpflichtet, den Men­
schen, denen er begegnet, und ihrem Leben ihren Platz in der Zeit zu­
zuschreiben. Die >Gabe< dieses literarischen Werkes scheint hier also 
gerade darin zu bestehen, den dargestellten Personen einen solchen 
Platz zu geben bzw. zu erkennen zu geben: Zwar nimmt jeder Mensch 
seinen Platz in der Zeit ohnehin ein, der Raum der »Tiefe der Jahre« 
[Proust 527], der sich in der Tiefe des Augenblicks eröffnet [vgl. Proust 
526], bliebe aber ohne das Erzählen, das die Dauer der Zeit durchmißt, 
unsichtbar.

Proust plädiert für die Einzigartigkeit und Unersetzbarkeit des in­
dividuellen Lebens, die sich insbesondere in der Figur des Künstlers 
manifestiert und »im Schöpfungsakt« der notyau;, »bei dem kein ande­
rer uns ersetzen oder auch nur mit uns Zusammenwirken kann.« [Pro­
ust 277] Der Erzähler der »Recherche« zieht sich am Ende der Erzäh­
lung aus der Gesellschaft zurück in die »Nächte« des Schreibens. 
[Proust 520] Und doch soll gerade die Kunst den Eintritt in die Welten 
der Anderen eröffnen, nur durch sie »vermögen wir aus uns heraus­
zutreten und uns bewußt zu werden, wie ein anderer das Universum 
sieht«. [Proust 301] Die Kunst öffnet also den Horizont des Einzelnen 
und läßt ihn die Grenzen zum Anderen überschreiten, so daß er auch zu 
dessen Platz in der Zeit Zugang erhält. Sie erlaubt es, nicht nur einem 
Anderen etwas zu erkennen zu geben, sondern kann uns die Möglich­
keit geben, zu erkennen, wie ein Anderer erkennt. Das zu schreibende 
Werk soll als ein nahezu magisches »Vergrößerungsglas« dienen, durch 

585

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

das es dem Leser gelingen soll, »in sich selbst zu lesen«. [S.o.] »In der 
Schrift gerettet«, so Ricoeur, ist die Grenzerfahrung des Wiedererken­
nens, das den Widerstand des Alterns und des Geheimnisses des Todes 
überwindet, »nun Sache jener anderen reconnaissance«, die vollzogen 
wird, wenn der Leser das, was ihm diese Schrift zu erkennen gibt, als 
Instrumentarium nutzt, um sich selbst zu lesen, und zwar auch in sei­
ner eigenen Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit: »in der Lektüre eines 
ganzen Lebens«. [WdA 96]

Es geht also darum, sich aus dem eigenen Bedürfnis nach Anerken­
nung heraus und über dieses hinaus verpflichtet zu fühlen, den Ande­
ren anzuerkennen und ihn - für sich selbst, für den Anderen wie auch 
für die anderen Anderen, an die auch Gorz' Brief durch seine Veröffent­
lichung adressiert wird - zu erkennen zu geben, ohne ihn damit auf eine 
punktuelle Identität einzuschränken und festzulegen, die insbesondere 
durch seine lebensgeschichtliche Entwicklung immer schon überschrit­
ten wird. Es geht in diesem Zu-erkennen-Geben, welches aus dem Er­
zählen der gemeinsam erlebten Geschichte hervorgeht, darum, die ei­
gene Identität ebenso wie die des Anderen als ein Werden zu verstehen.

Für Ricoeur bietet die Narration in besonderem Maße die Chance, 
dieses Werden, die Entwicklung und die offenen Möglichkeiten der Zu­
kunft und der Vergangenheit zu artikulieren und damit wiederum den 
Rezipienten diese Dimension der Möglichkeit zu erkennen zu geben, 
die dann in der Gegenwart als Initiative umgesetzt werden kann. Die 
Fiktion eröffnet eine »Zeit der Schwebe, in der noch nichts entschieden 
ist« und aus der »unsere Zukunftsentwürfe die Kraft« gewinnen, »die 
unerfüllten Möglichkeiten der Vergangenheit zu reaktivieren«. [ZuE III 
388] Sie konfrontiert uns also mit einem Augenblick, in dem noch 
nichts entschieden ist. Ein solcher Augenblick ist für Derrida der Au­
genblick der Gabe und auch der Augenblick der Gabe der Poesie. Diese 
Zeit soll für Ricoeur in der Schwebe einer offenen Gegenwart bleiben, 
die eine unbegrenzte Pluralität von Möglichkeiten entfaltet. Sie soll 
auch deshalb offen bleiben, weil die Verantwortung für den Anderen 
und für das Ziel eines gerechten Miteinanders kein absehbares Ende 
hat, sondern immer ein offener Aufruf bleibt.

586

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

3) Die Gaben der Liebe und die Herausforderungen der 
Gerechtigkeit

Ricoeur stellt den Anspruch, die Ebenen der Liebes- oder Anerken­
nungsbeziehung zwischen Personen und die Forderung einer Univer­
salität der Gerechtigkeit zu verbinden, die Henaff in der Entwicklung 
der sozialen Bindungen unterscheidet. Weder die eine noch die andere 
Ebene soll vernachlässigt werden, sondern es gilt, sie in einer lebendi­
gen Spannung zu halten. In seinem Vortrag »Liebe und Gerechtig­
keit«70 verweist Ricoeur, ähnlich wie Marion ausgehend von Pascal, auf 
die radikale Andersheit einer Ordnung der Liebe und auf die »Dispro­
portion zwischen Liebe und Gerechtigkeit«71, um dann den Versuch 
einer Vermittlung zu unternehmen, die »immer fragil und vorläufig«72 
bleiben muß. Die Ordnung der Liebe ist zugleich eine andere Ordnung 
des Diskurses, der sich als Lob und Hymnus äußert, sowie eine Ord­
nung der Überfülle, die er als Ordnung der Gabe charakterisiert.

Die Ordnung der Gerechtigkeit soll demgegenüber nicht als Man­
gel diskreditiert werden. In ihrem »formalen Charakter«73 sowie wohl 
auch in der Möglichkeit und Notwendigkeit, in der Praxis der Justiz 
trotz der Erfahrungen der Unentscheidbarkeit zu Entscheidungen zu 
gelangen, liegt für Ricoeur die Stärke der Gerechtigkeit. Die Situations­
entscheidung verlangt in der Tragik des Handelns zwar eine Anerken­
nung des Ausnahmecharakters dieser Situationen, stets jedoch auch den 
Durchgang durch die Universalierungsformel des kategorischen Impe­
rativs. Kann die Liebe in ihrer radikalen Partikularität ebenfalls einen 
echten Imperativ aussprechen, wie es Marion im Hinblick auf das Ant­
litz des Anderen voraussetzt? Ricoeur unterscheidet hier das Gesetz 
vom Gebot: »Das Gebot der Feindesliebe genügt nicht sich selbst; es ist 
supraethischer Ausdruck einer breiten Ökonomie der Gabe mit ganz 
anderen Ausdrucksweisen als diese Anleitung des Menschen zum Han­
deln.«74 Das Gebot der Feindesliebe, auf das sich auch Marion beruft, ist 
verbunden mit dem Gebot einer Gabe, die nicht geben soll, um Erwide­
rung zu erhalten, sondern weil derjenige, dem dies geboten wird, bereits 

70 Paul Ricoeur: Liebe und Gerechtigkeit. Amour et Justice. Übers, von Matthias Raden, 
Tübingen 1990.
71 Ebd.,S. 9.
72 Ebd., S. 7.
73 Ebd., S. 31.
74 Ebd., S.43f.

587

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Empfänger einer Gabe ist: »Da dir ja gegeben wurde, gib deinerseits. 
Gemäß dieser Formulierung und kraft des >da ja< zeigt sich die Gabe als 
Ursache der Verpflichtung.«75 Im gleichen Kontext durchdenkt auch 
Derrida die Paradoxien der reinen Gabe, die nicht gibt, um erwidert zu 
werden, und verweist auf die Figur des Bettlers, der zwar nicht als 
Feind, aber als ein vollkommen anonymer Fremder die Gabe empfängt 
und zugleich das »Nimm mich zu dir ...« [s.o.] ausspricht, das dazu 
auffordert, den Anderen so, wie er ist, anzunehmen. In seinem Vortrag, 
»Über das >Preislose<, oder The Price is Right in der Transaktion«76 
führt für Derrida die kantische Unterscheidung zwischen Preis und 
Würde zu einer Ordnung des Preislosen, in der es um das absolut Kost­
bare geht, um das, was am Ich des Anderen unkalkulierbar bleibt: »Soll 
man als Subjekt -, und als Subjekt der Vernunft, - das bestimmen, was 
in dieser Weise den Preis des Marktes transzendiert? Obwohl im Ge­
genteil gerade das Subjekt selbst, insofern es kalkulierbare, zählbare 
Identität ist, Ware werden kann?«77 Diese Kalkulierbarkeit bedroht 
gleichzeitig die Würde und sichert doch auch das Prinzip der Äquiva­
lenz zwischen Singularitäten. Nur durch diese Möglichkeit der Äquiva­
lenz, der Vergleichbarkeit des Unvergleichlichen, welches die Person 
auszeichnet, wird für Derrida hier ein Übergang von der Unentscheid- 
barkeit in den Raum der verantwortlichen Entscheidungen der Gerech­
tigkeit möglich: »Hier muß das Nicht-Verhandelbare verhandelt wer­
den. Diese Notwendigkeit ist kein empirischer Notbehelf. Gerade 
durch ihre Unentscheidbarkeit ist sie ein Imperativ.«78 Unterschiede 
des Geschlechts, der Rasse, der Herkunft, der Religion usf. müssen für 
gerechte Entscheidungen ausgeblendet werden, nur so kann paradoxer­
weise »der Zugang zur Würde des Anderen ... der Zugang zur Singu­
larität seiner absoluten Differenz«79 gewahrt werden. Die Indifferenz, 

75 Ebd., S. 49.
76 Jacques Derrida: Über das >Preislose<, oder The Price is Right in der Transaktion. 
Übers, von Anja Gundelach und Stephan Geene, München 1993. Es geht hier zunächst 
nicht um die Frage der Gabe, sondern um die Frage, was den >Geist des Geldes< aus­
machen könnte, und um die Frage, ob das Verschwinden der materiellen Formen des 
Geldes, der Übergang zum einem immer virtuelleren Zahlungsverkehr, in dem beim 
Scheck zunächst gerade die Signatur der hier und jetzt zeichnenden Person zählt, wäh­
rend auch diese dann durch die anonyme PIN-Nummer ersetzt wird, Auswirkungen auf 
die Erfahrungen unserer Subjektivität und Intersubjektivität besitzt.
77 Ebd., S. 22.
78 Ebd., S. 24.
79 Ebd.

588

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

die Gleichgültigkeit gegenüber allen Unterschieden, die sich auch im 
Geld verkörpert, erlaubt die Erkenntnis, »das jeder und jede ebenso viel 
Wert ist wie der oder die andere, eben jenseits des Wertes: preislos«.80

Für Ricoeur eröffnet sich die Möglichkeit zu einem gegenseitigen 
Korrektiv zwischen der Logik der Liebe oder der Gabe auf der einen und 
der Logik der Gerechtigkeit auf der anderen Seite, in einer »wechselsei­
tigen lebendigen Spannung zwischen der Logik der Überfülle und der 
Logik der Entsprechung«.81 Die Überfülle verhindert ein Umschlagen 
der Suche nach Gerechtigkeit in die reine Eigennützigkeit derjenigen, 
die jeweils >am gerechtestem behandelt werden wollen. Die exzessive 
Ordnung der Gabe verweist auf die Grenzen der restriktiven Ordnung 
der Gerechtigkeit. Umgekehrt ist aber die Logik der Überfülle auf das 
Korrektiv der Gerechtigkeit angewiesen, denn »[g]erade weil die Liebe 
supramoralisch ist, hat sie nur unter der Leitung der Gerechtigkeit Zu­
gang zum praktischen und ethischen Bereich«.82 Es ist für Ricoeur eine - 
vielleicht auch die - zentrale philosophische Aufgabe, die Beziehung 
zwischen diesen beiden Logiken zu erhellen.83 Den Schwerpunkt legt 
er darauf, die durchdachten und über die Generationen hinweg weiter­
gegebenen, zumeist symbolisch verschlüsselt zu erkennen gegebenen 
Überzeugungen freizulegen, zu verstehen und zu hinterfragen, die als 
Vermittlung dort wirksam werden, wo weder allein nach den Maßstä­
ben der Gerechtigkeit noch allein nach denen der Liebe gehandelt wer­
den kann, sondern ein Kompromiß notwendig ist. Dieser Schwerpunkt 
wird bei Marion und Derrida so auf den ersten Blick nicht geteilt. Auch 
ihr philosophisches Selbstverständnis zeigt sich jedoch geprägt durch 
den Anspruch, mit der Herausforderung durch eine Logik der Überfül­
le, der Gabe und auch der Liebe, die sich nicht in einer Logik der Ge­
rechtigkeit oder aber auch in der Logik der klaren und distinkten Er­
kenntnis erfassen und auf den Begriff bringen läßt, umzugehen. 
Geprägt ist dadurch ebenso ihr Verständnis eines personalen Selbst, 
das sich ebenfalls in einer Spannung zwischen Mangel und Fülle, zwi­
schen Empfangen und Geben, zwischen Sinn und Wahnsinn, zwischen 
Selbstbehauptung, Selbstzweifel, Selbstaufgabe und einer Selbsterfül­
lung in der Hingabe, zwischen dem Anspruch der Klarheit und der 

80 Ebd.
81 Ebd., S. 59.
82 Ebd., S. 63.
83 Vgl.ebd., S.65ff.

589

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

Wahrung des Geheimnisses hält. Es ist die Begegnung mit dem Ande­
ren als gesättigtem Phänomen, die hierbei zu einer hermeneutischen 
Tätigkeit sowie generell zum Philosophieren herausfordert.

Auch im Einander-zu-erkennen-Geben kann sich wiederum die 
Vorstellung einer notwendigen wechselseitigen Ergänzung zwischen 
einer Ordnung der Gabe und einer Ordnung der Gerechtigkeit ergeben: 
zwischen einem exklusiven, persönlichen Gabe-Verhältnis zwischen 
Schüler und Lehrer und einer institutionalisierten, >gerechten<, demo­
kratisiertem (anderen) Ökonomie der kulturell vermittelten Weitergabe 
und Vervielfältigung der Zugänge zur Erkenntnis. Das Einander-zu-er- 
kennen-Geben würde so den hybriden Charakter der Gabe teilen, die 
zwischen universalisiertem, reproduzierbarem Austausch und singu­
lärem Ereignis vermittelt.

4) »Prüfe, ob sie nicht lügen.« - Das Philosophieren als 
Einander-zu-erkennen-Geben

Eine Aufgabe der Philosophie, die sie mit den Künsten und mit den 
Wissenschaften teilt, besteht darin, einander erkennen zu geben, was 
gegeben ist, wie wir uns selbst und einander als jeweils anderes Selbst 
gegeben sind und wie davon ausgehend der Umgang miteinander in den 
Beziehungen des Gebens und Empfangens erfolgt. Diese Aufgabe ist 
konfrontiert mit der Herausforderung, Unvergleichliches vergleichen 
zu müssen, und mit der Spannung zwischen der Komplexität und Über­
fülle des Phänomens des personalen Selbst und seiner Mangelhaftigkeit 
im Bezug darauf, diese Fülle vollständig >entgegenzunehmen< bzw. voll­
ständig zu interpretieren oder zu analysieren. Dennoch bleibt es mög­
lich, diese Fülle und diese Spannung weiterzugeben oder zu erkennen 
zu geben - vielleicht (wie bei Derrida) als ein Geheimnis? Das vollstän­
dige Erkennen und Erkanntwerden scheint stets als eine Hoffnung noch 
auszustehen: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber werde ich 
durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch erkannt 
worden bin«. [S.o.] Obwohl Ricoeur dies hervorhebt, setzt er dennoch 
nicht direkt einen absoluten Dritten als übergeordneten Erkennenden 
an wie Marion in Bezug auf die Liebe, sondern verweist darauf, daß 
»gerade die Position des schreibenden Philosophen ... der Ort des Drit­
ten« [s. o.] ist, wenn auch niemals in absoluter Distanz oder mit einem 
vollkommenen Überblick. Vielmehr scheint dieser Dritte seinen Platz 

590

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

im Spagat zwischen der stets nur annäherungsweise neutralen Beob­
achterperspektive und der Verortung zwischen uns< und mitten im Ge­
schehen der wechselseitigen Beziehungen zu suchen, zwischen der Po­
sition am Fenster und mitten unter den Passanten. Ein noch radikalerer 
Spagat ist bei Derrida gefordert, im Drahtseilakt des Geständnisses, 
wahnsinnig zu sein, gerade im Versuch, einen Sinn zu erkennen zu 
geben. Der Ort des Dritten taucht bei Derrida dort auf, wo er in seiner 
Baudelaire-Interpretation den Platz des Dichters - also des hier Zu-er- 
kennen-Gebenden - mit dem Platz des Bettlers oder des Armen in Ver­
bindung setzt, der die anonyme Forderung bzw. Aufforderung zu einer 
Antwort und zu einer Gabe verkörpert. In jedem Fall scheint für Ricoeur, 
Marion und Derrida innerhalb der Philosophie, unter Ausklammerung 
einer theologischen Voraussetzung der Transzendenz, nur der Versuch 
einer Annäherung an die Wahrheit der Person möglich zu bleiben. Ver­
läuft der Weg zu dieser Annäherung notwendig über die gemeinsame 
Suche nach der Wahrheit und über die Versuche, einander etwas und 
zugleich etwas von sich selbst, zu erkennen zu geben, sei es in den Aus­
drucksformen und Methoden der Philosophie, der Kunst oder der Wis­
senschaften? Und ist darin die Person vielleicht am meisten sie selbst?

Das Herausgefordertsein zur philosophischen Forschung, zur Su­
che nach der Wahrheit, zum Zweifeln und Hinterfragen durch den An­
deren und in einer Gemeinschaft der Frage, das sich so deutlich in der 
sokratischen Ironie, der Hebammenkunst und der Form des Dialogs 
manifestiert, steht für Henaff am Beginn seiner Untersuchungen über 
den »Preis der Wahrheit«, in denen er nach dem Verhältnis zwischen 
»Gabe, Geld und Philosophie« fragt. Henaff beginnt mit dem Tod des 
Sokrates, der es nach seiner Verurteilung ablehnt, durch Geld gerettet 
zu werden.84 Sokrates bleibt damit seiner Kritik an der Praxis der So­

84 Catherine Malabou wählt ebenfalls diese Szene zum Ausgangspunkt einer Erörterung 
über die Gabe, jedoch unter einer andere Fragestellung: Ist es Großzügigkeit oder Klein­
lichkeit, daß Sokrates den Giftbecher sofort leert, anstatt sich noch Zeit zu geben bzw zu 
nehmen? Eine letzte Verausgabung oder Hingabe an das noch verbleibende Leben wäre 
für Sokrates jedoch eine Form der Knechtschaft, während Bataille und Derrida gerade die 
Verausgabung als Souveränität darstellen. Malabou beruft sich auf Hegel, um die in bei­
den Positionen implizierte Kritik der Knechtschaft abzuweisen. Im Kampf auf Leben und 
Tod kämpft der Knecht um sein Leben, ohne es schon wagen oder aufs Spiel setzen zu 
können, weil er noch kein Selbst als Einsatz besitzt: »Der Knecht ist also derjenige, der 
am Ende des Kampfes den Einsatz des Kampfes hervorbringt: das wirkliche Leben, das, 
welches weiß, was es wagt, das sich dessen bewußt ist.« Das heißt also, daß hier die 
erkämpfte eigene Identität erst die Bedingung dafür bilden würde, sich aufs Spiel zu 

591

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

phisten treu, sich ihre Lehrtätigkeit bezahlen zu lassen, und seinem 
Grundsatz: »das erste Kriterium eines authentischen Wunsches nach 
Wahrheit ist: die Ablehnung jeglichen pekuniären Vorteils«. [Henaff 
14] Er befindet sich mit dieser Haltung für Henaff an einem histori­
schen Wendepunkt des Wahrheitsbegriffs, der sich von der »Performa- 
tivität des sich auf die Aletheia beziehenden Worts« der Dichtung, des 
Orakels und des Rechtsspruchs im Rahmen der noktq in »das dialogi­
sierte und angefochtene Wort« der verwandelt sowie in die physi­
kalische und mathematische »Wahrheit einer Objektivität, die auf den 
den Dingen selbst inhärenten Beziehungen beruht«. [Henaff 19 ff.]85 Es 
geht nicht mehr um eine hermeneutische Auslegung des Gegebenen, 
das letztlich als gegebenes Zeichen oder als Chiffre verstanden wird, 
sondern »weniger darum, die Wahrheit zu entdecken als sie zu konsti­
tuieren«. [Henaff 22] Das Erlernen der dazu notwendigen Technik wird 
im Unterschied zur hermeneutischen Divination zu einer allgemein 
vermittelbaren und damit auch verkäuflichen Ausbildung, in der es 
nicht darum geht, die Wahrheit selbst, sondern darum die Methoden 
zum Erwerb des Wissens weiterzugeben. Sokrates Art des Lehrens zielt 
darauf ab, im Lernenden etwas freizulegen oder zu entdecken, was ihm 
eben nicht durch den Lehrer wie eine Ware übergeben werden kann, 
sondern auf eine anderer Art und Weise zu erkennen gegeben wird: es 
geht darum den Lernenden dazu anzuleiten, die in ihm angelegten 
Möglichkeiten der Erkenntnis und der Tugend zu entfalten. Es geht also 
letztlich darum, dem Lernenden sein Selbst so zu erkennen zu geben, 
wie er sich selbst bereits gegeben ist.

Wird nun der Sophist als Händler kritisiert86 (der zu allem Über­
fluß neben der Entlohnung weiterhin die Dankbarkeit verlangt, die dem 
Lehrenden bisher zustand), so heißt das zugleich, daß er im Gegensatz 
zum Handwerker, der selbst macht, was er weitergibt, »die Natur seines 

setzen oder sich verausgaben zu können - möglicherweise auch die Bedingung, um in 
eine Beziehung der Gabe eintreten zu können. (Catherine Malabou: Wozu das Leben 
sparen wollen, wo nichts mehr ist? In: Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg, von 
Michael Wetzel und Jean-Michel Rabate, Berlin 1993. S. 183-189. Hier S. 189).
85 Henaff bezieht sich in dieser Darstellung der Wende des Wahrheitsbegriffs auf Marcel 
Detienne: Les Maitres de la verite dans la Grece archaique, Paris 1967.
86 Derridas Kritik an der Ökonomie der Philosophie und Metaphysik erscheint in diesem 
Kontext als eine Wiederaufnahme der Kritik an den Sophisten, wohingegen die Figur des 
Denkenden und Fragenden bei Derrida der Position entspräche, die für Henaff hier bei 
Sokrates der eigentliche Philosoph< einnimmt.

592

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

Produkts« nicht kennen muß, um es zu verkaufen, demnach »herrscht 
Gleichgültigkeit gegenüber dem Wesen der Sache. Das heißt: Gleich­
gültigkeit gegenüber der Wahrheit«. [Henaff 24] Diese Gleichgültigkeit 
gegenüber dem Wesen der Sache verkörpert das Geld als universal 
übersetzbares Zeichen, das zwischen allen Gegenständen vermitteln 
kann, vollkommen gleichgültig, worum es sich handelt. Obwohl sich 
die Geldwirtschaft als gesellschaftliches Kernparadigma gegenüber der 
traditionellen Gabe so deutlich durchgesetzt hat, bleibt uns dennoch die 
Intuition, daß es etwas gibt, was sich nicht besitzen oder verkaufen läßt 
und was ohne Preis ist. Diese Intuition richtet sich auf die Wahrheit 
ebenso wie auf das Wissen, auf das auch Sokrates so explizit keinen 
Besitzanspruch stellt. Sie kann sich aber ebenso auf die unverrechen- 
bare Würde der Person richten, auf Gegenstände die mit der Person in 
besonderer Weise verknüpft erscheinen, beispielsweise das Kunstwerk, 
oder auch auf das Schöne oder Erhabene der Natur.

Auch wenn die Intuition einer Preislosigkeit oder Un(ver)käuflich- 
keit sich auf verschiedenste Bereiche erstrecken kann, besitzt die Phi­
losophie für Henaff hierbei eine historische Sonderstellung: »Der Phi­
losoph hat in herausragender Weise die Position des Unschätzbaren 
inne«. [Henaff 44] Er verkörpert den »Wunsch nach Wahrheit« oder 
Erkenntnis [Henaff 46], der in Form »eines Rufs, einer Verheißung, ... 
eines verklärten erös« [Henaff 94] gegen den Wunsch nach Reichtum 
ausgespielt wird. Der Wunsch nach Erkenntnis und Wissen, das nicht 
quantitativ teilbar ist und sich auch dadurch der Berechenbarkeit ent­
zieht, ist nicht auf ein so klar definierbares Ziel ausgerichtet, welches 
durch klar definierbare Mittel erreicht werden kann, wie der durchaus 
ebenso grenzenlose Wunsch nach Reichtum oder Geld. Der Wunsch, zu 
erkennen, verlangt das Staunen als eine »oblative Öffnung« [ebd.] - 
eine Art Initiation in die Empfänglichkeit für die ganze Bandbreite der 
donation oder des Erkennbaren. Er ist verbunden mit einer Anerken­
nung der Grenzen und der Mangelhaftigkeit des eigenen Erkennens, 
mit dem »Nichtwissen des Wissens«, dem »ständigefn] Fragen - diese 
[m] Zustand der Unsicherheit oder Unruhe«, der an die Stelle einer 
Reduktion auf »nützliche Kenntnisse und wohldefinierte Gewißheiten« 
tritt. [Henaff 94] Das also der Philosoph das Unschätzbare verkörpert, 
welches eher einer Ordnung der Gabe als einer ökonomischen Ordnung 
angehört, liegt an seiner Offenheit für das Staunen gegenüber dem, was 
unsere Erkenntnisfähigkeit übersteigt und was sich uns dennoch (zu 
erkennen) gibt - »das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen, 

593

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

aber auch nicht mehr schweigen kann«. [S. o.] Der Philosoph verkörpert 
das Unschätzbare, nicht weil er selbst einen so unschätzbaren und über­
mäßigen Wert besäße oder über Andere hinausgehoben wäre (auch 
wenn er im platonischen Verständnis noch in einer Teilhabebeziehung 
zur Ebene des Göttlichen steht), sondern er steht für das Unschätzbare 
wohl eher, indem er darauf hinweist: auf die Grenzen dessen, was wir 
erkennen, handhaben und wie ein fest umgrenztes Gut besitzen, aus­
tauschen und weitergeben können.

So verlangt im sokratischen Verständnis die Beziehung zwischen 
Schüler und Lehrer, um die Offenheit für das Fragen als eine Aufgabe 
für das Erkennen zu erkennen zu geben und nicht das vorgefertigte 
Wissen weiterzugeben, das »persönliche Verhältnis ... einer initiatori- 
schen Beziehung«, die sich nicht verrechnen läßt, sondern vielmehr ein 
Gabeverhältnis verlangt in der »die Gabe der Geber selbst ist«. [Henaff 
157] Der Schüler gibt seine Dankbarkeit und er gibt sich selbst, insofern 
er zum Lernen bereit und offen für eine Veränderung seiner selbst ist. 
Was gibt der Lehrer? Sokrates äußert gegenüber seinem Schüler, »[ich] 
werde ... darauf achten, dir selbst einen besseren Menschen zurück­
zugeben als den, den ich erhalten habe«.87 Henaff verweist hier auf das 
Ideal eines Lehrers, »der aus Liebe zur Wahrheit gibt und sich gibt«. 
[Henaff 159] Was aber gibt Sokrates zu erkennen, wenn nicht eine fer­
tige Erkenntnis? Er gibt sich selbst auch in seiner Unwissenheit und 
damit in seiner prinzipiellen Offenheit für das Fragen und Hinterfragen 
der Grenzen der Erkenntnis zu erkennen und gibt gerade dadurch dem 
Schüler die Möglichkeit, sich selbst gleichermaßen zu öffnen. Aus so- 
kratischer Perspektive muß die dialogische, interpersonale Wechsel­
seitigkeit dieses Weitergabe-Prozesses betont werden - die allerdings 
schon deshalb keine einfache Reziprozität bilden kann, weil Sokrates 
betont, daß er >lediglich< die Hebamme des Erkennenden ist, die selbst 
keine Erkenntnisse gebären kann. Sie besitzt aber die (von Gott verlie­
hene, also von einem Anderen empfangene) >Gabe<, (mit göttlichem 
Beistand, also offen für die Hilfe, die ein Anderer gibt) eine besondere 
Kunst auszuüben: sie besteht darin, eine Schwangerschaft zu erkennen, 
die Geburt einzuleiten, die damit verbunden Wehen hervorzubringen 

87 Henaff bezieht sich hier nicht mehr auf die platonische Sokrates-Figur, sondern auf 
Senecas Bericht über Sokrates in De Beneficiis, I, 8, 1-2. (Seneca: De Clementia. De 
Beneficiis. In: Ders.: Philosophische Schriften. Übers, von Manfred Rosenbach, Bd. 5, 
Darmstadt 1989.) [Vgl. Henaff 157]

594

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

und wieder zu lindern sowie auch in der anschließenden Prüfung der 
geborenen Ergebnisse: Festgestellt werden kann, ob, diese >überlebens- 
fähig< sind, ob es sich um >Kinder< oder um >Mondkälber<, um echte 
Erkenntnisse oder um Trugbilder handelt.

Wie aber steht es im sokratischen Modell mit der generativen Di­
mension des >Gebens< ? Wie erfolgt die >Zeugung< der Erkenntnis, die ja 
bereits im Schüler im embryonalen Stadium angelegt sein muß? Im 
»Theaitetos«88 gibt der platonische Sokrates hierauf keine direkte Ant­
wort (auch nicht im Verweis auf die Ideenlehre). Ein Hinweis auf die 
Rolle, die hierbei das Einander-zu-erkennen-Geben spielt, kann jedoch 
darin gefunden werden, daß er nicht nur Hebamme, sondern auch 
>Kupplerin< ist, also Menschen zusammenführt, die einander gedank­
lich >befruchten< und besonders produktiv einander mehr zu erkennen 
geben< können. Am Ende des Dialogs ist keine befriedigende Definition 
der Erkenntnis erreicht, Theaitetos bemerkt, daß er mehr gesagt oder 
geboren habe, als in ihm war - allerdings war unter diesen Geburten 
keine befriedigende Definition der Erkenntnis, so daß hier letztlich nur 
eine nun behobene Scheinschwangerschaft vorlag.89 Wenn auch die Er­
kenntnis nicht erkannt wurde, läßt sich doch behaupten, daß der ge- 
burtshelferische Vollzug des Einander-zu-erkennen-Gebens erfolgreich 
zu erkennen gegeben wurde.

Geht es Ricoeur, Derrida und Marion letztlich darum, in der Phi­
losophie durch das Hinweisen auf die Aporien des Denkens, die auch am 
Ende der platonisch-sokratischen Dialoge häufig so charakteristisch 
sind, auf die Radikalität des Fragens und auf die Offenheit des Empfan­
gens auch für die Sättigung der Gebung zu einer Position des Philoso­
phen zurückzukehren, die auf das Unschätzbare verweist? Wird die 
Wahrheit, die allerding nicht Gegenstand einer unmittelbaren Erleuch­
tung, sondern eher das unerreichbare Ziel einer eschatologischen Hoff­
nung oder einer offenen Suche bildet, aus der Ordnung der 86%x in die 
der aÄYj&ELix zurückgeführt, ausgehend von Heidegger, der für alle drei 
Autoren eine wichtige Referenz bildet? Wird damit die Beziehung des 
Einander-zu-erkennen-Gebens, gebunden an die Performanz des Wahr­
heitszugangs, zu einer initiatorischen, persönlichen Beziehung nach 
dem Modell einer zeremoniellen Gabe oder einer interdonation als 

88 Platon: Theaitetos. In: Ders.: Jubiläumsausgabe sämtlicher Werke. Übers, von Rudolf 
Rufener, Bd. 6, Zürich und München 1974. Vgl. 150c-151d.
89 Ebd. 210 b.

595

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

wechselseitiger Hingabe des Selbst, mit der Tendenz zu einem nicht 
mehr exoterischen, sondern esoterischen Verständnis der Lehre? Geht 
es letztlich doch darum, rousseauistisch gefärbt, in ein mystisches oder
- berücksichtigt man die Rolle des Erzählens - mythologisches Weltbild 
und in eine ritualisierte Gesellschaft interpersonaler Anerkennungs­
beziehungen nach dem Modell der zeremoniellen Gabe zurückzukehren 
oder aber sich in das Ideal der erotischen Liebesbeziehung jenseits einer 
Ordnung der Gerechtigkeit zu flüchten? Es scheint mir, das diese Fragen 
ambivalent zu beantworten sind: ja, es geht mit Sicherheit um einen 
Hinweis auf das Unschätzbare, das Preislose, das den Sinn überborden­
de > Wahnsinnigem die Sättigung, was zugleich die Frage nach den Gren­
zen unserer Erkenntnis und unserer Regelwerke herausfordert und da­
mit wiederum einen Zweifel in cartesischer Tradition. - Denn nein, es 
geht nicht darum, es bei diesem Hinweis zu belassen, was am ehesten 
noch Derrida vorzuwerfen wäre, sondern darum, diesen Hinweis als 
Ergänzung zu einem klaren und distinkten Erkennen und zum Erwerb 
von Kenntnissen zu verstehen sowie zugleich als eine Absteckung der 
Grenzen oder ein Nachziehen der Ränder dieser Erkenntnis. Ja, es geht 
um die Suche nach einer Wahrheit, die >es gibt< oder die >sich gibt< und 
die es eher zu entdecken und zu verstehen als zu konstituieren gilt, 
jedoch im scharfen Bewußtsein der Offenheit jeder Suche nach Wahr­
heit, die nicht mehr wie ein Orakelspruch verkündet werden kann, son­
dern eine reflektierte und sich selbst reflektierende Annäherung ver­
langt, im Bewußtsein der eigenen Grenzen des Suchenden. Dies gilt 
besonders für die Suche nach einer >Wahrheit der Person< oder für die 
Frage nach dem Selbst, dessen Identität sich auf dieser Suche, im Um­
gang mit Gegebenen und im Austausch miteinander - auch im Ein- 
ander-zu-erkennen-Geben - entwickelt. Und ja, es geht insbesondere 
Ricoeur und Derrida um eine Vermittlung ihres Denkens als Vermitt­
lung von Fragen und als Anleitung zum Weiterdenken angesichts der 
aufgedeckten Aporien in sokratischer Tradition, und es geht dabei dar­
um, das Zu-erkennen-Geben auch als ein Gabeverhältnis zu betrachten
- sei es explizit zwischen Schüler und Lehrer oder in der Gabe des Wer­
kes, des Ereignisses und Geheimnisses. - Jedoch nein, es geht nicht um 
ein reines Zurück zu der unmittelbaren, interpersonalen und initiatori- 
schen Beziehung. Für eine solche Rückkehr verlaufen die nachgezeich­
neten Denkwege viel zu deutlich im Bewußtsein der Mittelbarkeit allen 
Zu-erkennen-Gebens, der Vermittlung über die Sprache und die Zei­
chen, die nicht nur direkt mündlich, sondern auch als Schrift weiterge­

596

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

geben werden. Henaff macht in »Der Preis der Wahrheit« deutlich, daß 
die Entwicklung zu einer Ökonomie des Geldes, das als universales Zei­
chen fungiert, ebenso wie die Entwicklung der Schrift und des Buch­
drucks als Möglichkeiten zu einer Multiplikation und Verbreitung von 
Erkenntnissen einen äußerst positiven Aspekt besitzen: Jenseits der Be­
schränkung auf das klassische Schüler-Lehrer-Verhältnis eröffnet sich 
eine Demokratisierung des Wissens, das jedem frei zugänglich wird 
und damit zugleich die individuelle Freiheit des Einzelnen unterstützt. 
Auch hier geht es um eine Öffnung, allerdings nicht mehr so deutlich 
um eine Öffnung des Erkennenden gegenüber der Fülle dessen, was 
sich ihm zu erkennen gibt, sondern um eine Eröffnung von Möglich­
keiten, seine in ihm angelegten Fähigkeiten - die der sokratische Lehrer 
freilegt und fördert - auch zu verwirklichen und zu entfalten.

Schließlich: ja, es geht um eine Reaktivierung der Ordnung einer 
wechselseitigen Anerkennung im direkten Verhältnis von Person zu 
Person unter Berücksichtigung der vollen Phänomenalität des persona­
len Selbst. Es geht dabei jedoch nicht um eine Rückkehr in die mysti­
sche Versenkung oder um eine Aufhebung der philosophischen Rede, 
welche angesichts der unendlichen Hermeneutik, die die Person heraus­
fordert, verstummen müßte, um in die Diskurse des Bekenntnisses, des 
Hymnus, des Lobes, des Gebets oder der Poesie überzugehen, wenn 
auch an den Grenzen der Philosophie diesen Diskursen eine gleichwer­
tige Berechtigung und ergänzende oder impulsgebende Funktion zuge­
wiesen wird. Es geht ebenso nicht um eine vollkommen illusorische 
Rückkehr in eine Gesellschaft, die durch Gabezeremonien und Ver­
wandtschaftssysteme strukturiert und zusammengehalten werden wür­
de, oder in die Geschlossenheit der griechischen noXu;. Es geht jedoch 
darum, die Gabebeziehung und die Beziehung der Liebe, die sich in ihre 
ausdrücken kann, als eine Art symbolisches Supplement anzuerkennen, 
das innerhalb der notwendigen institutionalisierten Strukturen der Ge­
rechtigkeit dem Streben nach Gerechtigkeit einen neuen Antrieb gibt: 
Dieses Symbol verweist auf die wechselseitige Anerkennung und An­
nahme unaustauschbarer Personen, in einer Wahrung der dazu not­
wendigen Distanz, die dem Anderen Raum läßt, er selbst zu sein oder 
das Geheimnis seiner selbst zu wahren, auch dann, wenn er sich zu 
erkennen gibt und die Annahme, das hermeneutische Verstehen oder 
die Explikation dieser Gabe verlangt.

Es geht also niemals um eine Rückkehr zu einer älteren Ordnung, 
sondern, analog zu Marions Figur des >Subjekts nach dem Subjekt<, 

597

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

vielleicht eher um die Erkundung der Möglichkeit einer Art >Wahrheit 
nach der Wahrheit<- im Sinne einer Reflexion, die am Rande der Ord­
nungen von und aÄYj&Eta und an den Rändern der objektivierten 
Erkenntnis die Frage nach der Wahrheit wieder neu zu stellen versucht. 
Und es geht ebenso darum, eine >Gabe nach der Gabe< zu denken, die 
jenseits der zeremoniellen Gabe traditioneller Gesellschaften in der mo­
dernen, ökonomisierten Welt einen Stolperstein bildet, der neue Fragen 
nach dem Verhältnis zwischen Liebe und Gerechtigkeit, nach dem Di­
lemma des >tout autre est tout autre< und neue Modelle des Mitein­
anders herausfordert und uns dazu auffordert, unsere überlieferten 
und weitergegebenen Überzeugungen immer wieder neu zu interpre­
tieren und zu hinterfragen.

Die Frage, warum wir überhaupt zueinander in Beziehungen tre­
ten, die über den lebensnotwendigen Austausch hinausgehen, warum 
wir das Bedürfnis haben, einander zu erkennen zu geben, >uns selbst zu 
geben< und aufs Spiel zu setzen, verweist uns auf das Bedürfnis, über die 
Anerkennung unserer sozialen Stellung, unserer individuellen Fähig­
keiten und unserer personalen Würde hinaus auf eine Weise erkannt 
zu werden, die unsere Identität und die Einzigartigkeit, die wir einander 
zusprechen und die wir uns für uns selbst erhoffen, erblickt, in dem 
Sinne, daß es sie wahrt, aber nicht in dem Sinne, daß es sie auf eine 
bloßstellende Weise durchschaut. Von diesem Bedürfnis legen die Pro­
dukte unserer hochgradig differenzierten Kultur - in der Pluralität un­
terschiedlicher Kulturen - Zeugnis ab, die unserer Suche nach dem 
Sinn, nach dem Sein oder nach uns Selbst Ausdruck verleihen sollen. 
Eine - vielleicht zu einfache - Erklärung könnte in der im Schreiben 
Derridas immer wieder aufscheinenden Motivation gefunden werden, 
sich angesichts der eigenen Begrenztheit und Endlichkeit weitergeben, 
sich äußern, sich schließlich sogar seiner selbst entäußern zu wollen, 
um sich selbst zu überleben.

Das Rätsel unseres Begehrens, zu geben und uns zu erkennen zu 
geben, und zwar als eine Gabe, die nicht notwendig eins zu eins erwi­
dert, wohl aber gebührend empfangen werden soll, bildet einen wesent­
lichen Aspekt des personalen Selbst. Die Maßstäbe, die wir kulturhisto­
risch gegenüber dem Modell einer sowohl zeremoniell als auch 
moralisch verstandenen Ordnung der Gabe entwickelt haben, könnten 
so auch Maßstäbe dafür bieten, wie dieses Selbst in den Beziehungen 
des Miteinanders - und vielleicht letztlich alles, was >es gibt< oder was 
uns >gegeben ist<, in unserer Beziehung zur Welt - als Gabe zu behan- 

598

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausblick: Einander zu erkennen geben

dein ist. Auch wenn dieses Rätsel unserer Identität bisweilen nicht nur 
urwerrechenbar, sondern unberechenbar erscheint und seine philoso­
phische Erkundung sich auf einem schmalen Grat bewegt, der die Ge­
fahr birgt, die erstrebenswerte Ordnung einer klaren und distinkten 
Erkenntnis zu verlassen, verlangt dieses Rätsel gerade deshalb um so 
mehr nach einer philosophischen Diskussion. Auch in unserer eigenen 
Autobiographie und Identität ist oft das das Wesentliche, was uns an uns 
selbst am wenigsten klar erscheint und auf das sich unsere (Selbst-)Zwei- 
fel am heftigsten richten, das, was sich vielleicht später klärt oder viel­
leicht nie, was unser Geheimnis ausmacht, weil es für uns eine bestän­
dige Herausforderung bleibt, weiter zu suchen, zu fragen, zu zweifeln - 
gerade um daraus Möglichkeiten zur Gewißheit zu erlangen - und uns 
zu entwickeln. Wie uns das, was uns von anderen zu erkennen gegeben 
wird, dazu auffordert, die Welt zu hinterfragen, zu prüfen, zu zweifeln, 
mit dem eigenen Denken und Erkennen zu beginnen und daran zu 
wachsen, äußert sich in besonderer Verdichtung in einem Gedicht Ilse 
Aichingers. Was gegeben wird, erscheint hier als ein gegebener Rat, als 
ein verschenktes Buch. Es erscheint als natürliche Gegebenheit sowie 
als kulturelle Vermittlung, zwischen Fiktion und Wirklichkeit und als 
Regel eines (Schach)Spiels. Es ist verbunden mit der Schwierigkeit des 
Empfangens und mit dem dabei zu überwindenden Widerstand. Es ist 
das, was uns >gesagt< wird und was unsere Sprache und deren Arbitra- 
rität unserem Denken vorgibt, in der Rätselhaftigkeit der Poesie, in der 
Möglichkeit der Illusion. Was hier gegeben und zu erkennen gegeben 
wird, fordert zu einer kritischen Auseinandersetzung mit dem heraus, 
was >es gibt<:

Verschenkter Rat™

I
Dein erstes Schachbuch,
Ibsens Briefe, 
nimms hin

90 Ilse Aichinger: Verschenkter Rat. Gedichte, Frankfurt a. M. 1991. S. 103. Die Teile II 
und III des Gedichts setzen die Arbeit des Zweifelns am Verhältnis zwischen natürlicher 
Gegebenheit, Kultur und Fiktion sowie an den Gegebenheiten der Sprache fort. Siehe 
hierzu: Walter Erhärt: Verweigerte Antworten, verblaßte Schriftzüge, vergeudete Rat­
schläge - Gedichte von Ilse Aichinger. In: »Was wir einsetzen können, ist Nüchternheit«. 
Zum Werk Ilse Aichingers, hrsg. von Britta Hermans und Barbara Thums Würzburg 
2001.

599

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Überblick und Ausblick

wenn du kannst,
da, nimm schon
oder willst du lieber
die Blattkehrer
von deiner Wiese treiben
und Ibsens Ziegen
darauf,
gleich weiß, gleich glänzend?
Es gibt Ziegen und es gibt Ibsens Ziegen,
es gibt den Himmel und es gibt eine spanische Eröffnung.
Hör gut hin, Kleiner,
es gibt Weißblech, sagen sie,
es gibt die Welt,
prüfe, ob sie nicht lügen.

600

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572 - am 16.01.2026, 08:40:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Das Kunstwerk gibt (mehr) zu erkennen
	2 Einander begegnen, sich einander zu erkennen geben, einander einen Platz geben
	3 Die Gaben der Liebe und die Herausforderungen der Gerechtigkeit
	4 »Prüfe, ob sie nicht lügen.« - Das Philosophieren als Einander-zu-erkennen-Geben

