Il. Ausblick: Einander zu erkennen geben

1) Das Kunstwerk gibt (mehr) zu erkennen

Ein Beispiel Dalferths fiir das, was (es) rumsonstc gibt und was wir als
Gabe empfinden, ist jenseits des religiosen Kontextes die Musik Mo-
zarts. [Vgl. Gabel, Joas 186] Eine Anniherung an eine Komposition
Mozarts oder Bachs ist auf verschiedenste Weise moglich: man kann
die Partitur lesen, sie musikwissenschaftlich untersuchen, man kann
die Kompositionstechnik, das Verfahren des Kontrapunktes freilegen,
die mathematischen Strukturen der Musik, die Tonhéhen und Frequen-
zen bis ins Detail aufschliisseln und graphisch darstellen, die historische
Auffithrungspraxis beriicksichtigen, verschiedene Interpretationen von
Musikern und Dirigenten vergleichen, eine CD abspielen, ein Konzert
besuchen, vielleicht sogar selbst die Musik spielen. Das alles sind
Aspekte dieses gesattigten Phanomens, die fiir sich genommen niemals
die Jupiter-Symphonie oder die Goldberg-Variationen erfassen konnen,
sondern nur eine Anndherung gewihrleisten. Und zu dieser Anni-
herung kann es wesentlich gehéren, sich ganz auf die Musik einzulas-
sen, zu horen, sich dabei als Empfanger einer »Gabe« wahrzunehmen,
sich tiberraschen, verfiihren, aber auch irritieren, {iberwiltigen und her-
ausfordern zu lassen. Auch das bleibt nur eine Anniherungsweise, die
keine der anderen ersetzen kann und soll. Vielleicht ist es die naivste
und unreflektierteste Weise des Umgangs mit solchen Phanomenen,
aber vielleicht auch diejenige, die zunichst einmal vorauszusetzen ist,
um die Motivation zu erkliren, warum tiberhaupt die Vielzahl der An-
niherungsversuche, die Kette der Interpretationen, der Forschungen,
Begriffsbildungen und Fragestellungen in Gang gesetzt und iiber Jahr-
hunderte hinweg fortgesetzt wird. Es wire ebenfalls naiv, diese Emp-
fangerhaltung ginzlich auszublenden und ihr jegliche Relevanz ab-
zusprechen (selbst dann, wenn sie in den weiteren Schritten der
Anniherung ausgeblendet werden muf3), wenn sie wesentlich dafiir ist,

572

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

in dem uns Zu-erkennen-Gegebenen die Fenster zu 6ffnen, durch die
fiir uns immer wieder ein anderer Blick auf die Welt méglich wird.

Ebenso wie sich fiir Ricceur Verstehen und Erkliren wechselseitig
erganzen sollen, gilt dies auch fiir die verschiedenen Grade und Arten
des Affiziertwerdens durch ein Phanomen, je nachdem ob es in seiner
Alltaglichkeit, als Gegenstand wissenschaftlicher Untersuchung oder in
seiner Sattigung angenommen wird. Aus der Erfahrung, durch das
UbermaR oder das Mehr solcher Gaben in der eigenen Aufnahmefahig-
keit als Empfinger iiberschritten zu werden, kann dieser seine eigene
Kontingenz und seine eigenen Grenzen erkennen und sich zu sich selbst
sowie auch zu den ebenso konstituierten anderen Empfingern verhal-
ten. Und zugleich kann durch das BewufBtsein der eigenen Begrenztheit
das Bediirfnis motiviert werden, sich selbst zu iiberschreiten und zu
(ent)duflern — das Begehren zu geben. Das, was wir als Gabe bezeichnen,
kann seine Funktion als kreatives hermeneutisches Phdnomen nicht al-
lein aus dem Zugang zu einer Selbstwahrnehmung als Empfanger ge-
winnen, sondern gleichermaflen als Ausdruck der Bewegungen dienen,
in denen wir das durch das Empfangen in Gang gesetzte Verstehen ent-
falten, weitergeben und zu erkennen geben — beispielsweise in einem
Werk oder Kunstwerk.

In der Zweckfreiheit des Kunstwerks dufert sich besonders deut-
lich das Begehren, >zu erkennen zu gebens, einen Anstof8 zu geben,
einen spezifischen Blick auf die Welt zu vermitteln, Fragen und Inter-
pretationen herauszufordern, und zwar sehr hiufig verbunden mit
einem hohen Einsatz, der darin besteht, etwas von sich selbst preiszuge-
ben oder, wie Ricceur es ausdriicken wiirde, der Suche nach dem Selbst
Ausdruck zu verleihen. Das >Mehr¢, von dem Dalferth im Hinblick auf
die Logik der Gabe spricht und das in vielen Darstellungen der Gabe
mitschwingt, erinnert an das >Mehr, das fiir Adornos »Asthetische
Theorie«™ das Kunstwerk auszeichnet. Dieses sich stets selbst transzen-
dierende Kunstwerk kénnte in seiner Abgrenzung gegen die Okonomie
und den Tauschkreislauf der Kulturindustrie als eine Art >Gabe« be-
trachtet werden. Es kann ein »Mehr seiner Kontingenz«* entreiflen,
welches sich bereits in der Erfahrung des Naturschonen ankiindigt, »die
Chiffre des noch nicht Seienden, Moglichen« die »mehr als Daseiendes«

31 Theodor W. Adorno: Asthetische Theorie, Frankfurt am Main 1970.
32 Ebd,, S.121.

573

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

verspricht.” Das Kunstwerk ist zugleich deshalb ein >Mehr, weil es
gegeniiber dem, was es darstellt oder wovon es inspiriert ist, bereits als
Vermittlung und Verschiebung differiert. Seine Wirkung und gesell-
schaftliche Aufgabe liegt in dieser »Relevanz der Abweichung«* und
im Erinnern an die Kontingenz der geordneten Welt. Kunst »deutet
darauf, daf8 das Nichtseiende sein kénnte, ihre »Wirklichkeit ... zeugt
fiir die Méglichkeit des Méglichen«.3

Kunstwerke diirfen fir Adorno nicht als Darstellungen ewiger
Wahrheiten rezipiert werden, sondern sie iiberfallen den Rezipienten,
wie das gesittigte Phinomen im Modus des Augenblicks, als eine Frage
nach Wahrheit. Der unlésbare Rétselcharakter der Kunst liegt darin,
da8 das Kunstwerk ein Gemachtes ist und zugleich auf die Moglichkeit
einer Wahrheit verweist, die — im Rahmen des Menschenméglichen —
nicht gemacht werden kann. Durch den Charakter des Scheins und der
Fiktionalitdt, den auch Derrida so deutlich herausarbeitet, sind zugleich
immer auch die Unwahrheit und in der vermittelten Maglichkeit die
Unmaéglichkeit, die Moglichkeit des Nichtseienden mit angelegt. So ist
auch im Kunstgenuf, in dem das Kunstwerk wie ein Geschenk empfan-
gen wird, fiir Adorno die Kunst nicht selbst schon das Gliick, sondern
sie fungiert als »das Versprechen des Gliicks, das gebrochen wird.«%*
Dieser Bruch ist entscheidend, damit das Kunstwerk in der modernen
Gesellschaft eine Herausforderung und einen Widerstand bietet, der
»vom Betrachter Erkenntnis [fordert] und zwar eine von Gerechtigkeit:
es will, da8 man seiner Wahrheit und Unwahrheit innewerde«¥ — es
gibt also zu erkennen, es gibt die Aufgabe, zu erkennen. Die Empfan-
gerhaltung, die das Verstehen in Gang setzt, kann nun ausgehend von
der kritischen Funktion des Kunstwerks keine ungebrochene Hingabe
an den GenufR der >Gabe« sein, da diese bereits auf die Kontingenz und
die Fragilitit der >Lichtungen« verweist, die sich in ihr eréffnen. Wie die
Phinomenalitit bei Marion zur Entfaltung der donation herausfordert,
»erwartet« fiir Adorno das Kunstwerk »die eigene Explikation«.?®
Kunst erscheint als Ritsel, als eine Frage, die danach verlangt, Antwort
zu geben. Das Kunstwerk ruft dazu auf, sich in es hinein und iiber es

Ebd., S. 115.
Ebd., S. 122.
% Ebd., S. 200.
Ebd., S. 205.
7 Ebd.,, S. 30.
* Ebd., S. 524.

r e

3

574

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

hinaus zu denken, es ruft dazu auf, nicht nur zu erkennen, sondern
selbst auch zu erkennen zu geben. Bei Proust ist es, so Deleuze, die
Kunst, die dazu privilegiert ist, die Essenz, die Verbindung einer mate-
riellen Dimension des Zeichens und einer Immaterialitit der Bedeu-
tung, ebenso wie die Differenzen zwischen den singuldren Welten und
Perspektiven der Personen sichtbar zu machen. Sie leitet, ganz dhnlich
wie Sokrates und vielleicht mit einer eigenen s>nachtriglichen< Ratio-
nalitat, welche die Voraussetzung des Umgangs mit Gegebenen und
Zu-erkennen-Gegebenem akzeptiert, das Denken dazu an, im Wechsel-
spiel von Implikation und Explikation mit den auf verschiedenen Ebe-
nen gegebenen Zeichen umzugehen.

Das Kunstwerk macht die kreditive Dimension durchsichtig, die
von uns verlangt, uns auf seine fiktionalen Setzungen und Regeln ein-
zulassen und ihnen Kredit zu geben, und es besitzt in seiner Anzie-
hungskraft zugleich eine starke Komponente des Begehrens ebenso
wie es mit unserem Erstaunen, unserer Uberraschung und Verwun-
derung spielt. Moglicherweise bleibt es ein Ritsel, warum wir auf eine
solche Art und Weise geben und zu erkennen geben, warum wir eine so
hochgradig ausdifferenzierte kulturelle Welt des letztlich Uberfliissigen
hervorbringen, welches keinesfalls nur in den Zeugnissen der Hochkul-
tur oder in den archaischen Ritualen der Gabe generiert, sondern auch
und gerade in der modernen kapitalistischen Gesellschaft produziert
wird. Hier wird allerdings der Einzelne oft sehr deutlich als rein passiver
Empfanger, als Konsument verstanden, wenn auch zunehmend ein be-
sonderer Reiz im Versprechen zu liegen scheint, sich medial als >Kiinst-
ler< und damit als >Gebender« inszenieren zu kénnen — dabei allerdings
letztlich auch nur als Ware fiir andere Konsumenten zu dienen. Eine
»Wiirde« des Gebens und Empfangens wird dabei oft grundlegend ver-
letzt. Vielleicht umso mehr, weil uns unser Bediirfnis, anderen etwas zu
geben und etwas von sich selbst zu geben, ohne sich selbst aufzugeben,
in besonderem Mafe verletzlich macht — weil wir darin selbst auf dem
Spiel stehen.

Bietet die Kunst in der Gabe der Poesie oder des Werkes die best-
mogliche oder gar letztmogliche Anniherung an das Phianomen der
Gabe, insbesondere an das Ritsel und die Paradoxien einer >reinen Ga-
be<? Die Frage nach der Gabe ist nicht auf den Umgang mit dsthetischen
Phénomenen zu reduzieren, sondern steht ausgehend von der realen
Erfahrung der Gabe von Hand zu Hand und ihrer kulturhistorischen
Situiertheit immer in einem interpersonalen, sozialen, mit ethischen

575

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

Fragestellungen aufgeladenen Kontext. Sowohl bei Ricceur als auch bei
Derrida und Marion® findet sich stets eine gewisse Uberschneidung
zwischen Betrachtungen der Kunst oder des Asthetischen und einer
ethischen Dimension, die sehr produktiv die Rolle der kiinstlerischen
Vermittlung fiir die Realisierung interpersonaler, ethischer Beziehun-
gen aufzeigen kann, wie beispielsweise im Ubergang vom Text zur Ak-
tion und Initiative bei Ricceur. Andererseits ist eine gewisse Gefahr der
Asthetisierung ethischer Problemstellungen nicht zu verkennen. Was
die Kunst zu erkennen gibt, ist wie die Lichtung der Gabe im Kampf
um Anerkennung niemals ein Patent, um beispielsweise die Probleme
der gerechten Verteilung lebensnotwendiger Giiter zu lgsen. Die Art
der Kunst, zu erkennen zu geben, besteht darin, zu denken zu geben
und auf die Fragen hinzuweisen, die sich auch auf ethischer Ebene
stellen.

2) Einander begegnen, sich einander zu erkennen geben,
einander einen Platz geben

Hénaff beschreibt die Erfahrung einer Uberschreitung der Kosten-Nut-
zen-Kalkulationen des Uberlebens nicht am Beispiel der Kunst, sondern
anhand zwischenmenschlicher Begegnungen im 6ffentlichen Raum der
Agora oder des Cafés als »einer Art Agora fiir jedermann«. [Hénaff
604] Interessanterweise greift er dazu auf eine literarische Darstellung
dieses Raumes zuriick, die auf solche Begegnungen und unser Bediirf-
nis nach ihnen hinweist.* Fiir Aristoteles ist in seiner Kritik gegen die
Chrematistik sogar das Bediirfnis, das durch das Geld vertreten wird
nicht einfach nur eines nach Giitern, sondern es geht auch im 6konomi-
schen Warenaustausch letztlich noch »um das Bediirfnis, das wir alle

¥ So verweist Thomas Alferi darauf, daf8 bei Marion anders als bei Lévinas »das Verhilt-
nis zwischen dem Selbst und dem Anderen ... immer auch ésthetische Valenz« besitzt.
[Alferi 369, vgl. auch Anm. 290] Umgekehrt konstatiert Rolf Kithn ein »Gleiten der
Phinomenalititsbeschreibung in den im weitesten Sinne ethischen Bereich«. (Rolf
Kiihn: »Sattigung« als absolutes Phinomen. Zur Kritik der klassischen Phanomenalitiit
(Kant, Husserl) bei Jean-Luc Marion. In: Mesotes. Zeitschrift fiir philosophischen Ost-
West-Dialog, 3. Jg. (1994). S. 337-345, hier S. 343).

% Hénaff zitiert hier: Carson McCullers: Die Ballade vom traurigen Café. Novelle.
Ubers. von Elisabeth Schnack, Ziirich 1971. Ein neu erbffnetes kleines Café wird hier in
einem trostlosen Stidtchen in den Siidstaaten der USA zur Zeit der grolen Depression
zu einer unerwarteten Gabe fiir die Anwohner.

576

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

aufgrund der Differenzierung der Berufe und ihrer Komplementaritit
nach einander haben«. [Hénaff 125]4' Auch wenn dieses Bediirfnis nach
einander hier kein Bediirfnis nach einer personlichen Beziehung oder
einer emotionalen Bindung ist, spielt dabei doch die individuelle Per-
sonlichkeit der Beteiligten eine wichtige Rolle. Denn ich brauche den
Anderen - den Schuhmacher oder Bicker —, weil ich bestimmte Giiter
von ihm erhalten méchte, die ich selbst nicht in gleicher Weise herstel-
len kann, und das wiederum heiflt im Kontext der »Nikomachischen
Ethik«: ich brauche seine spezifischen Fihigkeiten, seine Talente, das
was er erlernt hat und was an ihm in dieser Hinsicht anders ist, als ich
selbst. Zwar geht es hier um »eine andere, weniger glorreiche, weniger
personliche Version des sozialen Bandes« als in den traditionellen Ga-
bebeziehungen der Anerkennung [Hénaff 503], dennoch geht es wei-
terhin um das soziale Band. Die eigentliche Beziehung des Einander-zu-
erkennen-Gebens beschreibt Aristoteles in der Verbindung der Freund-
schaft, in der die Beteiligten tatsdchlich einander ihr Selbst zu erkennen
geben. Das Bediirfnis, mit dem Anderen in Beziehung zu treten und
einander zu erkennen zu geben, erklirt sich dabei auch aus dem Bediirf-
nis, sich selbst zu erkennen. So erklart Dalferth mit Bezug auf Lévinas:

»Wir bediirfen des Anderen nicht nur, weil uns sonst etwas oder jemand fehlt,
sondern weil wir selbst sonst fehlen wiirden. ... Nicht das Bediirfen bestimmt
den Anderen, sondern der Andere ist der, dem der Bediirfende sich und sein
Bediirfen verdankt.« [Gabel, Joas 187]

Analog zur Figur der Lichtung der Gabe bei Ricceur beschreibt Dalferth
jede Erfiillung dieses Bediirfnisses nicht als Abschluf, sondern als Be-
statigung und Erneuerung des Bediirfens.

Michael Gabel nennt in seiner Auseinandersetzung mit Marion
unter dem Titel »Hingegebener Blick und Selbstgegebenheit« [Gabel,
Joas 192-209] einen weiteren Aspekt, der das Bediirfnis, sich zuein-
ander in Beziehung zu setzen als ein Einander-zu-erkennen-Geben er-
klaren kann: Fiir Gabel kann ausgehend von Max Scheler der gesamte
Zugang zur Phianomenalitit immer nur in der Vermittlung iiber einen
personalen Anderen geschehen. Es gibt keinen abstrakten Bezug auf
Gegebenes, sondern nur den individuellen, konkreten Bezug der jewei-
ligen Person, die die Gebung empfingt, zur Manifestation bringt und

9 Vgl.: Aristoteles: Die Nikomachische Ethik. Ubers. von Olof Gigon. Ziirich und Miin-
chen 1967. [Zitiert als: NE] V, 8, 29.

577

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

entfaltet. Das heiflt wiederum, dal der Zugang zu einem Phinomen
immer schon als ein Mit- oder Nachvollzug der Wahrnehmungsakte
des Anderen erfolgt, vermittelt iiber dessen Selbstkundgabe, so dafl
letztlich jedes Empfangen einer Gebung die Vermittlung iiber das Zu-
erkennen-Geben einer Person voraussetzen wiirde. Auch Gabel iiber-
schreitet allerdings die philosophische Argumentation auf eine theo-
logische Ebene, insofern fiir ihn aus dieser Voraussetzung heraus eine
Person Gottes denknotwendig ist, um die Phanomenalitit als eine Welt-
totalitdt zu garantieren, die nicht in die willkiirlichen Kundgaben ein-
zelner personaler Geber mit ihren je eigenen Wahrnehmungswelten
zerfillt.

Ahnlich méchte auch Marion iiber die Begrenzung auf die Plurali-
tit der jeweiligen Perspektiven und Selbstkundgaben der Personen hin-
ausgehen. Das gesiittigte Phinomen Person verlangt wiederum eine un-
endliche Arbeit der Hermeneutik, die niemals in einen Horizont
iiberfiihrt und darin vervollstandigt werden kénnte. In »L'icéne ou
I’herméneutigue sans fin«* wird deutlich, inwiefern trotz dieser Unab-
schlieBbarkeit der Versuch des Verstehens und die hermeneutische Ar-
beit eine Motivation aus der Konfrontation mit dem gesttigten Phino-
men der lkone, also aus der Begegnung mit der anderen Person
gewinnen. Die Gesichtsausdriicke des Anderen konnen eine Vielzahl
von Bedeutungen vermitteln, die sich nicht eins zu eins in Begriffe
iibersetzen lassen: »L'expression du visage exprime une infinité de si-
gnifications.«* Dieses Zu-erkennen-Geben erkennt sich selbst nicht:
»le visage ne sait pas ce qu’il dit ou, plus exactement, ne peut dire la
signification qu'il exprime, parce qu'il ignore lui-méme.«* Das Gesicht
und meine Gesichtsausdriicke sind fiir mich selbst ein blinder Fleck. Ich
kann mich ohne jegliche Vermittlung oder Spiegelung — die immer
schon ein verindertes, spiegelverkehrtes Bild zeigt — nicht zu meinem
Gesichtsausdruck verhalten, den ich mir selbst nicht ansehe. Zudem
bleibt das, was sich im Gesicht ausdriickt, stets nur Anndherung an das
damit verbundene innere Erleben. Die Kontra-Intentionalitat der Pha-
nomene gilt hier auch fiir das Phinomen der eigenen Person, denn wir
geben uns anderen oft gerade durch unbewuf3te Gesten besonders deut-

# In: Jean-Luc Marion: De Surcroit. Etudes sur les phénoménes saturés, Paris 2001.
S. 125-153.

# Ebd,, S. 144.

#“ Ebd.

578

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

lich in unserer Personalitit und Identitit zu erkennen. Das Gesicht ist
fiir Marion mit der Liige verbunden, nicht im Sinne einer bewuften
Tauschung, sondern weil seine Art sich zu duflern stets mehrdeutig
und >uneigentlich¢ bleibt. Es kann keine Wahrheit als Adiquation oder
Evidenz beanspruchen, aber einer anderen Ordnung der »Wahrheit«
entsprechen:

»Un visage ne dit la vérité sur ce qu'il exprime — vérité qu’en un sens il ignore
toujours — que si je le crois et qu'il croit que je le crois. La confiance, pour ne
pas dire la foi, offre le seul accés phénoménologiquement correct au visage
d’autrui.«®

Es ist hier fiir Marion nicht die soziale Position, die Anerkennung oder
Wiirde, sondern die Wahrheit der Person, die nur iiber den Anderen,
iiber das Einander-zu-erkennen-Geben und zudem iiber eine Ordnung
des Vertrauens oder Glaubens vermittelt werden kann. Interessant ist,
da Marion hier noch einmal deutlich eine lebensgeschichtliche Dimen-
sion mit einfiihrt: das Gesicht driickt aus, was der Person geschieht, was
sich fiir sie ereignet, und zwar tiber den Verlauf der Zeit hinweg. »La
vérité du visage se joue donc dans son histoire«.# Vollstindig kann
diese lebensgeschichtliche Wahrheit sich nur im gesamten Verlauf bis
zum Tod entfalten, weshalb fiir Marion Freundschaft und Liebe ein an-
dauerndes Vertrauen bis zum Ende des Lebens bedeuten miissen. Die
hermeneutische Arbeit, die durch das gesittigte Phinomen des Antlit-
zes herausgefordert wird und auf der Basis dieses Vertrauens in die
>Wahrheit< seiner Ausdriicke erfolgt, endet fiir Marion aber gerade
nicht mit dem Tod. Sie kann nicht in ein letztgiiltiges Urteil iiberfiihrt
werden, das der Sattigung des Phanomens nicht entspriche, sondern
setzt sich als eine unendliche Erinnerungs- und Trauerarbeit fort, die
wiederum aus verschiedenen Perspektiven erfolgt, von verschiedenen
Zeugen ausgefiihrt wird und so ganz unterschiedliche Interpretationen
beinhalten kann.

Erinnert sei hier an Ricceurs »Verschuldung« gegeniiber den Toten,
die darin besteht, ihre Geschichte zu erzihlen und zu iiberliefern, um
sie nicht in Vergessenheit geraten zu lassen. Er verweist dabei auf die
Uberschneidungen der narrativen Identititen und die Angewiesenheit
auf die Anderen, auch auf die anderen Generationen. Auch wenn die

4 Ebd,, S. 145.
# Ebd., S.147.

579

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

Arbeit des Weitererzihlens und des Interpretierens als Anniherung an
das personale Selbst letztlich unendlich bleibt, kann dennoch fiir
Ricceur die erzdhlte Identitét in der geschlossenen Form einer Geschich-
te weitergegeben werden, in einer Ganzheit, die keine Totalitit bean-
sprucht. Auch Derrida wiirde Marions Verweis auf die Unendlichkeit
der verlangten Interpretationsarbeit zustimmen — jedoch nur indirekt
begriindet durch die Sattigung des Phanomens der Person. Fiir ihn ist
es die Arbeit des Interpretierens selber, die im Spiel der Zeichen und
Verweise niemals zu einem Abschlu kommen kann. In »Uberleben«*
wird die Frage dieser nicht totalisierbaren, dezentrierten Arbeit des In-
terpretierens oder Ubersetzens von Texten zwar nicht direkt mit der
Thematik der Person, jedoch mit der Frage verkniipft, wie und aus wel-
cher Position heraus sich iiber das Leben schreiben laft (écrire-sur-viv-
re) — also indirekt auch mit der Frage nach dem Platz des Denkenden
und (Uber)Lebenden. Es ist keinem Sprechenden oder Schreibenden
moglich, aus einer Auenperspektive iiber Leben zu schreiben — es sei
denn in der junmoglichen Moglichkeit« eines Todes in den Buchstaben,
der zugleich ein >Uberleben< ist. Derrida interpretiert Maurice
Blanchots Roman »L'arrét du mort«* als Versuch, sich den Paradoxien
dieses Uberlebens anzunihern, ausgehend von einer Szene in der Mitte
des Romans, in der eine Sterbende durch den Ruf ihres Namens ins
Leben zuriickgeholt wird, nur um schlieBlich doch getétet zu werden.
Sie »gibt sich den Tod« bzw. sie »verlangt ... den Tod, verlangt, daf er ihr
ihn gibt; sie gibt ihn sich durch die Hand des Erzahlers«*. Dabei wird in
einer weiteren Verschrinkung von Aktivitit und Passivitit »das Den-
Tod-Geben zum Sterben-Lassen, und das Leben-Geben wird zum Le-
ben-Lassen«*’, wobei dieses Lassen nicht als starker Gegensatz zum
Geben und nicht als eine Passivitit im klassischen Sinne verstanden
werden soll. Derrida stellt schlie@lich die Hypothese auf, es gehe dem
Ich-Erzihler wesentlich darum, die Frauenfiguren des Romans fiir sich
zu bewahren und iiberleben zu lassen, »um schlieBlich die eine und die
andere, lebend-und-tot, weiterlebend zu bewahren«.5! Wo sich in Aus-
einandersetzung nach der Gabe die Frage nach dem Begehren zu geben

47 Jacques Derrida: Uberleben. In: Ders.: Gestade. Ubers. von Monika Buchgeister und
H.-W. Schmidt, Wien 1994. S. 119-217.

4 Maurice Blanchot: L'arrét du mort, Paris 1977.

¥ Jacques Derrida: Uberleben, a.a.0. S. 158.

50 Ebd,, S. 209.

51 Ebd., 215.

580

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

stellt, geht es hier um die Spannung zwischen einem Verlangen nach
dem Tod, einem Verlangen nach dem Uberleben des Anderen sowie
gleichermaflen um das » Verlangen nach Wahrheit«*? und um das » Ver-
langen nach Erzihlung«.?* Erneut werden Bejahung und Verneinung,
Tod und Leben iiberkreuzt. Der Text iiber das Uberleben endet in einer
langen Zitation Blanchots allerdings mit einer deutlichen Bejahung. Es
handelt sich um ein »Ja¢, [das] auf nichts antwortet, auf nichts anderes
als auf das andere >ja, auf sich selbst« — aber doch, ohne daf Derrida
dies explizieren wiirde, wohl damit auch auf das >Jac der anderen, der
geliebten oder begehrten Person. Es handelt sich um die Bezeugung
einer Liebe, die in ihrer ganzen Ambivalenz und Problematik aufgezeigt
wird:

»[W]o immer sie war und wo immer ich sein mochte, im Fernsein, im Ungliick
... in meinen falschen Worten ... im Schweigen und in der Nacht, gab ich ihr
all meine Kraft und sie gab mir all die ihre, so daf8 diese allzu starke Kraft, ...
uns vielleicht einem Leid ohne Maf weiht; doch ist dem so, dann nehme ich
dieses Leid auf mich mit Freude ohne MaR, und ihr sage ich ewig: >Kommy,
und ewig ist sie da.«*

Wird hier das Verlangen nach Wahrheit, nach Erzahlung, danach zu
erkennen zu geben, mit dem Verlangen nach der anderen Person, dem
an sie gerichteten Ruf, der Aufforderung >Komm:« verbunden? »Jeder
lebt und stirbt durch den Anderen, bewahrt den Anderen, bewahrt den
Erzihler des Anderen und verliert ihn.«*° Das Rufen des Anderen und
das Erzihlen lassen sich in einer Fortsetzung dieser assoziativen Uber-
legungen Derridas vielleicht dhnlich wie bei Ricceur und Marion als
Versuche verstehen, den Anderen zu sinterpretierens, zu »iibersetzens,
auf diese Weise siiber sein Leben zu sprechenc und ihn »iiber-leben< zu
lassen.

Fiir Marion verlangt die unendliche Bedeutungsfiille des Gesichts
des anderen Selbst eine unendliche Hermeneutik, die aber der Interpre-
tierende aufgrund seiner eigenen Endlichkeit wieder nicht erfiillen
kann. Deshalb insistiert er nicht allein auf eine Ausdehnung der histo-
rischen Dimension iiber die Grenzen der Generationen hinweg, son-

52 Ebd., 145.

3 Ebd., 150.

% Ebd., S. 217.

%5 Ebd., S. 209. Diese Kette »annulliert die Zeit im Ring der ewigen Wiederkehr, schlieft
die Bejahung mit sich selbst kurz«. [Ebd.]

581

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

dern auf die notwendige Annahme einer >Unsterblichkeit¢, analog zum
Postulat der Ideen der Unsterblichkeit der Seele und Gottes bei Kant.
Dieses Postulat versteht Marion als notwendige Bedingung des katego-
rischen Imperativs, da auf die Ausiibung der Freiheit zur Gesetzgebung
der Vernunft in einer Resignation gegeniiber der eigenen Endlichkeit,
verzichtet werden kénnte. Marion iibertrigt dieses Modell nun auf den
Imperativ der fiir ihn, mit Lévinas, vom Antlitz des Anderen ausgeht,
welcher seine Tétung im konkreten sowie auch im iibertragenen Sinne
einer Miflachtung verbietet: »Donc tout visage exige |'immortalité —
sinon la sienne, du moins celle de celui qui I'envisage«.* Noch einmal
wird die Notwendigkeit eines absoluten, ewigen Erkennenden postu-
liert, der die unendliche Hermeneutik vervollstindigen kann. Zugleich
ist es fiir Marion mit Husserl die » Unendlichkeit des Liebens«%, die in
einer solchen Hermeneutik verlangt wird: »Le visage d’autrui m’impose
de croire en ma propre éternité, comme un besoin de la raison ou, ce qui
revient au méme, comme la condition de son herméneutique infinie«.’®

Ein sehr personliches Zeugnis einer Liebe im Bewuftsein des Kon-
fliktes zwischen der eigenen Endlichkeit und dem Anspruch einer Un-
endlichkeit findet sich in André Gorz' »Brief an D. Geschichte einer
Liebe«.% Der Sozialphilosoph Gorz, ein scharfer Beobachter und Kriti-
ker der Okonomisierung des Wissens®, richtet diesen Brief an seine
Frau Dorine, um das Bild zu korrigieren, das er von ihr zuvor, 1958, in
seiner Autobiographie »Der Verriter«®' gezeichnet hat. Gorz beschreibt
dort — existenzialistisch geprigt — das Engagement fiir seine Frau, die
auf ihn angewiesen scheint, als Wendepunkt, der ihn dazu veranlafit,
trotz des Verzweifelns an seiner eigenen Unzulinglichkeit und Endlich-
keit (iiber)leben zu wollen, um ihr Leben zu retten. In der Richtigstel-
lung wird nun eine weitaus vitalere und aktivere Darstellung der Per-
sonlichkeit Dorines entworfen und die Liebesbeziehung wird als

% Jean-Luc Marion: De Surcroit, a.a.0., S. 152,

57 Marion zitiert aus: Edmund Husserl: Erste Philosophie (1923/24), Zweiter Teil: Theo-
rie der phiinomenologischen Reduktion, Husserliana VIII, Den Haag 1959. S. 14.

58 Jean-Luc Marion: De Surcroit, a.a. 0., S. 153.

9 André Gorz: Brief an D. Geschichte einer Liebe. Ubers. von Eva Moldenhauer, Ziirich
2007.

% Vgl André Gorz: Wissen, Wert und Kapital. Zur Kritik der Wissensikonomie. Ubers.
von Jadja Wolf, Ziirich 2004.

6 André Gorz: Der Verriter. Mit dem Essay »Uber das Altern«. Ubers. von Eva Mol-
denhauer, Frankfurt a. M. 1980.

582

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

Beziehung einer wechselseitigen Hingabe gleichwertiger Partner be-
schrieben.®* Der »Brief an D.« wird dabei riickblickend betrachtet zu
einer Art Testament und Erklirung dafii, warum Gorz ohne seine
schwer erkrankte Frau Dorine nicht weiter leben wollte. Beide haben
sich im Alter von 83 und 84 Jahren am 22. September 2007 gemeinsam
das Leben genommen und so dem Satz »Jeder von uns mochte den
anderen nicht iiberleben miissen.«®, der sich am Ende des Briefes fin-
det, eine bittere Realitat gegeben.

Das eigentlich Wesentliche in der gemeinsam erlebten und nun
offentlich >zu erkennen gegebenen« Liebesgeschichte scheint fiir Gorz
darin zu bestehen, einander einen Platz in der Welt zuzuweisen: »Ge-
meinsam mussten wir uns, einer durch den anderen, den Platz in der
Welt schaffen, der uns urspriinglich abgesprochen war.«%* Zugleich
scheint Gorz seinen Platz in der Rolle des Erzihlers der eigenen Liebes-
und Lebensgeschichte zu finden.®® Er beschreibt diese Liebe als ein
wechselseitiges Geschenk, das eine Hingabe der eigenen Person, des
ganzen Selbst und des ganzen Lebens ohne Aufschub verlangt. Um ein-
ander einen Platz in der Welt zu geben, ist »ein Pakt fiirs Leben«%
notwendig, eine Bindung also, wie sie auch durch die zeremonielle Gabe
etabliert wird:

»Ich will nicht mehr »das Leben auf spiter verschiebens, wie es Georges Bataille
geschrieben hat. Ich mochte dir meine ganze Aufmerksamkeit schenken und

& Vgl. André Gorz: Brief an D., a.a.0,, S. 10.

% Ebd., S. 84.

# Ebd., S.17. Einen solchen Platz in der Welt zu finden gelingt Gorz, der als dsterre-
ichischer Jude in Frankreich das Gefiihl der Heimatlosigkeit und des Ausgeschlossenseins
empfindet, sonst nur durch die Veréffentlichungen seiner Biicher, insbesondere der sehr
erfolgreichen Autobiographie. Indem er sich 6ffentlich gerade in seinem tiefen Selbst-
zweifel »zu erkennen gibt., wird er durch die Rezeption und auch durch die Anerkennung
seines Werkes gezwungen, so Gorz, »mich neu zu definieren und mich stindig weiter-
zuentwickeln, um nicht im Bild, das die anderen sich von mir machten, gefangen zu
bleiben«. [Ebd., S. 52] Der Blick der Anderen, die ihm — hier wird Gorz’ Prigung durch
Sartre deutlich, mit dem er eng zusammengearbeitet hat — eine mehr oder weniger klar
umrissene und distinkte Identitét zuschreiben, fordert ihn dazu heraus, sich gerade nicht
auf diese Weise festlegen zu lassen, sondern seine Identitit als ein Werden zu entwickeln.
¢ Interessant ist, dal Gorz erst in der Liebeserklirung an Dorine in der Ich-Form
schreibt, wihrend seine Autobiographie noch in der dritten Person verfaBt ist und der
Autor sich, wie er nun selbst erkennt, »in diese Selbsterkundung nie ginzlich einge-
bracht« hat. [Ebd., S. 52] Die Liebeserklirung oder das Liebesbekenntnis ist aber ohne
einen solchen radikalen Einsatz seiner selbst nicht méglich.

 Ebd., S.18.

583

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

die Deine zu gewinnen suchen wie in unseren Anfangen. Du hast mir dein
ganzes Leben und alles, was du bist geschenkt; ich méchte dir in der Zeit, die
uns noch bleibt, alles von mir schenken kénnen.«®

Hier driickt sich sehr deutlich die Erfahrung aus, dem Geschenk der
Liebe des Anderen gegeniiber immer schon verspitet und in Verzug zu
sein, aber auch die Hoffnung auf die Méglichkeit, dies korrigieren zu
konnen. Und duflerst zaghaft deutet sich noch in der Aufgabe des eige-
nen Lebens, die hier an keiner Stelle als Selbstaufopferung, sondern
vielmehr als eine Flucht vor dem Schmerz erscheint, ohne den Anderen
weiterleben und seinen Verlust ertragen zu miissen, eine Hoffnung aus.
Gorz’ Brief schlie8t mit dem Satz: »Oft haben wir uns gesagt, dass wir,
sollten wir wundersamerweise ein zweites Leben haben, es zusammen
verbringen mochten.« Selbst wenn beide nicht an ein solches Wunder
eines zweiten Lebens geglaubt haben, schlieit sich die Bindung zwi-
schen ihnen im Versprechen, das Leben nur gemeinsam siiberleben< zu
wollen.

Gorz’ Schrift und die darin enthaltene Korrektur seines friiheren
Portraits Dorines illustriert die Schwierigkeit, dem Anderen gerecht zu
werden, sich und den Anderen in der Gleichwertigkeit und Wechselsei-
tigkeit der gemeinsamen Beziehung zu verorten sowie eine Hermeneu-
tik zu vollziehen, die keine Festlegung auf ein Bild ist, sondern dem
Anderen Raum gibt — die ihm einen Platz zuweist, so wie Proust am
Ende seiner grofen Suche nach der verlorenen Zeit die Aufgabe des
Schreibens auch als Aufgabe empfindet, die Menschen, die er beschreibt
in der Weise darzustellen, wie sie »neben dem so beschrinkten Platz,
der ihnen im Raum reserviert ist, einen anderen, so betrichtlichen, im
Gegensatz zum ersten maflos in die Linge gezogenen Platz einnehmen
... —einen Platz in der Zeit.« [Proust 528]¢°

In der Wiederbegegnung mit den alternden Menschen, die dem
Erzihler — und dem Leser — aus dem bereits Erzihlten bekannt sind,
aber von der >Kiinstlerin Zeitc bis an die Grenze der Unkenntlichkeit
verindert wurden, scheint es dem Erzihler, als wiren sie maskiert. Im-
pliziert ist wiederum, dafl unter der Maske der Verianderung doch eine

¢ Ebd., S. 83.

% Ebd., S. 84.

# Marcel Proust: Die wiedergefundene Zeit. Auf der Suche nach der verlorenen Zeit.
Ubers. von Eva Rechel Mertens, Band 7, Frankfurt a. M. 2002. [Zitiert als: Proust]

584

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

kontinuierliche Identitdt vermutet werden kann. Dennoch ist »das, was
vorher an dieser Stelle war — das Wesen, an das man sich erinnert —
nicht mehr vorhanden, das hingegen, welches man vor sich hat, [ist]
ein uns bislang nicht bekanntes Wesen«. [WdA 94, vgl. Proust 366]
Damit dringt, wie es Ricceur ausdriickt, in den ProzeB der reconnais-
sance als Identifizierung ein so »verstorendes Geheimnis wie das des
Todes« ein. [Ebd.] Dem Erzihler der »Recherche« erscheint »unsere
Seele — auf die Dauer eines Lebens betrachtet — als eine Folge von ne-
beneinandergestellten und deutlich unterschiedenen Ichs, die nachein-
ander sterben oder sogar miteinander abwechseln«. [Proust 364] In der
Identitit von Personen, an der sich die reconnaissance iiber die Zeit
hinweg abarbeitet, tauchen ebenso erstaunliche Liicken auf wie im Ge-
brauch des Begriffs der reconnaissance selbst, der sich wiederum erst in
dieser Arbeit an der Person deutlich von der connaissance abgrenzen
laBt. Der Erzihler der »Recherche« fiihlt sich zur kiinstlerischen Tatig-
keit des Erzahlens und in dieser Tatigkeit dazu verpflichtet, den Men-
schen, denen er begegnet, und ihrem Leben ihren Platz in der Zeit zu-
zuschreiben. Die >Gabe« dieses literarischen Werkes scheint hier also
gerade darin zu bestehen, den dargestellten Personen einen solchen
Platz zu geben bzw. zu erkennen zu geben: Zwar nimmt jeder Mensch
seinen Platz in der Zeit ohnehin ein, der Raum der »Tiefe der Jahre«
[Proust 527], der sich in der Tiefe des Augenblicks eréffnet [vgl. Proust
526], bliebe aber ohne das Erzihlen, das die Dauer der Zeit durchmift,
unsichtbar.

Proust pladiert fiir die Einzigartigkeit und Unersetzbarkeit des in-
dividuellen Lebens, die sich insbesondere in der Figur des Kiinstlers
manifestiert und »im Schopfungsakt« der mocyotg, »bei dem kein ande-
rer uns ersetzen oder auch nur mit uns zusammenwirken kann.« [Pro-
ust 277] Der Erzihler der »Recherche« zieht sich am Ende der Erzah-
lung aus der Gesellschaft zuriick in die »Nichte« des Schreibens.
[Proust 520] Und doch soll gerade die Kunst den Eintritt in die Welten
der Anderen eréffnen, nur durch sie »vermégen wir aus uns heraus-
zutreten und uns bewuf8t zu werden, wie ein anderer das Universum
sieht«. [Proust 301] Die Kunst 6ffnet also den Horizont des Einzelnen
und |48t ihn die Grenzen zum Anderen iiberschreiten, so dafl er auch zu
dessen Platz in der Zeit Zugang erhilt. Sie erlaubt es, nicht nur einem
Anderen etwas zu erkennen zu geben, sondern kann uns die Méglich-
keit geben, zu erkennen, wie ein Anderer erkennt. Das zu schreibende
Werk soll als ein nahezu magisches » Vergroferungsglas« dienen, durch

585

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

das es dem Leser gelingen soll, »in sich selbst zu lesen«. [S.0.] »In der
Schrift gerettet«, so Ricceur, ist die Grenzerfahrung des Wiedererken-
nens, das den Widerstand des Alterns und des Geheimnisses des Todes
tiberwindet, »nun Sache jener anderen reconnaissance, die vollzogen
wird, wenn der Leser das, was ihm diese Schrift zu erkennen gibt, als
Instrumentarium nutzt, um sich selbst zu lesen, und zwar auch in sei-
ner eigenen Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit: »in der Lektiire eines
ganzen Lebens«. [WdA 96]

Es geht also darum, sich aus dem eigenen Bediirfnis nach Anerken-
nung heraus und iiber dieses hinaus verpflichtet zu fiihlen, den Ande-
ren anzuerkennen und ihn — fiir sich selbst, fiir den Anderen wie auch
fiir die anderen Anderen, an die auch Gorz’ Brief durch seine Versffent-
lichung adressiert wird — zu erkennen zu geben, ohne ihn damit auf eine
punktuelle Identitdt einzuschrinken und festzulegen, die insbesondere
durch seine lebensgeschichtliche Entwicklung immer schon iiberschrit-
ten wird. Es geht in diesem Zu-erkennen-Geben, welches aus dem Er-
zihlen der gemeinsam erlebten Geschichte hervorgeht, darum, die ei-
gene Identitit ebenso wie die des Anderen als ein Werden zu verstehen.

Fiir Ricceur bietet die Narration in besonderem Maf3e die Chance,
dieses Werden, die Entwicklung und die offenen Moglichkeiten der Zu-
kunft und der Vergangenheit zu artikulieren und damit wiederum den
Rezipienten diese Dimension der Méglichkeit zu erkennen zu geben,
die dann in der Gegenwart als Initiative umgesetzt werden kann. Die
Fiktion erdffnet eine »Zeit der Schwebe, in der noch nichts entschieden
ist« und aus der »unsere Zukunftsentwiirfe die Kraft« gewinnen, »die
unerfiillten Moglichkeiten der Vergangenheit zu reaktivieren«. [ZuE 11
388] Sie konfrontiert uns also mit einem Augenblick, in dem noch
nichts entschieden ist. Ein solcher Augenblick ist fiir Derrida der Au-
genblick der Gabe und auch der Augenblick der Gabe der Poesie. Diese
Zeit soll fiir Ricoeur in der Schwebe einer offenen Gegenwart bleiben,
die eine unbegrenzte Pluralitit von Méglichkeiten entfaltet. Sie soll
auch deshalb offen bleiben, weil die Verantwortung fiir den Anderen
und fiir das Ziel eines gerechten Miteinanders kein absehbares Ende
hat, sondern immer ein offener Aufruf bleibt.

586

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

3) Die Gaben der Liebe und die Herausforderungen der
Gerechtigkeit

Ricceur stellt den Anspruch, die Ebenen der Liebes- oder Anerken-
nungsbeziehung zwischen Personen und die Forderung einer Univer-
salitidt der Gerechtigkeit zu verbinden, die Hénaff in der Entwicklung
der sozialen Bindungen unterscheidet. Weder die eine noch die andere
Ebene soll vernachlassigt werden, sondern es gilt, sie in einer lebendi-
gen Spannung zu halten. In seinem Vortrag »Liebe und Gerechtig-
keit«™ verweist Ricceur, dhnlich wie Marion ausgehend von Pascal, auf
die radikale Andersheit einer Ordnung der Liebe und auf die »Dispro-
portion zwischen Liebe und Gerechtigkeit«”!, um dann den Versuch
einer Vermittlung zu unternehmen, die »immer fragil und vorlaufig«™
bleiben muf. Die Ordnung der Liebe ist zugleich eine andere Ordnung
des Diskurses, der sich als Lob und Hymnus dufert, sowie eine Ord-
nung der Uberfiille, die er als Ordnung der Gabe charakterisiert.

Die Ordnung der Gerechtigkeit soll demgegeniiber nicht als Man-
gel diskreditiert werden. In ihrem »formalen Charakter«’ sowie wohl
auch in der Méglichkeit und Notwendigkeit, in der Praxis der Justiz
trotz der Erfahrungen der Unentscheidbarkeit zu Entscheidungen zu
gelangen, liegt fiir Ricceur die Stirke der Gerechtigkeit. Die Situations-
entscheidung verlangt in der Tragik des Handelns zwar eine Anerken-
nung des Ausnahmecharakters dieser Situationen, stets jedoch auch den
Durchgang durch die Universalierungsformel des kategorischen Impe-
rativs. Kann die Liebe in ihrer radikalen Partikularitit ebenfalls einen
echten Imperativ aussprechen, wie es Marion im Hinblick auf das Ant-
litz des Anderen voraussetzt? Ricceur unterscheidet hier das Gesetz
vom Gebot: »Das Gebot der Feindesliebe geniigt nicht sich selbst; es ist
supraethischer Ausdruck einer breiten Okonomie der Gabe mit ganz
anderen Ausdrucksweisen als diese Anleitung des Menschen zum Han-
deln.«”* Das Gebot der Feindesliebe, auf das sich auch Marion beruft, ist
verbunden mit dem Gebot einer Gabe, die nicht geben soll, um Erwide-
rung zu erhalten, sondern weil derjenige, dem dies geboten wird, bereits

7 Paul Ricceur: Liebe und Gerechtigkeit. Amour et Justice. Ubers. von Matthias Raden,
Tiibingen 1990.

71 Ebd., S. 9.

72 Ebd., S. 7.

73 Ebd,, S. 31.

74 Ebd., S. 43f.

587

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

Empfanger einer Gabe ist: »Da dir ja gegeben wurde, gib deinerseits.
Gemaf dieser Formulierung und kraft des »da ja« zeigt sich die Gabe als
Ursache der Verpflichtung.«” Im gleichen Kontext durchdenkt auch
Derrida die Paradoxien der reinen Gabe, die nicht gibt, um erwidert zu
werden, und verweist auf die Figur des Bettlers, der zwar nicht als
Feind, aber als ein vollkommen anonymer Fremder die Gabe empfingt
und zugleich das »Nimm mich zu dir ...« [s.0.] ausspricht, das dazu
auffordert, den Anderen so, wie er ist, anzunehmen. In seinem Vortrag,
»Uber das >Preislosec, oder The Price is Right in der Transaktion«’
fithrt fiir Derrida die kantische Unterscheidung zwischen Preis und
Wiirde zu einer Ordnung des Preislosen, in der es um das absolut Kost-
bare geht, um das, was am Ich des Anderen unkalkulierbar bleibt: »Soll
man als Subjekt —, und als Subjekt der Vernunft, — das bestimmen, was
in dieser Weise den Preis des Marktes transzendiert? Obwohl im Ge-
genteil gerade das Subjekt selbst, insofern es kalkulierbare, zihlbare
Identitdt ist, Ware werden kann?«”? Diese Kalkulierbarkeit bedroht
gleichzeitig die Wiirde und sichert doch auch das Prinzip der Aquiva-
lenz zwischen Singularititen. Nur durch diese Méglichkeit der Aquiva-
lenz, der Vergleichbarkeit des Unvergleichlichen, welches die Person
auszeichnet, wird fiir Derrida hier ein Ubergang von der Unentscheid-
barkeit in den Raum der verantwortlichen Entscheidungen der Gerech-
tigkeit moglich: »Hier mufl das Nicht-Verhandelbare verhandelt wer-
den. Diese Notwendigkeit ist kein empirischer Notbehelf. Gerade
durch ihre Unentscheidbarkeit ist sie ein Imperativ.«’® Unterschiede
des Geschlechts, der Rasse, der Herkunft, der Religion usf. miissen fiir
gerechte Entscheidungen ausgeblendet werden, nur so kann paradoxer-
weise »der Zugang zur Wiirde des Anderen ... der Zugang zur Singu-
laritit seiner absoluten Differenz«” gewahrt werden. Die Indifferenz,

> Ebd, S. 49.

7 Jacques Derrida: Uber das >Preislose, oder The Price is Right in der Transaktion.
Ubers. von Anja Gundelach und Stephan Geene, Miinchen 1993. Es geht hier zunichst
nicht um die Frage der Gabe, sondern um die Frage, was den »Geist des Geldes: aus-
machen kénnte, und um die Frage, ob das Verschwinden der materiellen Formen des
Geldes, der Ubergang zum einem immer virtuelleren Zahlungsverkehr, in dem beim
Scheck zunichst gerade die Signatur der hier und jetzt zeichnenden Person zihlt, wih-
rend auch diese dann durch die anonyme PIN-Nummer ersetzt wird, Auswirkungen auf
die Erfahrungen unserer Subjektivitit und Intersubjektivitat besitzt.

7. Ebd., 5. 22.

8 Ebd,, S. 24.

7 Ebd.

588

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

die Gleichgiiltigkeit gegeniiber allen Unterschieden, die sich auch im
Geld verkorpert, erlaubt die Erkenntnis, »das jeder und jede ebenso viel
Wert ist wie der oder die andere, eben jenseits des Wertes: preislos«.®
Fiir Ricceur erdffnet sich die Moglichkeit zu einem gegenseitigen
Korrektiv zwischen der Logik der Liebe oder der Gabe auf der einen und
der Logik der Gerechtigkeit auf der anderen Seite, in einer »wechselsei-
tigen lebendigen Spannung zwischen der Logik der Uberfiille und der
Logik der Entsprechung«.®' Die Uberfiille verhindert ein Umschlagen
der Suche nach Gerechtigkeit in die reine Eigenniitzigkeit derjenigen,
die jeweils »am gerechtesten< behandelt werden wollen. Die exzessive
Ordnung der Gabe verweist auf die Grenzen der restriktiven Ordnung
der Gerechtigkeit. Umgekehrt ist aber die Logik der Uberfiille auf das
Korrektiv der Gerechtigkeit angewiesen, denn »[g]erade weil die Liebe
supramoralisch ist, hat sie nur unter der Leitung der Gerechtigkeit Zu-
gang zum praktischen und ethischen Bereich«.%? Es ist fiir Ricceur eine —
vielleicht auch die — zentrale philosophische Aufgabe, die Beziehung
zwischen diesen beiden Logiken zu erhellen.®® Den Schwerpunkt legt
er darauf, die durchdachten und iiber die Generationen hinweg weiter-
gegebenen, zumeist symbolisch verschliisselt zu erkennen gegebenen
Uberzeugungen freizulegen, zu verstehen und zu hinterfragen, die als
Vermittlung dort wirksam werden, wo weder allein nach den Maf3sta-
ben der Gerechtigkeit noch allein nach denen der Liebe gehandelt wer-
den kann, sondern ein Kompromif notwendig ist. Dieser Schwerpunkt
wird bei Marion und Derrida so auf den ersten Blick nicht geteilt. Auch
ihr philosophisches Selbstverstindnis zeigt sich jedoch geprigt durch
den Anspruch, mit der Herausforderung durch eine Logik der Uberfiil-
le, der Gabe und auch der Liebe, die sich nicht in einer Logik der Ge-
rechtigkeit oder aber auch in der Logik der klaren und distinkten Er-
kenntnis erfassen und auf den Begriff bringen 1iBt, umzugehen.
Geprigt ist dadurch ebenso ihr Verstindnis eines personalen Selbst,
das sich ebenfalls in einer Spannung zwischen Mangel und Fiille, zwi-
schen Empfangen und Geben, zwischen Sinn und Wahnsinn, zwischen
Selbstbehauptung, Selbstzweifel, Selbstaufgabe und einer Selbsterfiil-
lung in der Hingabe, zwischen dem Anspruch der Klarheit und der

& Ebd.

# Ebd., S. 59.

% Ebd,, S. 63.

# Vgl. ebd., S. 65ff.

589

16.01.2026, 08:40:51. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

Wahrung des Geheimnisses hilt. Es ist die Begegnung mit dem Ande-
ren als gesittigtem Phanomen, die hierbei zu einer hermeneutischen
Tatigkeit sowie generell zum Philosophieren herausfordert.

Auch im Einander-zu-erkennen-Geben kann sich wiederum die
Vorstellung einer notwendigen wechselseitigen Erginzung zwischen
einer Ordnung der Gabe und einer Ordnung der Gerechtigkeit ergeben:
zwischen einem exklusiven, personlichen Gabe-Verhiltnis zwischen
Schiiler und Lehrer und einer institutionalisierten, »gerechtens, >demo-
kratisierten< (anderen) Okonomie der kulturell vermittelten Weitergabe
und Vervielfaltigung der Zugénge zur Erkenntnis. Das Einander-zu-er-
kennen-Geben wiirde so den hybriden Charakter der Gabe teilen, die
zwischen universalisiertem, reproduzierbarem Austausch und singu-
larem Ereignis vermittelt.

4) »Priife, ob sie nicht liigen.« — Das Philosophieren als
Einander-zu-erkennen-Geben

Eine Aufgabe der Philosophie, die sie mit den Kiinsten und mit den
Wissenschaften teilt, besteht darin, einander erkennen zu geben, was
gegeben ist, wie wir uns selbst und einander als jeweils anderes Selbst
gegeben sind und wie davon ausgehend der Umgang miteinander in den
Beziehungen des Gebens und Empfangens erfolgt. Diese Aufgabe ist
konfrontiert mit der Herausforderung, Unvergleichliches vergleichen
zu miissen, und mit der Spannung zwischen der Komplexitit und Uber-
fiille des Phinomens des personalen Selbst und seiner Mangelhaftigkeit
im Bezug darauf, diese Fiille vollstindig >entgegenzunehmen« bzw. voll-
stindig zu interpretieren oder zu analysieren. Dennoch bleibt es mog-
lich, diese Fiille und diese Spannung weiterzugeben oder zu erkennen
zu geben — vielleicht (wie bei Derrida) als ein Geheimnis? Das vollstin-
dige Erkennen und Erkanntwerden scheint stets als eine Hoffnung noch
auszustehen: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber werde ich
durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch erkannt
worden bin«. [S.0.] Obwohl Ricceur dies hervorhebt, setzt er dennoch
nicht direkt einen absoluten Dritten als iibergeordneten Erkennenden
an wie Marion in Bezug auf die Liebe, sondern verweist darauf, daf
»gerade die Position des schreibenden Philosophen ... der Ort des Drit-
ten« [s.0.] ist, wenn auch niemals in absoluter Distanz oder mit einem
vollkommenen Uberblick. Vielmehr scheint dieser Dritte seinen Platz

590

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

im Spagat zwischen der stets nur anniherungsweise neutralen Beob-
achterperspektive und der Verortung >zwischen uns< und mitten im Ge-
schehen der wechselseitigen Beziehungen zu suchen, zwischen der Po-
sition am Fenster und mitten unter den Passanten. Ein noch radikalerer
Spagat ist bei Derrida gefordert, im Drahtseilakt des Gestidndnisses,
wahnsinnig zu sein, gerade im Versuch, einen Sinn zu erkennen zu
geben. Der Ort des Dritten taucht bei Derrida dort auf, wo er in seiner
Baudelaire-Interpretation den Platz des Dichters — also des hier Zu-er-
kennen-Gebenden — mit dem Platz des Bettlers oder des Armen in Ver-
bindung setzt, der die anonyme Forderung bzw. Aufforderung zu einer
Antwort und zu einer Gabe verkorpert. In jedem Fall scheint fiir Ricceur,
Marion und Derrida innerhalb der Philosophie, unter Ausklammerung
einer theologischen Voraussetzung der Transzendenz, nur der Versuch
einer Anniherung an die Wahrheit der Person méglich zu bleiben. Ver-
lauft der Weg zu dieser Anniherung notwendig iiber die gemeinsame
Suche nach der Wahrheit und iiber die Versuche, einander etwas und
zugleich etwas von sich selbst, zu erkennen zu geben, sei es in den Aus-
drucksformen und Methoden der Philosophie, der Kunst oder der Wis-
senschaften? Und ist darin die Person vielleicht am meisten sie selbst?
Das Herausgefordertsein zur philosophischen Forschung, zur Su-
che nach der Wahrheit, zum Zweifeln und Hinterfragen durch den An-
deren und in einer Gemeinschaft der Frage, das sich so deutlich in der
sokratischen Ironie, der Hebammenkunst und der Form des Dialogs
manifestiert, steht fiir Hénaff am Beginn seiner Untersuchungen iiber
den »Preis der Wahrheit«, in denen er nach dem Verhiltnis zwischen
»Gabe, Geld und Philosophie« fragt. Hénaff beginnt mit dem Tod des
Sokrates, der es nach seiner Verurteilung ablehnt, durch Geld gerettet
zu werden.® Sokrates bleibt damit seiner Kritik an der Praxis der So-

# Catherine Malabou wihlt ebenfalls diese Szene zum Ausgangspunkt einer Erorterung
iiber die Gabe, jedoch unter einer andere Fragestellung: Ist es GroBziigigkeit oder Klein-
lichkeit, da8 Sokrates den Giftbecher sofort leert, anstatt sich noch Zeit zu geben bzw. zu
nehmen? Eine letzte Verausgabung oder Hingabe an das noch verbleibende Leben wire
fiir Sokrates jedoch eine Form der Knechtschaft, wihrend Bataille und Derrida gerade die
Verausgabung als Souverinitit darstellen. Malabou beruft sich auf Hegel, um die in bei-
den Positionen implizierte Kritik der Knechtschaft abzuweisen. Im Kampf auf Leben und
Tod kampft der Knecht um sein Leben, ohne es schon wagen oder aufs Spiel setzen zu
konnen, weil er noch kein Selbst als Einsatz besitzt: »Der Knecht ist also derjenige, der
am Ende des Kampfes den Einsatz des Kampfes hervorbringt: das wirkliche Leben, das,
welches weil, was es wagt, das sich dessen bewuBt ist.« Das heifit also, daB hier die
erkdmpfte eigene Identitit erst die Bedingung dafiir bilden wiirde, sich aufs Spiel zu

591

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

phisten treu, sich ihre Lehrtitigkeit bezahlen zu lassen, und seinem
Grundsatz: »das erste Kriterium eines authentischen Wunsches nach
Wahrheit ist: die Ablehnung jeglichen pekunidren Vorteils«. [Hénaff
14] Er befindet sich mit dieser Haltung fiir Hénaff an einem histori-
schen Wendepunkt des Wahrheitsbegriffs, der sich von der »Performa-
tivitat des sich auf die Alétheia beziehenden Worts« der Dichtung, des
Orakels und des Rechtsspruchs im Rahmen der méAcc in »das dialogi-
sierte und angefochtene Wort« der d6&a verwandelt sowie in die physi-
kalische und mathematische »Wahrheit einer Objektivitit, die auf den
den Dingen selbst inhirenten Beziehungen beruht«. [Hénaff 19 ff.]% Es
geht nicht mehr um eine hermeneutische Auslegung des Gegebenen,
das letztlich als gegebenes Zeichen oder als Chiffre verstanden wird,
sondern »weniger darum, die Wahrheit zu entdecken als sie zu konsti-
tuieren«. [Hénaff 22] Das Erlernen der dazu notwendigen Technik wird
im Unterschied zur hermeneutischen Divination zu einer allgemein
vermittelbaren und damit auch verkduflichen Ausbildung, in der es
nicht darum geht, die Wahrheit selbst, sondern darum die Methoden
zum Erwerb des Wissens weiterzugeben. Sokrates Art des Lehrens zielt
darauf ab, im Lernenden etwas freizulegen oder zu entdecken, was ihm
eben nicht durch den Lehrer wie eine Ware iibergeben werden kann,
sondern auf eine anderer Art und Weise zu erkennen gegeben wird: es
geht darum den Lernenden dazu anzuleiten, die in ihm angelegten
Moglichkeiten der Erkenntnis und der Tugend zu entfalten. Es geht also
letztlich darum, dem Lernenden sein Selbst so zu erkennen zu geben,
wie er sich selbst bereits gegeben ist.

Wird nun der Sophist als Handler kritisiert® (der zu allem Uber-
flu neben der Entlohnung weiterhin die Dankbarkeit verlangt, die dem
Lehrenden bisher zustand), so heifit das zugleich, daf8 er im Gegensatz
zum Handwerker, der selbst macht, was er weitergibt, »die Natur seines

setzen oder sich verausgaben zu kénnen — méglicherweise auch die Bedingung, um in
eine Beziehung der Gabe eintreten zu kénnen. (Catherine Malabou: Wozu das Leben
sparen wollen, wo nichts mehr ist? In: Ethik der Gabe. Denken nach Derrida. Hrsg. von
Michael Wetzel und Jean-Michel Rabaté, Berlin 1993. S. 183-189. Hier S. 189).

8 Hénaff bezieht sich in dieser Darstellung der Wende des Wahrheitsbegriffs auf Marcel
Detienne: Les Maitres de la vérité dans la Gréce archaique, Paris 1967.

# Derridas Kritik an der Okonomie der Philosophie und Metaphysik erscheint in diesem
Kontext als eine Wiederaufnahme der Kritik an den Sophisten, wohingegen die Figur des
Denkenden und Fragenden bei Derrida der Position entspriche, die fiir Hénaff hier bei
Sokrates der seigentliche Philosoph« einnimmt.

592

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

Produkts« nicht kennen muf3, um es zu verkaufen, demnach »herrscht
Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Wesen der Sache. Das heift: Gleich-
giiltigkeit gegeniiber der Wahrheit«. [Hénaff 24] Diese Gleichgiiltigkeit
gegeniiber dem Wesen der Sache verkérpert das Geld als universal
iibersetzbares Zeichen, das zwischen allen Gegenstinden vermitteln
kann, vollkommen gleichgiiltig, worum es sich handelt. Obwohl sich
die Geldwirtschaft als gesellschaftliches Kernparadigma gegeniiber der
traditionellen Gabe so deutlich durchgesetzt hat, bleibt uns dennoch die
Intuition, daB es etwas gibt, was sich nicht besitzen oder verkaufen laBt
und was ohne Preis ist. Diese Intuition richtet sich auf die Wahrheit
ebenso wie auf das Wissen, auf das auch Sokrates so explizit keinen
Besitzanspruch stellt. Sie kann sich aber ebenso auf die unverrechen-
bare Wiirde der Person richten, auf Gegenstande die mit der Person in
besonderer Weise verkniipft erscheinen, beispielsweise das Kunstwerk,
oder auch auf das Schone oder Erhabene der Natur.

Auch wenn die Intuition einer Preislosigkeit oder Un(ver)kauflich-
keit sich auf verschiedenste Bereiche erstrecken kann, besitzt die Phi-
losophie fiir Hénaff hierbei eine historische Sonderstellung: »Der Phi-
losoph hat in herausragender Weise die Position des Unschitzbaren
inne«. [Hénaff 44] Er verkérpert den »Wunsch nach Wahrheit« oder
Erkenntnis [Hénaff 46], der in Form »eines Rufs, einer Verheiflung, ...
eines verklarten erds« [Hénaff 94] gegen den Wunsch nach Reichtum
ausgespielt wird. Der Wunsch nach Erkenntnis und Wissen, das nicht
quantitativ teilbar ist und sich auch dadurch der Berechenbarkeit ent-
zieht, ist nicht auf ein so klar definierbares Ziel ausgerichtet, welches
durch klar definierbare Mittel erreicht werden kann, wie der durchaus
ebenso grenzenlose Wunsch nach Reichtum oder Geld. Der Wunsch, zu
erkennen, verlangt das Staunen als eine »oblative Offnung« [ebd.] -
eine Art Initiation in die Empfanglichkeit fiir die ganze Bandbreite der
donation oder des Erkennbaren. Er ist verbunden mit einer Anerken-
nung der Grenzen und der Mangelhaftigkeit des eigenen Erkennens,
mit dem »Nichtwissen des Wissens«, dem »stindige[n] Fragen — diese
[m] Zustand der Unsicherheit oder Unruhe«, der an die Stelle einer
Reduktion auf »niitzliche Kenntnisse und wohldefinierte Gewilheiten«
tritt. [Hénaff 94] Das also der Philosoph das Unschitzbare verkérpert,
welches eher einer Ordnung der Gabe als einer 6konomischen Ordnung
angehort, liegt an seiner Offenheit fiir das Staunen gegeniiber dem, was
unsere Erkenntnisfihigkeit iibersteigt und was sich uns dennoch (zu
erkennen) gibt — »das Geheimnis dessen, wovon man nicht sprechen,

593

16.01.2026, 08:40:51. Op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

aber auch nicht mehr schweigen kannc. [S. 0.] Der Philosoph verkérpert
das Unschitzbare, nicht weil er selbst einen so unschitzbaren und iiber-
mifigen Wert besifle oder iiber Andere hinausgehoben wire (auch
wenn er im platonischen Verstiandnis noch in einer Teilhabebeziehung
zur Ebene des Gattlichen steht), sondern er steht fiir das Unschitzbare
wohl eher, indem er darauf hinweist: auf die Grenzen dessen, was wir
erkennen, handhaben und wie ein fest umgrenztes Gut besitzen, aus-
tauschen und weitergeben kénnen.

So verlangt im sokratischen Verstiandnis die Beziehung zwischen
Schiiler und Lehrer, um die Offenheit fiir das Fragen als eine Aufgabe
fir das Erkennen zu erkennen zu geben und nicht das vorgefertigte
Wissen weiterzugeben, das »personliche Verhiltnis ... einer initiatori-
schen Beziehung, die sich nicht verrechnen li8t, sondern vielmehr ein
Gabeverhiltnis verlangt in der »die Gabe der Geber selbst ist«. [Hénaff
157] Der Schiiler gibt seine Dankbarkeit und er gibt sich selbst, insofern
er zum Lernen bereit und offen fiir eine Verianderung seiner selbst ist.
Was gibt der Lehrer? Sokrates dulSert gegeniiber seinem Schiiler, »[ich]
werde ... darauf achten, dir selbst einen besseren Menschen zuriick-
zugeben als den, den ich erhalten habe«.t” Hénaff verweist hier auf das
Ideal eines Lehrers, »der aus Liebe zur Wahrheit gibt und sich gibt«.
[Hénaff 159] Was aber gibt Sokrates zu erkennen, wenn nicht eine fer-
tige Erkenntnis? Er gibt sich selbst auch in seiner Unwissenheit und
damit in seiner prinzipiellen Offenheit fiir das Fragen und Hinterfragen
der Grenzen der Erkenntnis zu erkennen und gibt gerade dadurch dem
Schiiler die Moglichkeit, sich selbst gleichermaflen zu 6ffnen. Aus so-
kratischer Perspektive muf3 die dialogische, interpersonale Wechsel-
seitigkeit dieses Weitergabe-Prozesses betont werden — die allerdings
schon deshalb keine einfache Reziprozitit bilden kann, weil Sokrates
betont, daf3 er >lediglich« die Hebamme des Erkennenden ist, die selbst
keine Erkenntnisse gebiren kann. Sie besitzt aber die (von Gott verlie-
hene, also von einem Anderen empfangene) »Gabes, (mit gottlichem
Beistand, also offen fiir die Hilfe, die ein Anderer gibt) eine besondere
Kunst auszuiiben: sie besteht darin, eine Schwangerschaft zu erkennen,
die Geburt einzuleiten, die damit verbunden Wehen hervorzubringen

87 Hénaff bezieht sich hier nicht mehr auf die platonische Sokrates-Figur, sondern auf
Senecas Bericht iiber Sokrates in De Beneficiis, 1, 8, 1-2. (Seneca: De Clementia. De
Beneficiis. In: Ders.: Philosophische Schriften. Ubers. von Manfred Rosenbach, Bd. 5,
Darmstadt 1989.) [Vgl. Hénaff 157]

594

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

und wieder zu lindern sowie auch in der anschlieBenden Priifung der
geborenen Ergebnisse: Festgestellt werden kann, ob, diese »iiberlebens-
fahig< sind, ob es sich um >Kinder< oder um >Mondkilber;, um echte
Erkenntnisse oder um Trugbilder handelt.

Wie aber steht es im sokratischen Modell mit der generativen Di-
mension des >Gebens< ? Wie erfolgt die »Zeugung« der Erkenntnis, die ja
bereits im Schiiler im embryonalen Stadium angelegt sein muf$? Im
»Theaitetos«® gibt der platonische Sokrates hierauf keine direkte Ant-
wort (auch nicht im Verweis auf die Ideenlehre). Ein Hinweis auf die
Rolle, die hierbei das Einander-zu-erkennen-Geben spielt, kann jedoch
darin gefunden werden, daB er nicht nur Hebamme, sondern auch
»Kupplerin« ist, also Menschen zusammenfiihrt, die einander gedank-
lich >befruchtenc und besonders produktiv >einander mehr zu erkennen
gebenc konnen. Am Ende des Dialogs ist keine befriedigende Definition
der Erkenntnis erreicht, Theaitetos bemerkt, daf8 er mehr gesagt oder
geboren habe, als in ihm war - allerdings war unter diesen Geburten
keine befriedigende Definition der Erkenntnis, so daf hier letztlich nur
eine nun behobene Scheinschwangerschaft vorlag.? Wenn auch die Er-
kenntnis nicht erkannt wurde, laft sich doch behaupten, daf der ge-
burtshelferische Vollzug des Einander-zu-erkennen-Gebens erfolgreich
zu erkennen gegeben wurde.

Geht es Ricceur, Derrida und Marion letztlich darum, in der Phi-
losophie durch das Hinweisen auf die Aporien des Denkens, die auch am
Ende der platonisch-sokratischen Dialoge hiufig so charakteristisch
sind, auf die Radikalitit des Fragens und auf die Offenheit des Empfan-
gens auch fiir die Sittigung der Gebung zu einer Position des Philoso-
phen zuriickzukehren, die auf das Unschitzbare verweist? Wird die
Wahrheit, die allerding nicht Gegenstand einer unmittelbaren Erleuch-
tung, sondern eher das unerreichbare Ziel einer eschatologischen Hoff-
nung oder einer offenen Suche bildet, aus der Ordnung der 86&x in die
der aAn9eta zuriickgefiihrt, ausgehend von Heidegger, der fiir alle drei
Autoren eine wichtige Referenz bildet? Wird damit die Beziehung des
Einander-zu-erkennen-Gebens, gebunden an die Performanz des Wahr-
heitszugangs, zu einer initiatorischen, persénlichen Beziehung nach
dem Modell einer zeremoniellen Gabe oder einer interdonation als

# Platon: Theaitetos. In: Ders.: Jubiliumsausgabe simtlicher Werke. Ubers. von Rudolf
Rufener, Bd. 6, Ziirich und Miinchen 1974. Vgl. 150¢c-151d.
¥ Ebd. 210 b.

595

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

wechselseitiger Hingabe des Selbst, mit der Tendenz zu einem nicht
mehr exoterischen, sondern esoterischen Verstindnis der Lehre? Geht
es letztlich doch darum, rousseauistisch gefirbt, in ein mystisches oder
— beriicksichtigt man die Rolle des Erzihlens — mythologisches Weltbild
und in eine ritualisierte Gesellschaft interpersonaler Anerkennungs-
beziehungen nach dem Modell der zeremoniellen Gabe zuriickzukehren
oder aber sich in das Ideal der erotischen Liebesbeziehung jenseits einer
Ordnung der Gerechtigkeit zu flicchten? Es scheint mir, das diese Fragen
ambivalent zu beantworten sind: ja, es geht mit Sicherheit um einen
Hinweis auf das Unschitzbare, das Preislose, das den Sinn iiberborden-
de »Wahnsinnige, die Sittigung, was zugleich die Frage nach den Gren-
zen unserer Erkenntnis und unserer Regelwerke herausfordert und da-
mit wiederum einen Zweifel in cartesischer Tradition. — Denn nein, es
geht nicht darum, es bei diesem Hinweis zu belassen, was am ehesten
noch Derrida vorzuwerfen wire, sondern darum, diesen Hinweis als
Ergidnzung zu einem klaren und distinkten Erkennen und zum Erwerb
von Kenntnissen zu verstehen sowie zugleich als eine Absteckung der
Grenzen oder ein Nachziehen der Rinder dieser Erkenntnis. Ja, es geht
um die Suche nach einer Wahrheit, die ses gibt< oder die >sich gibt< und
die es eher zu entdecken und zu verstehen als zu konstituieren gilt,
jedoch im scharfen Bewuftsein der Offenheit jeder Suche nach Wahr-
heit, die nicht mehr wie ein Orakelspruch verkiindet werden kann, son-
dern eine reflektierte und sich selbst reflektierende Anniherung ver-
langt, im Bewuftsein der eigenen Grenzen des Suchenden. Dies gilt
besonders fiir die Suche nach einer »Wahrheit der Person« oder fiir die
Frage nach dem Selbst, dessen Identitit sich auf dieser Suche, im Um-
gang mit Gegebenen und im Austausch miteinander — auch im Ein-
ander-zu-erkennen-Geben - entwickelt. Und ja, es geht insbesondere
Ricceur und Derrida um eine Vermittlung ihres Denkens als Vermitt-
lung von Fragen und als Anleitung zum Weiterdenken angesichts der
aufgedeckten Aporien in sokratischer Tradition, und es geht dabei dar-
um, das Zu-erkennen-Geben auch als ein Gabeverhiltnis zu betrachten
— sei es explizit zwischen Schiiler und Lehrer oder in der Gabe des Wer-
kes, des Ereignisses und Geheimnisses. — Jedoch nein, es geht nicht um
ein reines Zuriick zu der unmittelbaren, interpersonalen und initiatori-
schen Beziehung. Fiir eine solche Riickkehr verlaufen die nachgezeich-
neten Denkwege viel zu deutlich im BewuBtsein der Mittelbarkeit allen
Zu-erkennen-Gebens, der Vermittlung iiber die Sprache und die Zei-
chen, die nicht nur direkt miindlich, sondern auch als Schrift weiterge-

596

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

geben werden. Hénaff macht in »Der Preis der Wahrheit« deutlich, daf
die Entwicklung zu einer Okonomie des Geldes, das als universales Zei-
chen fungiert, ebenso wie die Entwicklung der Schrift und des Buch-
drucks als Méglichkeiten zu einer Multiplikation und Verbreitung von
Erkenntnissen einen duferst positiven Aspekt besitzen: Jenseits der Be-
schrinkung auf das klassische Schiiler-Lehrer-Verhiltnis eréffnet sich
eine Demokratisierung des Wissens, das jedem frei zuginglich wird
und damit zugleich die individuelle Freiheit des Einzelnen unterstiitzt.
Auch hier geht es um eine Offnung, allerdings nicht mehr so deutlich
um eine Offnung des Erkennenden gegeniiber der Fiille dessen, was
sich ihm zu erkennen gibt, sondern um eine Eroffnung von Moglich-
keiten, seine in ihm angelegten Fihigkeiten — die der sokratische Lehrer
freilegt und fordert — auch zu verwirklichen und zu entfalten.

SchlieBlich: ja, es geht um eine Reaktivierung der Ordnung einer
wechselseitigen Anerkennung im direkten Verhaltnis von Person zu
Person unter Beriicksichtigung der vollen Phinomenalitit des persona-
len Selbst. Es geht dabei jedoch nicht um eine Riickkehr in die mysti-
sche Versenkung oder um eine Aufhebung der philosophischen Rede,
welche angesichts der unendlichen Hermeneutik, die die Person heraus-
fordert, verstummen miifite, um in die Diskurse des Bekenntnisses, des
Hymnus, des Lobes, des Gebets oder der Poesie iiberzugehen, wenn
auch an den Grenzen der Philosophie diesen Diskursen eine gleichwer-
tige Berechtigung und erginzende oder impulsgebende Funktion zuge-
wiesen wird. Es geht ebenso nicht um eine vollkommen illusorische
Riickkehr in eine Gesellschaft, die durch Gabezeremonien und Ver-
wandtschaftssysteme strukturiert und zusammengehalten werden wiir-
de, oder in die Geschlossenheit der griechischen moAcs. Es geht jedoch
darum, die Gabebeziehung und die Beziehung der Liebe, die sich in ihre
ausdriicken kann, als eine Art symbolisches Supplement anzuerkennen,
das innerhalb der notwendigen institutionalisierten Strukturen der Ge-
rechtigkeit dem Streben nach Gerechtigkeit einen neuen Antrieb gibt:
Dieses Symbol verweist auf die wechselseitige Anerkennung und An-
nahme unaustauschbarer Personen, in einer Wahrung der dazu not-
wendigen Distanz, die dem Anderen Raum laf3t, er selbst zu sein oder
das Geheimnis seiner selbst zu wahren, auch dann, wenn er sich zu
erkennen gibt und die Annahme, das hermeneutische Verstehen oder
die Explikation dieser Gabe verlangt.

Es geht also niemals um eine Riickkehr zu einer élteren Ordnung,
sondern, analog zu Marions Figur des >Subjekts nach dem Subjekt,

597

16.01.2026, 08:40:51. Op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

vielleicht eher um die Erkundung der Méglichkeit einer Art 'Wahrheit
nach der Wahrheit«— im Sinne einer Reflexion, die am Rande der Ord-
nungen von 86z und aAy9eta und an den Rindern der objektivierten
Erkenntnis die Frage nach der Wahrheit wieder neu zu stellen versucht.
Und es geht ebenso darum, eine >Gabe nach der Gabe« zu denken, die
jenseits der zeremoniellen Gabe traditioneller Gesellschaften in der mo-
dernen, 6konomisierten Welt einen Stolperstein bildet, der neue Fragen
nach dem Verhiltnis zwischen Liebe und Gerechtigkeit, nach dem Di-
lemma des >tout autre est tout autrec und neue Modelle des Mitein-
anders herausfordert und uns dazu auffordert, unsere iiberlieferten
und weitergegebenen Uberzeugungen immer wieder neu zu interpre-
tieren und zu hinterfragen.

Die Frage, warum wir iiberhaupt zueinander in Beziehungen tre-
ten, die iiber den lebensnotwendigen Austausch hinausgehen, warum
wir das Bediirfnis haben, einander zu erkennen zu geben, >uns selbst zu
gebencund aufs Spiel zu setzen, verweist uns auf das Bediirfnis, iiber die
Anerkennung unserer sozialen Stellung, unserer individuellen Fahig-
keiten und unserer personalen Wiirde hinaus auf eine Weise erkannt
zu werden, die unsere Identitit und die Einzigartigkeit, die wir einander
zusprechen und die wir uns fiir uns selbst erhoffen, erblickt, in dem
Sinne, daf} es sie wahrt, aber nicht in dem Sinne, daB es sie auf eine
bloBstellende Weise durchschaut. Von diesem Bediirfnis legen die Pro-
dukte unserer hochgradig differenzierten Kultur — in der Pluralitit un-
terschiedlicher Kulturen — Zeugnis ab, die unserer Suche nach dem
Sinn, nach dem Sein oder nach uns Selbst Ausdruck verleihen sollen.
Eine - vielleicht zu einfache — Erklirung konnte in der im Schreiben
Derridas immer wieder aufscheinenden Motivation gefunden werden,
sich angesichts der eigenen Begrenztheit und Endlichkeit weitergeben,
sich dulern, sich schlieBlich sogar seiner selbst entdulern zu wollen,
um sich selbst zu iiberleben.

Das Ritsel unseres Begehrens, zu geben und uns zu erkennen zu
geben, und zwar als eine Gabe, die nicht notwendig eins zu eins erwi-
dert, wohl aber gebiihrend empfangen werden soll, bildet einen wesent-
lichen Aspekt des personalen Selbst. Die Maf3stibe, die wir kulturhisto-
risch gegeniiber dem Modell einer sowohl zeremoniell als auch
moralisch verstandenen Ordnung der Gabe entwickelt haben, kénnten
so auch Maf3stibe dafiir bieten, wie dieses Selbst in den Beziehungen
des Miteinanders — und vielleicht letztlich alles, was >es gibt« oder was
uns >gegeben ist¢, in unserer Beziehung zur Welt — als Gabe zu behan-

598

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ausblick: Einander zu erkennen geben

deln ist. Auch wenn dieses Ritsel unserer Identitit bisweilen nicht nur
unverrechenbar, sondern unberechenbar erscheint und seine philoso-
phische Erkundung sich auf einem schmalen Grat bewegt, der die Ge-
fahr birgt, die erstrebenswerte Ordnung einer klaren und distinkten
Erkenntnis zu verlassen, verlangt dieses Ritsel gerade deshalb um so
mehr nach einer philosophischen Diskussion. Auch in unserer eigenen
Autobiographie und Identitit ist oft das das Wesentliche, was uns an uns
selbst am wenigsten klar erscheint und auf das sich unsere (Selbst-)Zwei-
fel am heftigsten richten, das, was sich vielleicht spater klart oder viel-
leicht nie, was unser Geheimnis ausmacht, weil es fiir uns eine bestin-
dige Herausforderung bleibt, weiter zu suchen, zu fragen, zu zweifeln —
gerade um daraus Moglichkeiten zur Gewiheit zu erlangen — und uns
zu entwickeln. Wie uns das, was uns von anderen zu erkennen gegeben
wird, dazu auffordert, die Welt zu hinterfragen, zu priifen, zu zweifeln,
mit dem eigenen Denken und Erkennen zu beginnen und daran zu
wachsen, dufert sich in besonderer Verdichtung in einem Gedicht Ilse
Aichingers. Was gegeben wird, erscheint hier als ein gegebener Rat, als
ein verschenktes Buch. Es erscheint als natiirliche Gegebenheit sowie
als kulturelle Vermittlung, zwischen Fiktion und Wirklichkeit und als
Regel eines (Schach)Spiels. Es ist verbunden mit der Schwierigkeit des
Empfangens und mit dem dabei zu iiberwindenden Widerstand. Es ist
das, was uns >gesagt« wird und was unsere Sprache und deren Arbitra-
ritit unserem Denken vorgibt, in der Ritselhaftigkeit der Poesie, in der
Moglichkeit der Illusion. Was hier gegeben und zu erkennen gegeben
wird, fordert zu einer kritischen Auseinandersetzung mit dem heraus,
was es gibt«:

Verschenkter Rat®

I

Dein erstes Schachbuch,
Ibsens Briefe,

nimms hin

% Ilse Aichinger: Verschenkter Rat. Gedichte, Frankfurt a. M. 1991. S. 103. Die Teile II
und Il des Gedichts setzen die Arbeit des Zweifelns am Verhaltnis zwischen natiirlicher
Gegebenheit, Kultur und Fiktion sowie an den Gegebenheiten der Sprache fort. Siehe
hierzu: Walter Erhart: Verweigerte Antworten, verblafite Schriftziige, vergeudete Rat-
schlige — Gedichte von llse Aichinger. In: »Was wir einsetzen kénnen, ist Niichternheit«.
Zum Werk Ilse Aichingers, hrsg. von Britta Hermans und Barbara Thums Wiirzburg
2001.

599

16.01.2026, 08:40:51. op



https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Uberblick und Ausblick

wenn du kannst,

da, nimm schon

oder willst du lieber

die Blattkehrer

von deiner Wiese treiben

und Ibsens Ziegen

darauf,

gleich weif3, gleich glinzend?

Es gibt Ziegen und es gibt Ibsens Ziegen,
es gibt den Himmel und es gibt eine spanische Eréffnung.
Hor gut hin, Kleiner,

es gibt Weiflblech, sagen sie,

es gibt die Wel,

priife, ob sie nicht liigen.

600

16.01.2026, 08:40:51. op


https://doi.org/10.5771/9783495993606-572
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1 Das Kunstwerk gibt (mehr) zu erkennen
	2 Einander begegnen, sich einander zu erkennen geben, einander einen Platz geben
	3 Die Gaben der Liebe und die Herausforderungen der Gerechtigkeit
	4 »Prüfe, ob sie nicht lügen.« - Das Philosophieren als Einander-zu-erkennen-Geben

