
8. Heteronormativität in der medizinischen 

Behandlungspraxis 

8.1 Einführung 

Patient*innen-Sicht und Fokussierung ärztlichen Handelns   

In Kapitel 6 und 7 steht die Analyse von Heteronormativität der medizinischen Wis
sensproduktion und Lehre im Vordergrund. In diesem Kapitel steht dagegen das 
Erleben von Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis im Fo
kus. Wie in der Analyse der medizinischen Wissensproduktion untersuche ich dies 
an einem Beispiel: der medizinischen Behandlung von asexuellen Patient*innen. In 
zwei Gruppendiskussionen1 mit asexuellen Personen berichteten mir die Teilneh
mer*innen – teilweise mit einigem zeitlichen Abstand – von ihren Erlebnissen als 
Patient*innen, insbesondere in der ↗Gynäkologie und Psychologie. Dementspre
chend rekonstruiere ich hier die Sicht der Patient*innen auf Interaktionen in der 
medizinischen Behandlungspraxis, nicht das konkrete Tun oder die Äußerungen 
von Ärzt*innen. Ich arbeite heraus, wie die Patient*innen diese Begegnungen wahr
genommen haben, inwiefern sich in ihren Schilderungen das Erleben von Hetero
normativität widerspiegelt und welche Konsequenzen diese Erlebnisse für sie ha
ben. Damit setze ich in diesem Kapitel den Fokus auf das Erleben aus Patient*in
nensicht, um die Perspektive auf ärztliches Tun aus den vorangegangenen Kapiteln 
zu erweitern, zu ergänzen und damit zu triangulieren. Mich interessieren in Bezug 
auf die medizinische Behandlungspraxis die folgenden Fragen: 

• Wie zeigt sich Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis? 
• Wie werden Körper, Geschlecht, Sexualität und Beziehungen in der medizini

schen Behandlungspraxis konzipiert und verhandelt? 
• Wie erleben queere Patient*innen den ärztlichen Umgang mit sexueller, roman

tischer und geschlechtlicher Vielfalt? 

1 Im Anhang der Arbeit befinden sich Factsheets zu den beiden Gruppendiskussionen, die bei
den Gruppendiskussionsleitfäden und der Transkriptionsindex. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


206 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

• Welche Erfahrungen machen queere Patient*innen in der medizinischen Be
handlungspraxis? 

• Welche Folgen hat das Erleben von heteronormativer Behandlungspraxis auf 
den Gesundheitszustand, die gesundheitliche Versorgung und das Gesund
heitshandeln queere Patient*innen? 

Meta-Analyse der Gruppendiskussionen   

Die Länge der beiden Gruppendiskussionen mit jeweils ca. zwei Stunden ist be
merkenswert und zeigt, dass asexuelle Personen nur selten die Gelegenheit haben, 
sich sowohl grundsätzlich als auch speziell über ihre (Marginalisierungs-)Erfahrun
gen in der Medizin auszutauschen. Diese Austauschmöglichkeit ist für die Teilneh
mer*innen wichtig: Sie schweifen oft vom Thema der Gruppendiskussion (also Er
fahrungen im medizinischen System) ab und sprechen z. B. lange über Themen wie 
Kinderwunsch oder die queere Community. 

Es dauert in beiden Gruppendiskussionen nicht lange, bis die Teilnehmer*innen 
nicht nur die gestellten Fragen beantworteten, sondern gegenseitig aufeinander Be
zug nehmen, in Interaktion treten und sich bspw. gegenseitig Fragen stellen (vgl. 
Gruppe D Z:124 und Gruppe CH Z:56).2 In der schweizerischen Gruppe kannten sich 
die beiden Teilnehmer*innen vor Beginn der Gruppendiskussion überhaupt nicht – 
und trotzdem teilten sie bereits nach wenigen Minuten sehr intime Erlebnisse, z. B. 
Mobbing-Erfahrungen, miteinander (vgl. Gruppe CH Z:156-188). In beiden Grup
pendiskussionen ist erkennbar, dass die Teilnehmer*innen vom Wunsch getrieben 
sind, etwas beitragen zu können. Sie scheinen sich schon vor der Gruppendiskussi
on Gedanken gemacht zu haben, was sie beitragen und teilen können. Beide Grup
pen bestehen aus Personen, die sich selbst als Aktivist*innen wahrnehmen bzw. von 
aktivistischen und wissenschaftlichen Diskursen geprägt sind. Es werden Begrif
fe wie ↗»toxische[…] Maskulinität« (Gruppe D Z:943), »heteronormativ« (Gruppe D 
Z:480) oder ↗»Intersektionalität« (Gruppe D Z:855) genutzt und Inhaltswarnungen 
gegeben: 

Bastian: [E]s geht in nen medizinischen graphischen Bereich – is das okee für alle? 
(Gruppe D Z:297-298).3 

2 Diese Quellenangabe verweist auf den die Zeilenangabe(n) im jeweiligen Transkript. Gruppe 
D ist die deutsche Gruppe, Gruppe CH die schweizerische Gruppe. »Gruppe D Z:124« ist also 
Zeile 124 im Transkript der deutschen Gruppe. 

3 Hiermit ist vermutlich darauffolgende die Darstellung intimer medizinischer Informationen 
sowie die Erwähnung von Genitalien gemeint. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 207 

Asexualität   

Wie ich in Kapitel 2.4.4 ausgeführt habe, ist Asexualität eine eigenständige ↗sexu
elle Orientierung, bei der Personen keine oder wenig sexuelle Anziehung zu ande
ren Menschen verspüren und/oder kein Verlangen nach sexueller Interaktion ha
ben. Dabei existiert eine große Vielfalt an asexuellen Existenzweisen, wie sich auch 
in meinem Sample zeigt: Beide Teilnehmer*innen der schweizerischen Gruppe the
matisieren wiederholt, dass sie ihres Erachtens nach keine typischen asexuellen Per
sonen seien – Leonie, weil sie trans ist, Stev, weil er eine ↗ASS-Diagnose hat (Gruppe 
CH Z:65; 76–77). Aber auch in der deutschen Gruppe markieren Teilnehmer*innen 
sich als untypische asexuelle Personen4 – wie z. B. Nina, die trotz ihrer Asexualität 
sexuell aktiv ist (Gruppe D Z:380-388). Die Teilnehmer*innen verweisen auch auf 
Konzepte wie das ↗Split Attraction Modell: 

Kay: Bei mir is es eher anders dass ich äh – also dass mir das Split Attraction Modell 
irgendwie wichtig is – dass ich halt asexuell mich bezeichne weil ich keine sexu
elle Anziehung empfinde und äh sexuelle Interaktionen mit äh andren Menschen 
irgendwie nichts ist was ich aktiv verfolge?, (.) aaber andere Arten von Anziehung 
wie zum Beispiel sinnliche Anziehung – also auch andere körperliche Anziehung 
durchaus empfinden kann (2) (Gruppe D Z:90-95) 

Als ich am Ende der Gruppendiskussion frage, was die Teilnehmer*innen noch los
werden wollen, erklärt Leonie ausführlich: 

Leonie: [E]s gibt auch verschiedene Typen von Asexualität die ähm auch Sachen 
anders wahrnehmen […] dann gibt es eben wieder Leute die masturbieren andere 
machen das nicht – es ist eben wie gesagt ein Spektrum das wahnsinnig vielfältig 
ist (Gruppe CH Z:1162-1173). 

Asexualität als spezifische queere Identität   

Asexualität eignet sich als Beispiel für die Analyse von Heteronormativität in der 
medizinischen Behandlungspraxis aus verschiedenen Gründen. Erstens ist der Um

4 Ein*e Teilnehmer*in (Sasha) der deutschen Gruppe ist nicht asexuell oder auf dem asexuellen 
Spektrum. Als bisexuelle und nicht-binäre Person mit einer seltenen, chronischen Krankheit 
kann Sasha allerdings in der Gruppendiskussion viel über den medizinischen Umgang mit 
queeren Personen beitragen. Wie Sasha außerdem ausführt, hat sier (s. u.) bisher auch keine 
Erfahrungen mit romantischen Beziehungen gesammelt (Gruppe D Z:360-362) und siene Äu
ßerungen lassen außerdem vermuten, dass sier nicht oder nur selten sexuell aktiv ist. Hieran 
lässt sich analysieren, inwiefern die Diskriminierung asexueller Personen auch allosexuelle 
Personen treffen kann, die nicht sexuell aktiv sind. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


208 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

gang mit asexuellen Patient*innen, anders als bei schwulen, lesbischen, bisexuel
len und trans Patient*innen, bisher kaum bis gar nicht erforscht (vgl. Kapitel 3.6), 
so dass hier dem in Kapitel 3.6 ausgeführten Forschungsstand noch neue Erkennt
nisse hinzugefügt werden können. Zweitens ist Asexualität im Vergleich zu Homo- 
und Bisexualität gesamtgesellschaftlich wenig bekannt und als eigenständige sexu
elle Orientierung weniger anerkannt. Die gesellschaftliche Unsichtbarkeit von Ase
xualität, die in dieser Form nicht für Homo- und Bisexualität gilt, kann also spe
zifische Dimensionen und Mechanismen von Heteronormativität analysierbar ma
chen. Drittens sind Homo- und Bisexualität inzwischen entmedikalisiert – das gilt 
so aber nicht für Asexualität, die gegenwärtig u. a. als ↗Hypoactive Sexual Desire Dis
order medikalisiert wird (Spahn 2020a, 2021). Allonormative Annahmen und Vorur
teile gegenüber Asexualität sind also gesamtgesellschaftlich noch eher sagbar, da 
sie seltener kritisch hinterfragt werden – womit sie für die Analyse greifbarer sind 
als homo- und bifeindliche Vorurteile oder heterosexistische bzw. mononormative 
Vorurteile dies wären. 

Asexuelle Patient*innen machen damit spezifische Erfahrungen in der Medi
zin. Meine Untersuchung zeigt, wie asexuelle Patient*innen medizinische Behand
lungssituationen erleben, welche Auswirkungen Heteronormativität auf sie hat – 
und was dies für ihren Gesundheitszustand, ihre Gesundheitsversorgung und ihr 
Gesundheitshandeln bedeutet (vgl. Kapitel 3.6). Wie ich zeige, haben die Erfahrun
gen asexueller Personen aber auch Implikationen und Erklärungspotential für den 
medizinischen Umgang mit Personen, die nicht sexuell aktiv sind. In der Analyse 
von Allonormativität als einer Dimension von Heteronormativität lassen sich einige 
grundlegende Schlüsse über den Umgang mit queeren Patient*innen bzw. über He
teronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis ziehen. Auf die Schlüsse, 
die ich allgemein über Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspra
xis bzw. auf den Umgang mit queeren Patient*innen, ziehe, gehe ich im Fazit dieses 
Kapitels ein. 

Die Teilnehmer*innen der Gruppendiskussionen betonen ihren Stolz und ihre 
Sicherheit in ihrer gefestigten asexuellen bzw. queeren Identität (Gruppe CH Z:1279- 
1306; Gruppe D Z:470-471; 653–654). Sie verstehen sich innerhalb der queeren Com
munity als »minority inside the minority« (Gruppe CH Z:401), weil die Marginalisie
rung von Asexualität oft unbenannt und unsichtbar bleibt. Außerdem sind für die 
Teilnehmer*innen auch als queerfreundlich oder -sensibel ausgeschriebene Orte oft 
nicht sicher (Gruppe D Z:304-306). 

Vulnerabilität asexueller Patient*innen   

Wie die Teilnehmer*innen während der Gruppendiskussionen immer wieder beto
nen, sind sie als Patient*innen in medizinischen und therapeutischen Settings be
sonders verletzlich. In Kapitel 3.3 habe ich ausgeführt, dass die Beziehung zwischen 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 209 

Ärzt*in und Patient*in nie auf Augenhöhe, sondern immer von einem Machtgefäl
le geprägt ist. Dieses Machtgefälle wird durch strukturelle Marginalisierung ver
stärkt, d. h. die Teilnehmer*innen fühlen sich in der Behandlungsbeziehung beson
ders verletzlich. Sie formulieren ihre Angst davor, dass in einem Raum, der eigent
lich sicher sein sollte, die Akzeptanz der eigenen Identität durch Marginalisierung 
in der Medizin erschwert wird – und zwar anders als es Marginalisierung außerhalb 
der Medizin tun würde. Hier zeigt sich das Konzept des Sanctuary Harm (vgl. Kapitel 
4.3). Die Marginalisierung innerhalb der Medizin findet in einem Raum statt, der ei
gentlich für Hilfe, Schutz und Heilung steht. Da Patient*innen in der Behandlungs
beziehung eine schwächere Position einnehmen, ist Sanctuary Harm so bedeutsam. 

Die Teilnehmer*innen der Gruppendiskussionen nutzen konsistent Begrif
fe rund um Krieg und Konflikt, um ihre Begegnungen mit Ärzt*innen und dem 
Gesundheitssystem zu beschreiben: Ola beschreibt den Aufenthalt in einer psychia
trischen Klinik als »ständige[…][n] Kampf« (Gruppe D Z:525), Sasha nutzt ebenfalls 
den Begriff »Kampf« (Gruppe D Z:773), um ein Gespräch mit sieren5 Ärzt*innen zu 
beschreiben und berichtet später, dass es für siem unmöglich ist, sich gegen die 
Abhängigkeit von sienen Ärzt*innen zu »wehren« (Gruppe D Z:1005; vgl. Gruppe 
D Z:1206). Gabrielle bezeichnet die Suche nach einem*einer neuen Ärzt*in als 
»Tortur« (Gruppe D Z:1994) und Jagoda antizipiert eine konfliktträchtige Situation 
mit einem Arzt und »[…]wappnet« sich daher mit einem Flyer (Gruppe D Z:344). 
Die Teilnehmer*innen der deutschen Gruppendiskussion empfinden sich also in 
einem kriegsähnlichen Zustand mit dem Gesundheitssystem und beschreiben 
ihre Erfahrungen als Qual. In diesem Kampf ist ein deutliches Machtungleich
gewicht erkennbar: Während Jagoda einen Flyer als eine Art Schutzschild nutzt, 
empfindet Sasha sich selbst als macht- und wehrlos gegenüber sienen Ärzt*innen. 
Die Teilnehmer*innen sind damit im Konflikt mit dem Gesundheitssystem nicht 
auf Augenhöhe mit den Ärzt*innen, sondern empfinden sich als die schwächere 
Konfliktpartei, die sich schützen und wehren muss. 

Wenn die Teilnehmer*innen doch gute Erfahrungen in der Medizin machen, so 
nutzen sie konsistent den Begriff Glück, um dies auszudrücken: So bezeichnet Stev 
es als »Glück«, dass er bisher in Bezug auf seine Asexualität »recht verständnisvol
le Personen« (Gruppe CH Z:1005-1006) als Ärzt*innen hatte. Jagoda »hatte Glück« 
(Gruppe D Z:344, vgl. auch Gruppe D Z:1105), einen Gynäkologen zu finden, der be
reits von Asexualität gehört hatte und bereit war, sich weiter zu informieren. Auch 
Bastian bezeichnet es als »Glück« (Gruppe D Z:584), eine Therapeutin gefunden zu 
haben, die ihm keine Konversionstherapie für seine Asexualität anbietet. Glück, wie 
der Philosoph Dieter Thomä (2019, S. 135) schreibt, hat im Deutschen zwei Bedeu
tungen: Glück haben und glücklich sein. Die Teilnehmer*innen der Gruppendiskus
sion nutzen die erste Bedeutung: Sie haben Glück, durch einen Zufall tritt also ein 

5 Für Sasha werden in dieser Arbeit sier/sien/siem/siene Pronomen verwendet. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


210 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

günstiges externes Ereignis ein, über das sie wenig Kontrolle haben: »Das Glück, um 
das man strebend sich bemüht, lässt sich nicht wie ein Ziel, das man in ein Naviga
tionssystem eingibt, glatt erreichen. Ein Mensch kann zu seinem Glück beitragen, 
es wird ihm aber letztlich zuteil« (Thomä 2019, S. 135). Die Soziologin Aida Bosch 
(2019, S. 146) ergänzt dies mit der Überlegung, dass Glück immer in seinem Verhält
nis zum Unglück definiert und kontrastiert ist. Das bedeutet: Gerade weil die Teil
nehmer*innen der Gruppendiskussionen viele unglückliche, d. h. schlechte Erfah
rungen im Gesundheitssystem gesammelt haben, bezeichnen sie gute Erfahrungen 
als Glück. In dieser Begriffsverwendung zeigt sich auch, dass sie sich selbst bei der 
Gestaltung guter Interaktionen mit Ärzt*innen wenig Handlungsmacht und Kon
trolle zuschreiben. 

8.2 Dimensionen von Heteronormativität6 

Bevor ich auf die Herrschaftstechniken, d. h. Wirkungsmechanismen, von Hetero
normativität eingehe, die ich aus den Gruppendiskussionen herausarbeite, gehe ich 
kurz auf die Dimensionen von Heteronormativität ein (vgl. Kapitel 2.4), die sich in 
den Gruppendiskussionen finden. 

Strukturelle Marginalisierung   

Die Gruppendiskussionsteilnehmer*innen setzen voraus, dass Frauen, queere Per
sonen und spezifisch asexuelle Personen Marginalisierung in der Medizin erleben. 
Ihre eigenen Erfahrungen ordnen sie damit nicht nur als individuelle Probleme ein, 
sondern als Teil struktureller Marginalisierung in der Medizin. So kritisieren sie Se
xismus im Gesundheitssystem: 

Nina: [W]eil ich (…) von ner US-amerikanischen Studie der zufolge äh Fraun – ge
nau weniger ernst genommn werden von Medizinern und zum Beispiel – meine 
in der Wissenschaft den Studien auch häufig Männer als Testpersonen hat – für 
frauenrelevante Probleme […] so dass zum Beispiel Herzinfarktsymptome sind bei 
Frauen anders als bei Männern aber bei Frauen werdn sie häufich nich erkannt weil 
man imma nur vom männlichen Exempel ausgeht und – (Gruppe D Z:1498-1504). 

6 In einem gemeinsamen Artikel mit Ann Kristin Augst zu Heteronormativität im deutschen 
Gesundheitssystem wurden einige vorläufige Ergebnisse aus der deutschen Gruppendiskus
sion präsentiert (Augst und Spahn 2023). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 211 

Sie selbst erleben nicht nur aufgrund ihrer Asexualität Marginalisierung, sondern 
auch Sexismus und Transfeindlichkeit sowie Abwertungen aufgrund ihres (jungen) 
Alters und ihrer (chronischen) physischen und psychischen Erkrankungen: 

Sasha: Ich hab auch – also ich hab ne?, seltene Krankheit die kaum ein Arzt kennt 
– und wenn ich dann erzähle was ich hab – werd ich erst belächelt ahm – also es 
kam auch schon vor dass ich ausgelacht worden bin (Gruppe D Z:807-809). 

In den Schilderungen ihres Erlebens finden sich also immer wieder auch Verschrän
kungen und Überlappungen verschiedener Marginalisierungsstrukturen. 

Sexismus   

Alle Teilnehmer*innen sind entweder cis weiblich oder transgeschlechtlich bzw. 
nicht-binär. Sie berichten von Erfahrungen mit Sexismus und/oder Transfeind
lichkeit in und außerhalb der Medizin. Die Teilnehmer*innen machen Sexismus 
in der Medizin z. B. daran fest, dass ihnen körperliche Autonomie, wie bspw. eine 
gewünschte ↗Hysterektomie, erst zugestanden wird, wenn sie bereits schwanger 
waren (Gruppe D Z:1382-1402). Auch die ärztliche Wahrnehmung der Teilneh
mer*innen als relativ junge (cis) Frauen und nicht-binäre bzw. ↗transmaskuline 
Personen scheint aus ihrer Sicht eine wichtige Rolle dabei zu spielen, dass sie nicht 
ernst genommen werden: 

└ Rami: Die häufigste Antwort wenn man sagt ›ich möchte keine Kinder‹ und n 
gewisses Alter hat is ›ach du bis noch soo juung – es hat ja noch Zeit‹ [mhm] [Ja 
das –] 

Gabrielle: ›Das wirst du schon noch wolln‹ [mhm] (Gruppe D Z:1119-1123). 

Die Teilnehmer*innen erleben diese Marginalisierung nicht nur, ihnen wird in der 
Interaktion mit Ärzt*innen und Therapeut*innen auch keine Gelegenheit gegeben, 
diese als solche zu benennen, sie zu reflektieren und zu verarbeiten. Als Ola ver
sucht, mit ihrem Therapeuten über Sexismus zu sprechen, den sie erlebt, wenn sie 
als Frau wahrgenommen wird, bezweifelt der Therapeut bspw. die Existenz von 
Sexismus und verunmöglicht so eine Auseinandersetzung für Ola und sich selbst 
(Gruppe D Z:966-970). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


212 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

8.3 Herrschaftstechniken von Heteronormativität 

Im Folgenden arbeite ich heraus, welche Herrschaftstechniken von Heteronormati
vität die Teilnehmer*innen der Gruppendiskussionen erleben bzw. wie sie in ihrem 
Erleben durch Ärzt*innen als queere bzw. spezifisch asexuelle Patient*innen margi
nalisiert werden. Ich habe jeweils zwei Herrschaftstechniken, wie ich sie in Kapitel 
2.5 beschrieben habe, zu einem Cluster zusammengefasst, um auch die Wechsel
wirkungen zwischen verschiedenen Herrschaftstechniken in den Blick bekommen 
zu können. 

8.3.1 Heteronormative Vorannahmen und Epistemische Gewalt 

Wie im Kapitel zu Heteronormativität in der medizinischen Lehre zeigt sich auch 
in der Analyse von Patient*innenperspektiven auf medizinische Behandlungspra
xis, dass Ärzt*innen miteinander verschränkte Annahmen über das Geschlecht, die 
sexuelle Orientierung, die Sexualpraktiken und die romantischen Beziehungen ih
rer Patient*innen treffen, die in der Regel heteronormativ sind. Ich mache dies an 
den Erzählungen der Teilnehmer*innen über zwei standardisierte ↗Anamnese-Fra
gen zu Sexualität und Schwangerschaft fest sowie an der von den Gruppendiskus
sionsteilnehmer*innen geschilderten Erwartung von Ärzt*innen, dass alle ihre Pa
tient*innen sexuell aktiv sind oder sein wollen. 

Sexualanamnese   

Bastian beschreibt ausführlich, welche normativen Annahmen in der gynäkologi
schen Sexualanamnese transportiert werden: 

Bastian: [D]ass ähm viele – äh Gynäkolog*innen ja nich fragen – ›ja – haben Sie pe
netrativen Sex?,‹ sondern sie finden da irgendwie so ne Umschreibung und meis

tens is das sowas wie ›ham Sie nen Freund?;‹ – was halt soo viele normative Inhalte 
hat [@@] [ja] von okee – es ist erstens ne hetero Beziehung?, zweitens mit ner cis 
Person – und du bis selber auch cis – ähm und äh drittens ähm hast du Sex nur 
inner Beziehung und zwar nur inner hetero Beziehung – und viertens wenn du ne 
Beziehung hast muss du auch Sex haben – also s is irgendwie so – sind soo viele 
Fehlannahmen in diesem einen [mhm] Satz – s fand ich so absuuurd (Gruppe D 
Z:391-398; vgl. Z:1161-1164). 

Wie Bastian hier analysiert, verschlüsseln Ärzt*innen ihre Frage nach sexueller Akti
vität durch die Frage nach einer romantischen Beziehung. In dieser Frage sind vie
le normative Annahmen über die Körper, Beziehungen, sexuellen Aktivitäten und 
Identitäten ihrer Patient*innen enthalten. Ärzt*innen erwarteten, so zählt Bastian 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 213 

auf, dass ihre Patient*innen ↗endogeschlechtlich, ↗cisgeschlechtlich, ↗alloroman
tisch, ↗heterosexuell und allosexuell seien. Diese Annahmen werden in der ärztli
chen Frage untrennbar miteinander verwoben, womit gleichzeitig Heteronorma
tivität materialisiert wird. Hier wird auch deutlich, wie subtile Interaktionen zwi
schen Behandelnden und Behandelten Heteronormativität als Struktur aufgreifen 
und reifizieren. Es zeigt sich hier also der konstitutive Zusammenhang von sex, gen
der und desire, den Judith Butler (2016 [1991]) als Fundament von Heteronormativi
tät beschrieben hat. Diese kodierten normativen Annahmen von Ärzt*innen zu ent
schlüsseln und zu berichtigen, wird in den Verantwortungsbereich der Patient*in
nen verschoben. Die Frage »Haben Sie einen Freund?« zu beantworten, erfordert 
von Patient*innen, die von den aufgerufenen Normen abweichen, Health Literacy. 
Sie also müssen einschätzen können, welche Informationen sie ihren Ärzt*innen 
wie vermitteln müssen, um eine angemessene Behandlung zu erhalten (s. u.). In der 
Anamnesefrage bleibt Heterosexualität außerdem die unmarkierte Norm, während 
queere Existenzweisen unsichtbar gemacht oder geothert werden (Gruppe D Z:720- 
721). 

Erwartung sexueller Aktivität   

Neben der Zuschreibung, dass alle Patient*innen endogeschlechtlich, cisge
schlechtlich, alloromantisch, heterosexuell und allosexuell sind, erwarten Ärzt*in
nen, dass alle ihre Patient*innen auf bestimmte Weise sexuell aktiv sind oder sein 
wollen, bzw. dass alle Patient*innen ab einem bestimmten Alter bereits sexuell 
aktiv waren. Emma reinszeniert dialogisch das Unverständnis ihres*ihrer Ärzt*in 
darüber, dass sie die ↗Pille nicht nehmen möchte: 

Emma: ›Wollen Sie auf die Pille?,‹ – › Nein‹ – ›Wiesooo?‹ [@] (Gruppe D Z:279) 

Für Emmas Ärzt*in scheint es in dieser Nacherzählung unverständlich zu sein, wie
so Emma nicht die Pille nehmen möchte. Es wird angenommen, dass Emma grund
sätzlich sexuell aktiv ist – ebenso wie eine spezifische Art, sexuell aktiv zu sein. 
Diese Form der sexuellen Aktivität macht in der Vorstellung des*der Ärzt*in ers
tens Schwangerschaftsverhütung notwendig – ist also mit hoher Wahrscheinlich
keit Penis-in-Vagina-Sex – und benötigt zweitens keinen Schutz vor ↗STIs – findet 
also vermutlich in einer ↗monogamen Langzeitbeziehung statt. Statt also eine offe
ne Frage nach dem Sexualverhalten von Emma zu stellen, mutmaßt der*die Ärzt*in, 
dass Emma potentiell reproduktiven Sex in einer Langzeitbeziehung hat. Gleichzei
tig werden miteinander verschränkte Annahmen über das Geschlecht, die Sexualität 
und die romantische Beziehung seiner*ihrer Patient*innen getroffen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


214 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Repronormativität   

Ein weiterer Aspekt der heteronormativen Vorannahmen, die Ärzt*innen treffen, 
ist die Annahme, dass alle Patient*innen mit einem Uterus irgendwann schwanger 
werden (wollen), auch wenn sie Gegenteiliges sagen: 

Bastian: [W]ir ham so – ähm – Hormonspiegel gemessen und so und dann hat
te sie irgendwie so festgestellt ja okee da is so ne kleine ahm kleine Imbalance 
und ähm – man müsste die nicht aus- ähm gleichen – das ist nichts irgendwie ge
sundheitlich bedenkliches aber wenn ich schwanger werden wollte dann müsste 
man das ausgleichen weil des könnte eventuell Schwierigkeiten ähm äh beim – 
nem Schwangerschaftswunsch äh verursachen – obwohl ich nie gesagt hab dass 
ich schwanger werden will – obwohl ich ihr vorher gesagt hab dass ich kein Sex 
hab – (Gruppe D: Z:1080-1086) 

Obwohl die Ärztin von Bastians Asexualität weiß und damit bekannt ist, dass Basti
an aus heteronormativen Erwartungen zu sexueller Aktivität und Orientierung her
ausfällt, nimmt die Ärztin an, dass Bastian schwanger werden will bzw. wird. Der 
Wunsch nach Reproduktion scheint damit im ärztlichen Denken unumstößlich zu 
sein. In Kapitel 6.5 habe ich Repronormativität als spezifische Form heteronorma
tiver Disziplinierung konzipiert. Bastians Schilderung macht ersichtlich, dass das 
Übertreten einer normativen Vorannahme zu Geschlecht, sexueller und romanti
scher Orientierung und sexueller Aktivität die anderen normativen Annahmen nicht 
außer Kraft setzt, sondern diese weiterhin gelten. 

Schwangerschaftsanamnese   

Auf meine erste Frage zu den Erfahrungen der Gruppe in der Medizin antwortet 
Gabrielle prompt: 

Gabrielle: Also ich glaub ahm besonders diee [↗]femme presenting von uns sind 
all die Fragn mit ›Sind Sie schwanga?,‹ – ›nein‹ – ›Sind Sie sichaa?,‹ ›jaa‹ [@] ham da 
schon Erfahrungen mit gemacht dass ein da auch meistens nich so unbedingt auf 
den ersten Moment geglaubt wird – ›sind Sie wirklich sicha?, benutzen Sie Verhü
tungsmittel‹ – › Nein aba ich bin mir ziemlich sicher [mhm] dass ich nich schwanga 
bin‹ (Gruppe D Z:272-277). 

In Gabrielles Antwort wird deutlich, dass die Erfahrungen in der Medizin davon 
abhängig sind, welches Geschlecht Patient*innen von den Ärzt*innen zugeschrie
ben wird. Wenn Ärzt*innen, wie Gabrielle beschreibt, annehmen, dass der*die 
Patient*in weiblich ist, nehmen sie an, dass die Möglichkeit einer Schwanger
schaft besteht – unabhängig von der realen Möglichkeit (d. h. Vorhandensein eines 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 215 

Uterus und Menstruationszyklus, sexuelle Aktivität etc.). Patient*innen erleben 
also auch bei der Schwangerschaftsanamnese, dass Ärzt*innen davon ausgehen, 
dass sie grundsätzlich cisgeschlechtlich, heterosexuell und auf eine bestimm
te Weise sexuell aktiv sind (vgl. Gruppe D Z:476-486). Auffällig ist auch, dass in 
Gabrielles dialogischer Reinszenierung dem*der Patient*in nicht geglaubt wird 
(»Sind Sie sichaa?«, »sind Sie wirklich sicha?,«; ebd.). Den Patient*innen, die als 
weiblich wahrgenommen werden, wird hier unterstellt, entweder unzuverläs
sige Erzähler*innen ihrer eigenen Anamnese oder unwissend in Bezug auf die 
Entstehungsmöglichkeit einer Schwangerschaft zu sein. Neben den normativen 
Annahmen, die die medizinische Behandlungspraxis durchziehen, zeigt sich in den 
Erfahrungen der Patient*innen also auch epistemische Gewalt. 

Machtverhältnis zwischen Ärzt*innen und Patient*innen   

Wie in Kapitel 3.4 ausgeführt, beschreibt Epistemische Ungerechtigkeit bzw. Gewalt 
nach Fricker (2010) die Marginalisierung von Wissenden aufgrund ihrer (zuge
schriebenen) sozialen Positionierung. Die Teilnehmer*innen der Gruppendiskus
sionen erleben als Patient*innen epistemische Gewalt in verschiedenen Formen – 
sowohl als Testimonial Injustice als auch als Hermeneutical Injustice (Fricker 2010). 
Dies hängt vor allem mit dem Machtunterschied zwischen Ärzt*innen und ihren 
Patient*innen zusammen: 

Sasha: Es is auch son sehr großes Problem dass man im medizinischen Bereich so 
abhängig von diesen Leuten is [ja] (Gruppe D Z:998-999; vgl. auch Gruppe D Z:915- 
916; Z:977-978). 

Den Machtunterschied zwischen Ärzt*innen und Patient*innen machen die Teil
nehmer*innen u. a. daran fest, dass Ärzt*innen sich nicht auf ihre Patient*innen 
und deren Anliegen einlassen (Gruppe D Z:723-727; Z:1458-1468) und sie nicht ernst
nehmen (Gruppe CH Z:564-568). Außerdem wird in den Gruppendiskussionen kri
tisiert, dass Mediziner*innen nicht zugeben (können), wenn sie unrecht haben oder 
sich nicht auskennen (Gruppe D Z:1534-1537) und dass sie sich zu wenig fortbilden 
(Gruppe D Z:2089-2092). Wie Sasha7 formuliert: 

Sasha: [N] großes Problem is äh dass Therapeuten und auch Ärzte nich daa auf 
uns oda ahm Sachen hörn die wir brauchen [mhm] sondern nur was sie denken 
was man braucht (Gruppe D Z:779-781) 

7 Es ist auffällig, aber nicht überraschend, dass Sasha vieler dieser Medizinkritiken formuliert, 
da Sasha chronisch krank ist und daher viel Kontakt zum Gesundheitssystem hat (Gruppe D 
Z:1457-1467). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


216 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Die Teilnehmer*innen kritisieren damit ärztlichen Paternalismus, wie ich in Kapitel 
3.3 ausgeführt habe. Sie beanstanden also die ärztliche Haltung, besser zu wissen, 
was Patient*innen helfe(n könnte) als die Patient*innen selbst und dass die Pati
ent*innen zu Objekten medizinischer Untersuchung, Diagnose und Therapie ge
macht werden (vgl. Buser et al. 2011, S. 228–229; Maio 2017, S. 214). 

Der Machtunterschied zwischen Patient*innen und ihren Ärzt*innen spiegelt 
sich auch in der Frage nach Zuschreibungen und Definitionen wider: Ola kritisiert, 
dass ihr Therapeut die Macht hat, sie als krank und »gestört« fremd zu definieren 
(Gruppe D Z:1002-1003). Olas Therapeut hat also die Macht, Olas Identität und ihr 
gesamtes Sein zu medikalisieren. Definitionsmacht kann so auch als Teil von episte
mischer Gewalt beschrieben werden, da eine Gruppe ihren Expert*innenstatus da
für einsetzt, eine andere, marginalisierte Gruppe bspw. als krank festzuschreiben 
(vgl. Young 1990, S. 123). Die Teilnehmer*innen betonen ihre Angst vor der Defini
tionsmacht von Ärzt*innen, weil diese sie z. B. in Arztbriefen fremddefinieren und 
↗fremdouten können (Gruppe D Z:707-718). 

Testimonial Injustice   

Nach Miranda Fricker (2010, S. 17–20) bezeichnet Testimonial Injustice eine Form 
epistemischer Gewalt, bei der ein vorurteilsbehafteter Blick auf eine Person dazu 
führt, ihr weniger oder nicht zu glauben. Ramis Gynäkologin glaubt ihr bspw.ihre 
sexuelle Orientierung nicht – was dazu führt, dass Rami aufgegeben hat, es ihr zu 
erklären: 

Rami: Ja ich mein – wie gesagt meine Gynäkologin glaubt mir einfach nicht [mhm] 
– alsoo selbst wenn ich jedes Mal diesen Bogen [den Anamnesebogen mit Fra
gen zu sexuellen Aktivitäten, AS] ausfüllen würde mit @›nein‹ ›nein‹ ›nein‹@ – sie 
glaubt mir einfach nich – alsoo kann ich auch nichts machen [mhm] (Gruppe D 
Z:1166-1169; vgl. auch Z:363-369). 

Gerade weil die Teilnehmer*innen als jung, weiblich oder trans und queer positio
niert sind, wird ihnen von Ärzt*innen häufig nicht geglaubt, wenn sie z. B. über ihre 
sexuellen Aktivitäten (bzw. das Fehlen davon) sprechen. Ihre (zugeschriebene) so
ziale Positionierung führt also dazu, dass sie nicht als wissende Subjekte anerkannt 
werden, bzw. ihnen wegen eines vorurteilbehafteten Blicks auf sie nicht oder nur 
wenig geglaubt wird (Fricker 2010, S. 17–20). Während es in der medizinischen Be
handlungspraxis notwendigerweise einen Wissensunterschied zwischen Ärzt*in
nen und Patient*innen in Bezug auf das medizinische Wissen gibt (vgl. Kapitel 3.4), 
wird asexuellen Patient*innen in der Interaktion mit Ärzt*innen auch kein Wissen 
über ihre eigene sexuelle Orientierung, ihre sexuelle Aktivität und damit ihre eigene 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 217 

Identität zugesprochen. Die Deutungsmacht über die Patient*innen verbleibt da
mit bei den Ärzt*innen. 

Hermeneutical Injustice   

Nach Miranda Fricker (2010, S. 8) bezeichnet Hermeneutical Injustice das Fehlen 
epistemischer Ressourcen. In den analysierten Gruppendiskussionen finden sich 
zwei Aspekte hermeneutischer Ungerechtigkeit: Zum einen verfügen Ärzt*innen 
über kein Wissen zu Asexualität, da dieses Thema in der medizinischen Aus- und 
Weiterbildung nicht zur Sprache kommt (vgl. Kapitel 7). Die Teilnehmer*innen 
berichten teilweise von Ärzt*innen, die bereit sind, sich über Asexualität (weiter) 
zu informieren: 

Jagoda: [A]lso ich hab ihm [dem Arzt, AS] nur kurz erklärt – so ›ja also – also ich bin 
asexuell und hatte noch nie Sex […] und dann meinte er ›achsoo‹ und ja Asexualität 
das ha- hat er schon mal gehört – aba er weiß nich genau was das is – ja wenn ich 
nen Flyer hab – das nimmt er gerne [@] und liest sich mal durch um sich zu bilden 
– ich hab – ich war ganz entzückt (Gruppe D Z:345-351). 

Ärzt*innen, die sich über Asexualität informieren wollen, müssen dabei allerdings, 
wie in Jagodas Bericht, auf Ressourcen zurückgreifen, die die asexuellen Patient*in
nen aussuchen und zur Verfügung stellen. Wenn die Teilnehmer*innen der Grup
pendiskussionen also von Ärzt*innen behandelt werden wollen, die über Asexuali
tät informiert sind, müssen sie epistemische Arbeit, z. B. in Form von ausgesuchten 
und mitgebrachten Informationsmaterialien oder in Form von Erklärungen leisten. 

Hermeneutical Injustice in Bezug auf Asexualität in der Medizin findet sich zum 
anderen darin, dass das Vokabular zu (A-)Sexualität, Anziehung und Begehren noch 
unterentwickelt ist. Das bemerken die Teilnehmer*innen sowohl in der Medizin, als 
auch bei sich selbst, wodurch eine Verständigung teilweise schwierig ist: 

Ola: [D]as Problem is auch dass das nich differenziert?, also Interesse an Sex heißt 
ja nich – ich will mit jemandem Sex haben – also [mhm] @das is ja auch noch mal 
was anderes@ 

└ Emma: Jaa das – das stimmt allerdings [mhm] weil man dann ja – auch ausein
andernehmen muss – Interesse an Sex mit jemand anderem oda [ja oda Sex mit 
sich selbst] was ja im Endeffekt Masturbation ist [mhm] 

Bastian: Naja oder halt auch so ein generelles Interesse – aba des bezieht sich halt 
einfach auf niemanden ne? (Gruppe D Z:602-611). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


218 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Die Teilnehmer*innen als auch die Ärzt*innen sind in ihrer Möglichkeit, über 
Asexualität Bescheid zu wissen und kommunizieren, als wissende Subjekte 
eingeschränkt. Hermeneutical Injustice trifft also Ärzt*innen und Patient*innen 
gleichermaßen. Heteronormativität materialisiert sich hier in fehlendem oder 
unzureichendem Vokabular und fehlenden Informationsmaterialien. 

8.3.2 Unsichtbarmachung und Unintelligibilität 

Asexualität ist in der medizinischen Behandlungspraxis weitgehend unsichtbar. 
Dies mache ich an zwei Aspekten fest: Die Definitions- und Aufklärungsarbeit, die 
die Teilnehmenden bei medizinischer Behandlung leisten müssen und das Fehlen 
von Behandlungsrichtlinien für asexuelle bzw. nicht sexuell aktive Patient*innen. 
Den Teilnehmer*innen ist ihre asexuelle Identität wichtig, sie können und wollen 
nicht einfach als sexuell inaktiv gelten, sondern bemühen sich, Asexualität zu mehr 
Sichtbarkeit zu verhelfen. 

Definitions- und Aufklärungsarbeit   

In beiden Gruppen fällt es den Teilnehmer*innen leicht, zu erklären, was Asexualität 
für sie persönlich bedeutet: 

Gabrielle: Glaub für mich is es schon ziemlich die übliche Definition mit dem dass 
ich mich zu keinem Menschen sexuell hingezogen fühl (.) (Gruppe D Z:63-64). 

Definitions- und Aufklärungsarbeit ist für die Teilnehmer*innen Routine, sie ver
weisen auch darauf, dass sie dies häufiger tun: 

Jagoda: Ich sag imma ganz gerne mit ner anderen Person sexuell aktiv zu werden 
des is für mich einfach nich sonderlich naheliegend (Gruppe D Z:79-80). 

Diese Äußerungen weisen darauf hin, dass die Teilnehmer*innen nicht vorausset
zen, dass ihr Gegenüber Asexualität kennt und dass sie gewohnt sind, ihre sexuel
le Orientierung zu erklären und zu erläutern. Dies hängt vor allem mit der gesell
schaftlichen Unsichtbarkeit von Asexualität zusammen. 

Fehlende Behandlungsrichtlinien   

Die Unsichtbarkeit von Asexualität in der Medizin kann neben Interaktionen auf der 
Mikroebene außerdem an der Mesoebene festgemacht werden. So scheint es keine 
feststehenden Behandlungsrichtlinien für asexuelle, sexuell nicht aktive und queere 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 219 

Patient*innen in der Gynäkologie zu geben. Nina führt in Bezug auf die Notwendig
keit von ↗Pap-Abstrichen zur Früherkennung von ↗Cervix-Krebs aus: 

Nina: [D]ie (.) erste Fraunärztin die hat ich so mit irgendwie 16 – die hat das ein
fach – die hat da nichts zu gesaagt also ich – weil – und die hat mir erzählt dass 
ähm man irgendwie diesen Abstrich ähm erst machen muss wenn man wirklich 
auch Sex hatte?, oda ansonsten ab dem 30. Lebensjahr also so hat sies mir damals 
erklärt – äh dann bin ich irgendwann umgezogen und dann kam irgendne andere 
Fraunärztin die dann sagte ›nee muss sein‹ und äh da hab ich dann einfach gesagt 
›joa äh toll(.)‹ (Gruppe D Z:308-314). 

Ninas Gynäkolog*innen widersprechen sich also gegenseitigbezüglich der Kriteri
en, nach denen Pap-Abstriche durchgeführt werden sollen. Während die erste Gy
näkologin Nina sagt, dass sie erst einen Abstrich braucht, nachdem sie sexuell aktiv 
war, gibt die zweite Gynäkologin an, dass dies auch ohne sexuelle Erfahrung not
wendig sei. Gabrielle stellt grundsätzlich die Notwendigkeit gynäkologischer Vor
sorge-Untersuchungen für sich infrage: 

Gabrielle: [I]ch hab mal als ich s- 16 17 rum waar halt – halt so ne Routineunter
suchung gemacht @ansonsten war ich auch nich mehr@ weil ich mir halt denk – 
wozu?, ähm ich hab kein Sex – für den ich irgendwelche Verhütungsmittel bräucht 
– ich hab auch bisher noch nie irgendwie Probleme gehabt in dem Bereich – dann 
denkt man sich halt schon manchmal ›waarum soll ich jetz noch n extra n Arzt 
suuchn?, hingeht – bittn n Termin machn‹ – was ich eh absolut hasse [mhm] (Grup
pe D Z:446-452). 

Allerdings bemerken die Teilnehmer*innen auch, dass sie »ab nem bestimmten Al
ter« zur Krebsvorsorge wieder gynäkologische Vorsorgetermine wahrnehmen soll
ten (Gruppe D Z:454). 

Sowohl für die Teilnehmer*innen als Patient*innen wie für die Ärzt*innen 
scheint unklar zu sein, nach welchen Kriterien sexuell inaktive Patient*innen einen 
Pap-Abstrich brauchen. Die Behandlungsrichtlinien in der Gynäkologie, in denen 
sich hier Heteronormativität materialisiert, gehen offensichtlich davon aus, dass 
alle Patient*innen sexuell aktiv sind bzw. waren8 und treffen damit eine allonor
mative Erwartung. So wird Jagoda bspw. bei einer gynäkologischen Untersuchung 

8 Unter sexuelle Aktivität fällt hier vermutlich außerdem nur Penis-in-Vagina-Sex wegen des 
assoziierten ↗HPV-Risikos (und des damit verbundenen Risikos für Cervix-Krebs) (Boston 
Women’s Health Book Collective 2011, S. 298–299). Diese Annahme ist also nicht nur norma

tiv im Hinblick auf sexuelle Aktivität, sondern auch im Hinblick auf sexuelle Praktiken und 
sexuelle Orientierung. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


220 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

wegen Hautproblemen im Intimbereich9 aufgefordert, zu einer gynäkologischen 
Routineuntersuchung wieder zu dieser Ärztin zu kommen, wenn sie sexuell aktiv 
war (Z:328-338). Die Erwartung der Ärztin ist hier klar: dass alle Menschen eines 
Tages sexuell aktiv sein werden. Dass manche Menschen nicht sexuell aktiv sind 
oder sein wollen, scheint für die Ärztin unvorstellbar zu sein. 

Diese Unsichtbarkeit von Asexualität in den gynäkologischen Behandlungs
richtlinien bedeutet, dass die Teilnehmer*innen und ihre Ärzt*innen individuelle 
Abwägungen treffen müssen, inwiefern z. B. bei ihnen das Risiko einer HPV-Infek
tion vorliegt, unter welchen Umständen gynäkologische Vorsorgeuntersuchungen 
notwendig sind und inwiefern ihr Alter das Risiko für gynäkologische Erkrankun
gen erhöht. Die Teilnehmer*innen müssen also, mit anderen Worten, selbst Health 
Literacy aufbringen, um eine angemessene Behandlung zu erhalten, da das Ge
sundheitssystem nicht auf sie eingestellt ist. Die Psycholog*innen Norbert Lenartz, 
Renate Soellner und Georg Rudinger (2016, S. 276) betonen die Bedeutung der ge
sellschaftlichen und institutionellen Entstehungsbedingungen von Health Literacy: 
»In diesem Sinne ist die Gesundheitskompetenz immer auch in ihrer Beziehung 
zu den jeweiligen Anforderungen und Bedingungen der Umwelt zu betrachten« 
(Lenartz et al. 2016, S. 276; vgl. Ernstmann et al. 2019, S. 275). In einem Gesund
heitssystem, das asexuelle bzw. sexuell nicht aktive Patient*innen nicht vorsieht, 
haben die Teilnehmer*innen der Gruppendiskussion keine andere Wahl als Health 
Literacy zu entwickeln und sich mit der Notwendigkeit von gynäkologischen Vorsor
geuntersuchungen zu beschäftigen, um eine angemessene Gesundheitsversorgung 
zu erhalten. 

Auch Rami berichtet von einer Situation, in der sich die Unsichtbarkeit von Ase
xualität auf die Behandlungsqualität niederschlägt: 

Rami: [W]eil ich musste ähm für meine?, Antidepressiva auch zum Psychologen 
gehn – da hab ich auch ein Zwei-Stunden-Gespräch gehabt?, wo ich ihn überre
den musste mir Antidepressiva zu verschreiben weil das einzige das (.) dagegen 
gesprochen hat – war dass ich kein Sex hab und Antidepressiva ja die Libido noch 
mehr runtersetzen kann [mhm] (Gruppe D Z:490-94). 

Ramis Psychologe scheint es als problematisch einzuordnen, wenn eine Person kei
ne oder wenig Libido hat, selbst wenn dies für die betreffende Person keinen Lei
densdruck verursacht. Die normativen Annahmen, alle Menschen seien allosexuell 
und sexuell aktiv, führt dazu, dass Rami wichtige Medikamente vorenthalten wer
den. Eine glückliche Existenz als asexuelle Person scheint für den Therapeuten nicht 

9 Jagoda berichtet außerdem, dass dies ihre erste von insgesamt zwei gynäkologischen Unter
suchungen überhaupt gewesen sei (Gruppe D Z:324). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 221 

vorstellbar. Der Psychologe bevormundet Rami also und stellt seine eigenen Prämis
sen und Prioritäten für ein gutes und gesundes Leben in den Vordergrund, statt auf 
Ramis spezifische Lebenssituation einzugehen. Rami muss sich hier also für sich 
und ihre Gesundheit stark machen, um eine angemessene Behandlung zu bekom
men: 

Rami: Ich musste ihm verklickern – es macht mir nichts aus – @es macht mir nichts 
aus@ – es is mir viel wichtiger die Antidepressiva zu kriegn […] (Gruppe D Z:500- 
501). 

Weil Rami aus dem Rahmen normativer sexueller Anziehung herausfällt – und weil 
diese Medikamente diesen Zustand nicht normieren, sondern ggf. sogar in den Au
gen des Psychologen verschlechtern, werden ihr Medikamente vorenthalten. 

Unintelligibilität   

Ich stelle die These auf, dass Asexualität in der Medizin nicht nur unsichtbar und 
unbekannt ist – sondern auch unintelligibel. Die Teilnehmer*innen der Gruppen
diskussionen berichten nicht nur, dass Ärzt*innen sexuelle Aktivität als wünschens
wert und gut darstellen, sondern auch, dass sie einen freiwilligen Verzicht auf sexu
elle Aktivität nicht verstehen wollen – und können. Den Teilnehmer*innen immer 
wird wieder unterstellt, an der Abwesenheit sexueller Anziehung zu leiden: 

Franzi: Auch bei den psychologischen Sachn is eigentlich – du hast ja bei den 
Krankheiten oft die Definition mit dabei wenns kein Leidensdruck is – dann is 
es keine Krankheit [mhm] – […] es scheint doch eine Grundlage zu sein – warum 
muss man es dann ständig wieder ausdiskutiern (Gruppe D Z:2139-2143). 

Eine Existenz als asexuelle bzw. sexuell nicht aktive Person ist in der Definition 
sexueller Gesundheit, wie Franzi ausführt, nicht vorgesehen und für die Behand
lungsrichtlinien unintelligibel. Denn obwohl psychologische Probleme in der Regel 
nur dann diagnostiziert werden, wenn ein Leidensdruck vorherrscht, muss Franzi 
immer wieder in Gesprächen mit Ärzt*innen betonen, dass sie keine Medikalisie
rung ihrer Asexualität wünscht. 

Ärzt*innen reagieren außerdem auf ein asexuelles ↗Coming Out der Teilneh
mer*innen mit Mitgefühl oder Sorge: 

Charlie: Äh ich hatte mal ne schöne Fragerunde?, bei einer Ärztin diie mir n Medi

kament aufgeschrieben hat die – das für Babys schädlich wäre?, (.) ähm dann mit 
›wie verhütn Sie?,‹ › gar nich‹ – ›WIESO NICH?,‹ [@] – ›weil ich kein Sex habe‹ – ›ohh 
wieso denn nich?,‹ *mitleidig* [@@@] (Gruppe D Z:288-291). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


222 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Charlies Ärztin scheint in dieser dialogischen Reinszenierung zunächst besorgt und 
schockiert davon zu sein, dass Charlie nicht sexuell aktiv ist und drückt ihm dann ihr 
Mitgefühl aus, weil für sie sexuelle Inaktivität nicht als selbstbestimmte und erfül
lende Wahl gelten kann. Nicht nur ist Asexualität damit für die Behandlungsricht
linien unintelligibel, sondern auch für individuelle Ärzt*innen. Dies zeigt sich auch 
an Bastians Erlebnis: 

Bastian: Ja son ähnliches Gespräch ähm hatte ich bei ner Gynäkologin @auch 
mal@ ähm dass – eben auch die Frage so wie ich denn verhüte un ich so ›ja nich‹ – 
und dann ähm äh meinte sie ›jaa okee wieso nich?,‹ – ich so ›jaa ich hab halt ähm 
kein Sex‹ uund ähm dann ähm war sie ganz besorgt und dachte s hätte religiöse?, 
Gründe […] bei der Untersuchung hatte sie dann halt Angst […] dass das [↗Hymen, 
AS] reißt und ob ich da Probleme mit meiner religiösen Familie kriegen würde 
oder so […] voll absurd halt auch einfach dass das so der einzige Gedanke war 
wie sie sich vorstellen könnte dass eine Person mit 26 kein Sex hat (Gruppe D 
Z:293-304). 

Wie Bastian ausführt, scheint es für seine Ärztin nur eine mögliche Erklärung für 
sexuelle Abstinenz zu geben, nämlich ein religiös motiviertes Zölibat, das sie außer
dem mit patriarchaler Kontrolle innerhalb der Familie in Verbindung bringt. 

Die Unintelligibilität von Asexualität wird nicht nur im Verhalten von medizini
schem Personal deutlich, sondern auch an Dokumenten, wie Anamnesebögen: 

Bastian: Das war halt damals auch so dass ich halt weiß nich bei diesem Fragebo
gen?, zum Thema Depression – da is ja unter anderem auch die Frage von ›hat sich 
deine Libido verändert‹ oder irgendwie sowas [@] und das hat ich dann halt leer 
gelassen – bin mit dem Fragebogen zu ihr [der Therapeutin, AS] hin in der zwei
ten Sitzung und hab so gesagt ›ääh tschuldigung kann ich nich beantworten – ich 
bin halt irgendwie asexuell – und ähm äh ja trifft halt nicht so ganz auf mich zu 
(Gruppe Z:575-580). 

Der Depressionsfragebogen ist Anamnese-Instrument, in dem sich die die struk
turelle Unintelligibilität von Asexualität widerspiegelt. Sie ist grundsätzlich in die
sem Dokument unsichtbar – und wie Bastian beschreibt – unmarkiert und unmar
kierbar.10 Heteronormativität materialisiert sich hier also in Form von Anamnese
bögen. 

10 Die Teilnehmer*innen machen allerdings auch darauf aufmerksam, dass sie wahrheitsge
mäß angeben könnten, dass sich an ihrer Libido bzw. der Abwesenheit einer Libido nichts 
geändert hat (Gruppe D Z:586-600). Damit verbleibt ihre Asexualität allerdings wieder im 
Unsichtbaren, da Ärzt*innen unhinterfragt von der Allosexualität ihrer Patient*innen aus
gehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 223 

8.3.3 Othering 

In den selten Fällen, in denen eine asexuelle Selbstidentifikation gehört und aner
kannt wird, wird sie häufig geothert, berichten die Teilnehmer*innen. Dazu gehört, 
dass sie auf eine ihnen unangenehme Art und Weise über ihre Asexualität, Bezie
hungen und ihr Sexualverhalten ausgefragt werden (Gruppe D Z:477-486): 

Maxi: Also ich hab in Kliniken die Erfahrung gemacht […] zuerst kommt natür
lich immer n Vorgespräch dann die Frage – also von der Therapeutin ähm – ja wie 
siehts denn mit sexuellen Kontakten aus?, und ich […] antworte dann – ja ich bin 
asexuell – und damit will ich eigentlich damit dass es dann erledigt ist so […] das 
Ergebnis war dann davon dass das auch in meinem Abschlussbericht steht was ich 
halt nich angemessen finde […] also ich will ihr [einer neuen Therapeutin, AS] das 
von mir aus erzähln und nich dass das in so einem blöden Bericht steht – der da 
sagt – die is asexuell – oda so – sagt ma ja auch nich – die Person is heterosexuell 
(Gruppe D Z:695-716). 

Maxis Asexualität wird hier nicht einfach als eine sexuelle Orientierung aufgenom
men, sondern durch die Erwähnung im Abschlussbericht des Klinikaufenthalts geo
thert, d. h. als etwas Besonderes, Auffälliges und Abweichendes markiert. Während 
die Asexualität damit als sexuelle Orientierung sichtbar wird, gibt es einen qualitati
ven Unterschied in der Behandlung von Asexualität – so würde, wie Maxi analysiert, 
Heterosexualität in einem solchen Bericht keine explizite Erwähnung finden. Auch 
Krankenakten und Behandlungsberichte können so als eine Textur von Heteronor
mativität verstanden werden. 

Othering zeigt sich auf der Mikroebene deutlich in impliziten, subtilen, alltäg
lichen, nicht unbedingt bewussten Beleidigungen oder Herabwürdigungen (vgl. 
Campbell Orphanidys et al. 2022, S. 54). Leonie berichtet bspw., dass sie oft nicht 
ernstgenommen wird, wenn sie sich als asexuell outet: 

Leonie: [A]lso es gibt immer mega die dümmsten Sprüche und also ich sage es 
wirklich nicht zu vielen aber wenn es dann mal zum Thema kommt – kommt es 
fast schon zu Diskussionen irgendwie und man muss sich erklären und rechtferti
gen dass man jetzt asexuell ist und es glaubt dir niemand (Gruppe CH Z:445-449). 

Die schweizerische Gruppe macht außerdem darauf aufmerksam, dass sie als ase
xuelle Personen oft ignoriert und belächelt werden (Gruppe CH Z:546-548). Diese 
Erfahrungen sind in der Medizin so weitreichend, dass die Teilnehmer*innen der 
Gruppendiskussionen bereits antizipieren, entsprechend behandelt zu werden: 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


224 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Nina: Ja selbst wenn kein blöder @Spruch@ kommt dann denkt man manchma – 
hat die Person mich verstandn?, weil die sehn dann soo [mhm] verwirrt aus ähm 
[ja] dass ma gar nich weiß was man dann angestellt hat [@] (Gruppe D Z:408-410). 

Nina erwartet hier grundsätzlich zwei mögliche Reaktionen auf ein asexuelles Co
ming Out bei Ärzt*innen: Entweder sie erlebt einen »blöde[…][n] @Spruch@« (ebd.) 
oder die Ärzt*innen reagieren aufgrund der Unsichtbarkeit und Unintelligibilität 
von Asexualität mit Verwirrung und Unverständnis. 

8.3.4 Problematisierung und Medikalisierung 

Eine häufige Form der Marginalisierung, die die Teilnehmenden erleben, ist, 
dass ihre Identität von medizinischem Fachpersonal problematisiert, d. h. nicht 
akzeptiert und hingenommen wird. Stattdessen wird sie zum Gegenstand von 
Erklärungsversuchen, Diagnosen und Therapien gemacht: 

Maxi: Ich hab das Gefühl s war eher ihr Anliegen [das der Therapeutin, AS] dass 
sie das zu meinem Thema machn wollte dass ich ähm deswegen (.) Hilfe brauche 
dass sich das @ändert@ oder so (Gruppe D Z:705-706). 

Maxi sieht ihre eigene Asexualität nicht als Problem an, bei dem sie Unterstützung 
benötigt. Maxis Therapeutin dagegen problematisiert die Asexualität und macht sie 
zu Maxis »Thema« (ebd.). Die Teilnehmer*innen müssen außerdem immer wieder 
abwägen, ob sie sich outen wollen, um eine passende und angemessene medizini
sche Behandlung zu bekommen oder ob sie sich nicht outen, um sich vor Margina
lisierung zu schützen. 

Bastian: [I]ch waar ähm – vor nen paar Monaten bei nem Erstgespräch bei einer 
Therapeutin ähm da gings ähm eigentlich um ganz andere Themen aba es war mir 
halt wichtig von Anfang an ähm – offen zu sagen dass ich ähm nicht-binär bin – 
und mich auch als queer ähm identifiziere – uund ähm – und – dann kamen dann 
erstmal super viele unangenehme Fragen?, die ich dann aber alle ganz geduldig 
beantwortet hab weil ich halt sehr sehr dringend nen Therapieplatz gewollt hab 
(Gruppe D Z:549-555). 

Unabhängig von der Intention der Therapeutin erlebt Bastian die Fragen als unan
genehm und problematisierend – und damit als marginalisierend. 

Medikalisierung   

Ich möchte die These aufstellen, dass Medikalisierung eine spezifische Art der Pro
blematisierung ist. D. h., dass es bei Medikalisierung um medizinische Erklärungs

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 225 

versuche, Diagnosen und Therapien für ein als pathologisch verstandenes Problem 
geht. In Kapitel 3.5 habe ich Medikalisierung in Anlehnung an Conrad (2007, S. 4) als 
Prozess definiert, in dem nicht-medizinische Phänomene zu medizinischen umde
finiert und damit in den Zuständigkeitsbereich der Medizin verschoben werden. In 
Anlehnung an Foucault (2011 [1963]) konzipiere ich Medikalisierung als gesellschaft
liches Normierungsinstrument (vgl. Fütty 2019, S. 69). Asexualität ist unter dem Be
griff der Hypoactive Sexual Desire Disorder (HSDD) medikalisiert und somit als Stö
rung definiert, die es zu behandeln gilt (Spahn 2020a, 2021). Im ICD-11 findet sich 
bspw. die Diagnose HA00, die »durch das Fehlen oder die deutliche Verringerung 
des Verlangens oder der Motivation zu sexuellen Aktivitäten gekennzeichnet« ist 
(Bundesinstitut für Arzneimittel und Medizinprodukte o. J., o. S.). 

Suche nach medizinischen Erklärungen   

Die Teilnehmer*innen erleben die Medikalisierung ihrer Asexualität in- und außer
halb der Medizin insbesondere als die Suche nach medizinischen Erklärungen für 
sexuelle Orientierung. Gabrielle zählt einige Reaktionen von medizinischem Perso
nal zu einem asexuellen Coming Out auf: 

Gabrielle: ›Du wirst keinen Sex haben weil du ne Depression hast‹ [mhm] – ›und 
du hast – willst keine Beziehung eingehn weil du des eine Mal da mit demjenigen 
soo schlechte Erfahrungen gemacht hast‹ (Gruppe D Z:1039-1041). 

Als mögliche Auslöser einer Asexualität gelten hier also psychische Erkrankungen 
wie eine Depression oder ein Trauma (vgl. auch Gruppe D Z:1772-1779). Gerade die 
Unterstellung eines vergangenen Traumas ist bei den Teilnehmer*innen prävalent: 

Leonie: [D]ie andere Frage die ich auch echt übel finde ist ja – ist dir mal in deiner 
Kindheit etwas passiert?, also das ist ja wie immer wird es noch auf diese Schiene 
geschoben hey du muussst wohl missbraucht worden sein dass du jetzt diese (…) 
Abneigung gegen [mhm mhm] sexuelle Aktivitäten hast und dich davon abgrenzt 
und bei mir kann ich in meinem Fall sagen nein bei mir ist nie Missbrauch vorge
fallen – überhaupt nicht – gar nicht – ganz und gar nicht [hm] und ähm darum ist 
es immer manchmal fast schon ein bisschen beleidigend [ja ja] zum – wie einen 
Grund zu suchen dass du jetzt asexuell bist – es muss irgendetwas graviierendes 
passiert sein oder so weil es kann nicht sein dass du asexuell bist einatmen (Grup
pe CH Z:454-463) 

Leonies betonte Reaktion auf die Frage nach Missbrauch (»nein bei mir ist nie Miss
brauch vorgefallen – überhaupt nicht – gar nicht – ganz und gar nicht«) (ebd.) deu
tet darauf hin, dass sie häufig mit Traumata fremddiagnostiziert und ihre Identi
tät darüber medikalisiert wird, d. h. in den psychologischen Zuständigkeitsbereich 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


226 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

verschoben wird.11 So erwartet bspw. Leonies Vater außerdem, wie Leonie weiter 
berichtet (Gruppe CH Z:956-962), dass ihre Asexualität nur ein ↗Symptom ist, dass 
durch die Behandlung ihrer »Magersucht« (Gruppe CH Z:552) therapiert werden 
kann. Asexualität wird damit auf zwei unterschiedliche Arten psychopathologisiert 
– einmal als Resultat einer Missbrauchserfahrung und einmal als Symptom einer 
anderen zugrundeliegenden Störung. Manche Ärzt*innen vermuten bei den Teil
nehmer*innen außerdem eine Hormonstörung: 

Bastian: Oh mein Hausarzt hat mich maal gefragt ob ich nich mal meine Hormone 
untersuchen lassn will ahm das is schon viele Jahre her – so halt im Sinne von – 
›aahm ja mmh d- alsoo wenn da kein Interesse besteht – jaa dann – dann lassen 
Sie lieber mal Ihre Hormone untersuchen – nich dass da irgendwas nich stimmt‹ 
– alsoo eher so in die Richtung ahm ja (7) (Gruppe D Z:1796-1800). 

Sowohl medizinische Lai*innen wie Leonies Vater (Gruppe CH Z:956-962; vgl. auch 
Gruppe D Z:1232-1253) als auch Mediziner*innen stellen eine Reihe von medikali
sierenden Theorien auf, die die Asexualität der Teilnehmer*innen erklären sollen. 
Diese Theorien ermöglichen einen medizinischen und therapeutischen Zugriff auf 
die Teilnehmer*innen, die von ihrer Asexualität geheilt werden können und sollen. 
Damit wird Asexualität außerdem im Rahmen der Medikalisierung individualisiert, 
d. h. zu einem Problem des Individuums gemacht und dem politischen Diskurs ent
zogen (Crawford 1980; Conrad 2007; Laufenberg 2016). 

Selbstmedikalisierung   

Aber nicht nur werden den Teilnehmer*innen medikalisierende Erklärungen für ih
re Asexualität von außen angetragen, auch sie selbst waren in der Vergangenheit an 
einer medikalisierenden Erklärung ihrer Asexualität interessiert bzw. auf der Su
che nach medizinischer Hilfe für ihre Asexualität. Auf meine Frage, ob die Teilneh
mer*innen bereits einmal darüber nachgedacht haben, medizinische Hilfe in Bezug 
auf ihre Asexualität in Anspruch nehmen zu wollen, antwortet Kay: 

11 Gleichzeitig gibt es in der Schweizerischen Gruppe einen Teilnehmer, dessen asexuelle Iden
tität unauflöslich mit dem Erleben einer traumatischen Erfahrung verwoben ist: Stev: [W]eil 
ich halt eben ein Erlebnis gehabt habe wo ich eben in der Dusche misshandelt worden bin 
von Mitschülern und so und habe auch mit den – mit dem halt immer noch zu kämpfen habe 
und auch deswegen auch ein wenig meine gewisse ähm sex pulse- repulsed äh ähm Posi
tion ähm gehabt habe äh und dass ich halt einfach ziemlich ziemlich äh ja auch wie – wie 
angewidert bin wenn ich – wenn ich äh (.) küssende – küssende Pärchen sehe (Gruppe CH 
Z:178-183). Stevs Erleben dieser Misshandlung führt dazu, dass er bis heute ↗sex repulsed 
ist. Es gibt also durchaus asexuelle Personen, die traumatisiert sind – aber das gilt nicht für 
alle Teilnehmer*innen. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 227 

Kay: Also höchstens wenn – zu dem Zeitpunkt wo ich noch nicht wusste dass ich 
asexuell bin sondern halt dachte dass es irgendwelche (.) gesundheitlichen Grün
de sind (Gruppe D Z:1242-1244; vgl. auch Z:1246-1249). 

Für einige der Teilnehmer*innen gab es in ihrer Selbstfindung eine Phase der 
↗Selbstmedikalisierung, in der sie nach einer medizinischen Antwort für ihre 
Asexualität suchten. Die selbstmedikalisierenden Theorien, welche die Teilneh
mer*innen in der Vergangenheit aufgestellt haben, sind sehr unterschiedlich. Ola 
bspw. vermutete bei sich ein neurologisches Problem (Gruppe D Z:1292-1293) und 
Leonie fragte sich, ob sie »sexuell beeinträchtigt« (Gruppe CH Z:932-937) sei. Franzi 
erzählt, dass bei einer Untersuchung ihrer Hormone »irgendwas nich in Ordnung« 
(Gruppe D Z:1320-1321) war – ihr ↗Endokrinologe vermutete aber, dass es sich um 
einen Laborfehler handelte und ordnete eine zweite Untersuchung an: 

Franzi: [U]nd ich dachte damals es is – die Ursache für alles – und hab das auch 
ganz lange noch hinterfragt ob – obs dann vielleicht doch irgendwas gab was das 
Ganze noch erklärt (1) – aba der zweite Test war in Ordnung [@] (Gruppe D Z:1325- 
1328). 

Auch die Teilnehmer*innen selbst stellten also eine Reihe medikalisierender All
tagstheorien auf, um ihre Asexualität zu erklären. Hieran zeigt sich, dass die 
(Selbst-)Medikalisierung der Abwesenheit sexueller Anziehung eine Strategie ist, 
ein gesellschaftlich unsichtbares und teilweise unintelligibles Konzept auf eine Art 
und Weise zu fassen, die sie verständlich macht. So beschreibt Franzi bspw.: 

Franzi: [A]lso ab nem gewissen Punkt mit 30 dacht ich es is nich normal dass man 
niie ne Beziehung hatte und das auch nich will – und dass da vielleicht irgend
was nich in Ordnung is [mhm] (1) und ich das auch noch nich wusste dass ich °das 
[asexuell, AS] bin° (1) (Gruppe D Z:1246-1249). 

Franzi weicht also von gesellschaftlichen Normen und Skripten zu Sexualität und 
Beziehungen ab und kann sich dies nur dadurch erklären, dass »irgendwas nich 
in Ordnung« (ebd.) ist. (Selbst-)Medikalisierung bietet also einen Weg, die Abwei
chung von Heteronormativität für sich selbst (und andere) zu erklären. Durch ei
nen medizinischen und therapeutischen Zugriff bietet sich dann die Möglichkeit, 
wieder in heteronormative Normen eingefügt zu werden. Medikalisierung als Stra
tegie, um in einem heteronormativen System intelligibel zu werden, mache ich auch 
an der erschwerten Selbstfindung von asexuellen Personen fest: 

Leonie: Ähm also für mich ist Asexualität – als ich auf den Begriff gestoßen bin 
auch eine Erleichterung gewesen weil vorher habe ich immer gedacht okay ver

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


228 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

mutlich läuft etwas äh falsch mit mir und meine Hirnstruktur ist etwas – nicht 
ganz ‒ funktioniert etwas nicht so ganz [@@] (Gruppe CH Z:114-117). 

Das Finden des Begriffs Asexualität erlaubt es Leonie, von selbstmedikalisierenden 
Gedanken Abstand zu nehmen, sich selbst zu akzeptieren und eine stabile Identität 
aufzubauen. 

Angebote von Konversionstherapien   

Ich fasse für diese Arbeit medizinische Therapien, die das Ziel haben, Asexualität zu 
verändern, zu normieren oder zu ›heilen‹ (vgl. Kapitel 3.5) als Konversionstherapien. 
Wie ich rekonstruiert habe, erleben die Teilnehmer*innen, dass ihre Asexualität in- 
und außerhalb der Medizin als ein von Ärzt*innen und Therapeut*innen zu lösen
des Problem konzipiert wird. Allerdings beschränken sich die Angebote, die Teil
nehmer*innen konkret von ihrer Asexualität zu heilen bzw. diese zu therapieren, 
auf diffuse Aussagen und vage Angebote: 

Bastian: [M]eine erste Therapeutin hatte eben auch ahm in einer Sitzung halt mal 
spezifisch danach gefragt ob ich da Hilfe möchte aaahm und hat auch so n biss
chen angedeutet so im Sinne von jaa s könnte da ja irgendwie n vergangenes äh 
Trauma vorliegen oder sowas äähm wo ich dann aber auch sehr klar abgeblockt 
hab und gesagt hab nee äh brauch ich nich und nee is nich der Fall (Gruppe D 
Z:1772-1777, vgl. auch Gruppe D Z:1768-1770). 

Die Teilnehmer*innen haben also keine Erfahrungen mit Konversionstherapien, 
d. h. sie wurden keiner Therapie (z. B. in Form von Medikamenten oder Psychothe
rapie) unterzogen, um ihre Asexualität zu heilen. Sie sind sich aber der Gefahr, einer 
solchen unterzogen zu werden, bewusst und wehren sich daher gegen entsprechen
de Angebote. Die Medikalisierung von Asexualität trägt zu ihrem Misstrauen in 
das Gesundheitssystem bei und es zeigt sich auch, dass die Teilnehmer*innen aus 
Selbstschutz teilweise auf medizinische Hilfe verzichten müssen: 

Gabrielle: […] aba ich hab mir da auch gesagt – wenn da so n Spruch kommt von 
wegen – ach gucken wir erstmal obs des wirklich is – oda ha des kriegn wir auch 
noch weg – da war dann für mich kla – das wär für mich n Ausschlusskriterium – je
mand deer – der meint ähm – meine sexuelle Identität wegtherapieren zu könn – 
bei dem mach ich @keine Therapie@ auch wenns noch so dringend is […] (Gruppe 
D Z:1285-1290). 

Die (Selbst-)Medikalisierung von Asexualität kann also zunächst einen Ausweg aus 
heteronormativer Marginalisierung sein. Die eigene Abweichung lässt sich dadurch 
als Resultat eines medizinischen oder psychologischen Problems framen, Diskrimi

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 229 

nierung entgehen und über die Unterwerfung unter Therapieangebote einen Um
gang mit gesellschaftlichen Normen finden. Allerdings verweigern sich die Teilneh
mer*innen nach einer positiven Selbstfindung einer solchen medizinischen Erklä
rung und dem medizinischen Zugriff auf sich selbst, da sie diese(n) als schädlich für 
sich selbst einschätzen – schädlicher noch als die Nicht-Behandlung anderer medi
zinischer und psychologischer Probleme. 

8.3.5 Disziplinierung und Normierung 

In den Erzählungen der Teilnehmer*innen finden sich neben den Angeboten von 
medikalisierenden Erklärungen und damit verbundenen Therapien drei normieren
de und disziplinierende Herrschaftstechniken, die darauf abzielen, sie in hetero
normative Normen einzufügen. 

Sexualisierung   

Die erste dieser Disziplinierungen ist Sexualisierung. Als Bastian versucht, medizi
nische Hilfe, spezifisch eine Brustreduktion oder ↗Mastektomie wegen chronischer 
Rückenschmerzen, bei verschiedenen Ärzt*innen zu bekommen, erlebt es Sexuali
sierung: 

Bastian: [A]lso es war halt ein [↗]Orthopäde – da hab ich mich so furchtbar ge
fühlt – ich stand halt in Unterwäsche in seiner Praxis – ähm – hab halt nach dieser 
Operation gefraagt?, ähm und nachdem er halt selber von sich aus die Größe mei

ner Brüste angesprochen hat – wo ich dann so dachte oke – da is mein Weg rein 
– jetz versuch ichs endlich mal wieder [@] ähm – woraufhin er mich dann so äh – 
charmant angelächelt hat und dann so meinte ›jaa also manche Männer‹ Unter
ton Klammer auf ich Klammer zu – ›stehn da ja auch drauf‹ [oohh] und ich stand 
halt halb nackt in seinem Büro und ich hab mich so widerlich gefühlt – und ich bin 
danach nie wieder @zu ihm gegangen@ – uund es ist halt echt so krass frustrie
rend weil des halt ne – also irgendwie – des sind Männer mit super viel Macht die 
mir einerseits dann sagen ›du bist ne Frau – deine Meinung zählt nich‹ zweitens 
sagen ähm ›du bist äh äähh du hast kein Recht über deinen eigenen Körper – weil 
es gibt ja Männer denen das gefällt [mhm] das is scheiss egal ob es dich belastet 
(Gruppe D Z:837-849). 

In Kapitel 2.5.7 habe ich Sexualisierung in Anlehnung an die Philosophin Martha 
Nussbaum (2000, S. 213–239) als eine Form von Machtausübung definiert, bei der 
Personen zu sexuellen Objekten degradiert bzw. einem sexualisierten Blick auf sie 
ausgesetzt werden, obwohl sie eigentlich nicht in einem sexuellen Kontext stehen. 
Genau dies erlebt Bastian in der zitierten Passage. Ein Ärzt*innenbesuch bei einem 
Orthopäden steht nicht in einem sexuellen Kontext. Bastians Arzt übt allerdings ei

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


230 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

nen sexualisierten Blick auf es aus und macht Bastian zu einem sexuellen Objekt – 
insbesondere auch durch die Ansprache von Bastian als Frau (s. u.). Auch Ola erlebt 
Sexualisierung in einer medizinischen Situation: 

Ola: Ja ich hatte auch ne Gynäkologin einmal – da war ich aber nur ein Mal [mhm] 
die dann auch meinte äh – wenn ich ne Beziehung haben wollte müsste ich dann 
auch Sex haben [wooaaah] und des – des hat mir dann auch @gereicht@ [mhm] 
(Gruppe D Z:318-321). 

Olas Gynäkologin verbalisiert hier soziale Normen über Sexualität und romanti
sche Beziehungen, setzt diese durch und baut Druck auf Ola auf. Eine romantische 
Beziehung ohne sexuelle Aktivität scheint für sie nicht nur nicht vorstellbar, son
dern es wird die Anforderung zu sexueller Aktivität (ob gewünscht oder nicht) expli
zit gemacht. Ola muss sich aus Sicht der Ärztin also einem sexualisierten Blick auf 
sich selbst zugänglich machen, um in einer glücklichen, romantischen Beziehung 
zu sein (wobei die Ärztin den Wunsch danach ungefragt voraussetzt). Wie Bastian 
ausführt, hat dieses Erlebnis die Konsequenz, dass es Angst hat, in Begegnungen 
mit Ärzt*innen nicht professionell behandelt zu werden: 

Bastian: [I]ch fühle mich enorm unwohl seit dieser einee ähm Arzt halt so n übel 
sexualisierten Kommentar über mein Körper und Brüste gemacht hat – ähm dass 
ich jetz halt imma denke okee wenn ich mich da ausziehe is das noch n professio
nelles Setting oda werd ich da irgendwie angegafft und muss mich extrem unwohl 
fühln weil diese Person mich irgendwie sexualisiert anguckt […] (Gruppe D Z:1918- 
1922). 

Sexualisierung bedeutet hier also, als sexuelles Objekt zum einen für die Ärzt*innen 
und zum anderen für andere Menschen (wie in Olas Beispiel) gesehen zu werden 
und so in Normen eingefügt zu werden. 

Ansprache als normerfüllende Patient*innen   

Als zweite Form von Disziplinierung und Normierung fasse ich die Ansprache der 
Teilnehmer*innen als allosexuelle, alloromantische, heterosexuelle, cis- und endo
geschlechtliche Patient*innen. In Emmas Erfahrung diszipliniert eine Heilprakti
kerin Emma durch Aussagen, Aufforderungen und Unterstellungen in heteronor
mative Geschlechter- und Sexualitätsbilder: 

Emma: […] Ich hatte die Erfahrung – ähm (1) meine Eltern ham mich leider Got
tes ahh (.) so als meine Angststörungen – Depressionen mit 16 17 anfingen nicht 
in die Therapie gesteckt […] sondern ich bin zur Heilpraktikerin gegangen – un
ter anderem auch weil ich extreme Unterleibsschmerzen hatte – und der Rat der 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 231 

Heilpraktikerin wäre doch – ich sollte mir mehr mit meinem weiblichen Körper 
identifizieren [mhm] [@] ich sollte doch am besten anfangen Bauchtanz zu ma

chen [@] und mich mit meiner eigenen Sexualität in – in – zusammenfinden [@] 
(Gruppe D Z:618-625). 

In der Interpretation der Heilpraktikerin stammen Emmas Beschwerden also von 
einer fehlenden Identifikation mit normativer Geschlechtlichkeit und Sexualität, 
die durch Bauchtanz wiederhergestellt werden könne. Sie rät Emma zu hyperse
xuellem Verhalten (Gruppe D Z:634), um die Beschwerden zu lindern. Damit wird 
Emmas nicht-normative Sexualität, bzw. spezifisch Asexualität, nicht nur medika
lisiert. Es wird dabei auch der Versuch unternommen, diese durch angeblich ge
schlechtstypische und -angemessene Aktivitäten zu disziplinieren und in normati
ve Bahnen zu lenken – womit dann auch die Beschwerden verschwinden sollen. Ola 
macht eine ähnliche Erfahrung in einer psychiatrischen Klinik. Dort thematisiert 
sie, »dass ich mich nich als Frau fühle« (Gruppe D Z:512) – und wird trotz dessen »ex
tra oft« als »junge Frau« angesprochen (Gruppe D Z:758-759) und es wird ihr nahe
gelegt, dass sie sich als Frau annehmen soll (Gruppe D Z:517). Auch andere Teilneh
mer*innen erleben, dass sie nicht nur als heterosexuelle endo- und cisgeschlechtli
che PatientInnen gesehen werden, sondern auch als solche sexualisiert und in diese 
Rolle diszipliniert werden (Gruppe D Z:837-853). 

Normierung abweichender Hormonwerte   

Verschiedene Teilnehmer*innen berichten von ihren Sexualhormonwerten, die au
ßerhalb von medizinischen Normen liegen und aufgrund derer sie Medikalisierung 
erfahren haben, um die Hormonwerte in ein akzeptables Muster einordnen zu kön
nen: 

Ola: Also Hormone hat ich auch vor Jaahren mal fest – also da wurde auch festge
stellt – Testosteronüberschuss sehr stark und dann sollte ich (.) ähm (.) Gestagen 
Östrogen Kombi nehmen […] (Gruppe D Z:1343-1345). 

Die dritte Form medizinischer Normierung und Disziplinierung ist damit also eine 
Intervention in die normabweichenden Hormonwerte der Teilnehmer*innen. Wäh
rend, wie ich im Abschnitt zu fehlenden Behandlungsrichtlinien ausgeführt habe, 
den Teilnehmer*innen Medikamente vorenthalten werden, wenn diese die Abwe
senheit sexueller Anziehung potentiell noch verstärken, werden ihnen hier Medika
mente aufgedrängt, wenn diese dazu dienen können, die Abweichungen von hete
ronormativen Normen zu korrigieren und zu normieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


232 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

8.4 Folgen der heteronormativen Behandlungspraxis 

Bevor ich meine Analyse zu Heteronormativität in der medizinischen Behandlungs
praxis verdichte und zusammenfasse, möchte ich auf die Auswirkungen der erleb
ten Marginalisierung für die Befragten eingehen. Diese stehen exemplarisch für 
die Auswirkungen von Heteronormativität für queere Patient*innen, ihren Gesund
heitszustand, ihre Gesundheitsversorgung und ihr Gesundheitsverhalten. 

8.4.1 Emotionale Folgen 

Die erlebte Heteronormativität schlägt sich auf die emotionale Reaktion auf Kon
takte mit dem Gesundheitssystem nieder. Die Teilnehmer*innen beschreiben 
Termine bei Ärzt*innen als anstrengend, zeitraubend und belastend (Gruppe CH 
Z:1050-1081; Gruppe D Z:450-452). Die Teilnehmer*innen berichten, dass sie vor 
Ärzt*innen-Terminen oft nervös und unsicher sind bzw. dass Interaktionen mit 
Ärzt*innen sie wütend und aggressiv machen (Gruppe CH Z:560-563; 1040–1045). 
Kontakte mit dem Gesundheitssystem lösen bei den Teilnehmer*innen Stress aus 
(Gruppe D Z:1068). Wie Nina berichtet, hat sie selbst noch keine schlechten Erfah
rungen in der Medizin gemacht, aber alleine die Angst davor hat für sie emotionale 
Konsequenzen: 

Nina: Ich mein selbst wenn ich sowas noch nie erfahrn habe – also solche Kom

mentare nie bekommn hab – zum Glück ähm – is es für mich trotzdem imma n 
Angang wenn ich zum Gynäkologen muss – und vor allem wenn ich den wechseln 
muss (Gruppe D Z:377-380). 

Wie bereits ausgeführt, bezieht sich der Begriff Glück auf einen nicht-kontrollier
baren Zufall, dank dem Nina bisher keine Mikroaggressionen in der Medizin er
lebt hat. In ihrer Äußerung zeigt sich also, dass sie grundsätzlich erwartet, in der 
Medizin Marginalisierung zu erleben und es einem Zufall zuschreibt, dass dies bis
her nicht geschehen ist. Eine weitere Konsequenz aus den Erfahrungen der Teilneh
mer*innen im Gesundheitssystem ist die Angst davor, dass ihnen die Validität ihrer 
Identität abgesprochen wird bzw. dass ihre Asexualität problematisiert wird: 

Gabrielle: [W]ir gehn zum Arzt weil wir wissn wolln was mit uns nicht stimmt und 
wir wollen Hilfe deswegen und wenn (.) du zu dem – oda wenn der Arzt zu dem 
Schluss kommt dass das was mit dir nicht stimmt ein Teil von deiner Identität ist – 
das ist eins der fiesesten Gefühle überhaupt [mhm] uund die Angst dass das pas
siert und das so fies dann einen – ein Selbstwertgefühl geht is doch – ein ziemlich 
große Hemmung sich Hilfe zu holen die man eigentlich wirklich braucht – und ich 
find das senkt halt auch schon echt die Lebensqualität – was schade is weil man 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 233 

ja eigentlich hofft durch seine Selbstfindung und seine Identität @mehr Lebens
qualität zu kriegen@ – alsoo ja so – so toll is das nich (Gruppe D Z:1876-1884). 

Die Teilnehmer*innen nehmen die Gefahr medizinischer Problematisierungen ih
rer Identität sehr ernst und befürchten, dass ihnen eine medizinische Behandlung 
eher schaden als helfen könnte, z. B. indem sie beginnen, an ihrer Identität zu zwei
feln (Gruppe D Z:737-739). Hierbei wird das Konzept des Sanctuary Harm plastisch: 

Nina: Du fragst dich ob es nicht noch schlimma wird quasi [ ja] weil (…) etwas das 
was dich stresst die Tatsache ist dass du nicht so angenommen wirst wie du bist 
[mhm] und dann gehst du genau zum Therapeuten um das zu behandeln [ja] und 
es wird – 

└Gabrielle: Sogar ein Mensch dessen Job es eigentlich ist [genau] dich zu verste
hen und dir zu helfen ähm dass du dich besser fühlst [das saugt imma weiter run
ter] ja – und wenn nich ma der Therapeut dich akzeptiert – wie willst du dann – 
hat ma leicht das Gefühl – wie kann ich mich denn selber akzeptiern?, wenn sogar 
der sagt ich hab (.) Probleme mit mir (Gruppe D Z:1021-1030). 

Hier wird ein Kontrast erkennbar: Die Teilnehmer*innen erwarten ein therapeuti
sches Setting als einen Raum, in dem sie auf Verständnis und Empathie treffen und 
in dem sie vor gesellschaftlicher Marginalisierung sicher sind. Stattdessen müssen 
sie befürchten, genau in diesem Raum in ihrer Identität verunsichert zu werden. Sie 
heben dabei auch hervor, dass eine Problematisierung durch eine*n Therapeut*in 
große Auswirkungen auf ihr Selbstbild und ihre Selbstakzeptanz haben kann. Hier
an wird deutlich, dass die Teilnehmer*innen das Gesundheitssystem nicht als siche
ren Raum wahrnehmen (können). 

8.4.2 Handlungsstrategien 

Coming-Out-Strategien   

In Bezug auf das Coming Out bei Ärzt*innen verfolgen die Teilnehmer*innen ver
schiedene Strategien, um ihre eigene Sicherheit zu wahren. Die Teilnehmer*innen 
berichten, dass sie ein Coming Out bei Ärzt*innen und Therapeut*innen systema
tisch planen und vorbereiten (Gruppe D Z:379-388). Emma berichtet bspw., wie sie 
sich vorsichtig an ein Coming Out herantastet: 

Emma: [A]lsoo äh – ich hab im Julii?, äh Therapeutinnen getestet und hab tat
sächlich immer in den Probestunden schonmal das Thema angesprochen – ein
fach mal um zu testen so – sind die – sind die da positiv drauuf?, sind die da eher 
so ›mh das könnte n Problem werdn? (Gruppe D Z:464-467). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


234 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Die Teilnehmer*innen betonen außerdem, dass vor einem Coming Out Vertrauen 
zum Gegenüber vonnöten ist. Es zeigt sich außerdem auch hier die Unsichtbarkeit 
von Asexualität – die Teilnehmer*innen rechnen damit, den Begriff grundsätzlich 
auch erklären zu müssen (Gruppe D Z:240-244). Gabrielle berichtet von ihren Über
legungen vor dem Erstgespräch mit einer Therapeutin: 

Gabrielle: [U]nd ich hab halt davor auch schon Gedanken gemacht – möcht ich 
mich der Person gegenüber outen oda nicht?, weil eigentlich sehe ich meine 
Asexualität als keinen Teil von dem Problemen die ich hab?, aber andersrum hab 
ich auch keine Lust da jetzt dauernd soo irgendwie drumrum tanzen zu müssen 
(Gruppe D Z:652-656). 

Gabrielle schildert hier also, dass sie zwei Möglichkeiten hat: entweder sie outet 
sich und setzt sich damit der Gefahr einer Problematisierung ihrer Identität aus – 
oder sie muss ein Thema, das für ihre Identität wichtig ist, aussparen. Die sexuelle 
Orientierung eines Menschen ist ein wichtiger Teil ihres Lebens – mit einem*einer 
Therapeut*in nicht über Dating, Sexualität, romantische Beziehungen, Marginali
sierungserfahrungen, Coming Out, die queere bzw. asexuelle Community und vie
les mehr sprechen zu können, bedeutet, nicht als vollständige Persönlichkeit in der 
Therapie anwesend sein zu können und auch nicht spezifische und relevante Fragen 
ihres Lebens besprechen zu können. 

Manche Teilnehmer*innen vermeiden auch Asexualität als spezifischen Begriff, 
sondern geben z. B. an, dass sie nicht sexuell aktiv sind (Gruppe D Z:500-507), alter
nativ outen sie sich grundsätzlich nicht bei Ärzt*innen (Gruppe D Z:541-542; Z:859- 
861), um einer Medikalisierung oder Problematisierung ihrer Identität zu entgehen. 
Teilweise geht dies damit einher, dass sie ihre Ärzt*innen anlügen und vorgeben, se
xuell aktiv zu sein (Gruppe D Z:281-286). Damit bleiben sie aber in ihrer Asexualität 
bzw. Queerness unsichtbar. 

Handlungsstrategien im Warte- und Behandlungszimmer   

Wie ich analysiert habe, ist Asexualität in der medizinischen Behandlungspraxis 
größtenteils unsichtbar und unintelligibel. Die Teilnehmer*innen berichten von 
verschiedenen Strategien, um mit dieser Unsichtbarkeit umzugehen: 

Maxi: Das steht auch im Depressionsfragebogen – is die letzte Frage irgendwie 
[genau] – ›haben Sie weniger Interesse‹ und ich mach dann imma n extra Kreuz
chen für vier ich hatte noch nie Interesse und wünsche mir – hab auch kein Ver
änderungswunsch oda so [@] [jaa genau] als meine Option oder so [@] (Gruppe 
D Z:596-600). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 235 

Asexualität ist auf dem Depressionsfragebogen also unsichtbar, so dass Maxi sich 
erst durch das Hinzufügen einer eigenen Antwortmöglichkeit sichtbar machen 
kann. Ähnliche Unsichtbarkeit berichten die Teilnehmer*innen in Bezug auf gynä
kologische Anamnesebögen, in denen die sexuelle Historie und sexuelle Aktivitäten 
abgefragt werden (Gruppe D Z:1131-1134). Maxi findet damit aber einen produktiven 
Umgang, nämlich den Bogen für sich selbst passend zu machen. Eine Strategie, 
um eine angemessene und gute Behandlung zu erhalten, ist für die Teilnehmer*in
nen, eine Kurzfassung ihrer Sexualanamnese vorzubereiten und den Ärzt*innen 
ungefragt vorzutragen: 

Nina: [D]ann überleg ich mir schon vorher – wie ich was anspreche – und bei mir 
is halt noch das komplizierte dass ich äh – in einer Beziehung bin mit einer nicht 
asexuellen Person und wir auch äh Sex haben aber ich kein Penetrationssex haben 
möchte […] dann gibts halt manchmal Situationen wo man dann zum Fraunarzt 
muss – und dann muss man dem erstmal erklären ›ja folgendes is @Sache@‹ [@] 
– ›ähm so und so ma – das mach ich – das nicht‹ ähm ne um dann halt wenigstens 
vielleicht die passende @Diagnose@ bekommen zu können – und dann ja – es is 
n bisschen kompliziert – und imma n bisschen sehr peinlich finde ich irgendwie 
für mich (Gruppe D Z:380-388). 

Wie Nina hier ausführt, ist diese vorbereitete Sexualanamnese wichtig, um eine kor
rekte Diagnose und Behandlung zu bekommen. Nina muss hier also selbst Verant
wortung für ihre gesundheitliche Versorgung übernehmen und Health Literacy auf
bringen – sie kann sich nicht darauf verlassen, dass Ärzt*innen im Anamnesege
spräch Fragen stellen, die zu ihrem Leben und ihrer sexuellen Aktivität passen. 

Umgang mit Marginalisierung   

Erleben die Teilnehmer*innen Marginalisierung bei Ärzt*innen, gibt es für sie 
drei Möglichkeiten – diese werden in der Forschung zur Gesundheitsversorgung 
und zum Gesundheitshandeln queerer Personen insgesamt häufig beobachtet (vgl. 
Kapitel 4.3). Die Teilnehmer*innen können erstens die Marginalisierung aushal
ten, um medizinische Versorgung zu bekommen. Bastian erzählt bspw., dass es 
einen Termin bei einem*einer Schmerztherapeut*in suchte. In seiner Stadt gab 
es aber nur insgesamt drei, von denen es bei zweien noch nicht einmal einen 
Platz auf der Warteliste bekommen konnte. Bei der dritten Therapeutin machte es 
Marginalisierungserfahrungen: 

Bastian: [D]ass ich teilweise wirklich das Gefühl hatte okee ich muss jetz diese 
Person nehm – auch wenn ich daa diskriminiert werde […] auch wenn ich mich nich 
wohlgefühlt hab – ähm einfach weil ich keine andere Wahl gesehn hab zu dem 
Zeitpunkt (Gruppe D Z:1903-1914; vgl. auch Gruppe D Z: 1016–1019; 1886–1901). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


236 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

Durch diese Strategie erhalten die Teilnehmer*innen zwar gesundheitliche Versor
gung, fühlen sich dabei aber unwohl und unsicher – womit die Versorgung zwar 
stattfindet, aber nicht als gute oder angemessene Versorgung bezeichnet werden 
kann. Als zweite Strategie können sie häufig ihre Ärzt*innen wechseln: 

Bastian: [A]llein in den letzten zwei Jahrn hatt ich ähm (.) vier verschiedene Or
thopädn?, äh weil ich halt echt – also – meine – meine Geduld is da inzwischen 
soo minimal dass wenn halt irgendein Bullshit kommt äh dass ich dann halt auch 
nich den Nerv hab die Leute jetz irgendwie noch groß aufzukläärn sondern halt 
einfach dann @den Orthopädn wechsl@ (Gruppe D Z:1832-1836). 

Häufige Ärzt*innenwechsel gehen allerdings nachweislich mit schlechteren ge
sundheitlichen Outcomes einher (Pereira Gray et al. 2018). Es zeigt sich also auch 
hier: Den Teilnehmer*innen steht diese Option des Umgangs mit dem Gesund
heitssystem offen – sie kann allerdings ebenfalls die gesundheitliche Versorgung 
verschlechtern und bedeutet, keine vertrauensvolle Behandlungsbeziehung zu 
Ärzt*innen aufbauen zu können. Ohne das Erleben von Marginalisierung (oder die 
Antizipierung von Marginalisierung) wäre dies nicht nötig. 

Als dritte Strategie können sie kaum oder keinen Kontakt zum Gesundheitssys
tem haben, weil sie befürchten, dass es ihnen mehr schaden als helfen würde (vgl. 
Gruppe D Z:411-418; 445–451; 741–749; 1049–1057; 1059–1073; 1807–1812; 1814–1826; 
vgl. auch Augst und Spahn 2023): 

Nina: Ich finde es passt ganz gut auf meine Desillusion mit dem gesamten me

dizinischen [@@] […] deswegen würd ich nie auf die Idee kommn irgendwiie mir 
beim Mediziner Hilfe zu suchn oda so – ich weiß nich – ich bin da total skeptisch 
un hab da auch ähm – also wär ja wirklich meine letztee Notlösung (Gruppe D 
Z:1712-1716). 

Die Teilnehmer*innen resignieren also vor der emotionalen Anstrengung, die Mar
ginalisierung bedeuten würde, obwohl sie medizinische und therapeutische Hilfe 
dringend benötigen: 

Bastian: [A]lso bei mir hats auch definitiv ähm – also einerseits dafür gesorgt dass 
ich halt sehr oft gewechselt hab – andererseits jetz dass ich enorme Hemmun

gen hab neue Termine auszumachen äähm und das teilweise Wochen und Mo

nate lang vor mir herschiebe auch wenns sehr akut is (.) äähm oda halt auch – 
ich hab teilweise Rezepte für Krankengymnastik verfalln lassn die ich eigentlich 
gebraucht hätte weiil ich halt emotional nich in der Lage war mich damit ausein
anderzusetzen jetz jedes Mal misgendert zu werden (Gruppe D Z:1836-1842). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 237 

Diese Strategie wählen, so meine These, asexuelle Personen vor allem dann, wenn 
sie sich in ihrer Identität unsicher fühlen und Scham empfinden, d. h. insbesondere 
vor und während eines Coming Out Prozesses: 

Franzi: Aus diesem Grund war ich ganz lange nich beim Fraunarzt – weil ich ähm 
das noch nicht wusste – und mir das irgendwie peinlich war [mhm] – weil ich das 
Gefühl hatte – is irgendwas nich richtig mit mir […] aba es is jetz für mich nich 
mehr – ich fühl mich nich mehr soo (.) seltsam und – und denke mir ah – deswegen 
ist des – und dann geh ich zum Fraunarzt irgendwie jetz deutlich entspannter als 
früher (1) (Gruppe D Z:1049-1057; vgl. Gruppe D Z:1032-1037; 1059–1073). 

Self-Care und Community-Care   

Bastian berichtet von der hohen emotionalen Anspannung, die ein Arzttermin be
deutet: 

Bastian: [I]ch hab mir inzwischen angewöhnt wenn ich n Arzttermin hab dann leg 
ich mir den morgens hin und versuche mir den Rest des Tages freizuhalten weil 
ich weiß dass ich den brauche zum erhol – zum ne?, mich also davon emotional 
erholn äähm und jedes Mal bereite ich schon mich darauf vor dass ich dann hinter
her wahrscheinlich wieder ein twitter rant @ähh@ haben muss einfach um mich 
mal wieder aufzuregen von was ist diesmal alles schiefgelaufen und es ist – ich 
hab einfach auch dies – das Gefühl ich (.) hab gar nich die Möglichkeit dass diesen 
Leuten direkt zu vermitteln?, (.) weil mir dazu einfach die Kraft fehlt – alsoo den 
Leuten zu sagen ›hey das und das und das hat mich irgendwiie – oda stört mich 
hier in dieser Behandlung ähhm‹ (.) hab ich nich den Nerv dazu äähm und deswe
gen – ja brauch ich halt andere Outlets dafüür und °kotz mich dann halt imma bei 
(.) Leuten oda im Internet aus° (Gruppe D Z:1848-1859). 

Bastian muss also verschiedene Strategien der Selbstfürsorge bzw. Self-Care an
wenden, um mit den marginalisierenden Erlebnissen in der Medizin umgehen 
zu können. In den Gruppendiskussionen geschehen aber auch Community-Care- 
Maßnahmen, um der schlechten gesundheitlichen Versorgung zu begegnen. So 
bestärken sich die Teilnehmer*innen gegenseitig, tauschen Tipps aus und emp
fehlen sich gegenseitig Ärzt*innen (vgl. Gruppe D Z:2054-2061). Maxi berichtet 
von Hilfspersonen, die für sie Telefongespräche mit Arztpraxen führen (Gruppe 
D Z:1208-1209) und Nina beschreibt die Internetcommunity als »meine Art der 
Therapie« (Gruppe D Z:1278). Außerdem sind manche der Teilnehmer*innen Ak
tivist*innen und entwickeln bspw. Informationsmaterialien für Ärzt*innen zu 
Asexualität (Gruppe D Z:680-681). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


238 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

8.4.3 Folgen für Gesundheitszustand, -versorgung und -handeln 
queerer Patient*innen 

Gesundheitszustand   

Auch wenn in den Gruppendiskussionen der Gesundheitszustand der Teilneh
mer*innen nicht systematisch erhoben wurde, ist auffällig, dass viele Teilneh
mer*innen von psychischen Erkrankungen, insbesondere Depressionen, berichten, 
sowie von der Einnahme von Antidepressiva und von Therapie- und Psychiatrie- 
Erfahrungen (Gruppe CH Z:69-80; 192–193; 600–607; 806–811; Gruppe D 462–541; 
617–625; 638–649; 694–717; 963–974). Einige der Teilnehmer*innen sind außerdem 
chronisch krank (Gruppe D 280–281; 357–368; 806–814; 816). 

Gesundheitsversorgung   

Mit der Analyse des Gesundheitszustands der Teilnehmer*innen zeigt sich, dass 
sie eigentlich einen hohen Bedarf an psychologischer Versorgung und allgemeiner 
Gesundheitsversorgung haben. Sofern dieser allerdings nicht von affirmativen 
Behandler*innen gedeckt wird, vermeiden viele der Teilnehmer*innen, wie ausge
führt, den Kontakt zum Gesundheitssystem. Manche Teilnehmer*innen scheinen 
allerdings regelmäßigen Kontakt zu festen Ärzt*innen zu haben (Gruppe CH 
Z:76-80; 806–811; Gruppe D Z:459-462; 789–800; 1204–1219; 1563–1570). 

Die Teilnehmer*innen sind sich bewusst, dass die Vermeidung des Kontakts 
zum Gesundheitssystem schwerwiegende Konsequenzen für die eigene Gesundheit 
haben kann: 

Ola: Un was die Konsequenz dann – keine Therapeuten is halt auch nich gut […] 
das hab ich ja – jahrelang auch gemacht un @das hat mir auch nich gut getan@ 
(Gruppe D Z:1955-1956). 

Ramis Erzählung illustriert, wieso eine vertrauensvolle Behandlungsbeziehung 
zwischen Ärzt*innen und Patient*innen für eine gute Gesundheitsversorgung 
wichtig ist: 

Rami: Ich hab tatsächlich das Problem dass ich die Pille benutz wegen meiner Mi

gräne um da Hormonschwankungen [ja] n bisschen auszugleichen uund meine 
Gynäkologin glaubt mir bis heute nicht dass ich asexuell bin und @kein Sex hab@ 
alsoo [uff] ich komm jedes Mal hin und jedes Mal werd ich neu ausgefragt und 
mittlerweile hab ich einfach aufgegeben (.) und sag nuur ja ja Verhütung Schnalzt 
mit der Zunge/ Daumen nach oben/klasse ja [@@] (1) (Gruppe D Z:281-286). 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 239 

Nicht nur wird an diesem Zitat deutlich, dass es zwischen Rami und ihrer Gynä
kologin keine vertrauensvolle Behandlungsbeziehung gibt, die für eine qualitativ 
gute Gesundheitsversorgung notwendig wäre, sondern Rami beschreibt auch, dass 
sie ihre Ärztin über ihr Sexualverhalten nicht die Wahrheit erzählt. Studien bele
gen, dass gute Kommunikation zwischen Ärzt*innen und Patient*innen sowohl di
rekt (d. h. weil z. B. korrekte Informationen ausgetauscht werden) als auch indi
rekt (z. B. über eine vertrauensvolle Behandlungsbeziehung) den gesundheitlichen 
Zustand von Patient*innen positiv beeinflussen kann (Street et al. 2009; Chang et 
al. 2013; Riedl und Schüßler 2017). Um eine gute Behandlung zu bekommen, neh
men manche der Teilnehmer*innen große Umstände auf sich, wie Gabrielle, die wö
chentlich zwei Stunden mit dem Zug fährt, um bei ihrer Therapeutin trotz Umzug 
in Behandlung bleiben zu können (Gruppe D Z:1985-1995). Bastian hat einen Platz 
bei einer Therapeutin bekommen, diese kann ihm aber nur eine Therapiestunde pro 
Monat anbieten, was ihm eigentlich zu wenig ist (Gruppe D Z:2063-2070). 

8.4.4 Positiver Umgang mit sexueller, romantischer und 
geschlechtlicher Vielfalt in der Behandlungspraxis 

In den Gruppendiskussionen finden sich auch Erzählungen von Behandlungssitua
tionen, in denen die Teilnehmer*innen sich wohl und angenommen fühlen. Als po
sitiven Umgang führen die Teilnehmer*innen an, wenn medizinisches Personal ihre 
Identität nicht infragestellt (Gruppe D Z:578-584), sie ernstnimmt (Gruppe D Z:791) 
und das eigene Nicht-Wissen reflektiert (Gruppe D Z:797-804). Die Teilnehmer*in
nen bewerten eine Reaktion auf ihr Coming Out als positiv, wenn Ärzt*innen ihre 
Identität hinnehmen (Gruppe D Z:1204-1219) und ggf. bereit sind, sich weiter dar
über zu informieren (Gruppe D Z:348-351; 1658–1659). Gabrielle schildert ein positi
ves Erlebnis mit einer Therapeutin, als sie wegen einer Depression Hilfe sucht: 

Gabrielle: [U]nd da hab ich einfach gedacht – so nee – geh ich – ich geb da gleich 
direkt Bescheid und guck wie sie des aufnimmt – und da war des – hab ich s ihr 
erklärt und sie war so ›aah okee‹ da hat sie schon mal – hat sie schonmal was gehört 
– müsst sich aba weiter informiern?, was ich denk so – das ist so die bestmögliche 
Antwort die man glaub ich von nem – ähm von nem Mediziner – hoffen kann – 
mit – ich hab was davon gehört – ich nehm es ernst – ich sehe dass ich mich nicht 
genug auskenne – ich – ich informiere mich – und seitdem hat ich eigentlich auch 
niee irgendwelche Probleme damit (Gruppe D Z:656-663). 

Als bestmögliche Reaktion auf ein Coming Out wird hier von Gabrielle hervorgeho
ben, dass die Therapeutin bereits ein oberflächliches Wissen über Asexualität be
sitzt, anerkennt, dass dieses Wissen noch nicht ausreicht, um eine asexuelle Pati
entin zu behandeln und bereit dazu ist, sich weiter zu informieren. Gabrielles The

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


240 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

rapeutin bietet im weiteren Verlauf an, in ihrer Praxis Flyer über Asexualität aus
zulegen, damit sich andere Patient*innen, die sich z. B. gerade in einem Coming 
Out Prozess befinden, informieren können. Das bewertet Gabrielle als sehr posi
tiv (ebd.). So kann im Verständnis der Teilnehmer*innen medizinisches Personal zu 
Multiplikator*innen werden, das anderen asexuellen Personen bei einer positiven, 
nicht-medikalisierten Selbstfindung helfen kann. 

Auch Emma berichtet vom positiven Umgang ihrer Therapeutin: 

Emma: Geeenauu hab tatsächlich jetz auch ne Therapeutin die damit ganz po
sitiv?, ähh umgeht und die auch Verständnis dafür hat und die auch sagt ›das is 
völlich okee und das hat nichts damit zu tun dass du depressiv bist sondern das is 
einfach ein Identitätsteil von dir und das is halt soo‹ (Gruppe D Z:473-476). 

Der Umgang dieser Therapeutin ist auch deswegen explizit als positiv gelabelt, weil 
diese die Asexualität nicht medikalisiert, also keinen Zusammenhang zwischen Ase
xualität und Emmas Depression zieht, sondern die Asexualität als einen normalen 
»Identitätsteil« ansieht (ebd.). Außerdem bewerten die Teilnehmer*innen Interak
tionen mit Ärzt*innen als positiv, wenn diese ihr Coming Out als asexuell oder die 
Angabe, dass sie nicht sexuell aktiv sind, hinnehmen und akzeptieren (Gruppe D 
Z:1778-1779; 2114–2125) – wie Charlie beispielhaft von seinem Gynäkologen erzählt: 

Charlie: [D]as erste Mal halt einfach nur ne normale Fragerunde wie üblich ange
fangen ähm die – wo – wo er mich aber positiv überrascht hat – ähm weil er ein
fach – ja es fing an mit ähm – ›benutzen Sie Kondome um zu verhüten?,‹ – ›nein‹, 
›benutzen Sie die Pille?,‹ ›nein‹ ›Sind Sie Jungfrau?,‹ ›ja‹ – ›oke‹ [@] – die nächsten 
fünf Fragen hat er gestrichen [@] (Gruppe D Z:1141-1145). 

Der Arzt reagiert hier nur mit einem ›ok‹ auf Charlies sexuelle Historie und ver
zichtet auf weitere Anamnesefragen zu Sexualität, was Charlie »positiv überrascht« 
(ebd.). 

8.5 Fazit 

Welche Formen nimmt Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis an?   

(Queere) Patient*innen erleben heteronormative Marginalisierung in der medizini
schen Behandlungspraxis auf verschiedene Arten und Weisen. An den Erzählungen 
der Teilnehmer*innen zeigen sich die Verschränkungen der verschiedenen Dimen
sionen (Sexismus und Misogynie; Heterosexismus und Homofeindlichkeit; Mono
normativität und Bifeindlichkeit; Allonormativität, Amatonormativität und Afeind

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 241 

lichkeit; Cisnormativität und Transfeindlichkeit; Endonormativität und Interfeind
lichkeit; Mononormativität) von Heteronormativität, die ich in Kap. 2.4 aufgestellt 
habe. Die Teilnehmer*innen erleben nicht nur Afeindlichkeit, sondern auch Sexis
mus und Transfeindlichkeit. Diese Dimensionen verweben sich zu Heteronorma
tivität und sind mit weiteren Marginalisierungsformen wie ↗Adultismus und ↗Ab
leismus verschränkt. 

Strukturelle Heteronormativität wird in meinem Material insbesondere an den 
normativen Annahmen erkennbar, die Ärzt*innen bezüglich des Geschlechts, der 
sexuellen Orientierung, der sexuellen Aktivität und der romantischen Beziehungen 
ihrer Patient*innen treffen. Gerade in der Analyse von Allonormativität in der medi
zinischen Behandlungspraxis bzw. den Erfahrungen asexueller Patient*innen spie
geln sich die Erwartungen hinsichtlich sexueller Aktivität und sexueller Praktiken 
als Teil heteronormativer Vorannahmen wider. Häufig sind diese Annahmen ver
schlüsselt (wie in der Anamnesefrage ›Haben Sie einen Freund?‹) und müssen von 
den Teilnehmer*innen erst entschlüsselt und anschließend ggf. berichtigt werden, 
um eine angemessene Gesundheitsversorgung zu erhalten. Alternativ müssen die 
Teilnehmer*innen die Annahmen hinnehmen und in ihrer Queerness unsichtbar 
bleiben. In diesem Fall kann es dann ggf. zu einer unpassenden oder falschen me
dizinischen Versorgung kommen. Die Verschlüsselung macht zum einen deutlich, 
wie selbstverständlich die heteronormativen Annahmen der Ärzt*innen (noch) sind 
und zum anderen, wie sehr Heteronormativität eine Kombination aus verschiede
nen normativen Annahmen, z. B. zu sexueller Orientierung, ↗Geschlechtsmodali
tät, Geschlechterbinarität etc. ist. Eine Konsequenz der normativen Vorannahmen 
von Ärzt*innen ist, dass queere Geschlechter, Sexualitäten und Beziehungen geo
thert werden; sie erscheinen also nicht als selbstverständlicher Teil der ärztlichen 
Vorstellungswelt. 

Spezifisch an den Erlebnissen asexueller Patient*innen ist, dass Asexualität als 
sexuelle Orientierung kaum bekannt bzw. unsichtbar ist, was ich an zwei Aspekten 
festgemacht habe: die kontinuierliche Definitions- und Aufklärungsarbeit, die die 
Teilnehmer*innen in medizinischen Settings leisten müssen sowie die fehlenden 
Behandlungsrichtlinien für asexuelle bzw. sexuell inaktive Patient*innen. In Bezug 
auf Asexualität lässt sich außerdem die These aufstellen, dass es sich nicht nur um 
eine Unsichtbarkeit handelt, sondern dass Asexualität in der Medizin unintelligibel 
ist. Heteronormativität zeigt sich damit insofern, als dass es Ärzt*innen nicht mög
lich erscheint, Asexualität zu verstehen und in der Behandlung mitzudenken. In den 
Erzählungen der Teilnehmer*innen kennen Ärzt*innen Asexualität nicht, können 
und wollen sexuelle Abstinenz nicht verstehen (sondern haben z. B. Mitleid mit den 
Patient*innen) und reagieren mit Unverständnis auf ein asexuelles Coming Out. Die 
Ärzt*innen scheinen sich eine glückliche Existenz ohne sexuelle Aktivität nicht vor
stellen zu können. Stattdessen vermuten sie z. B. ein sexuelles Trauma oder eine 
Hormonstörung und bauen Druck auf die Teilnehmer*innen auf, sexuell aktiv zu 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


242 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

werden oder ihre Asexualität erklären und behandeln zu lassen. Weil also Ärzt*in
nen Asexualität nicht als legitime sexuelle Orientierung anerkennen (können), pro
blematisieren und medikalisieren sie Asexualität, d. h. sie machen sie zum Gegen
stand von (medizinischen) Erklärungsversuchen, Diagnosen und Therapien. Da die
se Problematisierung und Medikalisierung von Asexualität nicht nur in der Medizin, 
sondern gesamtgesellschaftlich stattfindet, medikalisieren sich die Teilnehmer*in
nen (zumeist in unsicheren Phasen, wie dem Coming Out) teilweise auch selbst. Sie 
vermuten also medizinische Ursachen oder suchen nach Heilungsmöglichkeiten für 
ihre sexuelle Orientierung. 

In den Erfahrungen der Teilnehmer*innen zeigt sich insbesondere epistemi
sche Gewalt als eine Herrschaftstechnik heteronormativer Marginalisierung. Qua 
des Verhältnisses zwischen Ärzt*innen und Patient*innen sind letztere grundsätz
lich in der Behandlungsbeziehung epistemisch benachteiligt. Spezifisch an den Er
fahrungen der Teilnehmer*innen in ihrer Positionierung als junge, weibliche bzw. 
trans, queere Patient*innen ist, dass ihnen nicht geglaubt wird – bspw. bezüglich 
ihrer sexuellen Orientierung oder Aktivität. Neben dieser Testimonial Injustice erle
ben sie außerdem die zweite Form epistemischer Gewalt nach Fricker (2010): Herme
neutical Injustice. Ärzt*innen verfügen über kein Wissen zu Asexualität – und keine 
Ressourcen, um sich dieses Wissen anzueignen, da es nicht Teil des Denkstils ihres 
Denkkollektivs (Fleck 1980 [1935]) ist. 

Wie ich herausgearbeitet habe, gibt es insbesondere drei verschieden Strate
gien, die in der medizinischen Behandlungspraxis zum Tragen kommen, um que
ere Patient*innen (wieder) in heteronormative Normen einzufügen: Die Anspra
che als cisgeschlechtliche und heterosexuelle Subjekte, Sexualisierung und die Nor
mierung abweichender Hormonwerte, d. h. die Beseitigung physischer Zeichen von 
queerer Abweichung. 

Welche Erfahrungen machen queere Patient*innen in der Medizin?   

Ich habe in diesem Kapitel die Situation asexueller Patient*innen in der medizini
schen Behandlungspraxis exemplarisch für queere Patient*innen analysiert. Wäh
rend einige Aspekte davon spezifisch für die Situation asexueller Patient*innen ist 
(bspw. wird der Aufklärungsaufwand zu Asexualität vermutlich größer als zu Ho
mo- oder Bisexualität sein), sind viele Ergebnisse auch für queere Patient*innen ins
gesamt gültig. So sind alle queeren Patient*innen im Verhältnis zu ihren Ärzt*innen 
nicht nur als Patient*innen untergeordnet, sondern auch als queere Patient*innen 
marginalisiert. 

Grundsätzlich sind die Teilnehmer*innen als queere Patient*innen der Medizin 
gegenüber skeptisch eingestellt – dies wird an der ausführlichen Kritik an Ärzt*in
nen und dem Gesundheitssystem deutlich. Die Teilnehmer*innen kritisieren u. a., 
dass Ärzt*innen ihnen nicht zuhören, sie nicht ernstnehmen und ihre sexuelle Ori

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


8. Heteronormativität in der medizinischen Behandlungspraxis 243 

entierung problematisieren. Außerdem scheinen sie nur selten eine vertrauensvol
le Behandlungsbeziehung zu ihren Ärzt*innen zu haben – d. h. sie befürchten, dass 
eine medizinische Behandlung mehr schaden als helfen könnte. Die Teilnehmer*in
nen sehen sich daher im Konflikt mit dem Gesundheitssystem. Dies spiegelt durch 
die Verwendung von Kriegs- und Konfliktmetaphern wider. Sie fühlen sich den er
lebten Herrschaftstechniken machtlos ausgesetzt und im Verhältnis zu Ärzt*innen 
schwach und vulnerabel. Die Teilnehmer*innen sind sich in ihrer asexuellen bzw. 
queeren Identität sicher, beschreiben aber ihre Angst davor, dass ihnen diese Identi
tät abgesprochen wird. Dies illustriert, welche Macht sie Mediziner*innen zuschrei
ben und wie wirkmächtig Handlungen von Mediziner*innen für das Leben ihrer Pa
tient*innen sind. 

Die Teilnehmer*innen outen sich meistens nur geplant und anlassbezogen bei 
Ärzt*innen – und auch nur unter bestimmten Voraussetzungen, wie der Wahrung 
der eigenen Sicherheit oder eines bestehenden Vertrauensverhältnisses zum medi
zinischen Personal. Eine unumstößliche Voraussetzung scheint außerdem ein po
sitiver Selbstbezug zu sein, d. h. die eigene Asexualität muss bewusst und akzep
tiert sein, bevor Teilnehmer*innen sich outen. Für sie gibt es zwei Möglichkeiten: 
Entweder sie outen sich und müssen dann ggf. aufklärende Gespräche führen oder 
sich der Gefahr von Vorurteilen oder Disziplinierungen aussetzen – oder aber sie 
müssen einen wichtigen Teil ihrer Identität und ihres Alltags aussparen, was Konse
quenzen für die Qualität ihrer Gesundheitsversorgung haben kann. Wenn die Teil
nehmer*innen gute Erfahrungen im Gesundheitssystem machen, beschreiben sie 
dies als ›Glück‹, d. h. als zufällig positive Erfahrung. Grundsätzlich scheinen sie aber 
nicht damit zu rechnen, dass Kontakte mit dem Gesundheitssystem gut verlaufen 
können. Dies ist auf andere queere Patient*innen übertragbar. 

Asexuelle Patient*innen erleben eine Medikalisierung ihrer Identität. Die 
Ärzt*innen der Teilnehmer*innen problematisieren die Asexualität, d. h. sie verste
hen sie als Abweichung, die medizinische Expertise in der Erklärung und Therapie 
erfordert. Damit schreibt sich die Medizin als Kontrollinstanz über abweichende 
Sexualität und Geschlechtlichkeit weiter fest. Die Asexualität der Teilnehmer*innen 
wird insbesondere von alternativmedizinischen Behandler*innen als mangelnde 
Identifikation mit dem zugewiesenen Geschlecht verstanden, weswegen die Teil
nehmer*innen zu hypersexuellem Verhalten ermutigt werden. Aber auch in der 
wissenschaftlichen Medizin werden die Teilnehmer*innen von ihren Ärzt*innen 
sexualisiert, d. h. als sexuelle Wesen angesprochen. Die Teilnehmer*innen befürch
ten, Konversionstherapien unterzogen zu werden und wehren sich auch schon bei 
Andeutungen von Ärzt*innen dagegen. Viele der Teilnehmer*innen hatten wäh
rend ihres inneren Coming Outs oder bevor sie den Begriff und das Konzept von 
Asexualität kannten, eine Phase der Selbstmedikalisierung, in der sie nach Antwor
ten, d. h. Diagnosen für die Abwesenheit sexueller Anziehung suchten. Sie hatten 
in dieser Phase Angst, nicht normal oder gesund zu sein und vermuteten z. B. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


244 Annika Spahn: Heteronormativität untersuchen 

neurologische Probleme oder eine ›sexuelle Behinderung‹. Wie an den Erfahrungen 
der Teilnehmer*innen deutlich wird, trifft die Medikalisierung von Asexualität 
nicht nur asexuelle Patient*innen, sondern auch die, die nicht sexuell aktiv sind 
oder (sexualisierte) Traumatisierung erfahren haben. 

Welche Auswirkungen haben diese Erfahrungen auf den Gesundheitszustand, die gesundheitliche 
Versorgung und das Gesundheitshandeln von asexuellen Patient*innen?   

Marginalisierungserfahrungen bzw. die Angst vor solchen Erfahrungen verhindern 
Vertrauen in die Medizin und beschränken Kontakte mit dem Gesundheitssystem 
bei manchen Teilnehmer*innen fast vollständig. Für die Teilnehmer*innen lösen 
Kontakte mit dem Gesundheitssystem Stress aus. Sie beschreiben, dass sie vor 
Arztterminen nervös, unsicher und belastet sind, da sie Angst vor Marginalisierung 
haben. Manche Teilnehmer*innen reagieren auf den medizinischen Umgang mit 
ihnen und die empfundene Machtlosigkeit auch mit Wut und Aggression. Daher 
müssen sie zusätzlichen Aufwand betreiben, um diese Emotionen abzufangen, 
z. B. durch Self Care-Rituale. Problematisierungen ihrer Identität erleben sie als 
übergriffig und gewaltvoll. Ein schützender Faktor ist hier eine stabile asexuelle 
Identität. 

Die Teilnehmer*innen eignen sich verschiedene Strategien an, die den Kontakt 
zum Gesundheitssystem erleichtern sollen, wie eine vorbereitete (Sexual-)Anamne
se. Viele Teilnehmer*innen nehmen auch Umstände wie lange Anfahrtswege oder 
eine geringe Termindichte auf sich, um eine gute Versorgung in Anspruch nehmen 
zu können. Teilweise geben die Teilnehmer*innen aber auch auf, Ärzt*innen über 
ihre Identität aufzuklären und verstecken ihre Asexualität. Das bedeutet: Die eige
ne Gesundheit muss von den Teilnehmer*innen zusätzlich zu allen anderen Lebens
aufgaben gemanagt werden. Gesundheitserhaltung ist damit eine Art ↗Mental Load, 
den Menschen, die heteronormativen Normen entsprechen, nicht schultern müs
sen. 

Erleben die Teilnehmer*innen Marginalisierung, haben sie drei Möglichkeiten, 
damit umzugehen. Entweder sie halten die Marginalisierung aus, um medizinische 
Versorgung zu erhalten, oder sie wechseln häufig ihre Ärzt*innen – wobei dies einen 
negativen Einfluss auf die Gesundheit haben kann. Als dritte Option wird der Kon
takt zum Gesundheitssystem aktiv vermieden, d. h. sie resignieren vor der emotio
nalen Anstrengung, die das Selbstmanagement bedeutet, obwohl sie medizinische 
Hilfe bräuchten. Auch dies hat eindeutig Auswirkungen auf den gesundheitlichen 
Zustand der Teilnehmer*innen. Der Status von Asexualität in der Medizin erfor
dert also Health Literacy und ↗Self Advocacy von asexuellen Patient*innen, um eine 
angemessene gesundheitliche Versorgung zu erhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008 - am 13.02.2026, 11:20:03. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839403969-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

