
2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 99

2.4 SPÜREN I – Phänomenologische Denkangebote
und feministische Materialismen

Die Leib-Körper-Differenz in phänomenologischen Diskursen konturiert den Leib als

»Medium unserer Orientierung in der Welt« (Alloa 2019: 2). Menschliche Akteure kön-

nen ihren Körper somit in zweifacher Weise erleben: als objektivierbaren, begrenzten

und messbaren Körper und als ›meinen Leib‹, der ›ich‹ ›bin‹ und der den Ausgangs-

punkt meines ›In-der-Welt-seins‹ (Heidegger) bildet – Bedorf fasst dies begrifflich als

»Selbstdifferenz« (vgl. 2017). Diese Perspektive verweist auf eine sinnliche und affek-

tive Verstrickung mit Welt, in der sich körperlich-leibliche Subjektivierungsprozesse

vollziehen, weil und indem sie in dieser Doppelaspekthaftigkeit situiert wie auch dis-

kursiv gerahmt sind. Der Ansatz kann praxistheoretische Analysen in der Analyse (kör-

perlicher) Subjektivierungsdynamiken durch diese Dualität als Selbstdifferenz berei-

chern.60

2.4.1 Phänomenologie als Erweiterung der Analyse sozialer Praktiken

Die Phänomenologie widmet sich der Erfahrung des Selbst, der Welt und des Ande-

ren (vgl. Breyer/Dzwiza 2019; Merleau-Ponty 1966: 17). Wahrnehmen ist demnach der

grundlegende Modus der Erfahrung, welcher das ›In-der-Welt-sein‹ (Heidegger) bzw.

›Zur-Welt-sein‹ (Merleau-Ponty) konstituiert wie er auch dadurch begründet ist.

Als philosophische Strömung ist die Phänomenologie durch verschiedene Vertre-

ter*innen entwickelt und geprägt worden – gerade in letzter Zeit findet eine erneu-

te, kritische Auseinandersetzung statt, die die Grundthemen phänomenologischer Er-

kenntnisbewegungen in den Blick nimmt und (auch in anschließenden Disziplinen)

vernetzt diskutiert (vgl. Landweer/Marcinski 2016a; Bedorf/Gerlek 2017a; Alloa et al.

2019; Brinkmann et al. 2019a). Begriffsgeschichtlich »lässt sich die Phänomenologie […]

als eine philosophische Analyse der verschiedenen Erscheinungsweisen der Gegenstän-

de begreifen und im Anschluss daran als eine reflexive Untersuchung der Verstehens-

strukturen, die es den Gegenständen ermöglichen sich als das zu zeigen, was sie sind«

(Zahavi 2007: 13).61 Allgemein lassen sich erkenntnis- und wissenschaftstheoretische

Analysen, Reflexionen und Modelle der menschlichen Existenz als leibliches ›In-der-

Welt-sein‹, aber auch Perspektiven für empirische Forschungen nennen (vgl. ebd.).

Mit Bezug auf Husserl als ›Gründungsfigur‹ der Phänomenologie prägt das phäno-

menologische Verständnis von Erkenntnis die grundlegende Annahme, dass »erst die

60 Ricken fasst dieseDynamik als Subjektivierungslogik, in der »Menschen in jeweiligen kulturell und

historisch bedingten Mustern sich auf sich beziehen und darin sich als Selbst erlernen. Dabei ist

dieser Selbstbezug kein exklusiver, d.h. von anderen Bezügen getrennt, sondern ein strukturelles

Moment der Welt- und Anderenbezüge« (2013a: 42).

61 Hier lassen sich bereit direkt Fragen anschließen: Was wird unter einer reflexiven Untersuchung

verstehen, und wie wird darin Erkenntnis möglich? Und: Wie stehen die Verstehensstrukturen im

Verhältnis zu den sich-zeigenden Gegenständen – liegt die Verstehensleistung nur im menschli-

chen (leiblichen) Subjekt, wie kann dann den Gegenständen eine sich-zeigende Kraft zugespro-

chenwerden? – Diese Fragen können imRahmen dieser Arbeit nur randständig diskutiert werden,

gerade im Umgang mit dem empirischen Material sind dazu auch Überlegungen zu finden.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


100 Biography Matters

Wahrnehmung […] uns den Gegenstand direkt dar[bietet], erst sie präsentiert uns den

Gegenstand selbst ›in eigener Person‹ […]. Statt die Erscheinung des Gegenstandes als

etwas Unwesentliches und bloß Subjektives zu betrachten, als etwas, das keiner nähe-

ren Untersuchungwert ist, besteht die Phänomenologie gerade auf den entscheidenden

Wert dieser Untersuchung« (ebd.: 14). Phänomenologische Untersuchungen weisen die

Annahme, es gebe zwei Welten – eine Welt an sich und eine, wie sie Wahrnehmenden

erscheint – also zurück und heben hervor, »dass man es mit den Dingen selbst zu tun

hat, wenn und insofern sie Phänomene für einen sind, also insofern sie einem erschei-

nen, man sie erfährt, versteht oder erkennt« (ebd.: 15f.). Dabei sind Phänomene nicht

bloße Phänomene, vielmehr legt die Phänomenologie Aufmerksamkeit auf die Art und

Weisen, wie diese erscheinen bzw. sich manifestieren – durch sinnlich-wahrnehmende

Erfahrung, auch in der wissenschaftlichen Auseinandersetzung.

Darin klingt an, dass phänomenologische Untersuchungen ihren Ausgangspunkt in

der menschlichen Existenz, dem Selbst oder Dasein nehmen (vgl. ebd.), insofern der

Rekurs auf dieWahrnehmungsinstanzen die Bedingung der Möglichkeit der Erfahrung

und Erkenntnis darstellt.62 So formuliert Merleau-Ponty: »Die Welt ist das, was wir

wahrnehmen« (1966: 13). Dabei ist die phänomenologische Wahrnehmung »nicht rei-

nes Sein, sondern Sinn, der durchscheint im Schnittpunkt meiner Erfahrung wie in

dem der meinigen und der Erfahrungen anderer durch dieser aller Zusammenspiel,

untrennbar also von Subjektivität und Intersubjektivität, die durch Übernahme ver-

gangener in gegenwärtige wie der Erfahrung Anderer in die meine zu einer Einheit

sich bilden« (ebd.: 17).

Mit dieser Ausrichtung ist der »unhintergehbare körperliche Charakter mensch-

licher Erfahrung« (Crossley 2017: 316) gesetzter Gegenstand phänomenologischer Un-

tersuchungen. Zentral ist dabei, dass der Körper nicht nur Gegenstand von Wahrneh-

mungen ist, sondernWahrnehmungen selbst körperliche Erfahrungen sind – in diesem

Sinne ist auch Bewusstsein »eine sinnliche, körperliche Erfahrung: eine Struktur von

Empfindungen« (ebd.). Diese Erfahrungsgebundeheit wird durch die (analytische) Un-

terscheidung von Körper und Leib begrifflich relevant gemacht. Zugleich markiert sie

eine Doppelaspekthaftigkeit, wie im Folgenden entfaltet wird:

»Dieser Leib, den wir nicht nur haben, sondern der wir stets schon sind, unterschei-

det sich insofern vom objektiven Körper, als wir nie um ihn herumgehen und ihn

entsprechend nie völlig in den Blick nehmen können. Er lässt sich nicht von uns stel-

len, sondern liegt gleichsam ›auf unserer Seite‹ und wird sowohl zumMedium unserer

Orientierung in der Welt als auch Projektor unseres Handelns« (Waldenfels 2016: 2).

62 Dass dieseWahrnehmungsinstanzen selbst auch historisch-kulturell spezifisch sensibilisiert sind,

war lange ein Kritikpunkt an ›universalisierenden‹ Aussagen früherer Phänomenologen; kritische

Abgrenzungen verweisen auf die Leerstellen und mögliche Anschlussstellen zugleich (vgl. bspw.

Butler 2019b; 2016). Zeitgenössische phänomenologische Auseinandersetzung beachten diese Si-

tuiertheit vonWahrnehmenden und leisten damit auchmachtkritische phänomenologische Ana-

lysen und Zugänge (bspw. Young 1990; Grozs 1994; Fisher/Embree 2000; Heinämaa 2003; Oksala

2004; Ahmed 2006; Landweer/Marcinski 2016). Mit Blick auf die anthropozentrische Fundierung

können Grenzverhandlungen durch bspw. Digitale Selbstvermessungspraktiken aufschlussreich

sein (vgl. Gerlek et al. 2018; Rode/Stern 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 101

Das leibliche Erleben ist – in anderen Worten – Ausgangspunkt des ›In-der-Welt-

seins‹ und durch die senso-motorische Öffnung zugleich ›zur-Welt-hin‹. Maurice

Merleau-Ponty hebt in seiner phänomenologischen Beschreibung des Leibes (1966) die

Idee einer sich bewegenden und sich wahrnehmenden Leibstruktur hervor, in der die

Verschränktheit von Wahrnehmung (aisthesis) und Bewegung (kinesis) die Beziehung

zur Welt sind (vgl. Kristensen 2012: 24-26). Leiblichkeit ist »Ausdruck eines Zur-Welt-

seins meines eigenen Körpers« (Waldenfels 2016: 115): Mein Leib ist der Erlebnis- und

Wahrnehmungsraum, in der mir Welt begegnet und spürbar wird (ebd.: 9). Merleau-

Ponty bezeichnet den Leib entsprechend »als Vehikel des Zur-Welt-seins« in der Weise

einer »präobjektiven Sicht« (1966: 104-106). Insofern er den Leib und seine Funktion

als »welterschließende Kraft der Wahrnehmung« (Breyer/Dzwiza 2019: 22) konzipiert,

erschließt Wahrnehmung die Welt als »phänomenales Feld« (Merleau-Ponty 1945: 77

in Breyer/Dzwiza 2019: 229), in dem sie sich alle möglichen Wahrnehmungsdinge

erschließt. Wahrnehmung und Welt sind »korrelativ« (ebd.) aufeinander bezogen und

werden im Medium des Leibes erfahren: »Für den Organismus, der sich in permanen-

ter Interaktion mit der Umwelt befindet, ergibt sich […] Sinn (verstanden als Prozess

der Sinnbildung) aus der jeweiligen leiblichen Befindlichkeit sowie der Situationalität

des Wahrgenommenen, als auch den Handlungsangeboten, die in den begegnenden

Dingen und Konfigurationen liegen« (ebd.: 228). Wahrnehmungssituationen sind in

diesem Verständnis nur im praktischen Umgang zu erfassen: »Nur ihre [die Situation,

LS] praktische Bedeutung bietet sie dar, nur die Aufforderung zu einem leiblichen

Rechnungtragen« (Merleau-Ponty 1966: 102). Merleau-Ponty zufolge gibt es demnach

nicht die Unterscheidung zwischen Bewusstseinsvorgängen und Handlungen, er

betont vielmehr »Bewusst-sein« als »Erfahrung-sein«, d.h. als »Sein-mit-ihnen und

nicht Sein-unter-ihnen« (ebd.: 122). In diesem Sinne ist der Leib in einer »Ständigkeit«

gegeben, ist er kein Gegenstand der Welt, sondern »als Mittel unserer Kommunikation

mit der Welt« zu verstehen; Der Leib definiert folglich den »latenten Horizont […] all

unserer Erfahrung« (ebd.: 115-118).

›Mein Leib‹ unterscheidet sich demnach grundsätzlich von anderen Körpern: er ist

ständig und unmittelbar da: »Dass er stets bei mir und ständig für mich da ist, besagt

für eins, daß ich niemals ihn eigentlich vormir habe, daß er sich nicht vormeinemBlick

entfalten kann, vielmehr immer am Rand meiner Wahrnehmung bleibt und dergestalt

mit mir ist« (ebd.: l15, Herv.i.O.). Während die Welt mit ihren Gegenständen somit im-

mer perspektivisch erscheinen muss, dadurch, dass ich ›zur Welt bin‹, aber stets an

meinen wahrnehmenden Leib gebunden bin, ist ›mein Leib‹ unmöglich als abwesend

zu denken, »seine Ständigkeit ist eine absolute« (ebd.: 117).

Der Leib ist damit Medium und Gegenstand des Erlebens zugleich; Alloa hebt her-

aus, dass dieser »er- und durchlebte Leib« (2016: 137, Herv.i.O.) eine Paradoxie darstellt,

da er immer auch Körper ist: »Der Leib ist stets da, wenn auch gerade nicht in der Wei-

se eines Objekts, den man vor sich hat. Als Ding, das sich umfänglicher Objektivierung

entzieht ist er eher Entstand denn Gegenstand« (ebd., Herv.i.O.). Der Leib ist demnach

ein ständig Anwesendes, welches das ›In-der-Welt-sein‹ (Heidegger) fundiert.

Dennoch hebt Merleau-Ponty als Charakteristikum des Leibes »seine Randgegen-

wärtigkeit, seine Zweideutigkeit als berührender und berührter Körper« (ebd.: 120) her-

aus, was er als Doppelempfindung fasst. Waldenfels betont, es gehe nicht darum, »daß in

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


102 Biography Matters

der Doppelempfindung Empfindendes und Empfundenes schlichtweg eins sind, son-

dern daß es einen Selbstbezug gibt bis in die Sinnlichkeit hinein. […] Der Leib ist auf

sich selbst bezogen im Sichempfinden, im Sichbewegen usf.« (Waldenfels 2016: 36f.,

Herv.i.O.). Ihm zufolge bedeutet Empfinden zugleich auch auf Andere/s bezogen sein

(vgl. ebd.: 46). Das Empfinden wird dabei nicht als naturgegeben gedacht, vielmehr

werden kulturelle und soziale Aspekte des Körperschemas und damit auch des Emp-

findens und relationalen Wahrnehmens einbezogen. Merleau-Ponty spricht, so hebt

Waldenfels hervor, »nicht von Empfindung, sondern von Empfinden«, was darauf hin-

deute, dass Empfinden kein Zustand ist, »in dem der Organismus sich befindet oder

nicht, sondern um eine Art von Betätigung, um ein Geschehen, einen Prozeß« (2016:

78, Herv.i.O.). Wahrnehmen ist als Vollzug und als Antwortgeschehen immer auch Un-

terscheiden, so Waldenfels, denn im sinnlichen Gewahren realisiere sich ein Sinn (vgl.

ebd.: 85).

Die Wahrnehmung des Eigenleibes entfaltet Merleau-Ponty als Situationsräumlich-

keit, welche immer an das ›Hier‹ gebunden ist. Von diesem ›Hier‹ aus – im Sinne eines

orientierten Raums (ebd.: 126) – konstituiert sich Welt. In diesem Sinne sind Situa-

tionsräumlichkeit des Eigenleibes und das ›Zur-Welt-sein‹ miteinander verschränkt;

Merleau-Ponty spricht von einer Punkt-Horizont-Dialektik (ebd.: 127).

Den Aspekt der Unmittelbarkeit beschreibt Merleau-Ponty über die Bewegung des

eigenen Leibes, den ich nicht suchen muss, denn er ist immer »schon bei mir« (ebd.

119).63 Ihm zufolge bilden Körperraum und Außenraum ein »praktisches System« (ebd.:

128; Herv. LS), das er als Vollzug der Eigenbewegung beschreibt. »Die Bewegungser-

fahrung unseres Leibes ist kein Sonderfall einer Erkenntnis; sie eröffnet uns eineWeise

des Zugangs zur Welt und zu Gegenständen« (ebd.: 170). Dieser praktische Bezug zur

Welt, in der Wahrnehmen situiert und eingelassen in die Welt ist, die es zugleich kon-

stituiert, zeigt einerseits einen Modus des ›Zur-Welt-seins‹ an, in dem Leiblichkeit eine

Öffnung hin zur Welt bedeutet, in der sich diese vom ›Hier‹ aus horizonthaft entfaltet

und imWahrnehmungsvollzug praktisch ›Sinn‹ erlangt. Dieser Modus kann als prakti-

sches Erkennen gefasst werden, was Merleau-Ponty mit dem Begriff des Körperschemas

fasst und darin auch die Frage nach Subjektivität aufwirft (vgl. Kristensen 2019: 23).

63 Gesa Lindemann hebt mit Helmut Plessner hervor, dass diese Unmittelbarkeit jedoch zugleich

auch eine (kulturell) vermittelte ist (vgl. Lindemann 2014; 2017). Daran anschließend expliziert

auch Jäger die Ambivalenz leiblicher Erfahrung: »Das, was ich von mir selbst spüre, was sich mir

hier und jetzt aufdrängt, istmateriell – und zugleich Ergebnis eines sozial geprägten Prozesses der

Materialisierung« (2004: 212). Hier lassen sich auch Bezüge zu den zuvor angerissenen Positionen

Foucaults, Bourdieus und Butlers erkennen, die Sozialität und soziale Ordnungen als Ausdruck

von (diskursiven) Praktiken beschreiben, die sich sowohl als Körper als auch als deren leibliches

Erleben materialisieren. So führt Lindemann aus:»Die Verschränkung von ›Körper‹ und ›Leib‹ ist

wesentlich eine Verschränkung von einem vonWissen und Symbolstrukturen durchzogenen Kör-

per und Leib. Der Begriff der Verschränkung besagt, dass ein leibliches Selbst nicht-relativierbar

hier-jetzt auf die Umwelt bezogen ist und zugleich aus dieser Relation herausgesetzt ist und so er-

fährt, dass es einen Körper hat, der sich an einer relativierbaren Raum-Zeit-Stelle befindet. Wenn

es den Körper im Sinne desWissens und Zeichensystems auffasst, dass es je historisch von diesem

gibt, erlebt es sich umgekehrt gemäß dem Körper, den es hat« (Lindemann 1993: 30f., zit.n. Jäger

2004: 210).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 103

Der Begriff umfasse sowohl »die Einheit der gelebten Leiblichkeit als auch […] die Ein-

heit des Wahrgenommenen« (ebd.). Der Leib ist »sowohl in der Welt als auch zur Welt,

er hält sich im Raum auf, verhält sich jedoch auch stets dazu, er ist raumgreifend,

stiftet aber auch einen Umraum« (ebd.: 24). Ausgehend von dieser Konzeption ist das

Subjekt bei Merleau-Ponty stets als leiblich Wahrnehmendes und Wahrgenommenes

konzipiert. Die »Selbsterscheinung des Leibes« (ebd.: 26) ist im Modus des »Ich kann«

(Merleau-Ponty 1966: 166) fundiert, so dass Motorik als »ursprüngliche Intentionalität«

(ebd.) zu verstehen ist.Merleau-Ponty formuliert, »daß der Leib seineWelt hat und daß

die Gegenstände wie auch der Raum unserer Erkenntnis nicht gegenwärtig zu sein ver-

mögen, ohne es für unseren Leib zu sein« (ebd.: 169). Bewegung wird inMerleau-Pontys

späteren Schriften zum Primat und verschafft dem Leib erst seine Einheit und Realität

(vgl. Kristensen 2019: 29; 36) – zugleich ist Bewegung immer mit einer Öffentlichkeit

verbunden, einem geteilten »sinnlichen Raum« (ebd.).

Andererseits betont Merleau-Ponty anderer Stelle jedoch auch das leibliche Vermö-

gen, Gewohnheiten zu erwerben, die eine »Verwandlung und Erneuerung des Körper-

schemas« (1966: 172) bedeuten. Am Beispiel eines Blinden und dessen Blindenstock be-

schreibt Merleau-Ponty, dass der Stock selbst »nicht mehr wahrgenommen [wird], sein

Ende ist zu einer Sinneszone geworden« (ebd.: 173). In diesem Sinne können Gegen-

stände zu einer Erweiterung des Leibes werden: einem Vermögen. Was Merleau-Ponty

als »sich in ihnen [denGegenständen] einrichten, oder umgekehrt, sie an der Voluminö-

sität des eigenen Leibes teilnehmen lassen« (ebd.) erläutert, verweist auf die reziproke

Dynamik zwischen Leib undUmwelt als Sinneszone. In dieser Gleichzeitigkeit des ›Zur-

Welt-sein‹ und seiner Verwandlung durch die Einbeziehung von Gegenständen oder

Werkzeugen, liegt der Punkt, an dem sich für mich mehrere Fragen stellen: erstens,

wie etwas leiblich und praktisch für ein leibliches Selbst relevant wird – im Gegensatz

zu anderem, dass sich vielleicht in meiner Nähe befindet, aber nicht innerhalb meines

leiblichen Horizonts für mich erscheint. Und damit frage ich zweitens danach, wie die

Situiertheit des Leibes in der Welt spezifische Sinneszonen zu erschließen vermag, sie

als sinnhaft empfinden kann und damit spezifische, habitualisierte und gesellschaft-

lich positionierte leibliche Situiertheiten entstehen. Drittens stelle ich mir die Frage,

wie in dieser Bewegung ›zur Welt‹ und der Verflochtenheit mit Welt auch, gegenläufig

gedacht, die ›Welt-zum-Leib‹ einbrechen kann.64

 

 

64 Merleau-Ponty entwickelt seine Leibtheorie entlang von Studien, in denen er ›Kranke‹ und ›Nor-

male‹ gegenüberstellt, was insofern problematisch ist, als dass Leiblichkeit so eine normative Set-

zung des ›Zur-Welt-seins‹ vorgibt. Für diese Arbeit ist jedoch relevant – und das wird in Kap. 4 aus-

führlich diskutiert –, dass gesellschaftliche Differenzkategorien wirkmächtige Produzenten von

Leiblichkeit darstellen (vgl. u.a. Duden 2008; Ahmed 2006; 2014; Dolezal 2016).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


104 Biography Matters

2.4.2 Leiblichkeit als Responsivität

Der Leib, als »unser Mittel überhaupt, eine Welt zu haben« (Merleau-Ponty 1966: 176),

ist »da, wo er etwas zu tun hat« (ebd.: 291), was ich als Moment des Affiziertseins ver-

stehe.65 Er ist stets »ein System möglicher Aktionen […], dessen ›phänomenaler‹ Ort

sich durch seine Aufgabe und Situation bestimmt« (ebd.). Dies verweist zugleich auf

seine Situation als eine soziale, die in bestimmten Gegebenheiten existiert (vgl. ebd.:

517).

Hier können Alloas Auseinandersetzungen mit der Leibtheorie Merleau-Pontys (in-

klusive des Begriffs des Fleisches in Merleau-Pontys Spätwerk) Anschlüsse für die wei-

tere Diskussion bieten. Wohlgleich der Körper in aktuellen geistes- und sozialwissen-

schaftlichen Theorien nicht als Faktum, sondern als »immer schon kulturell und tech-

nisch durchwirkt« (Alloa 2016: 133; vgl. auch Jäger 2004) verhandelt wird, weist Alloa

auf philosophische Diskurse hin, in denen die Verständnisse von Körper und Geist mit

einem passiv-aktiv-Verhältnis korrespondieren. Husserl führte im Gegensatz dazu die

Leib-Körper-Differenz ein, in der der »er- und durchlebte Leib […] Medium und Gegen-

stand des Erlebens zugleich ist« (Alloa 2016: 137, Herv.i.O.).

Das Ziel von Alloas Auseinandersetzung ist es, die oftmals vorgenommene Gleich-

setzung von Leiblichkeit und Selbstbezüglichkeit kritisch zu befragen (vgl. ebd.: 139).

Der Rekurs auf Merleau-Pontys Auslegung der Doppelempfindung des Leibes, wenn

die rechte die linke Hand berührt, ist dabei der erste Schritt, denn die Empfindung

sei kein Moment der Selbstvergewisserung. Vielmehr betone Merleau-Ponty darin »die

Unmöglichkeit […] seiner selbst vollständig habhaft zu werden« (ebd. 140). Waldenfels

greift dies ebenfalls auf und beschreibt es als »irreduzible Unverfügbarkeit des Leibes,

wobei im Aneignungsversuch stets auch das Fremdwerden des vermeintlich Eigenen

erfahren wird« (ebd.). Alloa fordert daher, Binärlogiken wie aktiv/passiv aufzugeben

und argumentiert für die Revidierung einer objekt-zentrierten Sprache, um sich der

Frage von Vollzügen widmen zu können.

Die Unterscheidung zwischen einem Initiativ-Subjekt und einem erleidenden Sub-

jekt kann, so Alloa, einige Geschehnisse nicht erfassen. Es scheint »um ein Unverfügba-

res im Tun zu gehen, um ein Uneinholbares in der Aktivität des Subjekts. Doch genau-

sowenig ist hier die Rede von der reinen Passivität, oder des reinen Widerfahrnisses

angebracht« (ebd.). Er setzt an diesem Punkt an und konturiert dies als ein mediales

Verhältnis: »Bei medialen Prozessen verhält sich das Subjekt nur vermittelt – und das

heißt über Umwege – zu sich selbst.« (ebd.: 143). Alloa konturiert folgend Ereignisse,

die »obwohl sie das Subjekt natürlich eminent betreffen, von diesem nicht veranlasst

(sind)« (ebd.: 144). Es geht ihm »um prozessuale Ereignisse, bei denen dasjenige, was die

Veränderung durchmacht, immer auch an dieser Veränderung beteiligt ist« (ebd.; Herv.

LS). Das Subjekt ist dieser Argumentation zufolge also zugleich beides: erfahrend und

erleidend, aktiv und passiv involviert. In diesem Sinne ist das Subjekt ko-konstitutiv in

Situationen (bspw. Praktiken) verwickelt, es wird medial konzipiert.

65 Dies wird für die Analysen als Gleichzeitigkeit von Berührt-Sein und Berühren gefasst, vgl. dazu

Kap. Berührungspraktiken; Das leibliche Affiziert-Sein wird im Begriff des Spürens in der Neophä-

nomenologie zentral gestellt, für einen Überblick, vgl. Schmitz 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 105

Der phänomenologische Leibbegriff eröffnet die Auseinandersetzung mit einem

Begriff der Erfahrung, der »sich mit biologischen, physikalischen oder auch diskur-

siven Ansätzen allein nicht fassen lässt« (ebd.). Entgegen der oft thematisierten Innen-

perspektive der ›Jemeinigkeit‹ des Leibes, geht es Alloa um eine Hinwendung zu »Phi-

losophien alteritärer Affizierung«, in der »das Subjekt völlig unvorbereitet getroffen

wird, [… und in denen] das Subjekt vor dieser Affektion genaugenommen nicht ein-

mal existiert« (ebd.: 146). Die phänomenologische Perspektive verweist damit auf die

pathische Seite menschlicher, d.h. leiblicher Existenz, in der wir stets bereits in Wi-

derfahrnisse verwickelt sind (vgl. Waldenfels 2016) und versteht die leibliche Existenz

durch diese Affektion(-sfähigkeit) fundiert. Waldenfels unterscheidet Intentionalität,

Kommunikation und Responsivität als Grundcharakteristika menschlichen ›In derWelt

seins‹. Intentionalität meint dabei, »daß jedes Erleben sich auf etwas bezieht« (ebd.: 367;

Herv.i.O.), es beschreibt das »Woraufhin« (ebd.) eines Verhaltens. Während Intentio-

nalität die subjektive Seite des Erlebens betrifft, versteht Waldenfels Kommunikation

als gebunden an intersubjektive Regelungen. Responsivität hingegen kennzeichnet die

leibliche Verbundenheit mit einem fremden Anspruch (vgl. ebd.: 368). Neben dem se-

lektiven Wahrnehmen, dessen Vollzug des Gewahrwerdens auch eine motorische bzw.

somatische Entsprechung hat, beschreibt Waldenfels die Responsivität als »ein leiblich

verankertes Grundverhältnis zur Wirklichkeit«.66

Alloa denkt dieses Moment der Responsivität mit und über Lévinas weiter: Insofern

leibliche Responsivität mit Lévinas als Vulnerabilität gedacht wird,67 schlägt er vor, Vul-

nerabilität auch als »eine gewisse -Abilität« zu denken, also als »Disposition eines Me-

diums, bestimmte Formen auf- oder anzunehmen und nicht andere« (ebd.).Waldenfels

hingegen denkt den Leib nicht im Begriff der Vulnerabilität, der Leib hat bei ihm »in

sich selbst eine Andersheit, eine Differenz in Bezug auf sich selbst, und zugleich ist er

auf andere Leiber bezogen. Die Andersheit ist konstitutiv für die Leiblichkeit« (2016:

372). Die so eingeführte leibliche Responsivität lässt sich auch mit Merleau-Ponty den-

ken: Der Begriff des praktisches Feldes umfasst das, was sich der Leib praktisch er-

schließen kann, dadurch, dass etwas im Modus des Könnens zu tun ist; Waldenfels

bindet dies an den Aufforderungscharakter der Dinge bzw. des Anderen zurück. Die

Aufforderung geht »von der Art und Weise aus, wie die Dinge uns entgegentreten«

66 Waldenfels beschreibt das, was zwischen situativem ›Anspruch‹ und Antwort liegt als Schwelle:

»[Es] bricht etwas ein, auf das ich antworte […]. Die Schwelle verbindet, indem sie trennt« (2016:

372). In diesem Sinne – ähnlich, wie es auch praxistheoretisch formuliert wird – haben Situatio-

nen ein Situationspotential bzw. Aufforderungscharakter. Das Bild der Schwelle verdeutlich dabei,

dass das, was wahrgenommen wird gleichzeitig zur Wahrnehmung wird und in diesem Moment

›etwas‹ wird. Dies schafft auch eine Schnittstelle zu Barads Konzeption, in der sich spezifische Phä-

nomenemomenthaft in fortlaufenden Prozessen intra-aktiver Re-konfiguration bilden (vgl. 2003;

2012a).

67 Zu Lévinas Konzept des Leibes, vgl. Bedorf (2019): Der Aspekt des Anderen werde hier überak-

zentuiert ausgelegt, wodurch »Dimensionen der kulturellen und sozialen Einbettung inkarnierten

Sinns« (ebd.: 80) im Gegensatz zu Merleau-Ponty aus dem Fokus fallen. Das Moment der Alterität

findet durch Waldenfelsʼ Responsivität es Leibes (vgl. 2016) eine differenzierte Konzeptualisie-

rung.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


106 Biography Matters

(ebd.: 374).68 Der Aufforderungscharakter zeigt also den Ausgangspunkt einer »Ausein-

andersetzung des Organismus oder des Lebewesens mit der Welt« (ebd. 375) an, in der

die Dinge bzw. das Andere »mitbeteiligt« (ebd.) sind. Die Aufforderung ist ein Ereignis,

das mir entgegentritt, indem mir wahrnehmend etwas auffällt – und der Anspruch, so

Waldenfels, trete früher auf als die Frage nach seiner Berechtigung. Die leibliche Situa-

tion ist als selbstbezogenes, horizonthaftes Wahrnehmen also stets auf etwas bezogen

und von Aufforderungen affiziert, die erst nachträglich eingeordnet werden können

(z.B. in kulturelle Ordnungen und normative Orientierungen). Waldenfels bezeichnet

das als einen »Ethos der Sinne«, was heißt, »daß wir bis in die Sinnlichkeit hinein von

Anderem und Fremdem in Anspruch genommen sind« (ebd.: 393). Einerseits versteht

Waldenfels dies mit Lévinas als »Grenze meines Könnens«: Die Fremdheit des Anderen

durchbreche ›meine‹ Möglichkeiten und stelle sie in Frage als »leibhaftige Abwesen-

heit«, die sich mir entziehe, »doch dieses Sichentziehende ist als solches gegenwärtig«

(ebd.: 392). Andererseits deutet Waldenfels diese Fremdheit zugleich als »Fremdheit an

mir selbst« (ebd.: 239) – so sind Selbst- und Fremdbezug ineinander verwoben. Und

hier sind Alloas Ausführungen zur Medialität des Leibes instruktiv, insofern »durch

ihn Dinge erfahren werden« (2016: 147, Herv.i.O.) und er selbst doch nie ganz in den

Blick zu nehmen sei. Darüber hinaus betont Alloa, dass sich in diesem Leib als Medium

Routinen, Übungen und Erfahrungen »sedimentieren« (ebd.), die auch einen Einfluss

auf Abläufe haben. Erfahrungen, so Alloa, »sind das, was man durchgemacht hat, aber

auch die Rahmungen, durch die man nun etwas anderes macht. Erfahrungen werden

nicht einfach gemacht, sie werden auch stets durch das geprägt, was einen geprägt hat«

(ebd.).

Es gilt also zu bedenken, dass die Medialität und die Notwendigkeit zu Antworten

eingelassen sind in eine leibliche Situation, die durch und in einer relationalen Histo-

rizität erlebt wird.69

Wenn Leiblichkeit grundsätzlich durch ein responsives ›Zur-Welt-sein‹ gedacht

wird, ist die leibliche Situation immer bereits eine soziale Situation. Wie wird dies

phänomenologisch gedacht bzw. wie wird in der leiblichen Situation – mit ihren

historischen und kulturellen Rahmungen – auch die Begegnung mit anderen leiblichen

Selbsten konzipiert? Dies findet seinen Ort in dem Begriff der Zwischenleiblichkeit,

wie er durch Merleau-Ponty geprägt wurde.

»Indem ich erfahre, dass mein Leib ein ›empfindendes Ding‹ ist, dass er reizbar ist – er

und nicht nur mein ›Bewußtsein‹ –, bin ich darauf vorbereitet zu verstehen, dass es

andere Animalia undmöglicherweise andere Menschen gibt. […] Wennmir das Dasein

eines Anderen dadurch evident ist, dass ich ihm die Hand drücke, so deshalb, weil sie

sich an die Stelle der linken Hand setzt, weil mein Leib sich dem des Anderen durch

jene ›Art der Reflexion‹ einverleibt, deren Sitz er paradoxerweise ist. Meine beiden

68 Der Aufforderungscharakter oder auch die Affordanzen sind ein Begriff, den Schatzki für die Pra-

xistheorien geprägt hat, um die Teleoaffektivität von Praktiken analytisch zu fassen (vgl. 2001b).

69 Merleau-Ponty zufolge hat jede*rmit der Existenz »schon eineWeise zu existieren, einen Stil emp-

fangen« (1966: 517). Zu dieser »Struktur« stehen leibliche Selbste in Bezug, »[d]enn dieses bedeut-

same Leben, diese bestimmte Bedeutung von Natur und Geschichte, die ich bin, beschränkt nicht

meinen Zugang zur Welt, ist vielmehr selbst mein Mittel, mit ihr zu kommunizieren« (ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 107

Hände sind ›kompräsent‹ oder ›koexistent‹, weil sie die Hände eines einzigen Leibes

sind: Der Andere erscheint durch eine Ausdehnung dieser ›Kompräsenz‹, er und ich

sind wie die Organe einer einzigen Zwischenleiblichkeit« (Merleau-Ponty 1959, 246,

in: Bedorf 2015: 142, Herv.i.Orig.).

Was in diesem Zitat besonders heraussticht, ist der Aspekt der ›Kompräsenz‹, in der die

Hände zweier unterschiedlicher Körper ein Leib sind und als ›Organe‹ einer einzigen

Zwischenleiblichkeit beschreiben werden. Merleau-Ponty folgend ist Zwischenleiblich-

keit durch eine Ausdehnung gekennzeichnet, in der sich eine ›Art der Reflexion‹ ereig-

net.70 Bedorf zufolge kann Leiblichkeit in dieser Konzeption nicht »je einem Körper

zugerechnet werden […], sondern [ist] intersubjektiv ineinander übergeh[end]« (ebd.:

143). Der Begriff der Zwischenleiblichkeit bietet in dieser Weise eine Alternative zu dem

der Intersubjektivität, »weil er gar kein Subjekt mehr voraussetzt, das mit einem ande-

ren Subjekt interagiert. Es sind vielmehr die leiblichen Verflechtungen selbst, die uns

miteinander in Bezug setzen« (Bedorf 2017: 64). Es gibt also nicht erst unterschiedliche

Individuen, sondern eine »soziale Atmosphäre« bzw. Verflochtenheit, »die allererst zur

Ausdifferenzierung« (Waldenfels 2016: 286) führt:

»Leibliche Intersubjektivität ist hier deswegen von subjektgebundenen Konzeptionen

unterschieden, weil bereits das wahrnehmende Subjekt mit der Welt und dem Ande-

ren eng verflochten ist, so dass hier kein elementarer Subjektpol mehr zu finden ist.

Merleau-Ponty hat explizit als Reflexion im Hinblick auf sein Frühwerk die Selbstkri-

tik formuliert, hier nicht weit genug gegangen und an subjektphilosophischen Resten

festgehalten zu haben. In diese Richtung deutet etwa sein Satz: ›Das Bewußtsein ist

das Sein beim Ding vermittelt durch den Leib [par l’intermédiaire du corps]‹« (Bedorf

2017: 64).

Entgegen einer Auslegung, der Leibbegriff beziehe sich auf ein »Residuum innerlicher

Zugänglichkeit« (ebd.: 65), argumentiert Bedorf, dass der Leib von verschiedenen philo-

sophischen Positionen als »Umschlagstelle« (ebd.) gefasst wird. Im leiblichen ›Zur-Welt-

sein‹ wird das leibliche Erlebenmit dermateriellen Eigen- undUmwelt vermittelt – und

zwar durch den fungierenden Leib, der sich praktisch in der Welt bewegt. Das Orga-

nismische des eigenen Körpers als ›biologische Situation‹ (vgl. Merleau-Ponty 1966: 109)

ist mit der leiblichen Existenz verbunden.71

2.4.3 Die korporale Differenz als Analyseperspektive

Mit der korporalen Differenz (vgl. Bedorf 2017) wird die Leib-Körper-Differenz adres-

siert; habitueller Körper und fungierender Leib bilden den erfahrbaren Differenzraum

der Leiblichkeit: »Dem habituellen Körper werden dabei Zeichen seiner geschichtlichen

Gewordenheit zugeschrieben,während der fungierende Leib als aktuell fungierend auf-

gefasst wird« (ebd.: 68). Bedorf betont, dass es hier um eine epistemologische Differenz

70 Später reformuliert Merleau-Ponty dies durch den Begriff des Fleischs (fr. chair), vgl. 1984, Coole

2010.

71 Dies lässt sich durch Rekurs auf den Begriff des ›praktischen Feldes‹ nachvollziehen (vgl. Ger-

lek/Kristiansen 2019).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


108 Biography Matters

geht, die als unauflösliche Verschränkung in der Erfahrung zu verstehen sei und ei-

nen zeitlich verschobenen Prozess des Selbstbezugs kennzeichnet (ebd.). Wohlgleich

die Rückbindung an die Erfahrung als Subjektzentrierung aufgefasst werden könn-

ten, betonen phänomenologische Positionen den konstitutiven Rekurs auf Andere und

Fremdes als Strukturmerkmal von Erfahrung (vgl. ebd.: 69). Da diese Erfahrung jemand

machen muss, setzt Bedorf dieses Erfahrungssubjekt als »Erfahrungspol« (ebd.).

Die Leib-Körper-Differenz buchstabiert Bedorf aus entlang von Entzug und imagi-

närem Vorgriff als gegenläufige Bewegungen (ebd.: 70). ›Entzug‹ verweist darauf, dass

der Leib nicht sichtbar ist, »man sieht durch ihn hindurch dieWelt« (ebd.). Die leib-kör-

perliche Differenz ist entsprechend durch eine »Selbstverdoppelung« (Waldenfels 1999:

32-52 in Bedorf 2017: 71) gekennzeichnet, innerhalb derer Körper und Leib relationale

Begriffe sind. Phänomenologisch kann nur vom »Somatischen-wie-es-uns-erscheint«

(Schürmann 2015: 27 in Bedorf 2017: 71) gesprochen werden, wie auch Körper sich in

ihrem Eigenleben entziehen. Der ›imaginäre Vorgriff‹ hingegen bezeichnet die not-

wendige Subjektivität, in der die korporale Differenz in eine »fiktive Einheit« (ebd.:

72) gesetzt wird. Bedorf betont, die Subjektwerdung entstehe in Praktiken als korpora-

le Performanz durch die »Inanspruchnahme einer Position, die das Subjekt noch nicht

haben kann« (ebd.: 71f.). Die Ausarbeitung dieses differenziellen Moments beugt einem

Rückfall in Dualismen vor, indem leibliche Erfahrung in der Welt situiert ist, also nie

auf eine Binnenperspektive zu reduzieren ist. Für praxistheoretische Forschungen ist

das insofern relevant, als dass dadurch ein »reflexiver Selbstbezug in Praktiken« (ebd.:

74) analytisch fruchtbar gemacht werden kann: »Praxis würde dann ›Vollzugsleiber‹,

Praktiken ›Vollzugskörper‹ bezeichnen« (ebd.).72

Die Leib-Körper-Differenz bietet einen Weg, den habituellen Körper und den fun-

gierenden Leib in ihrer Verschränkung und Differenz zugleich zu verstehen:

»Dem habituellen Körper werden dabei Zeichen seiner geschichtlichen Gewordenheit

zugeschrieben, während der fungierende Leib als aktuell fungierend aufgefasst wird.

Wenn man vermeiden will, das eine gegen das andere auszuspielen, wird man die

Verschränkung von Körper und Leib stark machen wollen. Das darf nach dem bereits

Gesagten gewiss nicht als Wiedererrichtung eines Dualismus zwischen zwei Substan-

zen aufgefasst, sondern muss als epistemologische Folgerung verstanden werden.

Der habituelle Leib entzieht sich der Rückführung auf propositionale Gehalte. Erst

in Erfahrungen wie dem Phantomschmerz tritt er aus dem blinden Fleck des eigenen

Zur-Welt-Seins heraus und wird thematisierbar. Die korporale Differenz wäre in die-

sem Sinne gerade als die Unauflöslichkeit dieser Verschränkung in der Erfahrung zu

verstehen« (ebd.: 68).

Letztlich ermöglicht Bedorfs Ausarbeitung durch den Einbezug des Konzepts der kor-

poralen Differenz den Perspektivwechsel, wie er von Alkemeyer (mit Buschmann und

72 Bedorf unterscheidet hier die soziologische vonder philosophischenPerspektive:Während erstere

für die empirische Beobachtbarkeit diese Unterscheidung aufgreift, betone letztere die »Einheit

in der Differenz […], d.h. dass leibliche Erfahrung nur unter Bedingung von Entzug und Vorgriff zu

haben ist« (2017: 74).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 109

Michaeler 2015) vorgeschlagen wird, in die Analyse empirischen Materials einzubezie-

hen: »›Leibliche Erfahrung‹ bedeutet Erste-Person-Erfahrung. Sie lässt sich nicht rekon-

struieren durch Beobachtung von Körpern allein.Das heißt aber nicht, dass Leiblichkeit

unmittelbare, selbstaffektive Vertrautheit mit meinem Eigenleib wäre. Im Gegenteil ist

Leiblichkeit eine Differenzerfahrung« (Bedorf 2017: 75).

Wie diese Differenzerfahrung für die praxeologische Analyse fruchtbar gemacht

werden kann, ist entsprechend Anspruch des folgenden Kapitels.

2.4.4 Brücken in das empirische Forschen:

Den LeibKörper praxistheoretisch denken

Mit Blick auf das Material lassen sich Situationen als beobachtbares Geschehen be-

schreiben, die durch sinnlichwahrnehmende, leibliche Selbste beobachtet und (re-)kon-

struiert werden. Die Leiblichkeit der Forschenden ist also methodisch (reflektiert) ein-

zubeziehen und zugleich gilt es die korporale Differenz auf die beobachteten und er-

fahrenen Vollzüge selbst anzuwenden. Dies wurde zuvor durch den Bezug aufWaquant

(2015) und Honer (2011) vorgeschlagen, wie auch im Folgenden der Forscher*innenleib

als Erkenntnissubjekt (vgl. Abraham 2002; Gugutzer 2017) als wichtige Einflussgröße

dieses Forschungsprozesses gekennzeichnet werden soll.

Die Hinwendung zurWahrnehmung, zur Sinnlichkeit des Sozialen,73 bedeutet des-

halb die Hinwendung »zu einer Welt, in der die Dinge noch vieles bedeuten können.

[…] Das Erkennen bleibt […] zurückbezogen auf einen sinnlichen Prozeß der Gestaltbil-

dung und der Strukturierung mit all seinen Kontingenzen, Vieldeutigkeiten und Unab-

geschlossenheiten« (Waldenfelds 2016: 106f.). Es geht also einmal um den Prozess des

Wahrnehmens und zugleich auch um Momente der Schöpfung bzw. Unterscheidung

in Momenten der Bestimmung. Im Selbst-Empfinden erlebt sich das leibliche Selbst in

und mit der Welt und zugleich in seiner leiblichen Positionierung, dem Hiersein.

Von dem Hier aus eröffnet sich die sogenannte »Situationsräumlichkeit« (Merleau-

Ponty 1966: 125), die durch den Leib verankert ist: »Es ist genau der Ort, von dem eine

Bewegung, eine Betätigung, eine Erfahrung, ein Tasten, ein Sehen ausgeht. […] Die

Situation eröffnet ein bestimmtes Raumfeld, in dem dieses oder jenes naheliegt, ande-

res ferner liegt, wieder anderes durch Hindernisse verstellt oder von den Grenzen des

Raumfeldes ausgeschlossen ist« (Waldenfels 2016: 115, Herv.i.O.). Merleau-Ponty betont

dabei, dass das Hier »die Festlegung der ersten Koordinaten überhaupt, die Veranke-

rung des aktiven Leibes in einem Gegenstand, die Situation des Körpers seinen Auf-

gaben gegenüber« (Merleau-Ponty 1966: 125f., Herv.i.O.) ist und darin »auf diese hin

existiert« (ebd.). Vom Leib aus entfaltet sich ein perzeptiv-praktisches Feld (vgl. ebd.:

184).

In diesen Formulierungen zeigt sich eine Anschlussfähigkeit an Praxistheorien, die

ebenfalls von einem sozialen Geschehen ausgehen, »dessen Sinn im Vollzug selbst be-

steht« (Bedorf 2015: 129), und damit eine sinnhafte, geteilte Praxis zum Ausgangspunkt

haben.

73 Vgl. den gleichnamigen Sammelband von Göbel und Prinz (2015): »Die Sinnlichkeit des Sozialen.

Wahrnehmung und materielle Kultur«.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


110 Biography Matters

»Der habituelle Körper hat das Selbst qua Körper, der fungierende Leib verfügt über

das damit gegebene Können seinerseits qua Leib. Insofern wir je Leib-Körper sind

und weder bloß residuale Leiblichkeit, noch vollkommen reproduzierte und habitua-

lisierte Körperlichkeit, ist die leiblich-körperliche Existenz gekennzeichnet von einer

Selbstdifferenz in Praktiken« (Bedorf 2017: 74f., Herv.i.O.).

Die Berücksichtigung der Materialität dieser Vollzüge hat Konsequenzen auch für die

Konzeption von Sozialität. Als Sozialtheorie bezieht sie sich »auf die (empirisch-kontex-

tuellen) Bedingungen und (ermöglichenden) Bedingtheiten sozialer Praktiken« (ebd.:

130). Als methodologische Forschungsperspektive zeigt sich dies in der Hinwendung

zu praktischen Bewegungen, wie sie durch verschiedenste materiale Bestandteile (vgl.

Hillebrandt 2010: 295) konstituiert werden und als Praktiken sichtbar und erfahrbar

werden.

Der Untersuchung und Erfassung sozialer Wirklichkeit widmen sich praxistheo-

retische Zugänge über Vollzüge. Körper kommen dabei als mit Dispositionen ausge-

stattete (Ko-)Akteure in den Blick, deren grundsätzliche Potentialität erst im prakti-

schen Tun – indem sie durch Praktiken auf spezifische Weise involviert werden bzw.

sich als spezifische Körper ausbilden – ausgeformt und beobachtbar wird. Praxistheo-

retisch gesprochen sind es also zunächst Körper, die praxis-generierend, intentional

wirken – als »skilled bodies« (Schatzki 2001a:3), die Praktiken »vollziehen, inszenieren

und fortschreiben« (Bedorf 2015: 130). Dies findet sich begrifflich auch in der Konzep-

tion eines ›Vollzugskörpers‹. In der Frage, die involvierten Körper sich auch in ein Ver-

hältnis zu den Praktiken setzen können, in die sie involviert sind und die sie als solche

auch mitgestalten, sind sowohl subjektivierungstheoretische Überlegungen (vgl. Gel-

hard et al. 2013; Alkemeyer et al. 2013; Alkemeyer 2014) einzubeziehen als auch, wie

hier entwickelt, phänomenologische. In dieser Hinsicht sind die Arbeiten von Bedorf

wegweisend, in denen er Leiblichkeit als fundiertes/fundierendes ›Zur-Welt-sein‹ für

praxistheoretische Analyseperspektiven fruchtbar macht (vgl. 2015; 2017). Praxistheori-

en schreibt er die Möglichkeit zu, Sozialität analytisch zugänglich zu machen, ohne auf

»begründungsbedürftige Einheiten wie Individuen, Subjekte, Systeme oder diskursive

Strukturen« (2015: 129) zurückzugreifen.

In seinenÜberlegungen kontextualisiert er den Begriff der Praxis imRahmen seiner

(philosophischen) Begriffsgeschichte: Praxis fasst das Soziale als, erstens, Geschehen,

»dessen Sinn im Vollzug selbst besteht« (ebd.), und zweitens, stellt der Begriff die Ma-

terialität als konstitutives Element von Praxisvollzügen scharf, einerseits als praktische

Bewegungen und andererseits in der Betrachtung materialer Bestandteile – und damit

wird nebenDingen auchKörperlichkeit fokussiert. Bedorf schlägt vor, in die Analyse des

Vollzugs von Praktiken die phänomenologische Differenzierung von Leib und Körper zu

integrieren. Wie bereits ausgeführt, ist diese analytische Differenz durch eine Dualität

gekennzeichnet: »Der Leib tritt immer sowohl als Körperding wie auch als Ausgangs-

punkt aller Erfahrung entgegen« (2015: 135). Bedorf rekurriert auf zentrale Körpertheo-

rien (Bourdieu, Butler und Foucault), um die Genese sozialen Sinns in Abhängigkeit

von der Körperlichkeit zu diskutieren und phänomenologisch zu schärfen. Insbeson-

dere Merleau-Pontys Leibtheorie kann dabei das ›Zur-Welt-sein‹ des Leibes sowohl als

materialer Körper als auch in Beziehung zu einem historischen Kontext konzeptionell

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 111

integriert werden. Damit ist das Verhältnis von »Habitus bzw.Matrix und den Körpern,

die sie ›tragen‹, ›reproduzieren‹ oder überhaupt erst ›erzeugen‹« (ebd.) als Perspektive

auf soziale Prozesse zu befragen.

Diese Leib-Körper-Differenz, so Bedorf, stellt insofern ein analytisches Angebot dar,

insofern sie sich »in der Praxis« (ebd.: 138, Herv.i.O.) zeigen müsste und dadurch eine

Möglichkeit bietet, die Reflexivität der Subjektivität einzuholen. Leiblichkeit steht in

diesem Sinne für eine subjektiv erfahrene und perspektivische Weise des Weltzugangs,

für eine leibliche Erfahrung der Welt (vgl. ebd.).

So lassen sich zwei Perspektiven konturieren: Ist der Leib stets der meine und ›zur

Welt hin‹, beschreibt Körper das objektivierbare, beobachtbare Ding – die Begriffe ste-

hen also für »unterschiedliche[…] Selbstverhältnisse« (ebd.: 139). Das Konzept der Leib-

lichkeit »beschreibt den unüberschreitbaren Modus menschlicher Erfahrung und fasst

den leiblichen Körper als funktionalen Zusammenhang, der Medium und Gegenstand

der Erfahrung gleichzeitig ist« (ebd.: 140). Das leibliche ›Zur-Welt-sein‹ ist in seinerMe-

dialität damit auch mit der Welt verflochten – sowohl im Prozess des leiblichen Wahr-

nehmens als auch im praktischen Umgangmit Dingen als Verlängerung des Leibes (vgl.

Merleau-Ponty 1966: 321) als auch in Bezug auf andere/s, was im Begriff der Zwischen-

leiblichkeit gekennzeichnet ist. Zwischenleiblichkeit betont die »gemeinsame Verflech-

tung gegenüber den einzelnen subjektiven Akten« (Bedorf 2015:141), was auch mit der

Figur des Chiasmus gekennzeichnet wird (Waldenfels 2016: 286).74 Die Verflechtung

bezeichnet eine Zwischensphäre, in der sich Eigenleib und Fremdleib erst ausdifferen-

zieren. Beide sind je eigene Sphären, die durch einen Selbstbezug und zugleich auch

durch einen Fremdbezug charakterisiert sind und ineinander verschoben sind durch

den geteilten Weltbezug. Genauer sagt Waldenfels, dass Selbstbezug »im Fremdbezug

sich entfaltet« (ebd. 315,Herv.i.O.).Mit der Frage danach,wieso dieWahrnehmungswelt

eine geteilte ist, expliziert Waldenfels, wie soziale Situationen über Wahrnehmung und

Empfindung konzipiert werden können. Die Sphäre des Zwischen ist dabei bereits im

Wahrnehmen angelegt – als ein responsives Geschehen. Dadurch, dass Wahrnehmen

leiblich-perspektivisch geschieht, ist immer auch die Möglichkeit gegeben, dass andere

Zugang bzw. eine andere Perspektive auf das Wahrgenommene haben. Wahrnehmung

ist damit als Verwirklichung zu denken: Durch die Erfahrung der Eigenwahrnehmung

als perspektivische und unabgeschlossene Bewegung, in der mir etwas als sinnhaft

erscheint und schließt darin auch das Verhalten Anderer ein. Waldenfels betrachtet

diese Zwischenwelt einerseits auf der Ebene der Erfahrung und Wahrnehmung – als

»Kohabitation« – und andererseits auf der Ebene des Gesprächs und des gemeinsamen

Tuns – als Kooperation (vgl. ebd.: 299). Seine Ausführungen zum Begriff der Koopera-

tion sind hier instruktiv für die Beobachtung von Praxisvollzügen imWechsel zwischen

der Perspektive auf die Bildung von (trans-)situativen Ordnungen in wiedererkennba-

ren Praktiken und der Perspektive auf die eigen-sinnige Ausgestaltung und Teilnahme-

leistung einzelner Teilnehmer*innen. Der Fokus auf Kooperation kann die wechselsei-

tige Bezogenheit eröffnen, in der das, was situativ beobachtbar wird, im Vollzug selbst

74 Für Kristensen (2019) bleibt bei Merleau-Ponty die zwischenleibliche Differenz der Zwischenleib-

lichkeit »merkwürdig unterbelichtet« (ebd. 33f.); vgl. auch Alloa (2019) zu Merleau-Pontys Begriff

des Fleischs (fr. chair) in seinem Spätwerk.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


112 Biography Matters

entsteht durch die und in der Mit-Beteiligung von anderen bzw. anderem (vgl. ebd.:

301).75Waldenfels fasst die kooperativ Agierenden als ›synkretisches Wir‹, in dem nicht

scharf getrennt werden kann, wer was tut.

In Bezug auf den Einzelleib ist jedoch festzuhalten, dass er stets Erfahrendes und

Erfahrenes zugleich ist: In der Sinnlichkeit selbst bilden sich »der subjektive Wahr-

nehmungsakt und Handlungseingriff sowie die objektive Gegenständlichkeit« (Bedorf

2015: 141) aus, was im Begriff des ›fungierenden Leibes‹ im Anschluss an Bourdieu und

Merleau-Ponty die »leiblich-praktische Vollzugsdimension« konturiert.76

2.4.5 Die zweideutige Relevanz des LeibKörpers

für die Vollzugsdimension von Sozialität

Wie diese Dualität von Körperlichkeit als Erfahrendes und Erfahrenes praxistheoreti-

sche Perspektiven auf die Performativität von sozialen Praktiken bezogen werden kann,

wird imWeiteren leibtheoretisch aufgegriffen.Dabei tritt der LeibKörper in seiner welt-

vermittelnden und produktiven Potentialität in den Fokus.

Damit geht es um die Frage, »wie Körper nicht nur Praktiken reproduzieren kön-

nen, sondern zudem auch Praktiken überhaupt erst stiften« (Gerlek/Kristensen 2017:

114). Die Autor*innen schließen damit an praxistheoretische Annahmen an, dass Prak-

tiken relational und kontextualisiert sind, dass sie durch ihre relative Stabilität als sol-

che erst zum Gegenstand von Beobachtung werden können und, letztlich, dass sowohl

Individualität als auch Sozialität erst in der Praxis entstehen.77 Obwohl dies maßgeb-

lich an Bourdieus Theorie der Praxis (1979) anschließe, sei das Feld der Praxistheorien,

so resümieren sie kritisch, oftmals »weniger an der produktiven als vielmehr an der se-

dimentierenden Seite der Praxis und ›ihrer‹ Körperlichkeit interessiert« (ebd.: 115). In

Rekurs auf Merleau-Pontys Konzept des Körperschemas hingegen könne Praxis – »als

der konkrete Vollzugsmodus und die Affektivität, mit der eine korporale Expressivi-

tät und praktische Intelligenz […] einhergeht« (ebd.: 116) – mit der sozialen Dimension

vermittelt werden.Die Autor*innen diskutieren das Konzept in seiner werkhistorischen

Entwicklung und Wandlung und rekurrieren zuerst auf Merleau-Pontys frühe Schrif-

ten, in denen er »die implizite Dimension des korporalen Könnens, das in Abhängigkeit

zur Praxis entfaltet wird« (ebd.: 117) betont, um danach die Öffnung des Konzepts »im

Horizont von etwa Sozialität und Affektivität« bzw. »die produktive Dimension unserer

Körperlichkeit« (ebd.) zu thematisieren. So hatte Merleau-Ponty in seinemWerk »Phä-

nomenologie der Wahrnehmung« (1966) den Leib als Zentrum seiner Untersuchung ge-

setzt und postuliert, dass jede Wahrnehmung nur unter der Bedingung ihrer leiblichen

Situiertheit zu haben ist (vgl. Gerlek/Kristensen 2017: 118). Gerlek und Kristensen wen-

den sich jedoch den Begriff des Körperschemas zu, der die »räumliche und zeitliche,

75 Dies umfasst auch Momente des Neuen, in denen sich Sinn stiftet, der »die geltenden Standards

durchbricht, ohne einemeinsamenGenie zugerechnetwerden zu können« (Waldenfels 2016: 303).

76 Dass Praktiken auch ›Sinnlichkeitsregimes‹ bzw. spezifischeWahrnehmungssensibilitäten ausbil-

den betont auch Reckwitz (2017).

77 Vgl. dazu auch Prinz 2014; Bedorf 2015, Alkemeyer et al. 2013, die sich alle (auch) auf Merleau-

Ponty beziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 113

die intersensorische oder sensomotorischen Einheit des Leibes« (Merleau-Ponty 1966:

124) bezeichnet, die sich im praktischen ›Zur-Welt-Sein‹ zeigt: »Körperraum und Außen-

raum bilden somit ein ›praktisches System‹« (Gerlek/Kristensen 2017: 119). Dies spitzt

sich in Merleau-Pontys Postulat zu, in dem das Körperschema »weltvermittelnd« (ebd.)

ist. Damit ist nicht nur ein leiblich implizites Verstehen konturiert, es markiert zudem

auch die produktive Dimension von Körperlichkeit (vgl. ebd.: 120). Diese Vermittlungs-

funktion wird durch den Begriff des Chiasmus gekennzeichnet und verweist auf die

Dimension der Verflochtenheit von Welt und erfahrendem Ich, was Merleau-Ponty in

seinem Spätwerk als ›Fleisch‹ (vgl.Merleau-Ponty 1964) bezeichnet. Das Fleisch »vereint

das Subjekt in einer lateralen und nichtmehr frontalen Beziehungmit den Anderen und

den Dingen, es ist jenes allgemeine ›Gewebe‹ der Welt, das sich öffnet, sich faltet oder

einen Hohlraum bildet, damit die Artikulation des Sehens und Denkens möglich wird«

(Dastur 1997: 34). Insbesondere Waldenfels widmet sich diesem Aspekt der Verschrän-

kung von Welt- und Selbstbezug und differenziert ihn weiter aus: »Es begegnet mir in

der Empfindung die Welt, und im Empfinden, in der Art und Weise, wie uns Welt be-

gegnet, empfinde ich gleichzeitig mich selbst, fühle ich mich selber erleichtert, belastet

oder wie immer« (Waldenfels 2000: 285 in Sternagel 2019: 119). Waldenfelsʼ Ausführun-

gen orientieren sich hier zwar an Merleau-Pontys Ausführungen zur Zwischenleiblich-

keit und dem Beispiel der Selbstberührung – und gehen doch in eine andere Richtung:

Leiblichkeit als Responsivität konzipiert, hat als »Erfahrungsweise nicht beim Ich, beim

Subjekt ihren Ausgang, sondern nimmt dezidiert im unvorhersehbaren Anspruch des

Fremden ihren Anfang« (Sternagel 2019: 120; vgl. Waldenfels 2016).

Wird der LeibKörper als responsives Sensoriumkonzipiert, tritt die (zwischen-)leib-

liche Verschränkung von leiblichem Selbst undWelt in den Fokus. In der Analyse situa-

tiver Vollzugswirklichkeiten kann Leiblichkeit so einerseits als Erfahrungsmedium in

den Fokus gerückt werden, genauso jedoch als weltvermittelnde Instanz, die als (bio-

graphisch, historisch und kulturell) situierte Disposition im ›Gewebe‹ von Situationen

und Umwelten auftritt. In diesem Sinne ist der LeibKörper stets schon mit den Situa-

tionen chiastisch verschränkt: sowohl als empfindendes Wahrnehmen im Sinne eines

responsiven Betroffenseins als auch praktisch als ge- und erlebter Körper.

Hier ist jedoch noch ein weiterer Aspekt einzubeziehen, der auch die Konzeption

des LeibKörpers selbst als weltvermittelnde und empfindende Dispositionalität zum

Thema macht. Der von Merleau-Ponty fokussierte ›lebendige Körper‹ bzw. Leib wird

von ihm wenig akzentuiert betrachtet hinsichtlich gesellschaftlichen Differenzkatego-

rien oder historischen Prozessen; es gilt daher auch die phänomenologische Perspek-

tive zu reflektieren, um die Verstricktheit leiblicher Selbste nicht nur durch Zwischen-

leiblichkeit oder in situativen Vollzügen zu bestimmen, sondern sie in ihren sozio-his-

torischen Positionen und Situationen zu betrachten (vgl. insbes. Landweer/Marcinski

2016a). Leibliche Erfahrung wird aus ihren Bedingungen gleichermaßen geformt und

modifiziert. Sie kann jedoch auch auf ihre sozio-historischen Bedingungsgefüge hin

befragt werden, um trans-situative Orientierungen wie auch machtvolle, subjektivie-

rende Adressierungen, Wissensformen und sozio-materielle Atmosphären einzubezie-

hen. Damit sind auch LeibKöper als Spektralität bzw. als Differenzräume zu adres-

sieren, die nicht nur stets bereits in situativen Vollzügen involviert sind, sondern als

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


114 Biography Matters

responsive Instanz auch einen praktischen Umgang mit diesen finden (müssen).78Wie

dies auf die Frage nach ›doing biography‹ fruchtbar gemacht werden kann, soll nun

weiter diskutiert werden.

2.4.6 Implikationen für das Erforschen der Improvisationspraxis

als ›doing biography‹ – erste Überlegungen

Nachdem die korporale Differenz methodologisch für den zirkulär-iterativen Prozess

des Forschens, Analysierens und Theoretisierens eingeführt wurde, bleibt die Frage,

wie (biographische) Subjekte unter Berücksichtigung der Dimension des LeibKörper-

lichen konzipiert werden (können). Praxistheoretische Positionen wollen Subjektitivät

»in kritischer Weise neu […] denken« (Alkemeyer et al. 2015: 12), denn einerseits müsse

›etwas‹ – beispielsweise ein Organismus – bereits gegeben sein, um zu einem Subjekt

(gemacht) werden zu können, andererseits seien Subjekte keine reinen Vollzugsorga-

ne (vgl. ebd.), die von den Praktiken ›rekrutiert‹ würden. Die Leib-Körper-Differenz

kann dieses Ringen um das Subjektive von Subjekten vermitteln: Praktiken ›rekrutie-

ren‹ nicht nur ›ihre Körper‹, Körper werden leiblich erlebt – und dies in verschiedenen

Praktiken und auchmit habituell und kulturell differenten Leib-Körpern. Bedorf fordert

entsprechend, »von Subjektivierungen zu sprechen, in denen sich Praktiken und Sub-

jekte wechselseitig konstituieren« (2015: 145). So könne durch die Leib-Körper-Differenz

die »Verdinglichung des Körpers« gebrochen werden zugunsten einer differenzierten

Betrachtung von Momenten der Subjektivität und der Reflexion.

Dies wirft die Frage auf, wie Biographien und Subjekte in Relation zueinander-

stehen. Der Begriff der Biographie zeigt die kulturelle Praxis »Lebensgeschichten« zu

konstruieren an und verweist auf das beschriebene, gelebte Leben konkreter Indivi-

duen in spezifischen historisch-sozialen Kontexten (vgl. Dausien 2010: 362). In diesem

Sinn können Biographien als Produkt und Prozess betrachtet werden, in dem situativ

ein sinnhaftes Selbst hervorgebracht wird – als »Resultat kollektiver und individueller

Aktivität […] und als Modus und Prozess der Konstruktion sozialer Realität« (ebd.: 362f.,

Herv.i.O.). Diese Perspektive macht die Doppelbewegung und den Spannungszustand

von Repräsentation und Konstruktion sichtbar. In biographischer Forschung werden

Biographien als soziale Tatsache zum Untersuchungsgegenstand. Von besonderer Re-

levanz für diese Arbeit ist der Begriff der Biografizität, durch den Peter Alheit zufol-

ge abgebildet werden kann, dass die »biographische Sinnkonstruktion einer Lebensge-

78 Dopatka beispielsweise bringt das Pathische ausgehend von Michel Henrys Konzeption des

Fleischs als »einen möglichen Parameter für Praktiken ins Spiel […], der nicht sozial inkorporiert

ist oder, in der Sprache Bourdieus, keinen Teil des Habitus darstellt« (2017: 158). Das Pathische,

»durch dessen Inkarnation der Leib in einer bestimmten Weise gestimmt ist und zusammen mit

seinemVermögen zu können Einfluss aufWahrnehmungundPraxis undderenQualitäten nimmt«

(ebd.), wird als Einflussgröße bzw. »Resonanzrahmen« (ebd.) relevant und als ›dritte Dimension‹

eingeführt. In diesemSinne bietet der Rekurs auf feministischeAuseinandersetzungen alternative

Lesarten an, die Leiblichkeit machtkritisch und historisch reflektieren und als diskursiv-materielle

Ordnungen bis in das leib-sinnliche Empfinden hinein diskutieren (vgl. bspw. Dolezal 2016; Oksala

2004; Grozs 1998; Prinz 2017); dies findet durch die Soma Studies auch auf körperlicheMaterialität

hin seine Ergänzung (vgl. Wuttig 2016; Gregor 2015).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 115

schichte soziale Wirklichkeit nicht bloß reaktiv verarbeitet, sondern ein eigenständiges

generatives Potential für die Herstellung von Wirklichkeit darstellt« (ebd.: 364). Gegen-

stand dieser Arbeit sind Biographien als somatische Realitäten, die als solche in Be-

wegung (kollektiv) erforscht werden. Entsprechend ist zu untersuchen, wie Individuen

gefasst werden. Als Individuen in einem kollektiven Bewegungsprozess ist fraglich, ob

»Subjekte« als intelligible Entitäten überhaupt zum Gegenstand werden können oder

ob von Subjektivitäten gesprochen werden muss als Vielheit und Gleichzeitigkeit von

Subjektformen (vgl. Bedorf 2015).79

Aus biographietheoretischer Perspektive kann zeithistorisch festgestellt werden,

dass der Einzelne werde »im Zuge des Ausbaus der Diziplinarmechanismen immer

häufiger zum Gegenstand individueller Beschreibungen und biographischer Berichte

[wird]. Diese Aufschreibung der wirklichen Existenzen […] fungiert als objektivierende

Vergegenständlichung und subjektivierende Unterwerfung« (Foucault 1994: 247). Im

Rahmen dieser individualisierenden Subjektivierung, interessiert sich diese Arbeit

jedoch vor allem für die praktische Konstruktion von Biographien. Daher war der

forschungsmethodologische Schritt sich einer spezifischen Praxis zu nähern, um sie

ethnographisch und prozesshaft zu erforschen. Dabei wurde die Frage nach dem »wie«

der Konstruktion, dem ›doing biography‹ (Dausien/Kelle 2005), forschungsleitend.

Im Anschluss an Dausien und Kelle stellt sich in der Biographieforschung immer

wieder die Frage danach, wie ausgehandelt bzw. kommuniziert wird, was situations-

bestimmend ist. Die beiden betonen, dass dies Aufschluss über biographische Erklä-

rungsmuster gebe, insofern sie zugleich integraler Bestandteil kultureller Praktiken

seien (ebd.: 194). Sie diskutieren daher als methodologische Konsequenz eine Verknüp-

fung ethnographischer und biographietheoretischer Zugänge. ›Biographische Arbeit‹

geht entsprechend nicht nur in selbstreflexiven Praktiken auf, vielmehr kann sie auch

kollektiv als inszenierte Selbsterfahrung stattfinden. Gerade hier lässt sich die Ver-

schränkung von situativen Interaktionspraktiken und -ordnungen mit biographisch-

subjektiven Wissensgehalten und Sinnzuschreibungen aufzeigen und untersuchen.

Durch die Verschränkung von biographietheoretischen Zugängen und einer pra-

xeologischen Perspektive kann Biographie als ›doing‹ differenzierter betrachtet werden:

Durch einen ethnographischen Beobachtungsblick auf Biographisches kommt die in-

teraktive Hervorbringung von Lebensgeschichten bzw. lebensgeschichtlichen Deutun-

gen in den Blick; damit geht es nicht um Sinnhaftigkeit, sondern befragt werden bio-

graphische Erklärungsmuster als Wissensform und auf ihre Effekte hin. Biographien

sind dann als Kontext für situatives Handeln zu verstehen. ›Doing biography‹ erfasst die

Konstruktionsleistung als kulturelle Praxis. Damit ist dieses Tun eingebettet in kultu-

relle und spezifische Deutungsmuster (vgl. Dausien/Kelle 2005: 200). Biographie-haben

ist dann einWissensvorrat, der in Interaktionen zumEinsatz kommt.Diese Perspektive

erweitert die biographietheoretische Vorstellung, dass Biographien individuelle Sinn-

konstruktionen sind um die Perspektive, dass sie »ihren Sinn aus der Vollzugslogik der

79 Der Subjektbegriff wird vor allem in der poststrukturalistischen Theorie als »Innen« vonDiskursen

gefasst: »So sind jegliche Subjekte in gewisser Weise im Netz der Diskurse gefangen, da sie durch

diese überhaupt hervorgebrachtwerden.Unddamit gibt es keinenOrt außerhalb von ihnen« (Villa

2010: 272).

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


116 Biography Matters

jeweiligen Interaktionssituation« (ebd.: 201) beziehen und damit in performativ und in-

teraktiv erzeugt werden. Umgekehrt ist es gerade dieser Wissensvorrat, der durch bio-

graphieanalytische Forschung die »gesellschaftlichen Voraussetzungen und Modi bio-

graphischer Präsentation und Reflexion« (ebd.: 202) in den Blick bringt. Biographie ist

dann eine historisch-spezifische Weise der Selbst- und Fremdthematisierung, in deren

Untersuchung Konventionen der Erkennbarkeit und Anerkennbarkeit oder aber auch

der Nicht-Anerkennung analysierbar werden. Gerademit Blick auf Köper und leibliches

Empfinden ist Biographieforschung historisch und gesellschaftlich zu kontextualisie-

ren.80

Mit Blick auf die Genese und Transformation sozialen Sinns lässt sich zwischen

interaktivem und biographischem Sinn eine temporale Differenz feststellen: Sinnkon-

struktionen gehen dabei über die Anhäufung von Interaktionserfahrungen hinaus; sie

gewinnen ihre Deutungskraft durch die selbstreflexive Wendung, durch die sie als ge-

nerative Strukturen soziale Wirklichkeit erzeugen (vgl. ebd.: 203f.). Die Verarbeitung

und Transformation interaktivenWissens von Individuen fasst Alheit als Biographizität

(1995, 2003).

Werden also Praktiken des ›doing biography‹ in den Blick genommen,wird deutlich,

dass Biographisieren ein Geschehen ist, das ko-konstruktiv funktioniert. Schnittstellen

zwischen situierter Praxis und biographischer Strukturbildung können reflektiert wer-

den durch einen doppelten Fokus sowohl auf die konstruierte Biographie als auch auf

die Situation und den Prozess der Konstruktion: »Geschichten werden in Situationen

erzählt, aber Situationen haben auch ihre Geschichte(n)« (ebd.: 209). Dausien und Kelle

fordern also eine Berücksichtigung der »phänomenologischen Dimension« (ebd.: 207),

welche Handeln bzw. Interaktion im Sinne sozialer Praktiken als koextensiv vermittelt

und performativ einerseits betrachtet, gleichermaßen jedoch auch die diachrone Di-

mension von Reflexion und Erleben der Teilnehmer*innen wie auch der Forscher*in

selbst einbezieht.

Anliegen dieser Arbeit ist es, so kann zusammenfassend festgehalten werden, pra-

xeologisch sowie durch körpersoziologische und leibtheoretische Zugänge wie auch

in Verschränkung mit neu-materialistischen Überlegungen, Biographien als materiell-

diskursives Phänomen in kollektiven Praktiken zu untersuchen. Anhand des empiri-

schen Materials wird sichtbar, dass individuelle biographisch-leibliche Erinnerungen

innerhalb einer kollektiven Bewegungspraxis durch kollektives und ›reflexives Spüren‹

(vgl. Alkemeyer 2013) kontinuierlich einem Differenzraum ausgesetzt sind – und in ih-

rer biographischen Eindeutigkeit irritiert werden können.

Die These ist erstens, dass die Bewegungspraxis als ›nexus of doing and saying‹ das

Potential hat, einen diskursiv-materiellen, kollektiven Raum zu generieren, durch wel-

chen biographische Subjekte als ein (zwischen-)leibliches Gewebe von Subjektivitäten

erscheinen, die sich performativ und relational (um-)bilden. In Bezug auf das Materi-

al war ein zweiter Punkt, dass Biographien nicht nur auf Individuen gekoppelt sind,

vielmehr entsteht auch eine durch die Gruppe kollektiv hergestellte Biographie, die in

80 Sowählt Nassehi (2008) einen Zugang über die Zeit und kann Biographieforschung dadurch infor-

mieren, dass er auf multiple Gegenwarten hinweist, die zueinander in Beziehung gesetzt werden

müssen.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2. Epistemologische und methodologische (Ver-)Ortungen 117

dem Bewegungs(zeit)raum transsituativ zum Ort eines kollektiven Wissens wie auch

Erfahrungskörpers wird.81 ›Doing biography‹ greift diese beiden Aspekte auf. Bevor

dies entlang des Materials ausführlich dargestellt und diskutiert wird, wird im Folgen-

den der Forschungsprozess näher dargestellt wie auch die Forschungspraxis vor dem

Hintergrund der bisherigen Überlegungen methodologisch gebündelt.

2.5 Forschen als ethico-onto-epistemologische und prozessuale Praxis

Der Forschungsprozess dieser Arbeit ist durch meine Präsenz in der beforschten Grup-

pe über den Verlauf von vier Jahren geprägt.82 Die Gruppe bestand bereits vor meinem

Dazukommen und ich wuchs in bereits existierende Routinen und Rituale hinein.83 Als

spätere Leiter*in der Gruppe gab es spezifische Abläufe, die zu berücksichtigen waren,

andernfalls wurde ich durch Teilnehmer*innen darauf hingewiesen; gerade diese Mo-

mente, in denen jemand die Routinen ignorierte, unbekannterweise nicht mitvollzog

oder ›richtig‹ ausführte, sensibilisierten mich zunehmend in meinen Beobachtungen

und auch für das geteilte Wissen innerhalb der Gruppe, das die Improvisationspraxis

maßgeblich generierte und regulierte. In einer Phase, in der biographische Erlebnis-

se Ausgangspunkt von Improvisationsphasen wurden, regte sich mein Interesse, diese

›Selbstthematisierung‹ (Hahn 1987) zu beforschen. Zu Anfang des Forschungsprozesses

konnte ich meine Forschungsfrage und auch Erkenntnisinteresse nur vage formulieren

und folgte dem Geschehen mit einem neugierigen Wahrnehmen und Beobachten. Un-

terstützend war zu dem Zeitpunkt einen methodologischen Rahmen durch die Orien-

tierung an der GroundedTheory zu haben, die die empirische Phase selbst als emergen-

tes, zirkuläres und iteratives Geschehenmodelliert. Praxeologische Perspektiven erwei-

terten diesen Rahmen durch ihren spezifischen Zugang zu Sozialität über den Begriff

sozialer Praktiken – als Verkettungen routinisierter und wiedererkennbarer Aktiviäten

verschiedener Akteure – und Praxis, welcher die situativen und emergenten Vollzugs-

dynamik inklusive der subjektivierenden Aktivitäten der Teilnehmer*innen, die in diese

Vollzüge involviert sind, diese jedoch auch (um)gestalten.

Auf der Basis dieser Darstellung lässt sich der forschungsmethodische Prozess die-

ser Arbeit methodologisch reflektieren und rahmen. Dies möchte ich entlang von drei

zentralen Punkten darstellen, die die Generierung der praxeographischen Fokussierun-

gen und Erkenntnisse maßgeblich informiert haben:

81 Dies zeigt sich beispielsweise in gruppenspezifischen Formulierungen, die als Signalwörter fun-

gieren, oder auch dem leibkörperlichenWissen um spezifische Bewegungsformen, die als routini-

siertes und eingekörpertes Wissen die Bewegungsvollzüge mitgestalten, vgl. dazu Kap. SPÜREN

II.

82 Ich kanntediesen Improvisationskurs bereits vorher undwar sporadisch auchTeilnehmer*in gewe-

sen und auch nach dem ›entschiedenen‹ Ende der Datengenerierung bin ich noch Teil der Gruppe,

mal in Leitungsfunktion, mal unter der Leitung durch andere.

83 Diese besondere Situation wird imWeiteren methodologisch reflektiert und fruchtbar gemacht.

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010 - am 14.02.2026, 20:04:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839458617-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

