
151

17. Zur Bestimmung ethisch relevanter 
Exklusion

a. Dimensionen der Exklusivität

Nach der Durchführung einer Ethik als nichtexklusivem Schutzbereich 
im Zeichen einer Andersheit vulnerabler Personen, die von der Geburt 
bis zum Tode sich erstreckt, gilt es, einige systematische Gedanken diese 
Ethik betreffend nachzutragen. Die historischen Betrachtungen zur Ex-
klusivität des Ethischen bei Aristoteles, Kant, Mill, Scheler und anderen 
in den entsprechenden Sachgebieten nötigen uns nämlich, nun syste-
matisch nach der ethisch relevanten Exklusion fragen. 

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem! Wann aber ist eine 
Exklusion ethisch relevant (also kritisierenswert) und wann nicht? Wir 
wollen und können uns auf das Ethische beschränken, obwohl es nie 
isoliert auftritt, sondern immer mit Politik, Wirtschaft, Gesellschaft 
und Geschichte verwoben ist. Es soll in mehreren Schritten vorgegan-
gen und zunächst der diffuse Begriff der Ganzheit zurückgewiesen wer-
den. Nichtexklusivität ist keine Ganzheitlichkeit.

Kritik der Ganzheit

Der Begriff der »Ganzheit« ist insgesamt ein Mischbegriff, da in ihn 
naturphilosophische, weltanschauliche und ideologische Aspekte einge-
wandert sind (vgl. Harrington 2002). Im Wesentlichen hat er folgende 
Bestandteile:

Holismus. Gegenüber einem Atomismus und extremen Individua-
lismus wird betont, dass das Ganze mehr als die Summe der Teile ist. 
Diese Denkbewegung setzt in der Antike ein, ist in der Romantik und 
in der modernen Lebensphilosophie zu finden. Das moderne, zerrissene 
und entwurzelte Individuum, so der späte Georg Simmel, strebt nach 
Ganzheit (Simmel 1987).

Medizin. Gegenüber einem dualistischen und mechanischen Ver-
ständnis des Menschen als Patient wird betont, dass dieser von dem her 
angenommen werden soll, was ihn insgesamt als Menschen ausmacht 
(Leib, Seele, Spiritualität, Sozialität). Gleichwohl warnte bereits Victor 
von Weizsäcker energisch vor der Verwendung des »undeutlichen und 
vieldeutigen […] Modewortes« (Weizsäcker 1930, 169) der Ganzheit 
im Bereich der Medizin. 

Ideologie. Während des Nationalsozialismus wurde der Begriff der 
Ganzheit verwendet, um einen Vorrang der sogenannten Nation und 
Volksgemeinschaft vor den Bürgerrechten zu behaupten und durchzu-

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152

setzen. An dieser Ideologisierung wirkte besonders die Leipziger Ganz-
heitspsychologie um Felix Krüger mit (vgl. Graumann 1985).

Im vorliegenden Buch wird der Begriff der Ganzheit aufgrund seiner 
unklaren Mischverhältnisse nicht verwendet, auch nicht als möglicher-
weise positive Figur einer Inklusion.

Exklusion und Historiographie

Man mag dem Anspruch des verallgemeinerten Humanismus von 
Claude Lévi-Strauss, der »die Gesamtheit der bewohnten Erde« (Lévi-
Strauss 2012, 45) umfasst und sogar eine »Versöhnung von Mensch und 
Natur« (ebd., 47) für möglich hält, misstrauen, dennoch ist sein Sinn 
wohl unstrittig. Er richtet sich gegen den Glauben, dass es angeblich 
Randvölker gäbe, die nicht vernunft- und damit europatauglich sein 
sollen. Hegel behauptete schon zu seiner Zeit, dass von den Reichen an 
Euphrat und Tigris »nichts mehr übrig [sei] als höchstens ein Haufen 
von Backsteinen.« (Hegel 1985, 146) Die Welt von König Gilgamesch 
war für Hegel und die deutschen Geschichtsschreiber sicherlich Ver-
gangenheit. Einer Entwertung dieser Kulturregion zu einer voreuropä-
ischen stehen wir spätestens heute allerdings distanziert gegenüber und 
das nicht nur aus Gründen, die Levi-Strauss Recht und Hegel Unrecht 
geben. Aus einigen Regionen der ehemals als Randvölker bezeichne-
ten Länder wird heute massiver Protest an Europa angemeldet und das 
nicht immer mit friedlichen Mitteln. Die Politikwissenschaft spricht 
von der Herausforderung neuer Kriege. Alain Badiou hebt hervor, dass 
die aktuelle Missachtung, der der Westen ausgesetzt ist, auch auf die 
Wirkungsgeschichte der Exklusionen außereuropäischer Gesellschaften 
durch die Tradition der westlichen Historiographie seit dem 19. Jahr-
hundert zurückgeführt werden müsse (vgl.: Badiou 2016).

Exklusion als Auszeichnung

Eine von Rousseau erzählte und immer wieder stilisierte Geschichte 
besagt, dass der junge Jean-Jacques eines Abends mit seinen Freunden 
außerhalb der Stadtmauern Genfs spielte. Als die Glocke, die zur Rück-
kehr in die Stadt mahnte, klingelte, schaffte es unser Held nicht mehr 
rechtzeitig. Als er am Stadttor angelangte, war es bereits verschlossen 
und der junge Mann aus seiner Vaterstadt ausgeschlossen (Cassirer et al. 
1989, 105f ). In großer Geste entstand daraus das Image des Marginali-
sierten, der von außen die Wahrheit über die Gesellschaft spricht. Was 
wäre Rousseau ohne die Exklusion? Vielleicht hätte er es zum Erfinder 
der Armbanduhr gebracht!

Oder denken wir an die wahre Geschichte Jacques Derridas, dem 
das Vichy-Regime zeitweilig seine Staatsbürgerschaft entzogen hat. 

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


153

Damit wurde ihm gezeigt, dass er als französisch sprechender Mensch 
nicht dazu gehört. »Meine eigene, meine eigentliche Sprache ist mir 
eine Fremdsprache. Meine Sprache, die einzige, die ich spreche, ist die 
Sprache des anderen.« (Derrida 1996, 22) Ohne das innere Außen wäre 
Derrida vielleicht Lehrer an einem Lycée in Algerien geworden.

Exklusion und Totalität

Versuchen wir es mit einer anderen Herangehensweise. Die Totalität der 
Romantik bedeutet, dass sich eine Person allseitig verwirklichen kann. 
Diese Utopie entsteht dort, wo das moderne Leben zerrissen ist und 
Entfremdung durchlebt wird. Eine klassische Beschreibung dessen lie-
fert Alfred Döblins Roman Berlin Alexanderplatz. Er führt vor, wie ein 
Mann aus dem Gefängnis kommt und in eine reizüberflutete Großstadt 
geworfen wird. Die Stadt rummt und surrt, Autohupen hupen, grelle 
Werbung blendet, Menschen verstopfen die Straßen, jede Erfahrung ist 
fragmentiert, Fremdheit herrscht. Das soziologische Werk von Georg 
Simmel spiegelt diese Prozesse, in denen die Ambivalenzen gesellschaft-
licher Individualisierung und die Sehnsucht nach sogenannter Ganzheit 
in den Mittelpunkt rücken. Bekanntlich protestierte der romantische 
Marx bereits gegen ein Tätigsein in einem »ausschließlichen Kreis der 
Tätigkeit« und plädierte stattdessen dafür, dass sich eine Person in »je-
dem beliebigen Zweige ausbilden kann.« (MEW 3, 33) Er bezeichnete 
diese Utopie, in der die Person zum »totalen Menschen« (MEW 40, 
539) wird, bekanntlich als Kommunismus. Selbst wenn eine solch in-
klusive Totalität als Totalitarismus verdächtigt wird, heißt das aber 
nicht, dass ethische Exklusionen zu akzeptieren sind. »Keine Ethik darf 
sich anmaßen, einen Teil des Menschlichen auszuschließen, so unan-
genehm und schwer es auch sein mag, ihn anzuschauen.« (Agamben 
2003, 55) Kommen wir damit zum Element des Ethischen.

Die Bioethik ist eine exklusive Ethik

Exklusive Ethiken der Gegenwart sind meist sogenannte angewandte 
Ethiken und unter ihnen insbesondere die Bioethik. Sie geht davon aus, 
dass Anwendung bedeutet, dass Werte oder Normen in eine Beziehung 
zu einem Gegenstand gesetzt werden, der an sich ethisch völlig neutral 
ist und der erst durch diese Beziehung ethisch qualifiziert wird. So ver-
fährt die Anwendungstheorie und -praxis der instrumentellen Bioethik, 
der die Ethik als Schutzbereich entgegengestellt sei.

Die bioethische Version der Anwendung ist Bewertung von ethischen 
Neutren. Ob ein Mensch im Wachkoma Würde besitzt oder nicht, muss 
erst ermittelt werden. In diesem Sinne formuliert Norbert Hoerster, 
»daß es zunächst als offene Frage gelten muß, ob allen menschlichen In-

DIMENSIONEN DER EXKLUSIVITÄT

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


154

dividuen ein Lebensrecht zusteht oder nicht.« (Hoerster 1991, 65) Das 
Ergebnis der Ermittlung ist zunächst völlig offen. Die Anwendung wird 
es schon zeigen. Die Bioethik setzt dabei ganz auf den eigenschaftsthe-
oretischen Ansatz der Person. Über den Vorrang der Dimension der 
Begegnung wurde sich hier schon geäußert. In diesem Sinne kann an 
dieser Stelle der Bioethik die Auffassung Judith Butlers entgegenstellt 
werden. »Tatsächlich müssen wir zum Anderen schon in irgend einer 
Beziehung stehen, bevor wir über ihn urteilen, und diese Beziehung 
begründet und prägt die ethischen Urteile, die wir schließlich fällen.« 
(Butler 2003, 60) Dieses elementare Prinzip des Zusammenlebens ver-
liert die Anwendungsethik aus dem Blick. Sehen wir dennoch einmal 
auf den Gang der Anwendung.

Die Bioethik versucht im Ausgang von R.M. Hare und T. Beauchamp 
zunächst eine Verbindung von Kant und dem Utilitarismus herzustel-
len. Die Maximen der Handlung und die Folgen der Handlung sollen 
gleichermaßen ethisch gewichtet werden. Hier handelt es sich um eine 
Kompromissbildung, da Maximen und Handlungen nicht gleicherma-
ßen vor denselben Gerichtshof gestellt werden können. Der Kompro-
miss läuft auf eine Prüfung von personalen Eigenschaften im Licht der 
Anwendungsfrage hinaus. Die Kompromissbildung führt zudem zur 
Lockerung der ethischen Sitten (vgl.: Schnell 2001b).

Peter Singer, der erste biomedizinische Utilitarist, auf den wir kurz 
eingehen wollen, tritt dafür ein, dass wir nach der Schutzwürdigkeit 
der Person und nicht etwa nach der des Menschen fragen sollten. Men-
schen neigen nämlich dazu Wesen, die ihrer eigenen Spezies angehören, 
bevorzugt zu behandeln. Die Frage nach dem Personsein bietet dem-
gegenüber den Vorteil, dass man unparteilich und eindeutig ermitteln 
kann, ob und wann wir ein achtungswürdiges Wesen, das heißt eine 
Person, vor uns haben oder nicht. Eine Person ist ein Lebewesen, das 
»moralisch relevante Eigenschaften wie Rationalität, Selbstbewusst-
sein, Bewusstsein, Autonomie, Lust- und Schmerzempfindung« (Singer 
1994, 196f ) aufweist. Diese Kriteriologie bedeutet für den Fötus (Le-
bensanfang), dass ein »Schwangerschaftsabbruch eine Existenz beendet, 
die überhaupt keinen Wert an sich hat«, denn: »da kein Fötus eine Per-
son ist, hat kein Fötus denselben Anspruch auf Leben wie eine Person« 
(ebd., 197). Eine Person kann ihr Personsein aktiv anzeigen, indem sie 
sich rational zeigt und äußert. Der Fötus kann das nicht, denn er ist 
keine Person und somit ethisch vogelfrei. Von der Singularität und einer 
möglichen ethisch relevanten Andersheit des Anderen, des erwarteten 
Lebens, hat die Bioethik noch nie etwas gehört. Die Bioethik ist die 
exklusive Ethik par excellence.

Auch die zweite utilitaristische Konzeption bestätigt diese Tendenz. 
»Natürlich gibt es so etwas wie lebensunwertes Leben.« (Hoerster 1986, 
292). Norbert Hoerster formuliert Argumente für die Sterbehilfe (Le-

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


155

bensende), die zugleich Ausnahmen für die Geltung des Tötungsverbots 
begründen sollen. Dabei geht es um keine Verteidigung biologistischer 
oder nationalsozialistischer Ideologien, sondern, getreu der Vorgabe der 
Präferenz-Utilitaristen des 19. Jahrhunderts, um die Akzeptanz der Prä-
ferenzen des betroffenen Individuums. Ich darf vom Wunsch, dass mein 
Leben unverfügbar ist, abrücken, wenn eine unheilbare Krankheit mein 
Leben für mich wertlos werden lässt, so dass ich zu der Einschätzung 
gelange, dass meine Tötung eine Wohltat sei. Ich darf in meine Tötung 
einwilligen. Und was geschieht, wenn ein offensichtlich schwer kranker 
Mensch (Komapatient) keine Präferenzen zu äußern in der Lage ist? Ein 
»mutmaßlicher Wunsch muss, sofern ein ausdrücklicher Wunsch vom 
Betroffenen nicht gebildet werden kann, prinzipiell ausreichen, um 
Sterbehilfe zuzulassen.« (Hoerster 1996, 891) Wer nicht sagen kann, 
was er wünscht, bekommt, was er vielleicht verdient hat oder auch 
nicht. Wann beginnen hier Heteronomie und Gewalt? 

Die exklusive Bioethik ist eine Oberkellner-Ethik. Der Todeswunsch des 
Anderen wird entgegengenommen wie vom Oberkellner die Bestellung  
eines Gastes. Das Ergebnis ist eine exklusive Ethik. Ein Embryo hat ›kei-
nen Wert an sich‹ (Singer), unheilbar krankes Leben ist ›lebensunwertes 
Leben‹ (Hoerster). Ist das noch Ethik? Die Situation schwer leidender 
und den Tod wünschender Patienten ist sicher nicht zu verschweigen, 
was viel zu oft immer noch getan wird. Gleichwohl ist diesen Patienten 
auch damit nicht geholfen, ihr Leben schnell und rationell zu beenden. 
Es wird deutlich, warum es eine Ethik im Gesundheitswesen ist, die im 
Namen vulnerabler Personen für eine Nichtexklusivität eintritt.

b. Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht? 

Versuchen wir nach der Anklage der Bioethik nun zu klären, was eine 
ethisch relevante Exklusion ist. Zunächst ist zu betonen, dass verschie-
dene Betrachtungen von Exklusion möglich sind. 

•	 Der philosophische Begriff der Exklusion beschreibt den Aus-
schluss von Alternativen bei der Sinnbildung. Abendstern oder 
Morgenstern? Wilhelm als Kaiser der deutschen oder als Vater 
seiner Kinder? So steht es bei Frege und Husserl (vgl.: Frege 
1994, Husserl 1984).

•	 Der soziologische Begriff der Exklusion beschreibt das, was die 
Systembildung durch Inklusion als unmarkierter, logischer 
Schatten begleitet. So formuliert Luhmann (vgl.: Luhmann 
1995, 262ff).

•	 Der psychosoziale Begriff der Exklusion tritt etwa in Gestalt einer 
»freiwilligen Selbstexklusion« (Eribon 2016, 45) auf, durch den 

WAS IST EINE ETHISCH RELEVANTE EXKLUSION UND WAS NICHT?

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


156

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

Akteure sich selbst um Chancen in sozialen Raum bringen und 
dabei ihr Verhalten als Autonomie missverstehen. So argumen-
tiert Eribon im Ausgang von Bourdieu. 

•	 Der politische Begriff der Exklusion beschreibt, wie das Wir einer 
Bürgergesellschaft durch den Ausschluss Fremder konstituiert 
wird. So ist es schon bei Rousseau und noch bei Charles Taylor 
zu lesen (vgl.: Rousseau 1984, 215ff; Taylor 2002, 30ff).

•	 Der diskurstheoretische Begriff der Exklusion kennzeichnet den 
Ausschluss von Personen aus der Gesellschaft durch das Verbot 
des Handels und Sprechens innerhalb begrenzter Ordnungen. 
Wahnsinn oder Vernunft? So heißt es im Ausgang von Michel 
Foucault und Bernhard Waldenfels (vgl.: Foucault 1977, Wal-
denfels 1987).

Begriff und Sache der Exklusion sollen an dieser Stelle ethisch verstan-
den werden. Nicht jeder Ausschluss und jede Form des Ausschlusses ist 
ethisch bedeutsam. Wenn es sich um den Ausschluss von Möglichkeiten 
in der Sinn- oder Funktionsbildung handelt, dann liegt ethische Re-
levanz per se nicht vor, sofern ausgelassene Möglichkeiten nachgeholt 
werden können. Die Ordnung entsteht durch Temporalisierung der 
Komplexität als ein Nacheinander des Verschiedenen (vgl.: Luhmann 
1996, 336ff). Komme ich heute nicht, dann eben morgen!

Eine Exklusion ist von ethischer Relevanz, wenn Personen durch den 
Ausschluss:

•	 verletzt werden,
•	 hinsichtlich Achtung und Würde beschädigt werden,
•	 alternativer Artikulationsmöglichkeiten beraubt werden,
•	 als nacktes und ethikfreies Leben behandelt werden.

Ethisch relevante Exklusionen sind aufgrund der Vulnerabilität von Per-
sonen möglich.

Gemäß dieser Kriterien gilt, dass Zurückweisungen, die Akteure nicht 
verletzen, nicht alternativer Artikulationsmöglichkeiten berauben, nicht 
missachten oder entwürdigen und nicht als nacktes und ethikfreies 
Leben betrachten, auch nicht als ethisch relevant gelten (vgl.: Schnell 
2016). Es handelt sich bei dieser Art von Zurückweisungen möglicher-
weise um unangenehme Vorfälle, aber nicht um eine Verletzung, durch 
die eine vulnerable Person aus dem Schutzbereich des Ethischen versto-
ßen werden würde.

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


157

c. Das Ethische und das Politische

Nicht jede Exklusion ist ein ethisches Problem. Der Anspruch der 
Nichtexklusivität impliziert zudem keine Harmonie, die in Gesellschaft 
und Politik unmöglich wäre. Betrachten wir dazu den hegemonialen 
Diskurs des Politischen. Chantal Mouffe hebt darin hervor, dass das 
Politische als Antagonismus zu verstehen sei. »Jede gesellschaftliche 
Ordnung ist politischer Natur und basiert auf einer Form von Aus-
schließung.« Entscheidend ist nun, dass Mouffe im Unterschied zu Carl 
Schmitt davon ausgeht, dass eine Hegenomie durch »kontrahegemoni-
ale Verfahrensweisen« verändert werden kann. »Es gibt immer unter-
drückte Möglichkeiten, die aber reaktiviert werden können.« (Mouffe 
2007, 27) Das Ausgeschlossene ist damit nicht annulliert und auf ein 
nacktes Leben reduziert. 

Mouffe bringt Theorieelemente zur Geltung, die ich selbst bereits vor 
über 20 Jahren im Ausgang von Maurice Merleau-Ponty, Pierre Bourdi-
eu und anderen Autoren in dem Projekt einer Phänomenologie des Poli-
tischen dargelegt habe. 

Der Ausgangspunkt des Projektes liegt in der Entstehung der Dif-
ferenz von Wortführer und Publikum. Das Politische entsteht, indem 
jemand Anliegen anderer öffentlich zur Sprache bringt und damit zum 
Thema macht. Der Sache nach geht es hier um eine politische Reprä-
sentation beziehungsweise Delegation, die seit Hobbes und Locke im 
Zentrum des Politischen steht. Mit Hannah Arendt können verschie-
dene politische Phänomene näher identifiziert werden. Macht betrifft 
die Produktivität des Handelns und Sprechens, aus dem die Differenz 
von Wortführer und Publikum entsteht. Diese Differenz ist lebenswelt-
lich situiert in einem Feld, das auch als Feld der Freiheit bezeichnet wer-
den kann, da es bestimmte Realisierungen des Handelns und Sprechens 
nahelegt. Diese Freiheit wird durch Herrschaft begrenzt. Mit der Stif-
tung eines Feldes geht eine gewisse Gewaltsamkeit einher, da die öffent-
liche Realisierung und Artikulation von etwas zugleich den Ausschluss 
(Exklusion) von etwas anderem bedeutet, indem jenes zum Schweigen 
gebracht und damit auch verletzt wird. Das Ausgeschlossene ist aber 
nicht schlechthin ausschließenswert und kann daher auf alternativem 
Wege zur Sprache kommen. Diese Bestimmungen zählen zu den Eck-
punkten einer Auffassung von Demokratie, die als Institutionalisierung 
von Konflikthaftigkeit (Claude Lefort), welche eine Bürgergesellschaft 
nicht zerbrechen lässt, verstanden werden kann (zur Vertiefung dieses 
Konzepts vgl.: Schnell 1995, 2000c, 2009e).

Claude Lefort, Chantal Mouffe und andere Konflikttheoretikerinnen 
des Demokratischen sind so zu verstehen, dass die Prozesse einer  
Demokratie auf keine geschichtsphilosophisch fundierte Emanzipation 
und auch auf kein Gesamtziel des Guten und des Rechten zustreben, 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


158

das alle Einzelanstrengungen harmonisch zum Nutzen aller in sich ver-
eint. 

Vielmehr bedeutet Konflikt, dass in einer Demokratie nicht immer 
alle gleichzeitig zum Zuge kommen. Deshalb ist das Ethische im Po-
litischen von großer Bedeutung. Das Ethische fragt danach, wie es um 
diejenigen steht, deren Anliegen keine Realisierung gefunden haben. 
Sind sie vernichtet wie ein Feind oder gibt es für sie alternative Artiku-
lationsmöglichkeiten?

Mit Chantal Mouffe wollen wir die Ansicht teilen, dass es in einer 
Demokratie zu keinem politischen Ausschluss kommen muss, der ethi-
sche Inklusion per se verhindern würde. Das Ethische ist das Nicht-
antagonistische. Das Politische kann dagegen als Konflikt um die Ge-
staltung des Anspruchs auf Nichtexklusivität verstanden werden, wie 
auch die Praxis der Inklusion, über die wir an anderer Stelle sprachen. 
Wir sollten abschließend noch einmal Richard Rorty zitieren, der die 
Demokratie als den Wunsch »nach möglichst umfassender Erweiterung 
des Anwendungsbereichs des Wortes Wir« (Rorty 1988, 15) bezeichnet. 

Die Herausforderung, ein gutes Verhältnis zwischen einem unbe-
dingten Ethischen, das die Anderen nicht in Freund und Feind un-
terscheidet, und einem Politischen, das Regeln und Grenzen aufstellt 
und über deren Gestalt verhandelt, herstellen zu können, gilt heute als 
Kennzeichen einer Demokratie. »Keine Demokratie ohne Achtung vor 
der irreduziblen Singularität und Alterität. Aber auch keine Demokratie 
ohne Gemeinsamkeit der Freunde, ohne Berechnung und Errechnung 
von Mehrheiten, ohne identifizierbare, feststellbare, stabilisierbare, vor-
stellbare, repräsentierbare und untereinander gleiche Subjekte.« (Der-
rida 2000, 47) Das Ethische und das Politische sind heterogen und 
zugleich untrennbar. Diese Denkweise liegt aktuellen Analysen von Ter-
rorismus und dem gastfreundlichen Umgang mit Migranten zugrunde.

Mit Slavoj Žižek kann davon ausgegangen werden, dass zwei Reakti-
onen auf die genannten Phänomene zu vermeiden sind. Die Politik des 
guten Herzens möchte alle Türen öffnen und jedermann aufnehmen. 
Die Strategie der Abschottung möchte die Fremden möglichst fernhal-
ten (vgl.: Žižek 2015, 11ff). Das gute Herz wird zur Handlungsunfä-
higkeit führen, die Abschottung hingegen zum kalten Herzen und zur 
Selbstauslöschung, da das Fremde immer auch im Eigenen sitzt. Es ist 
sinnvoll, die Extreme zu meiden. Diese Aufgabe ist keineswegs trivial, 
sondern eine echte Aufgabe! Weil Ethisches und Politisches unversöhn-
bar sind, gibt es keine naturgemäße Art, wie beide Aspekte ins Auge 
gefasst werden sollten. Spielräume für Imaginationen sind hier unver-
kennbar.

Eine Perspektive ergibt sich aus den bekannten Konzepten von Gast-
freundschaft. Während Aristoteles jene der reziprok angelegten Nutzen-
freundschaft unterordnet, geht Kant andere Wege. Welche Verpflich-

ZUR BESTIMMUNG ETHISCH RELEVANTER EXKLUSION

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


159

PERDU! SEUL! REGARDÉ! EXCLU! 

tungen haben wir gegenüber Personen, die uns gänzlich fremd sind 
und es vermutlich auch immer bleiben werden? Aus dem Faktum eines 
jeder Eigentumsordnung vorausgehenden, allen gemeinsamen Besitzes 
der geographisch endlichen Erdoberfläche leitet Kant ein Prinzip der 
Hospitalität ab. Demnach hat jeder das Recht, sich anderen »zur Ge-
sellschaft anzubieten« (Zum ewigen Frieden, Dritter Definitivartikel) 
und darf dabei erwarten, nicht feindselig behandelt zu werden. Der 
Ankömmling hat sich dabei seinerseits friedlich zu verhalten. Es wäre 
zu prüfen, in wie weit diese Anforderung der bürgerlichen Normalität 
mehr als nur ein Eigenrecht verschafft.

Der vom Fremden Besuchte darf seinerseits den Gast abweisen, aber 
nur, wenn er ihn damit nicht in den sicheren Tod schickt. Der Gast-
herr gibt dem Gast mehr als er ihm im strengen Sinne schuldet. Gast-
freundschaft ist eine prekäre Lebensform, die sich weniger im Staat oder 
auf dem Land, sondern vielleicht eher in der Stadt zivilisieren kann. In 
diesem Sinne sind die Konzepte einer »Ville-refuge« ausgelegt, etwa in 
Rousseaus Vaterstadt Genf. Sie leben davon, das Ethische und das Poli-
tische in einen produktiven Zusammenhang zu bringen.

Das Ethische bezieht sich auf den Anderen und ist nichtexklusiv, weil es 
den Anderen als Anderen bejaht. Das Politische bezieht sich auf das, was 
der Andere sagt und tut. Rede und Handlung des Anderen können be-
jaht, verneint oder verhandelt werden, ohne den Anderen auszuschlie-
ßen. 

Erst ein Nein, dass sich nicht auf die Rede des Anderen, sondern auf 
dessen Person bezieht, macht diesem zu einem Feind, der Carl Schmitt 
zufolge zu vernichten ist.

d. Perdu! Seul! Regardé! Exclu! 

»Als ich ein Kind war, wohnten wir in dem Viertel, das Marrac hieß; in 
diesem Viertel gab es viele im Bau befindliche Häuser, in deren Baustel-
len die Kinder spielten; in die Tonerde waren große Löcher für die Fun-
damente eingelassen, und eines Tages, als wir in einem dieser Löcher 
gespielt hatten, kletterten alle Kinder wieder heraus, nur ich nicht, weil 
ich es nicht schaffte; von oben her, zu ebener Erde, neckten sie mich: 
verloren! allein! gesehen! aus bist du! (ausgeschlossen sein, heißt nicht: 
draußen sein, sondern; allein im Loch sein, unter freiem Himmel ein-
geschlossen: ausgeschlossen); ich sah dann meine Mutter herbeieilen; sie 
zog mich dort heraus und trug mich davon, weit weg von den Kindern, 
gegen sie.« (Barthes 2008, 143)

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152 - am 19.01.2026, 05:24:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292557-152
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	a.  Dimensionen der Exklusivität
	b.  Was ist eine ethisch relevante Exklusion und was nicht?
	c.  Das Ethische und das Politische
	d.  Perdu! Seul! Regardé! Exclu!

