klarer zu scheiden: Confederacy/Congress hat nur die Funktion Meinungen der Mit-
gliedsstaaten zu duBBern. Judicatory ist dagegen das eigentliche Organ des Internatio-
nalen Rechtes. Das Public Opinion Tribunal wird nur beildufig erwéhnt und
Bentham traut ihm nicht viel zu. Klar ist nur, dafl Bentham ein Internationales Fo-
rum zur Konfliktbearbeitung braucht, da3 er aber erhebliche Schwierigkeiten hat,
eine genauere Form anzugeben. Deutlicher ausgefiihrt ist das Prinzip der Offentlich-
keit (in seinem Constitutional Code konnte er freilich auch Sicherheit Vorrang vor
Offentlichkeit geben). Ebenso klar ist, daB er aus Respekt vor Souverinitit jedes
enforcement des internationalen Rechtes ablehnt.

Krieg ist utilitaristisch nur gerechtfertigt, wenn die Existenz des Staates gefdhrdet
ist. Das Militdr dient deshalb grundsitzlich der Verteidigung (die freilich auch als
Angriff, sogar als Priventivkrieg gefiihrt werden kann). Ein stehendes Heer ist ein
Ubel, aber allein ein stehendes Heer ist dem Kulturfortschritt noch angemessen. Die
militdrischen Partien des Constitutional Code sind dann stark damit beschaftigt, die
Ubel eines professionellen Heeres wieder zu regulieren, u.a. durch eine Balance von
bezahlten und unbezahlten Truppen. Letztlich ist es aber ein politisches Problem: Je
weiter der Staat von Demokratie entfernt ist, desto mehr ist das Berufsheer eine
Gefahr fiir die Sicherheit des Staates.

Von allen Fragen der Internationalen Beziechungen hat Bentham zweifellos die Ko-
lonialfrage am stirksten interessiert. Das Thema ist Truppenverminderung durch
Emanzipation der Kolonien. Er hat Zweifel, dal die Menschheit moralisch reif fiir
Abriistung ist, und beschrinkt sich deshalb auf Argumentation mit self-interest.
Grundsétzliche Argumente gegen Kolonien hat er nicht. Das Argument ist die grofie
Entfernung zum Mutterland, die den EntscheidungsprozeB3 deformiert. Gegen Ma-
rokko als spanische Kolonie hat Bentham deshalb nichts einzuwenden. Auch hier ist
Sicherheit, die zu 6konomischer Entwicklung fiihrt, wieder das entscheixende Ar-
gument: Bei Wilden und Barbaren fehlt diese Sicherheit und die Kolonialherrschaft
ist vorzuziehen.

7.3.3 James Mill

James Mill, 1775-1836, geboren in der Grafschaft Angus in Schottland als Sohn
eines Schuhmachers. Journalist und Literat in London. Beitrdge zur Assoziationspsy-
chologie und zur klassischen Politischen Okonomie. Jeremy Benthams wichtigster
Kontakt zur Offentlichkeit, Mentor der Philosophischen Radikalen. Leitende Position
in der politischen Verwaltung Indiens. Der Klassiker des Antikolonialismus war ein
fithrender Praktiker des Kolonialismus.

Vergleiche zur Biographie:
Alexander Bain, James Mill : a Biography. — London 1882, Neudruck New York

1966.
Aber am deutlichsten wird er in der Autobiographie seines Sohnes John Stuart Mill.

487

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Uberblick iiber sein Werk:
Robert A. Fenn, James Mill’s Political Thought. — New York 1987 (Revision einer
Dissertation London 1971).

Mill wird hier im Anschlu3 an Bentham behandelt, weil seine intellektuelle Position
stark von seiner Beziehung zu Bentham und der Weitergabe von dessen Lehre an
einen jiingeren Kreis der Utilitaristen geprégt ist. Mills Aufsitze zeigen keine Ideen,
die nicht bereits in Benthams frilhen Manuskripten standen, aber Mills Aufsétze
haben eher als Benthams unlesbare und spit gedruckte Texte diese Ideen an die
Friedensbewegung in Grofbritannien und in den USA weitergegeben. Mill ist der
Dogmatiker des Glaubens an die internationale Offentliche Meinung, der diese Be-
wegung im 19. Jahrhundert pragen und im 20. Jahrhundert die realistische Gegen-
bewegung hervorrufen wird. Vergleiche Stephen Conway, Bentham, the Bentha-
mites, and the Nineteenth-Century British Peace Movement, in: Utilitas 2 (1990)
221-243, speziell S. 235-238.

Texte

Colony (1818)

in: Essays reprinted from the Supplement to the Encyclopedia Britannica. —
London 1828 (Neudruck London 1999)

Mill unterscheidet zwischen iiberseeischen Siedlungen, die er begriifit, und kommer-
ziell oder machtpolitisch begriindeten Niederlassungen, die allein aus mangelnder
Kontrolle der Regierung erklirt werden kdnnen und die die Kontrolle der Regierung
weiter schwichen; die dem Schutz vor Feinden dienen sollen, aber nur noch mehr
Feinde schaffen. DaBl diese Kolonien trotzdem so gesucht werden, kann nur daraus
erklart werden, daf3 ,the few™ regieren, nicht ,,the many.” Den herrschenden Kreisen
bringen die Kolonien tatsichlich etwas ein, aber auf Kosten des Rests der Bevdl-
kerung. Kriege niitzen den Herrschenden immer (der Regierung bringen sie Macht, der
ganzen Klasse Posten), weshalb auch die albernsten Griinde akzeptiert werden. Die
Macht der Regierung ist im Krieg grofer als im Frieden, das gilt vor allem fiir ei-
gentlich begrenzte Regierungen. Mills Warnung vor Kolonien ist letztlich isolatio-
nistisch: Wenn die Zahl der Kontakte mit anderen Staaten wichst, wachsen auch die
Konflikte wegen verletztem Interesse oder Stolz, die den Vorwand fiir Kriege brin-
gen.

Law of Nations (1823)

in: Essays reprinted from the Supplement to the Encyclopaedia Britannica. —
London 1828 (Neudruck London 1999)

Mill trdgt die verbreitete Benthamistische Deutung vor, dafl das Voélkerrecht eigent-
lich kein Recht ist, weil es keine kontinuierliche Einigkeit der Staaten gibt es durch-
zusetzen. Biindnisse zwischen Staaten sind kurzfristig, ein Biindnis aller Staaten
offenbar unmdglich. Die volkerrechtlichen Regeln entsprechen deshalb der Etikette

488

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder der Moral. Wie bei der Moral kann dieses System nur funktionieren, wenn die
Individuen etwa gleichstark sind. Statt aber jetzt das Staatensystem und die Balance
zu priifen, lenkt Mill auf die Regierungssystem um: Von Demokratien, innerhalb
derer eine gemeinsame Moral eher eine Chance hat, ist auch international am ehes-
ten eine Beachtung des Volkerrechts zu erwarten.

Das Volkerrecht sollte wie das innerstaatliche Recht kodifiziert werden; durch Dele-
gierte aus allen Landern, damit das Wissen aller Lander zusammenkommt. Da die
Sanktion der 6ffentlichen Meinung auf internationaler Ebene die einzige ist, kommt
alles auf Publizitit an. Als Tribunal sieht er eine multinationale Gerichtsversamm-
lung vor, deren 6ffentliches Ansehen so grof3 wire, dal kein Land den Spruch ein-
fach negieren kann. Ein solches Tribunal wire eine Schule der politischen Moral (in
der Tat will er die Entscheidungen des Tribunals in den Schulen besprechen lassen).
AuBer dieser Offentlichen Meinung setzt Mill keine Exekution voraus. Keine Nation
wird das Objekt der Verachtung und des Hasses der anderen werden wollen. Aber es
gibt auch friedliche Sanktionen: Bestimmte Privilegien im Umgang der Staaten
miteinander konnen genommen werden, zeremonielle oder auch solche, die die
Bewohner direkt treffen (z. B. das Recht in anderen Staaten Prozesse zu fiihren).

Literatur

Majeed, Javed
Ungoverned Imaginings : James Mill’s The History of British India and Orien-
talism. — Oxford : Clarendon Pr., 1992. — 225 S. (Oxford English Monographs)

James Mill’s The History of British India : the Question of Utilitarism and Em-
pire, in: Utilitarism and Empire / ed. by Bart Schultz and Georgios Varouxakis.
— Lanham, MD (u.a.) : Lexington Books, 2005. — S. 93-105

In regierten die Briten ein Land, das nicht von europdischen Siedlern besiedelt war.
Seit 1783 bemiihten sie sich, das indische Recht zu sammeln, folgen dabei aber stark
konservativen Deutungen indischer Gelehrter {iber Kastenrechte und Landrechte.
James Mill ist dagegen nicht an indischer Tradition interessiert, sondern an einem
Versuchsfeld fiir die Anwendung Benthamistischer Rechtsreform. Das unterschied
ihn von Bentham (der fiir jede Gesellschaft ein eigenes Recht schreiben mochte) und
von den iiblichen britischen Radikalen, denen Mills Neigung zum Systematisieren
fehlt. Im Grunde ging es ihm nicht um die indische Gesellschaft, sondern um eine
Kritik der britischen Gesellschaft. Er mif3billigt vor allem die Bodenregelung von
1793, die in Indien eine Aristokratie schaffte; er wollte dagegen direkte Beziehun-
gen der Steuereinsammler zu den Bauern. Die Angriffe Mills in der History auf
Imagination, konkret phantastische Vorstellungen vom kulturellen und 6konomi-
schen Reichtum Indiens, miissen verstanden werden als Angriffe auf konservative
Versuche, eine indische Aristokratie zu erfinden.

Mills History, die haufig als ein besonders eklatantes Beispiel fiir die Verachtung
der Kultur der Kolonien gilt, wird fiir Majeed ein Mittel die Simplizitidten von Ed-

489

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ward Saids Orientalismus-Konzept zu korrigieren. Mill greift die orientalistische
Tradition an, um die aristokratisch-agrarische Tradition in England zu treffen. Die
Kritik anderer Kulturen ist eine Kritik der eigenen Kultur, fiir beide Kulturen sollen
bessere Praktiken gegen das Gewicht der Vergangenheit ermoglicht werden.

7.3.4 Godwin

William Godwin, 1756-1836, geboren in Cambridgeshire als Sohn eines Geistlichen
einer Dissentergemeinde. Selber als Geistlicher ausgebildet, ging aber den vollen
Weg vom Deismus iiber den Pantheismus zum Atheismus. Journalist und Literat in
London. Lohnarbeit fiir Verleger, ein kurzer Ruhm als Politischer Theoretiker und
Romanautor, spiter selber Verleger (von Kinderbiichern). Heute am berithmtesten
als Gatte einer berithmteren Autorin (Mary Wollstonecraft), Vater einer beriihmteren
Autorin (Mary Shelley), Schwiegervater eines noch viel beriihmteren Autors (Percy
Bysshe Shelley).

Biographie:

Don Locke, A Fantasy of Reason : the Life and Thought of William Godwin. —
London 1980

William St. Clair, The Godwins and the Shelleys : the Biography of a Family. —
London 1989.

Von Godwin wird heute am ehesten sein erster Roman gelesen, aber er ist als Theo-
retiker nicht vergessen. In der Geschichte des Anarchismus wird er regelméiBig als
ein Griindervater erwéhnt. Godwin fordert eine Realisierung der von Hume und
Smith entwickelten Philosophie der Unparteilichkeit: Gerade weil die Menschen
dazu neigen, das eigene Gliick fiir wichtiger als das Gliick der anderen zu nehmen,
muf es eine Préferenz der Vernunft geben, eine Préferenz fiir den impartial spectator
of human concerns. Die benevolence fiir die ganze Welt steht vor den affections fiir
die eigene kleinere Gruppe. Wir miissen in die Lage versetzt werden, unsere Mei-
nungen an den Fakten zu korrigieren; das geht nur durch eine Stirkung des eigenen
Urteils. Politisch ist die Losung die Privilegierung der Entscheidung in kleinen
Gruppen aus Familien und Freunden vor den von Rhetorik geprdgten Nationalstaa-
ten. Er will den Staat nicht abschaffen, aber nur titig werden lassen, wenn es unbe-
dingt nétig ist. Auch ,,Sozialist* ist Godwin am ehesten, um den Weg zum eigenen
Urteil zu sichern (das kleine Eigentum ist Basis fiir Freiheit, aber gerade wegen der
Freiheit darf niemand vom anderen 6konomisch abhingig sein).

Zu Godwins politischer Theorie vergleiche:

D.H. Monroe, Godwin’s Moral Philosophy : an Interpretation of William Godwin. —
Oxford 1953 (Neudruck Westport, Con. 1978)

Frederick Rosen, Progress and Democracy : William Godwin’s Contribution to
Political Philosophy. — Dissertation der London School of Economics 1965,
gedruckt New York 1987

490

hittps://dol.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19.



https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

