
 487 

klarer zu scheiden: Confederacy/Congress hat nur die Funktion Meinungen der Mit-
gliedsstaaten zu äußern. Judicatory ist dagegen das eigentliche Organ des Internatio-
nalen Rechtes. Das Public Opinion Tribunal wird nur beiläufig erwähnt und 
Bentham traut ihm nicht viel zu. Klar ist nur, daß Bentham ein Internationales Fo-
rum zur Konfliktbearbeitung braucht, daß er aber erhebliche Schwierigkeiten hat, 
eine genauere Form anzugeben. Deutlicher ausgeführt ist das Prinzip der Öffentlich-
keit (in seinem Constitutional Code konnte er freilich auch Sicherheit Vorrang vor 
Öffentlichkeit geben). Ebenso klar ist, daß er aus Respekt vor Souveränität jedes 
enforcement des internationalen Rechtes ablehnt. 
Krieg ist utilitaristisch nur gerechtfertigt, wenn die Existenz des Staates gefährdet 
ist. Das Militär dient deshalb grundsätzlich der Verteidigung (die freilich auch als 
Angriff, sogar als Präventivkrieg geführt werden kann). Ein stehendes Heer ist ein 
Übel, aber allein ein stehendes Heer ist dem Kulturfortschritt noch angemessen. Die 
militärischen Partien des Constitutional Code sind dann stark damit beschäftigt, die 
Übel eines professionellen Heeres wieder zu regulieren, u.a. durch eine Balance von 
bezahlten und unbezahlten Truppen. Letztlich ist es aber ein politisches Problem: Je 
weiter der Staat von Demokratie entfernt ist, desto mehr ist das Berufsheer eine 
Gefahr für die Sicherheit des Staates. 
Von allen Fragen der Internationalen Beziehungen hat Bentham zweifellos die Ko-
lonialfrage am stärksten interessiert. Das Thema ist Truppenverminderung durch 
Emanzipation der Kolonien. Er hat Zweifel, daß die Menschheit moralisch reif für 
Abrüstung ist, und beschränkt sich deshalb auf Argumentation mit self-interest. 
Grundsätzliche Argumente gegen Kolonien hat er nicht. Das Argument ist die große 
Entfernung zum Mutterland, die den Entscheidungsprozeß deformiert. Gegen Ma-
rokko als spanische Kolonie hat Bentham deshalb nichts einzuwenden. Auch hier ist 
Sicherheit, die zu ökonomischer Entwicklung führt, wieder das entscheixende Ar-
gument: Bei Wilden und Barbaren fehlt diese Sicherheit und die Kolonialherrschaft 
ist vorzuziehen. 

7.3.3 James Mill 

James Mill, 1775-1836, geboren in der Grafschaft Angus in Schottland als Sohn 
eines Schuhmachers. Journalist und Literat in London. Beiträge zur Assoziationspsy-
chologie und zur klassischen Politischen Ökonomie. Jeremy Benthams wichtigster 
Kontakt zur Öffentlichkeit, Mentor der Philosophischen Radikalen. Leitende Position 
in der politischen Verwaltung Indiens. Der Klassiker des Antikolonialismus war ein 
führender Praktiker des Kolonialismus. 

 
Vergleiche zur Biographie: 
Alexander Bain, James Mill : a Biography. – London 1882, Neudruck New York 
1966. 
Aber am deutlichsten wird er in der Autobiographie seines Sohnes John Stuart Mill. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 488

Überblick über sein Werk: 
Robert A. Fenn, James Mill’s Political Thought. – New York 1987 (Revision einer 
Dissertation London 1971). 

 
Mill wird hier im Anschluß an Bentham behandelt, weil seine intellektuelle Position 
stark von seiner Beziehung zu Bentham und der Weitergabe von dessen Lehre an 
einen jüngeren Kreis der Utilitaristen geprägt ist. Mills Aufsätze zeigen keine Ideen, 
die nicht bereits in Benthams frühen Manuskripten standen, aber Mills Aufsätze 
haben eher als Benthams unlesbare und spät gedruckte Texte diese Ideen an die 
Friedensbewegung in Großbritannien und in den USA weitergegeben. Mill ist der 
Dogmatiker des Glaubens an die internationale Öffentliche Meinung, der diese Be-
wegung im 19. Jahrhundert prägen und im 20. Jahrhundert die realistische Gegen-
bewegung hervorrufen wird. Vergleiche Stephen Conway, Bentham, the Bentha-

mites, and the Nineteenth-Century British Peace Movement, in: Utilitas 2 (1990) 
221-243, speziell S. 235-238. 

 
 

Texte 

 
Colony (1818) 

in: Essays reprinted from the Supplement to the Encyclopedia Britannica. – 

London 1828 (Neudruck London 1999) 

Mill unterscheidet zwischen überseeischen Siedlungen, die er begrüßt, und kommer-
ziell oder machtpolitisch begründeten Niederlassungen, die allein aus mangelnder 
Kontrolle der Regierung erklärt werden können und die die Kontrolle der Regierung 
weiter schwächen; die dem Schutz vor Feinden dienen sollen, aber nur noch mehr 
Feinde schaffen. Daß diese Kolonien trotzdem so gesucht werden, kann nur daraus 
erklärt werden, daß „the few“ regieren, nicht „the many.“ Den herrschenden Kreisen 
bringen die Kolonien tatsächlich etwas ein, aber auf Kosten des Rests der Bevöl-
kerung. Kriege nützen den Herrschenden immer (der Regierung bringen sie Macht, der 
ganzen Klasse Posten), weshalb auch die albernsten Gründe akzeptiert werden. Die 
Macht der Regierung ist im Krieg größer als im Frieden, das gilt vor allem für ei-
gentlich begrenzte Regierungen. Mills Warnung vor Kolonien ist letztlich isolatio-
nistisch: Wenn die Zahl der Kontakte mit anderen Staaten wächst, wachsen auch die 
Konflikte wegen verletztem Interesse oder Stolz, die den Vorwand für Kriege brin-
gen. 
 

Law of Nations (1823) 

in: Essays reprinted from the Supplement to the Encyclopaedia Britannica. – 

London 1828 (Neudruck London 1999) 

Mill trägt die verbreitete Benthamistische Deutung vor, daß das Völkerrecht eigent-
lich kein Recht ist, weil es keine kontinuierliche Einigkeit der Staaten gibt es durch-
zusetzen. Bündnisse zwischen Staaten sind kurzfristig, ein Bündnis aller Staaten 
offenbar unmöglich. Die völkerrechtlichen Regeln entsprechen deshalb der Etikette 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 489 

oder der Moral. Wie bei der Moral kann dieses System nur funktionieren, wenn die 
Individuen etwa gleichstark sind. Statt aber jetzt das Staatensystem und die Balance 
zu prüfen, lenkt Mill auf die Regierungssystem um: Von Demokratien, innerhalb 
derer eine gemeinsame Moral eher eine Chance hat, ist auch international am ehes-
ten eine Beachtung des Völkerrechts zu erwarten. 
Das Völkerrecht sollte wie das innerstaatliche Recht kodifiziert werden; durch Dele-
gierte aus allen Ländern, damit das Wissen aller Länder zusammenkommt. Da die 
Sanktion der öffentlichen Meinung auf internationaler Ebene die einzige ist, kommt 
alles auf Publizität an. Als Tribunal sieht er eine multinationale Gerichtsversamm-
lung vor, deren öffentliches Ansehen so groß wäre, daß kein Land den Spruch ein-
fach negieren kann. Ein solches Tribunal wäre eine Schule der politischen Moral (in 
der Tat will er die Entscheidungen des Tribunals in den Schulen besprechen lassen). 
Außer dieser Öffentlichen Meinung setzt Mill keine Exekution voraus. Keine Nation 
wird das Objekt der Verachtung und des Hasses der anderen werden wollen. Aber es 
gibt auch friedliche Sanktionen: Bestimmte Privilegien im Umgang der Staaten 
miteinander können genommen werden, zeremonielle oder auch solche, die die 
Bewohner direkt treffen (z. B. das Recht in anderen Staaten Prozesse zu führen). 
 
 
Literatur 

 
Majeed, Javed 

Ungoverned Imaginings : James Mill’s The History of British India and Orien-

talism. – Oxford : Clarendon Pr., 1992. – 225 S. (Oxford English Monographs) 
 

James Mill’s The History of British India : the Question of Utilitarism and Em-

pire, in: Utilitarism and Empire / ed. by Bart Schultz and Georgios Varouxakis. 

– Lanham, MD (u.a.) : Lexington Books, 2005. – S. 93-105 

In regierten die Briten ein Land, das nicht von europäischen Siedlern besiedelt war. 
Seit 1783 bemühten sie sich, das indische Recht zu sammeln, folgen dabei aber stark 
konservativen Deutungen indischer Gelehrter über Kastenrechte und Landrechte. 
James Mill ist dagegen nicht an indischer Tradition interessiert, sondern an einem 
Versuchsfeld für die Anwendung Benthamistischer Rechtsreform. Das unterschied 
ihn von Bentham (der für jede Gesellschaft ein eigenes Recht schreiben möchte) und 
von den üblichen britischen Radikalen, denen Mills Neigung zum Systematisieren 
fehlt. Im Grunde ging es ihm nicht um die indische Gesellschaft, sondern um eine 
Kritik der britischen Gesellschaft. Er mißbilligt vor allem die Bodenregelung von 
1793, die in Indien eine Aristokratie schaffte; er wollte dagegen direkte Beziehun-
gen der Steuereinsammler zu den Bauern. Die Angriffe Mills in der History auf 
Imagination, konkret phantastische Vorstellungen vom kulturellen und ökonomi-
schen Reichtum Indiens, müssen verstanden werden als Angriffe auf konservative 
Versuche, eine indische Aristokratie zu erfinden. 
Mills History, die häufig als ein besonders eklatantes Beispiel für die Verachtung 
der Kultur der Kolonien gilt, wird für Majeed ein Mittel die Simplizitäten von Ed-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 490

ward Saids Orientalismus-Konzept zu korrigieren. Mill greift die orientalistische 
Tradition an, um die aristokratisch-agrarische Tradition in England zu treffen. Die 
Kritik anderer Kulturen ist eine Kritik der eigenen Kultur, für beide Kulturen sollen 
bessere Praktiken gegen das Gewicht der Vergangenheit ermöglicht werden. 

7.3.4 Godwin 

William Godwin, 1756-1836, geboren in Cambridgeshire als Sohn eines Geistlichen 
einer Dissentergemeinde. Selber als Geistlicher ausgebildet, ging aber den vollen 
Weg vom Deismus über den Pantheismus zum Atheismus. Journalist und Literat in 
London. Lohnarbeit für Verleger, ein kurzer Ruhm als Politischer Theoretiker und 
Romanautor, später selber Verleger (von Kinderbüchern). Heute am berühmtesten 
als Gatte einer berühmteren Autorin (Mary Wollstonecraft), Vater einer berühmteren 
Autorin (Mary Shelley), Schwiegervater eines noch viel berühmteren Autors (Percy 
Bysshe Shelley). 

 
Biographie: 
Don Locke, A Fantasy of Reason : the Life and Thought of William Godwin. – 
London 1980 
William St. Clair, The Godwins and the Shelleys : the Biography of a Family. – 
London 1989. 

 
Von Godwin wird heute am ehesten sein erster Roman gelesen, aber er ist als Theo-
retiker nicht vergessen. In der Geschichte des Anarchismus wird er regelmäßig als 
ein Gründervater erwähnt. Godwin fordert eine Realisierung der von Hume und 
Smith entwickelten Philosophie der Unparteilichkeit: Gerade weil die Menschen 
dazu neigen, das eigene Glück für wichtiger als das Glück der anderen zu nehmen, 
muß es eine Präferenz der Vernunft geben, eine Präferenz für den impartial spectator 
of human concerns. Die benevolence für die ganze Welt steht vor den affections für 
die eigene kleinere Gruppe. Wir müssen in die Lage versetzt werden, unsere Mei-
nungen an den Fakten zu korrigieren; das geht nur durch eine Stärkung des eigenen 
Urteils. Politisch ist die Lösung die Privilegierung der Entscheidung in kleinen 
Gruppen aus Familien und Freunden vor den von Rhetorik geprägten Nationalstaa-
ten. Er will den Staat nicht abschaffen, aber nur tätig werden lassen, wenn es unbe-
dingt nötig ist. Auch „Sozialist“ ist Godwin am ehesten, um den Weg zum eigenen 
Urteil zu sichern (das kleine Eigentum ist Basis für Freiheit, aber gerade wegen der 
Freiheit darf niemand vom anderen ökonomisch abhängig sein). 
Zu Godwins politischer Theorie vergleiche: 
D.H. Monroe, Godwin’s Moral Philosophy : an Interpretation of William Godwin. – 
Oxford 1953 (Neudruck Westport, Con. 1978) 
Frederick Rosen, Progress and Democracy : William Godwin’s Contribution to 
Political Philosophy. – Dissertation der London School of Economics 1965, 
gedruckt New York 1987 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487 - am 22.01.2026, 03:42:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-487
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

