
6. Retter 61

Man kann in Jacksons Bürokratiereform auch das Kernstück einer

populistischen Sozialpolitik sehen: das institutionelle Fundament der

rhetorischen Eingemeindung des kleinen Mannes, wenn man so will.

Ob dies schon alles war,was unter früher »Volksfürsorge« verbucht wer-

den kann, ist umstritten. Manche wollen mehr entdeckt haben, etwa

wichtige Schritte in Richtung auf einenWohlfahrtsliberalismus, der so-

zial motivierte Korrekturen des Wirtschaftskreislaufes vorsieht (Schle-

singer Jr. 1945). Dagegen steht die Ansicht, viel mehr als Symbolik sei

nicht gewesen – doch diese habe immerhin spätere Reformen beflügelt

(O’Connor 2004).

Wie auch immer: In keinem anderen Präsidenten steckt so viel

Trump.

6.2 To win souls

Erinnert man sich des Anfangs – die puritanische Vorzeige-Siedlung

»auf dem Hügel« – und fasst ins Auge, wie eng Politik und Religion,

civil and ecclesiastical, von Beginn anmiteinander verwoben waren, dann

lässt das politische Klima der »Jacksonian Democracy« fürs religiöse

Leben nichts Gutes erhoffen.

Tocquevilles erster Eindruck macht allerdings Hoffnung: »In ihren

Gemeinden«, so lässt er sich zusammenfassen, »passen die Amerikaner

auf sich selber auf: überwachen und reparieren ihre Straßen, sorgen für

die Instandhaltung ihrer Kirchen und kommen nie auf den Gedanken,

dass Regierungsbeamte ihnen die Arbeit abnehmenwürden.«10Was be-

deutet, dass sich der Verbund von kirchlicher und staatlicher Autorität

zwar gelockert oder jedenfalls dezentralisiert hat, das kommunale Ge-

webe aber nicht deshalb beschädigt worden ist, weil »Washington« kei-

ne Anstalten machen würde, den Gemeinden die politische Klein- und

Kärrnerarbeit abzunehmen. Worauf diese nach Tocquevilles Eindruck

auch keinesfalls erpicht waren: »Der Einwohner Neuenglands fühlt sich

10 Isaak Kramnicks Resümee in seinemVorwort zur Penguin-Ausgabe von Tocque-

villes »Democracy in America«.

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


62 Trump – ein amerikanischer Traum?

mit seiner Gemeinde verbunden, weil sie stark und unabhängig ist; er

kümmert sich um sie, weil er zur Lenkung ihrer Geschäfte beiträgt; er

liebt sie,weil er sich über sein Los nicht zu beklagen hat«; in »diesembe-

grenzten, ihm zugänglichenUmkreis, beginnt er, die Gesellschaft zu re-

gieren« (Tocqueville 1987: 102). Also Entwarnung an allen Fronten, auch

der kirchlichen?

Was Tocqueville berichtet, kannte er allerdings nur vom Hörensa-

gen, und sein Zeuge (der überzeugte Lokalhistoriker Jared Sparks) war

ein in der Wolle gefärbter »Kommunitarist«, dem kein schlechtes Wort

über Neu-Englands Gemeinden über die Lippen gekommen wäre. Tat-

sächlich ist bei weitem nicht alles eitel Freude gewesen. Kommunale

Ämter galten als unattraktiv (keine Bezahlung), ja unangenehm (Kon-

flikte mit Nachbarn); viele Kandidaten haben daher, anstatt ihre öffent-

lichen Dienste zu leisten, lieber Strafgelder bezahlt; und bei Gemein-

deversammlungen – angeblich »die Wiege der Demokratie« (Sparks) –

hat sich gewöhnlich kaum ein Drittel des Männervolks getroffen, wie-

wohl auch in diesem Fall Geldbußen fällig wurden (Janiskee 2010: 24,

98).

Also unsichere Kantonisten zuhauf.Weswegen die Kirchgemeinden

froh gewesen sein mussten, dass ihre Existenz beim Bundesstaat ideell

zumindest gut aufgehoben war. Denn zum gesetzlichen Aufgabenka-

talog jeder Gemeinde hat auch die Sorge für den öffentlichen Gottes-

dienst gehört: »after some form of the Protestant religion« (s. Adams

1898: 19ff.). Zumindest als laufende Erinnerung für vergessliche Bürger

mag das Dekret seinen Dienst verrichtet haben.

»After some form of the Protestant religion« – die saloppe Formel

lässt aber erahnen, dass es auch mit dem puritanischen Ethos nicht

mehr zum Besten stand. Ein Geist der Beliebigkeit war eingezogen und

Optionen wurden offengehalten, weil Unsicherheit darüber geherrscht

hat, welcher Weg am ehesten ins Himmelreich führen würde. Prima

facie mochte es zwar so scheinen, als ob die Welt des Heils nicht nur

in Ordnung gewesen, sondern sogar aufgeblüht sei, hat sich doch ein

mächtiger »Brei« intensiver Frömmigkeit über große Teile des Landes

ausgebreitet (»Great Awakening«). Aber wieder einmal waren viele Kö-

che am Werk.

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Retter 63

Einer von ihnen: Lyman Beecher (1775-1863). Er hat zum kleinen

Kreis jener Glaubensführer gehört, die auf Resonanz gestoßen sind, oh-

ne dafür den Verstand zu opfern. Seine Predigten zeichnen den Kampf

mit dem Satan als einen Weltkrieg, der sich für Gottes Kinder nur im

fest geschlossenen Verband endgültig gewinnen lässt. Niederlagen ma-

chen diesen Gegner nur noch gefährlicher – umgekehrt sind für das

fromme Heer gerade dann, wenn es Schlachten gewonnen hat, »Wach-

samkeit und Gebet« besonders wichtig. Zwar werden im Übereifer des

Gefechts nicht alle »Soldaten Gottes«11 mit letzter Klarheit erkennen,

wie gebetet und was beachtet werden muss. Doch wäre es grundver-

kehrt, sie deshalb auszusortieren: Naive »Erweckungserlebnisse abzu-

lehnen, weil sie mit menschlichen Unzulänglichkeiten kämpfen, ist ein

Zeichen von Schwäche und niederer Gesinnung. Und arrogant ist die

Unterstellung, dass dasWerk desHeiligen Geistes sich nicht auch in Er-

scheinungen zeigen kann, die dem religiösen Anliegen schaden.« Feig-

linge und Wankelmütige indes lässt man besser links liegen, denn wer

auf sie wartet, verpasst womöglich die Entscheidung: »Brüder, die Zeit,

um unseren Verpflichtungen dem Erlöser gegenüber nachzukommen,

ist kurz« und »nächstes Jahr werden wir vielleicht schon zu den himm-

lischen Heerscharen gehören« (Beecher 1828: 290ff.).12

Vielleicht aber auch nicht – den Heiligen mögen die letzten Tage

lang und immer längerwerden.Der offene Zeithorizont stellt das Predi-

gergeschäft vor ein kaum lösbares Problem, weil es keine bürokratische

– amtskirchliche – Konstanz offerieren und daher keine ausgedehnten

Zeitspannen überbrücken kann. Beecher vertröstet aufs »nächste Jahr«,

eine längere Frist mag er sich offenbar gar nicht erlauben, weil seine

Kundschaft bröckelt, je länger die Kunde auf dem Markt ist.

Diese Ewigkeit vor der Ewigkeit hat dazu geführt, dass sich unter

dem Einfluss selbsternannter Propheten zahllose kleine, mehr oder

11 Diese Bezeichnungfindet sich bei HenryWard Beecher (1813-1887), dermit gro-

ßem Erfolg in die Fußstapfen seines Vaters getreten ist.

12 Notabene: Die Rede ist hier vom »gebildeten« Nordosten Amerikas; im »primi-

tiveren« Westen und Süden des Landes war das charismatische und chiliasti-

sche Element noch viel stärker ausgeprägt (Meyer 2011).

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


64 Trump – ein amerikanischer Traum?

minder idiosynkratische Sekten herauskristallisiert haben. Entstanden

ist ein verwirrendes Bild aufeinander eifersüchtiger, miteinander

konkurrierender Zellen. Jede Vergemeinschaftung bot den Anlass für

Abspaltungen, so dass bald »ein Meer sektiererischer Rivalitäten«

Augenzeugen und Glaubensbrüder gleichermaßen verwirrt hat (Hatch

1989: 62ff.). Amerika war ein »religious hotbed« (Wikipedia) gewor-

den. Statt im Zuge der Modernisierung resp. Aufklärung allmählich

abzuflauen, hat sich die Spaltungswut rapide verstärkt. Selbst den

hochgeachteten Lyman Beecher sollte es erwischen: 1835 ist er in einen

kirchlichen Häresie-Prozess verwickelt worden – vorgeworfen wurden

ihm Irrlehren aus dem Jahr 1817.

Die Person war alles. Von Organisation ist ganz besonders dort

nichts zu merken gewesen, wo dem gemeinschaftlichen Gefühl kei-

ne geographischen Grenzen gesetzt werden konnten oder sollten.

Winthrops »Hügelstadt« hat ihren Modellcharakter nur deshalb zu

reklamieren vermocht, weil alle Welt (»all people«) wusste, wohin sie

schauen musste, um zu lernen: nach Boston. Doch wo logiert Got-

tes Gemeinde? Überall vielleicht und nirgends gesichert. Nicht von

ungefähr ist die Paradefigur dieser religiösen Erweckungswelle (ca.

1800-1840), der »itinerant preacher« oder »circuit rider«, zu Pferde

unterwegs, um mal da, mal dort sog. »camp meetings« abzuhalten:

improvisierte Gottesdienste auf freiem Feld, bei Wind und Wetter, mit

stetig wechselnder Kundschaft.

Die einzige Konstante ist der Seelenretter selbst. Tocqueville war

es vergönnt, ein derartiges Event mitzuerleben: »Der Schrecken in tau-

send Gestalten«, so schildert er das Geschehen, »stand in den Gesich-

tern geschrieben, Verzweiflung und Raserei waren ihre Buße. Manche

Frauen hielten ihre Kinder hoch und stießen jämmerliche Schreie aus,

andere schlugen mit der Stirn auf den Boden; einige Männer krümm-

ten sich auf den Bänken und beklagten mit lauter Stimme ihre Sünden,

andere wälzten sich im Staub« (zit.n. Kahan 2015: 139).

Überschäumende Verrücktheit war das Markenzeichen der Ver-

anstaltungen, die weit hinten in Kentucky oder anderen Wildwest-

Reservaten stattgefunden haben. Im »zahmeren« Osten hat das

Schauspiel zivilisiertere Formen angenommen, nicht zuletzt, weil fes-

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6. Retter 65

tere Koordinaten vorgegeben waren: »Die ganze Gemeinde«, berichtet

ein Geistlicher aus Rochester, »befand sich in einem Zustand der Erre-

gung. Überall war Religion das Gesprächsthema: zu Hause, im Laden

und Büro, auf der Straße.« (Hyatt 2002: 126) Haus, Laden, Büro, Straße

– dieses Geviert hat für gesittete Erregung gesorgt. Deren Anlass war

ein Auftritt von Charles Grandison Finney (1792-1875).

In der Tradition Beechers stehend, hat auch Finney versucht, Mys-

terium und Moderne, Glaube und Gehirn, das Wie und das Was besser

aufeinander abzustimmen (s. Beecher 1828: 154ff.). Doch wo jener noch

mit konzeptionellen Reibungen zu ringen hatte, ist es ihm gelungen,

die passförmige Kombination zu finden.

Das Problem bestand im Kern darin, eine Frömmigkeit zu prak-

tizieren, die mit dem Bewusstsein eines »aufgeklärten« – städtischen

– Zeitgenossen zusammenpasst. Auch diesem Theologentypus ist Toc-

queville begegnet:

»Er appelliert nicht an den Glauben, sondern an die Vernunft; er in-

doktriniert nicht, sondern argumentiert und will überzeugen; weder

interessieren ihn die Weisheiten der scholastischen Theologie noch

rekurriert er auf Schriften der Kirchenväter, päpstliche Episteln oder

Konzilsbeschlüsse; er greift auf wissenschaftliche Argumente zurück

undbezieht seineBeispiele aus dem jedermann zugänglichenAlltags-

wissen«.13

Was aber bleibt von einer Religion übrig, wenn ihre »mysteriöse« Mit-

te zerstört und die dogmatische Umrandung geschleift wird? Finneys

Antwort darauf: Glaube als Handwerk – do it yourself.

Von allem Anfang wird deutlich, dass im Verhältnis zu Gott kein

organisiertes Werk zählt, sondern saubere Einzelarbeit gefragt ist:

»Denk’ nicht an allesMögliche und glaube ja nicht, Dumüsstet nur ein

paar Treffen besuchen, damitDeineGefühle aktenkundigwerden. Ge-

13 https://oll.libertyfund.org/titles/tocqueville-democracy-in-america-historical-

critical-edition-vol-3/simple

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://oll.libertyfund.org/titles/tocqueville-democracy-in-america-historical-critical-edition-vol-3/simple
https://oll.libertyfund.org/titles/tocqueville-democracy-in-america-historical-critical-edition-vol-3/simple
https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://oll.libertyfund.org/titles/tocqueville-democracy-in-america-historical-critical-edition-vol-3/simple
https://oll.libertyfund.org/titles/tocqueville-democracy-in-america-historical-critical-edition-vol-3/simple


66 Trump – ein amerikanischer Traum?

brauche Deinen gesunden Menschenverstand, so wie Du es bei jeder

anderen Arbeit auch tun würdest.«

Die Reinigung der Seele passiert nicht von oben, pauschal und ge-

heimnisvoll, sondern dadurch, dass wir unseren Sündenkatalog

gewissenhaft abarbeiten, Sünde für Sünde, am besten »mit Papier und

Bleistift«, halt so, wie »ein Kaufmann über seine Bücher geht« (Finney

1835: 33ff.).

Alles wirkt so, als hätte hier jemand Benjamin Franklins profane

Charakter-Schule in ein religiöses Reinigungs-Brevier übersetzt – bis

dahin, dass der anvisierte Erfolg (mal Wohlstand, mal Erlösung) nach

menschlichem Ermessen garantiert ist. Nicht von ungefährmusste sich

Finney sagen lassen, er stufe die göttliche Gnade auf einen Reflex des

menschlichen Handelns herunter. Was übrigens auch für seinen eige-

nen Part gilt. Wer es ihm gleichtun will, kann sich schulen lassen, denn

to win souls ist eine Kunst, und kein Geheimnis – die Finney-Methode

sagt den Aspiranten, wie es geht (Finney 1835: 144ff.). Nichts wird da-

bei dem Zufall überlassen und nichts gilt als selbstverständlich – selbst

der überraschende Fall, dass jemand betrunken seine Sünden beichten

möchte, findet Erwähnung.

»America has not been the same since the likes of Charles Grandison

Finney. He is the giant of American revivalism«.14

Die Umstände sprechen dafür, dass diese Hymne nicht nur dem Boten,

sondern auch der Botschaft gilt: »Erfolgsgeheimnisse« auszuplaudern

ist damals in Mode gekommen.

14 www.christianitytoday.com/history/issues/issue-20/from-editor-father-of-

modern-revivalism.html

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012 - am 12.02.2026, 23:03:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450680-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

