
Theater in der Landschaft

Mangelerfahrung in der Landschaftskunst anhand

von Heiner Müllers Arbeiten1

Shu Ishimi

1. Fragestellung: Warum Landschaft im Theaterdiskurs?

Mit der Erfindung und rasanten Fortentwicklung des Films im frühen 20.

Jahrhundert hat das Theater in der Medienwelt seine einstige Rolle als zen-

traler Ort des öffentlichen Diskurses zunehmend verloren. Bertolt Brecht

(1898–1956) versuchte in Reaktion darauf, stärker das theatrale Verhalten

als die Fabel in den Blick zu nehmen und damit den Diskurscharakter des

Textes. In diesem Kontext wurde Brechts Theater als ein Laboratorium für

die Darstellung menschlichen Verhaltens sowie für deren Rezeption und

Gemeinschaftsbildung zwischen Darsteller*innen und Publikum verstanden.

Dies kann eine Antwort darauf sein, weshalb sein Theater heute noch aktuell

und wirksam ist.

Die Idee von Theater als einem Laboratorium entwickelte Heiner Müller

(1929–1995) in seinem Konzept von Landschaft im Theater weiter. Wie in die-

semBeitragdiskutiertwird,hat jedochdasKonzept vonTheater als Landschaft

seine eigenen Schwierigkeiten, weil nachMüllers Definition der*die Autor*in

selbst nicht vorgeben darf, wie diese im Theaterereignis dargestellt werden

soll.Demkommt entgegen, dassMüller in seinen Stücken nichtmit einembe-

stimmten Landschaftsbegriff arbeitet, sondern verschiedene Landschaftsbe-

griffe konstelliert (vgl. Nitschmann/Vaßen 2021: 19). Vor diesem Hintergrund

1 Dieser Beitrag gehört zu einem Teil meiner Dissertation, die voraussichtlich »Theater

in der Landschaft – Heiner Müller und seine mögliche Begegnung mit Noh-Theater«

heißen wird. Ich danke Dr. Micha Braun, Leipzig, für seine Hilfe bei der sprachlichen

Durchsicht.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


124 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

zielt der Beitrag darauf ab, nach einem Überblick zum Landschaftsverständ-

nisMüllers anhanddesTheatertextes »Bildbeschreibung« zu untersuchen,wie

der Autor Landschaft konstruiert, um in der Theateraufführung eine Erfah-

rung derselben zu ermöglichen. Daraufhin wird im Vergleich mit der Tradi-

tion des japanischen Noh-Theaters überprüft, ob ein solches Landschaftskon-

zept neueMöglichkeiten der Rezeption auch in anderenTheaterformen eröff-

net. Der Titel dieses Beitrags lautet daher nicht »Landschaft imTheater«, son-

dern »Theater in der Landschaft«. Dahinter verbirgt sich ein jeweils spezifi-

sches Verständnis von Landschaft undTheater.

Seit einigen Jahren gewinnt die Wahrnehmung von Landschaft, auch

unabhängig vom Theaterdiskurs, an Bedeutung, indem beispielsweise Vor-

gänge der Industrialisierung und Urbanisierung die Umwelt irreversibel

beschädigen und die Lebensgrundlagen der Menschheit bedrohen. Wenn

Theater heute nicht nur auf der Textebene, sondern auch erfahrungsbezogen

die Probleme unserer Zeit verhandeln will, muss auch sein Verhältnis zur

Landschaft untersucht werden. Aber wie kann ein derart komplexes Gefüge

im Theater untersucht werden? Weil sie wegen ihrer schier unermesslichen

Größe alles menschliche Streben übersteigt, scheint es zunächst schwierig,

eine Landschaftserfahrung innerhalb des Theatergebäudes zu verwirklichen.

Das Verlassen des Gebäudes und der Eintritt in die Natur kann eine Lösung

sein – und in der Tat gab und gibt es viele Versuche von site specific theatre.2

Aber auch die Lösung, im Theatergebäude zu bleiben, erscheint möglich:

dann, wenn sich das Theater bewusst bleibt, dass es ungeeignet für Land-

schaft ist und sie trotzdem darzustellen versucht. Dies wäre ein Versuch nicht

nur darüber, was für ein Bild der Realität oder was für eine Figur im Theater

gut darstellbar ist, sondern vor allem darüber, wie eigentlich Darstellung

überhaupt im Rahmen der Institution Theater möglich ist. Interessant daran

ist, dass ebendieser Versuch notwendigerweise scheitern muss. Es ist dies

die Voraussetzung, um etwas unvorhersagbar Neues zu finden. Mithilfe der

2 Der US-amerikanische Künstler Robert Smithson (1938–1973) ist in diesemKontext im-

mer noch zuerst zu erwähnen. Sein Meisterstück »Spiral Jetty« (1970) ist das bekann-

teste Stück von earthwork oder land art. Für unseren Kontext bemerkenswert ist, dass

er nicht nur das Museumsgebäude verlassen hat, sondern eine Beziehung zwischen

dem Museum und dem Originalschauplatz in der Natur gebildet hat, indem er einen

kleinen Teil seines größeren Projekts ins Museum gesetzt hat. In dieser Art wurde es

den Besucher*innen nur teilweise erfahr- und gleichzeitig als vom Original entfernt

wahrnehmbar. Sein Gedanke wurde so in ein Non-Site-Kunststück geformt (vgl. Flam

1996).

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 125

Landschaft könnteTheater (s)eine Zukunft finden, wie in einer Untersuchung

beider Termini imWeiteren gezeigt wird.

2. Landschaftsbegriff und Bilderdarstellung

Die Landschaft als Wahrnehmungskategorie ist nicht neu, im Gegenteil: Sie

ist so alt wie die Menschheit selbst. Als der erste Mensch sich umschaute, um

seinen Standort zu bestimmen, begann auch die Landschaft. Dennoch wur-

de sie lange nicht thematisiert und theoretisiert. Laut Joachim Ritter (1963)

war es Petrarca, der erstmalig die Landschaft entdeckte, indem er 1336 über ei-

ne Gipfelbesteigung berichtete. So schrieb er: »Zuerst stand ich, durch unge-

wohnten Hauch der Luft und durch einen ganz freien Rundblick bewegt, ei-

nem Betäubten gleich.« (vgl. Petrarca 1956: 84, Herv. SI) Auf dem Gipfel schlug

er Augustins »Bekenntnisse« nach, um »Gott zum Zeugen« (ebd.: 87) anzuru-

fen. Aber er fand darin das Gegenteil: Augustin mahnt die Leute, die die Na-

tur bestaunen und »nicht acht ihrer selbst« (ebd.,Herv. i.O.) haben. Petrarca war

daraufhin erneut »wie betäubt« (ebd.) und erkannte im Zorn, dass er »noch

jetzt Irdisches bewundert[e]«. Denn »[n]eben ihrer [der Seele – SI] Größe ist

nichts groß.« (Ebd.) Petrarca beschreibtmithin seine Landschaftsbetrachtung

aus christlich-heilsgeschichtlicher Sicht als eindeutig negative Erfahrung. Auf

dem Gipfel angekommen, konnte er nicht – wie erhofft – alles sehen und da-

mit in eine beherrschbare Perspektive bringen, im Gegenteil: Umgeben von

Landschaft war er betäubt und erfuhr einen eklatanten Mangel seiner Wahr-

nehmungsfähigkeit.

Landschaftsbetrachtung geht stets mit einer solchen Mangelerfahrung

einher, wie auch spätere Landschaftsdiskussionen betonen. Georg Simmel

(1858–1918) war einer derjenigen, der die Landschaft als anthropozentrische,

also nicht vomSubjekt unabhängigeWahrnehmungderNatur untersucht hat.

Ihm zufolge ist Landschaft ein »Ausschnitt aus der Natur« (Simmel 2001: 472),

die demgegenüber als »die Einheit eines Ganzen« (ebd.: 471) konzipiert wird.

Auch wenn die Landschaft lediglich ein Stück aus der einheitlichen Natur ist,

lässt die »Stimmung« (ebd.: 479) sie als ein sinnliches Ganzes erscheinen. Als

die »Vereinheitlichungskraft der Seele« (ebd.: 480) steht die Stimmung jedoch

nicht dem Menschen willkürlich zur Verfügung. Der Mensch kann nicht alles

Gesehenes als die Landschaft wahrnehmen. Vielmehr ist die Landschaft eine

»Verschlingung des Gegebenen mit unserem Schöpfertum.« (Ebd.: 480) Die

Landschaft in Simmels lebensphilosophisch grundierter Perspektive führt

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


126 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

das betrachtende Subjekt zurück zur Natur, die für den Menschen stets un-

begreifbar bleibt. In diesemMoment erfährt das Subjekt seine Passivität und

es kommt zu einer zentralen und gleichermaßen ambivalenten Veränderung

des Wahrnehmungsmodus: Obwohl die Landschaft aus der Begegnung des

Subjekts mit der Natur resultiert, überschreitet sie dessen Grenze der Wahr-

nehmung.Genauer gesagt, verliert das Subjekt denAbstand zu demeigentlich

wahrgenommenen Objekt, das einWahrnehmen als solches voraussetzt.

Bemerkenswert ist, dass beide Analysen die Landschaftskünste essentiell

für die Landschaftserfahrung finden. Dem Landschaftsbegriff geht die Land-

schaftsmalerei im 15. und 16. Jahrhundert imdeutschen, italienischen,nieder-

ländischen, französischen und englischen Sprachraum voraus (vgl. Piepmeier

1980: 16). In Ritters Betrachtung spielt Schillers Gedicht »Der Spaziergang« ei-

ne große Rolle, um seine Theorie über die Landschaftsidee nach der Neuzeit

zu prüfen (vgl. Ritter 2003: 429). In Simmels Abhandlung wird wiederum die

Landschaftsmalerei im Vergleichmit dem Portrait untersucht.Manmuss sich

aber dessen bewusst sein, dass diese Beispiele eher als unmittelbare Verwirk-

lichung eines subjektiven Eindrucks zu verstehen sind, nicht als die wieder-

holbare, vermittelte und damit künstlerische Darstellung in der und für die

Gemeinschaft. In diesem Zusammenhang ist interessant, dass Petrarca den

Brief tatsächlich nicht am Abend seines Bergaufstiegs schrieb, wie er behaup-

tet (vgl. Petrarca 1956: 89). Erst nach mehreren Jahren, laut einer Forschungs-

meinung sogar mehr als eine Dekade später, berichtete er schriftlich über sei-

ne Landschaftserfahrung auf dem Gipfel.3 Diese deutliche Verschiebung zwi-

schen der originalen Erfahrung und ihrer Darstellung, nämlich seine Inszenie-

rung, ist lange vernachlässigt worden.4

Es ist kein Zufall, dass das Theater lange aus der Diskussion über Land-

schaft ausgeschlossen blieb, weil in dieser Kunstform das Wahrnehmen

und Erkennen des Publikums sowohl zeitlich als auch räumlich streng

eingeschränkt und somit seine eigene Einbildungskraft kontrolliert wird.

Besonders im Theaterdiskurs um die Landschaft ist, dass er immer über

die Verknüpfung von Visuellem und Sprachlichem nachzudenken gibt. Im

3 Vgl. bspw. das Vorwort von Franz Josef Wetz in Petrarca/Wetz 2004.

4 Der Philosoph Gernot Böhme (2001: 173–188) setzt in »Aisthetik. Vorlesungen über Äs-

thetik als allgemeine Wahrnehmungslehre« mit dem Begriff von Design den Zugang

von der philosophischen und ästhetischen Analyse zur Installation, die dem Theater

ähnlich zeitlich und räumlich konstruiert wird.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 127

Theater werden die Bilder, die von Menschen nach ihrem Eindruck der Na-

tur gemacht werden, und die Sprache, die im Theaterraum zur Artikulation

gelangt wird, infrage gestellt. Darum lautet die Frage nach der Landschaft

im Theater folgendermaßen: Wie können die Bilder und ihre Beschreibung

miteinander verknüpft werden? Und welche spezifischen Eigenschaften zur

Beantwortung dieser Problematik bietet das Theater an? Wie weiter unten

diskutiert wird, hat diese Fragestellung mit dem grundlegenden Mangel

subjektiverWahrnehmung und Erkenntnis zu tun.

3. Landschaftserlebnis und -idee bei Heiner Müller

Vor den reformierten Theaterpraktiken des 20. Jahrhunderts in Europa be-

stand die verbreitete Annahme, dass der Text die Szene konstruiert und diese

zugleich reibungslos den Text abbildet. Dort vereinen sich also das Bild und

die Sprache. Landschaftsbeschreibungen hingegen finden sich schon lange

in der Theatergeschichte. So berichtet beispielsweise der Bote im barocken

Theater über die schöne Landschaft der fremden Städte, die durch den vir-

tuosen Vortrag des Schauspielers sprichwörtlich hervorgerufen wurde. Seit

Lessings »Laokoon« wurde diese Idee des Imaginierens im theaterästheti-

schen Bereich jedoch abgelehnt. Das Theater hatte Zeitkunst zu sein und

sich von der Malerei als Raumkunst zu differenzieren. Als solches zielte die

Darstellung der Schauspieler*innen nicht mehr auf eine Ewigkeit ab, sondern

auf die flüchtige Kommunikation mit Anderen. In der ersten Hälfte des 20.

Jahrhunderts hat Brecht – wie oben erwähnt – versucht, das Theater in einen

Ort zu verwandeln, an dem die Darstellung selbst im Zentrum steht. Statt

der Virtuosität der Schauspieler*innen gewinnt die sich ständig ändernde

Wahrnehmung des Publikums an Bedeutung.

Neben Brecht schließt Heiner Müller, der 1992 in Brechts Berliner Ensem-

ble die Leitung übernimmt und dessen Stellung zum Erbe Brechts – »Brecht

[zu]gebrauchen,ohne ihnzukritisieren, istVerrat« (MüllerW8: 231)5 – bekannt

ist, mit seiner Landschaftsidee an diese Theaterreform an.6 Folgt man sei-

5 Seine Texte werden in der Regel nach dieser Werkausgabe mit dem Sigel »W« und der

Bandzahl zitiert.

6 Carl Weber beschreibt chronologisch Müllers Werken nachgehend die Veränderung

der Beziehung zwischen Text und Landschaft nach seiner Amerikareise (vgl. Weber

2003: 108–113).

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


128 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

ner Autobiografie, hat er Landschaft als Raum zum ersten Mal auf seiner

Amerikareise 1975/76 explizit zumThema gemacht:

»Meine Grunderfahrung in den USA war die Landschaft, zum ersten Mal in

meinem Leben hatte ich ein Gefühl für Landschaft, für den Raum. Die ei-

gentliche amerikanische Dimension ist ja nicht die Zeit, sondern der Raum.

[…] In Amerika sind die Ränder das Lebendige, überall gibt es noch nicht be-

setzte Landschaft, auch sozial noch nicht besetzte Landschaft. Landschaf-

ten, die nicht domestizierbar sind, wo die Legenden von den Flying Sau-

cers entstehen konnten. Das wird ganz verständlich in Nevada, Arizona oder

Grand Canyon.« (Müller 2016: 222–223)

In den USA hat Müller die Landschaft als das vommenschlichen Handeln Un-

besetzte verstanden, und dementsprechend als eine zentrale Möglichkeit, das

bis datoUnbekannte zu entdecken.VondiesemUnbekannten geht jedoch glei-

chermaßen eine Bedrohung aus. So beschreibt er einen nächtlichen Spazier-

gang in Mexiko mit folgendenWorten:

»[Ein] Nachtgang von einem abgelegenen Dorf zur Hauptverkehrsstraße

nach Mexiko City, auf einem Feldweg zwischen Kakteenfeldern, kein Mond,

kein Taxi. Ab und zu tauchten dunkle Gestalten wie von Goya-Bildern auf,

gingen an uns vorbei, manchmal mit Taschenlampen, auch mit Kerzen. Ein

Angst-Gang durch die dritte Welt.« (Ebd.: 233)

Die Angst, die Müller hier eingesteht, wird durch die Orientierungslosigkeit

und die Ferne des Ziels, welches er in geräumigem Feld und nächtlicher Dun-

kelheit zu Fuß erreichen muss (»kein Taxi« [ebd.]), hervorgerufen. Zudem er-

scheinen daraus unvermittelt immer wieder fremde, gelegentlich körperlich

bedrohliche Figuren. Darüber hinaus aber verursacht auch die politische, im

Alltag verborgene Feindseligkeit eine Bedrohung. In Erinnerung an diese Er-

fahrung imfernenMexikoverfasstMüller 1980 in seinemTheatertext »DerAuf-

trag. Erinnerung an eine Revolution« (W5: 11–42) den langen Monolog eines

Mannes imFahrstuhl.Als dieserMann in höchsteNot gerät und aus demFahr-

stuhl aussteigt, findet er sich plötzlich auf einer sich bis zumHorizont erstre-

ckenden Straße in Peru.Dort fühlt er sich bedroht von fremden, übermensch-

lich großen Menschen. Gleichzeitig aber besteht zwischen dieser Szene und

der beschriebenenErfahrung inMexiko einwesentlicherUnterschied: dieHel-

ligkeit. So beschreibt der Mann im Fahrstuhl den Horizont und die dorthin

führende Straße sowie die bedrohlichen Figuren, während sich die Angst des

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 129

betrachtenden Subjekts zunehmend steigert. Aber als diese Figuren ihn gar

nicht beachtend vorübergehen, verfliegt seine Angst schnell und er fühlt sich

enttäuscht und missachtet. Denn er ist für die Figuren selbst kein Objekt des

Angriffs oder überhaupt des Erkennens gewesen.Obwohl seine Angst schwin-

det, verschwindet nicht die bedrohliche Situation. Stattdessen akzeptiert er

sie erleichtert:

»[Ich] gehe weiter in die Landschaft, die keine andere Arbeit hat als auf das

Verschwinden des Menschen zu warten. Ich weiß jetzt meine Bestimmung.

[…] Irgendwann wird DER ANDERE mir entgegenkommen, der Antipode,

der DoppelgängermitmeinemGesicht aus Schnee. Einer von uns wird über-

leben.« (W5: 33)

Die Landschaft ist kein Objekt der Darstellung mehr, sondern eine Situation,

in der sich das betrachtende Subjekt befindet und in welcher das Andere auf-

tauchenund ihmgegenüberstehenkann.AndiesemPunktwirddasVerhältnis

vonTheater undLandschaft neu gedacht:DasTheater als derOrt,woderMann

imFahrstuhl sprichtundgehörtwird, ist vonderLandschaft aufüberwältigen-

de Art umgeben. In einem Interview im Jahr 1990 sprichtHeinerMüller davon:

»Meine Texte sind eine autonome Landschaft, diese Landschaft kann man

weiter ausbreiten und ausbauen, unabhängig von politischen Systemen.

Mir ist Wurscht, wer glaubt mitzuregieren.« (W11: 698)

Dies sagt er, nachdem er zunächst seinem Gesprächspartner RobertWeichin-

ger gestanden hat, dass er fürsTheatermachen eine »Folie der Diktatur« (ebd.)

interessant fände,zugleich aber bestätigte,dass es eine solcheFolie nichtmehr

gebe. IndemMüller die aus seinem Text aufgetauchte Landschaft für autonom

hält und somit die privilegierte Position des Autors, der als Erster auf die Deu-

tungdesTextes antwortendarf,verlässt, eröffnet erneueMöglichkeiten fürdie

Praxis undRezeptionderer,die in anderenpolitischenSituationen leben als er.

Damit kann seine Textlandschaft eben nicht nur als prominentes, hochartifi-

zielles Zeugnis ausMüllers DDR-Zeit gelesen werden, sondern bietet zugleich

anderen Theatermacher*innen und Rezipierenden die Möglichkeit, politisch

herausforderndeSituationen, sei es in kapitalistischenoder kommunistischen

Systemen, in künstlerischer Freiheit zu bearbeiten. Gleichzeitig aber deutet

seine Stellungnahme eine Entbindung des Autors von der Verantwortung an,

indem sich seine Textlandschaft als von der jeweiligen politischen Situation

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

unabhängig geriert. Im selben Interview entgeht er so zugleich der Frage,was

er mit der neuen Situation Deutschlands nach 1989 anstellen soll. In der Tat

entgegnete er auf diese Frage: »[I]ch bin 61 Jahre alt und habe genug geschrie-

ben.« (Ebd.) Damit übernimmt er seine Aufgabe als Autor nicht,mit dem Text

auf das wiedervereinigte Deutschland zu antworten. In der Tat schrieb er, ab-

gesehen von seinem letzten,posthumveröffentlichten,Theatertext »Germania

3 Gespenster am toten Mann« (W5: 253–297), uraufgeführt 1996, keinenThea-

tertext mehr.

Wenn man seine Behauptung aus dem Interview ernst nehmen will – oh-

ne sie nur für eine Entschuldigung zu halten – erscheint darin eine weitere

Seite der Landschaft in derTheaterpraxis.Müller versteht seine eigenen Texte

zwar als Landschaft, nimmt jedoch nicht an, sie sei lediglich ein zu beschrei-

bendes Objekt. Vielmehr benennt er die eigene Situation als Landschaft, in der

alle seine Texte, befreit vom untergegangenen Staat, wie unnütze Trümmer

zerstreut daliegen. Umgeben davon kann der Betrachtende entscheiden, was

davonsichanzusehen lohntundwelcheVerbindungendazwischenzuerfinden

sind. Auf der einen Seite handelt es sich um eine Befreiung der Betrachtenden

vom Autor; auf der anderen Seite um die Autorisierung einer gewissen Will-

kür der Betrachtenden, auch wenn diese eingeschränkt bleibt. Versucht man

nämlich, die Objekte in seiner Umgebung nicht als beliebig zu betrachten und

sich somit den eigenen Eindruck als eine Landschaft vorzustellen, wird man

auf die Verantwortung der Betrachtenden gestoßen.Obwohl die dort platzier-

ten Objekte nicht aus der Natur kommen, sondern künstlich beziehungsweise

künstlerisch gestaltet sind, kann eine so gemachte Landschaftserfahrung ei-

ne Wahrnehmung von Umgeben-Sein und damit eine Infragestellung der ei-

genen Erkenntnisfähigkeit erzeugen. Wenn der Landschaftsbegriff auf diese

Art definiert wird, bedeutet dasWort Landschaft semantisch nichts Konkretes,

während es phänomenologisch einen besonderen Topos, einen Ort der Erfah-

rung, aufzeigt.

Es gibt keine eindeutigen Belege dafür, dass Müllers »autonome Land-

schaft« (W11: 698) seiner Texte und diejenige, in der wie im Monolog des

Mannes im Fahrstuhl die Menschen endgültig verschwinden werden, zu-

sammen zu denken wären. Somit lässt sich keine eindeutige Definition von

Landschaft generieren. Aber es gibt Berührungspunkte beider Landschaften

in dem Sinne, dass die Landschaft einen Raum bildet, in dem die privilegier-

ten Einzelnen aufgelöst werden und der sich nicht als natürlich gegebenes

Material anbietet, sondern vielmehr selbst als Akteur erscheint, der Arbeit

verrichtet. In Müllers Idee ist die Landschaft nicht zuletzt von allen mensch-

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 131

lichen Produzent*innen und der Natur selbst befreit – ein vorläufiges Objekt,

das Bilder und Sprache der Verschiebung erzeugt.Dazu verlieren die Betrach-

tenden jeglichen Abstand. In seinem Theatertext »Bildbeschreibung« (1984)

wird ein solcher Übergang oder Distanzverlust dargestellt.

4. »Bildbeschreibung«

Nach dem Stück »Der Auftrag« wurde 1984 der Text »Bildbeschreibung« (W2:

112–119) veröffentlicht. Er beginnt mit einer Landschaft:

»Eine Landschaft zwischen Steppe und Savanne, der Himmel preußisch

blau, zwei riesige Wolken schwimmen darin, wie von Drahtskeletten

zusammengehalten, jedenfalls von unbekannter Bauart« (W2: 112).

»Bildbeschreibung« besteht aus einem einzigen, sich über acht Seiten erstre-

ckenden Satz.Ohneweitere Erläuterung für die*den Sprechende*n beschreibt

das Ich die kuriose Landschaft. Aber die Rezipierenden erahnen, dass sich der

Text und das vorzustellende Bild nurmangelhaft aufeinander beziehen. Denn

am Anfang bietet »eine Landschaft« (ebd.) kein konkretes Bild an. Sie können

nicht erkennen, ob diese Landschaft räumlich oder qualitativ zwischen baum-

loser Steppe und tropischer Savanne liegt. Wenn im Text die Figuren auftre-

ten, können die Rezipierenden sie vor die Landschaft setzen und versuchen,

ihre Beziehungen zu interpretieren, wie ihnen ein Drama das in der Regel er-

möglicht. So verringert sich der Mangel an Visuellem, der am Anfang zu füh-

len ist. Anders gesagt, helfen die Figuren anscheinend dem Mangel ab. Vor

der Landschaft befinden sich Bäume, ein Haus, ein Tisch, Stühle, ein Mann

und ein Vogel. Im Verlauf des Textes erscheint auch ein Rahmen umdie Land-

schaft: »daß sie [die Sonne – SI] sich bewegt, ist aus dem Bild nicht zu bewei-

sen« (ebd.) usw.Aus solchen Formulierungenwird deutlich, dass das beschrei-

bende Ich nicht von der erzählten Landschaft umgeben wird, sondern ledig-

lich in einembestimmten Abstand vor einemBildrahmen steht.Das Erkennen

der Rezipierenden wird am Ende der ersten Seite überraschenderweise aber-

mals befragt.Denn der Auftritt einer Frau verändert das zunächst imaginierte

Bild insofern, als dass die rechte Bildhälfte von ihr beherrscht wird: »Blick und

Schnabel [des Vogels] gegen eine Frau gerichtet, von der die rechte Bildhälfte

beherrscht wird, ihr Kopf teilt den Gebirgszug« (W2: 112). Außerdemwirkt die

Beschreibung nicht statisch. Die Frau scheint nicht bloß zu stehen, vielmehr

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


132 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

in Bewegung zu sein, aber der/die Betrachtende kann nicht erkennen, ob sie

in diesem Moment erscheint oder verschwindet.7 Die Frau ist eine Figur, die

zwischenDiesseits und Jenseits pendelt, die Toten vertritt unddieAuferstehung

andeutet.

Solche Veränderungen in den Voraussetzungen fürs Bildersehen treten

immer wieder im Nachhinein auf, indem die Worte oder und zwischen häufig

verwendet werden oder die Helligkeit im Bild zunimmt: »das heiße Gestirn,

das die Landschaft bescheint und ihre Farben ausbleicht« (W2: 116). Außerdem

wird später klar,dass derMann inder Landschaft auchblind sein kann.Andie-

ser Stelle wird das Sehen als solches befragt und sogar suspendiert: »Vielleicht

ist er blind, sein Lächeln die Vorsicht des Blinden, er sieht mit den Füßen.«

(W2: 114) Während sich die Beziehung von Mann und Frau Zeile für Zeile

verändert, bleibt die Mangelerfahrung in der Landschaft beschlossen. Dies

wird im letzteren Teil des Textes deutlich, als diese die Auseinandersetzung

der beiden aufzulösen versucht.

»[G]esucht: die Lücke im Ablauf, das Andre in der Wiederkehr des Gleichen,

das Stottern im sprachlosen Text, das Loch in der Ewigkeit, der vielleicht

erlösende FEHLER: zerstreuter Blick des Mörders […] ins Leere der Land-

schaft.« (W2: 118)

Hier bezeichnet diemangelhafte, leere Landschaft einen Topos, der zwar nicht

unmittelbar zu benennen ist, aber die Zukunft eröffnet. Sie ist jedoch nach

Lehmann in ihrerwiederkehrendenZeitlichkeit keinVersprechenauf einebes-

sere Zukunft (vgl. Fußnote 7). Vielmehr zeigt sie in derWiederholung der Ver-

gangenheit denMangel, der bloß Lücke bleibt,mithin kein Ausgangspunkt für

einen anderen Anfang sein kann. Am Ende des Stückes wird das betrachtende

Ich in einem solchenWirbel der Rollen und der Zeit in das Bild hineingezogen:

»wer ODER WAS fragt nach dem Bild, IM SPIEGEL WOHNEN, ist der Mann

mit dem Tanzschritt ICH, mein Grab sein Gesicht, ICH die Frau mit der Wun-

de am Hals, rechts und links in Händen den geteilten Vogel, Blut amMund,

ICH der Vogel, der mit der Schrift seines Schnabels dem Mörder den Weg

in die Nacht zeigt, ICH der gefrorene Sturm. (W2: 119)

7 TheaterwissenschaftlerHans-Thies Lehmann folgend gibt es in diesemStück drei Zeit-

vorstellungen: eine lineare, eine wiederkehrende und eine ewige (vgl. Lehmann 1987:

195).

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 133

Spätestens zu diesem Zeitpunkt verliert das Subjekt den Abstand zu den be-

trachtetenObjektenunddementsprechendseine Identität als autonomesSub-

jekt. Indem das Ich sich selbst im Bild findet, wird das beschriebene Bild ein

Spiegel, in dem es nichts anderesmehr findet als sich selbst. In dieser Situati-

on enthält das Bild nichts mehr als die vom Ich gewollten Objekte.

Auf die Frage, was die Theatralität des Textes ausmacht, antwortet Leh-

mann so:

»Die eigentliche Theatralik aber resultiert aus der Dramatisierung einer Be-

wußtseinslandschaft, deren Widersprüche, Phantasien und Erinnerungen

sich verselbständigen, Protagonisten einer gewalttätigen Szene, die das Ich

ebenso wie den Rahmen des Bildes, das man mit dem zentrierenden Blick

erfassen könnte, sprengt. Als Text über das Theater ist Bildbeschreibung ein

Text über das Theatron, den Zuschauerraum des antiken Theaters, wörtlich:

ein Raum zum Schauen.« (Lehmann 1987: 200–201, Herv. i.O.)

Als das Ich vom Bild angezogen wird und ihm nicht entkommen kann, redu-

ziert es sich körperlich auf das Auge als eine Maschinerie. In diesem Zusam-

menhang wird an mehreren Stellen das Blinzeln als die Rückseite oder das

Komplement zum Sehen erwähnt. Zur Frage nach der Theatralik vermerkte

Müller in den Anmerkungen zum Text:

»BILDBESCHREIBUNG kann als eine Übermalung der ALKESTIS gelesen

werden, die das No-Spiel KUMASAKA, den 11. Gesang der ODYSSEE, Hitch-

cocks VÖGEL und Shakespeares STURM zitiert. Der Text beschreibt eine

Landschaft jenseits des Todes. Die Handlung ist beliebig, da die Folgen

Vergangenheit sind, Explosion einer Erinnerung in einer abgestorbenen

dramatischen Struktur.« (W2: 119)

Interessant daran ist, dass sie weltweite, neue wie alte, Schauspielformen

zitiert, so zum Beispiel die griechische Tragödie und das Epos, das japanische

Noh-Theater, Shakespeare und nicht zuletzt Hitchcocks Film. Dies verdeut-

licht abermals, dass der Text nicht nur für das zeitgenössische modellhafte

Theater – begriffen als Kunstform – geschrieben wurde. Vielmehr werden

hier die Handlung und das Drama außer Kraft gesetzt, indemTheatersprache

und Landschaftsbilder zwar gemeinsam und als untrennbar miteinander ver-

knüpft, zugleich aber als mangelhaft gedacht werden, indem der Text in eine

Konstellation verschiedener Werke gestellt wird, deren Beziehungen jedoch

durch den Autor nicht erläutert werden. Nicht nur die im Text beschriebene

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

Landschaft lässt den Mangel bestehen, sondern auch die Landschaft der zi-

tiertenTheaterformen um den Text herum erhält ihn. In dieser Offenheit und

Ungeklärtheit der Beziehungen bleibt uns zuletzt die produktive Möglichkeit,

den Text erneut zu lesen. Heiner Müllers Ideen vom Schreiben über Land-

schaft lassen eine neue Bedeutung in anderem Kontext erscheinen: Indem

im folgenden Abschnitt Heiner Müllers frühem Studienstück »Die Reise«

(W3: 11–15) nachgegangen wird, welches 1951/52 das Noh-Stück »Kagekiyo«8

adaptiert, das vermutlich aus dem 14./15. Jahrhundert stammt, wird die thea-

trale Landschaftserfahrung auch in einer anderen Theaterform gefunden.

Dabei zeigt sich nicht nur auf modernisierte Weise eine andere Möglichkeit

zur Rezeption des Noh-Theaters, welches in seiner langen Geschichte von

ungefähr 400 Jahren nach einem streng gewahrten Kanon aufgeführt wird.

Müllers Adaption ermöglicht uns darüber hinaus durch ihre Textlandschaft

eine Begegnungmit einer anderen Zeit.

5. Müllers Noh-Theater – »Die Reise«

Das Noh-Stück »Kagekiyo« handelt von der Tochter des Kämpfers Kagekiyo,

der in einemvor derHandlung liegendenKrieg einer derwichtigstenKämpfer

des Heike Clans war. Als sie zur Welt kam, wurde sie wegen ihres Geschlechts

für den Krieg als nicht tauglich befunden. Deshalb hat der Vater sie nach ih-

rer Geburt verlassen, wurde jedoch nach Ende des Krieges, erblindet und ge-

schwächt, selbst in die Einsamkeit verbannt. In dem Stück nimmt die Tochter

Hitomaru für ihren Vater eine beschwerliche Reise auf sich und tritt in eine

fremde Landschaft ein. In der zweitenHälfte des Stückes beschreibt der Vater

seiner Tochter eine vergangene Schlacht. Seine Erzählung soll ihre letzte Erin-

nerung an ihren Vater sein.Das Stück endetmit ihremAbschied voneinander,

sodass das Publikum sowohl die Grausamkeit des Kriegs als auch den Verlauf

und die Veränderungen der Zeit reflektieren können.

8 Noh-Theaterwurde vonKan’ami (1333–84) und seinemSohnZeami (1363–1443) als eine

hochwertige darstellende Kunst begründet. Zeami erhielt besonders vom damaligen

Militärdiktator großeUnterstützung. Er schriebnicht nur viele Stücke, die bis heute be-

liebt sind, sondern verfasste auch viele Theoriebücher über Theater. Das Stück »Kage-

kiyo« wurde lange zu seinen Arbeiten gezählt, was inzwischen aber für unwahrschein-

lich gehalten wird. Zur Geschichte des Noh-Theaters vgl. Salz 2016. Zur Übersetzung

des Stückes »Kagekiyo« vgl. Waley 1922: 89–99.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 135

ImOriginal entdeckteMüller, dass die Tochterwährend der Erzählung des

Vaters still bleibt, sogar bis zum Ende des Stückes schweigt. Daher singt der

Chor in den letzten Zeilen seiner Adaption für sie:

»CHOR Der Verbannte hat seine Geschichte erzählt. Die Tochter

Schweigt.

Soll sie von ihm gehen, dem keiner hilft am Ende seiner Laufbahn?

Soll sie bei ihm bleiben, dem das vergossene

Blut nicht die Backen füllt?« (W3: 15)

Hier scheint es,dass sie nicht sprechenkann, sondern lediglich schweigen soll.

Ihre eigene Landschaftserfahrungwird somit ausgeblendet und imGegensatz

zum beredten Vater ihr Mangel an Landschaftserfahrung und -beschreibung

hervorgehoben.Während jedoch imNoh-Stück der Vater Kagekiyo dieHaupt-

rolle innehat, rückt in Müllers Text zunächst die Tochter in das Zentrum der

Aufmerksamkeit. Bereits der Titel »Die Reise« bezieht sich stärker auf die Er-

fahrungen der Tochter. Dadurch werden hier zwei Landschaftserfahrungen

gegeneinandergesetzt: eine schweigende und eine beredsame.

In Hinblick auf Landschaftsdiskussion können wir dabei jedoch auch an

die andere Landschaft des Vaters denken. Er verliert seine Sehkraft und be-

schreibt mit anderen Sinnen die fremde Natur, damit er sie als die bekannte

(zurück)gewinnt:

»KAGEKIYO Wind kommt vom Berg. Schnee kommt hinter dem Wind. Ich

höre, wie die Flut den Strand berennt. Ich hörte es, als ich für Heike in die

Schlacht ging und nach der Schlacht.« (W3: 14)

Dass er in fremdem Rauschen die Vergangenheit erkennt, bedeutet jedoch

nicht automatisch einen Rückgriff auf die alte, vielgerühmte Erinnerung

an die Kriegszeit, insbesondere weil ihr sofort die Verbannung aus seinen

Gedanken folgt (»nach der Schlacht« [ebd.]). In der Tat will er sich der Toch-

ter zunächst nicht offenbaren und schweigt, bis der Holzfäller sie zu ihm

führt. So befindet er sich selbst inmitten einer fremden Landschaft. Und

dann verschwindet sie im Umkehrschluss, als er die Geschichte der Schlacht

erzählt, also davon besetzt wird, wie die letzte Szene zeigt. Dabei fügt sich

die Tochter in seine erzählte Landschaft ein. Sie wird für ihren blinden Vater

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

sozusagen zur Erzähllandschaft, indem sie staunend schweigt.9 Aber aus der

Perspektive des Publikums wirkt ihr Verhalten vielmehr wie eine Ablehnung

beziehungsweise wie ein Widerstand gegen den Krieg. Zu urteilen, ob ihr

Vater die Opposition seiner Tochter erkennt, hängt – bei Müller nicht von

feudalen, asiatisch kontextualisierten Wertvorstellungen verschleiert – von

der Vorstellung des Publikums beziehungsweise derWahrnehmung der Land-

schaft im Theater ab. Eine solche Landschaftserfahrung entsteht im Moment

der theatralen Praxis der Aufführung,wenn das Publikum beide betrachtende

Subjekte mithilfe des Textes imaginiert.

Wird Müllers skizzenhaftes Studienwerk parallel mit seiner späteren

Landschaftsidee gelesen, beleuchtet es die vernachlässigte Seite des Ori-

ginalstückes, d.h. den anderen möglichen Moment der historisch streng

kanonisierten Praxis im Noh-Theater. Weil es im Noh-Theater weder einen

Vorhang noch Bühnenbilder oder Kulissen gibt und die beschriebene Lokalität

nur durch den Text, also sprachlich, hervorgebracht wird, muss sich das Pu-

blikum die Landschaft lediglich mithilfe des Textes vorstellen. Sie entspricht

dabei einer flüchtigen Imagination, die in Wirklichkeit nicht existiert. Im

Umkehrschluss kann die vorgestellte Landschaft jedoch so lange als existent

angenommen werden, wie es das Publikum wünscht. Der Mangel auf der

Bühne wirkt hier für die Theatererfahrung produktiv, allerdings nicht für die

zu bildende Landschaft. Am Ende des Schauspiels im Noh-Theater müssen

alle Akteure10 unter den Augen des Publikums über einen offen sichtbaren

Gang die Bühne verlassen, da es keinen Vorhang gibt (s. Abb. 1). Obwohl dieser

Vorgang nicht im Text steht, gehört er tatsächlich zumTheatererlebnis.Dieser

Vorgang ist schlicht nach dem Bedarf der Bühnenkonstruktion durchzufüh-

ren, die den Auftritt und Abgang über eine Bühnenbrücke an der Seite von

Bühne und Zuschauerraum erfordert (vgl. Salz 2016: 26–27).

Gleichzeitig ist die Situation noch immer geeignet, den Vorgang als ein

theatrales Verhalten zu verstehen. Anders formuliert kann der Abgang der

schweigenden Schauspieler in einer Konstellation mit den bereits vergange-

nen Gesten sowie der Handlung desTheatertextes und dem jetzigen visuellen

Geschehen jenseits des Textes als eine Situation interpretiert werden, in der

man von einer Landschaft umgeben ist und sie gleichzeitig sieht. In diesen

9 Bemerkenswert ist, dass ihr Schweigen an der zitierten Stelle in einer einzigen Zeile

besonders hervorgehoben wird.

10 In der unter Abb. 1 gezeigten Aufführung werden alle Rollen von männlichen Schau-

spielern dargestellt.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 137

Minuten mangelt es sowohl an einer Absicht des Autors und der Schauspieler

selber als auch an der einen richtigen Interpretation. Aber die Betrachtenden

können, die Verantwortung für ihre eigene Imagination tragend, sich frei

eine andere, eine mögliche, Bedeutung erdenken. Hier entsteht ein neues

theatrales Geschehen in einer Landschaft.

Abb. 1: Still aus der Videoaufzeichnung einer Aufführung amHosho

Noh-Theater Tokyo.11

©Ken Yoshikoshi/Tessen-Kai (2021)

6. Fazit

Die Landschaft spielt eine zentrale Rolle für eine produktive Beziehung zwi-

schen visuellerTheaterdarstellung und sprachlich grundiertem Text.Wie auf-

gezeigt wurde, setzt diese produktive Beziehung einen immanenten Mangel

voraus: einen Mangel, der sich in der Loslösung von Text und Darstellung äu-

ßert und alle Verbindungen zu Sinn und Materie kappt. Hier wird zugleich

11 Die Tochter fragt einen Dorfbewohner, wo ihr Vater Kagekiyo wohnt. Auf der linken

Bildseite ist der Bühnengang zu sehen, auf welchem die Akteure sichtbar zur und von

der Bühne gehen. Gespielt von Kanji Shimizu (Kagekiyo), Atsuo Kanze (Tochter),Masa-

ki Umano (Ihr Gehilfe) und Tsuneyoshi Mori (Dorfbewohner). Video von Ken Yoshiko-

shi. Veröffentlicht auf YouTube von Tessen-Kai, einer familienbasierten Noh-Theater

Vereinigung. Für die Veröffentlichung des Fotos danke ich Tessen-Kai.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualität und Affektion

auch die Sprache verdinglicht. Erst dann kann die Landschaftserfahrung an-

setzen und wirksam werden. Eine theatrale Landschaftserfahrung hat immer

mit der mangelhaft beschreibenden Sprache zu tun. Um mit Müllers »Bild-

beschreibung« zu enden: »Die Kiefer mahlen Wortleichen und Sprachmüll.«

(W2: 113)

Quellen

Böhme, Gernot (2001): Aisthetik. Vorlesungen über Ästhetik als allgemeine

Wahrnehmungslehre,München: Wilhelm Fink.

Flam, Jack (Hg.) (1996): Robert Smithson.TheCollectedWritings, Berkeley/Los

Angeles/California: University of California Press.

Lehmann, Hans-Thies (1987): »Theater der Blicke. Zu Heiner Müllers ›Bild-

beschreibung‹«, in: Ulrich Profitlich (Hg.), Dramatik der DDR, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, S. 186–202.

Müller, Heiner (1990): Gesammelte Irrtümer 2, Frankfurt a.M.: Verlag der Au-

toren.

Müller, Heiner (1999): Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Müller, Heiner (2000): Werke, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Müller, Heiner (2002): Werke, Bd. 5, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Müller, Heiner (2005): Werke, Bd. 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Müller, Heiner (2008): Werke, Bd. 11, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Müller, Heiner (2016): Krieg ohne Schlacht, Frank Hörnigk (Hg.), 3. Aufl.,

Frankfurt a.M.: Kiepenheuer &Witsch.

Nitschmann, Till/Vaßen, Florian (Hg.) (2021): Heiner Müllers KüstenLand-

schaften, Bielefeld: transcript.

Petrarca, Francesco (1956): Dichtungen-Briefe-Schriften, Frankfurt a.M.: Fi-

scher Bücherei.

Petrarca, Francesco/Wetz, Franz Josef (Hg.) (2004): Das einsame Leben. Über

das Leben in Abgeschiedenheit. Mein Geheimnis, aus dem Lateinischen

übersetzt von Friederike Hausmann, Stuttgart: Klett-Cotta.

Piepmeier, Rainer (1980): »Landschaft«, in: Joachim Ritter/Karlfried Gründer/

Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Wörterbuch der Philosophie, Bd. 5,

Basel/Stuttgart: Schwabe, Kolumne 11–28.

Ritter, Joachim (2003): »Landschaft. Zur Funktion des Ästhetischen in dermo-

dernen Gesellschaft (1963)«, in: OdoMarquard (Hg.),Metaphysik und Poli-

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Shu Ishimi: Theater in der Landschaft 139

tik. Studien zu Aristoteles undHegel, Erweiterte Ausgabe, Frankfurt a.M.:

Suhrkamp, S. 407–434.

Salz, Jonah (Hg.) (2016): AHistory of JapaneseTheatre,Cambridge: Cambridge

University Press.

Simmel, Georg (2001): »Philosophie der Landschaft«, in: Rüdiger Kramme/

AngelaRammstedt (Hg.),Georg SimmelGesamtausgabe,Bd. 12, Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, S. 471–482.

Waley, Arthur (1922): The Nô Plays of Japan, New York: Dover Publications.

Weber,Carl (2003): »Landschaft,Natur«, in: Hans-Thies Lehmann/Patrick Pri-

mavesi (Hg.), Heiner Müller Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, Stutt-

gart/Weimar: Metzler, S. 108–113.

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

