Theater in der Landschaft

Mangelerfahrung in der Landschaftskunst anhand
von Heiner Miillers Arbeiten!

Shu Ishimi

1. Fragestellung: Warum Landschaft im Theaterdiskurs?

Mit der Erfindung und rasanten Fortentwicklung des Films im frithen 20.
Jahrhundert hat das Theater in der Medienwelt seine einstige Rolle als zen-
traler Ort des o6ffentlichen Diskurses zunehmend verloren. Bertolt Brecht
(1898-1956) versuchte in Reaktion darauf, stirker das theatrale Verhalten
als die Fabel in den Blick zu nehmen und damit den Diskurscharakter des
Textes. In diesem Kontext wurde Brechts Theater als ein Laboratorium fiir
die Darstellung menschlichen Verhaltens sowie fiir deren Rezeption und
Gemeinschaftsbildung zwischen Darsteller*innen und Publikum verstanden.
Dies kann eine Antwort darauf sein, weshalb sein Theater heute noch aktuell
und wirksam ist.

Die Idee von Theater als einem Laboratorium entwickelte Heiner Miiller
(1929-1995) in seinem Konzept von Landschaft im Theater weiter. Wie in die-
sem Beitrag diskutiert wird, hatjedoch das Konzept von Theater als Landschaft
seine eigenen Schwierigkeiten, weil nach Miillers Definition der*die Autor*in
selbst nicht vorgeben darf, wie diese im Theaterereignis dargestellt werden
soll. Dem kommt entgegen, dass Miiller in seinen Stiicken nicht mit einem be-
stimmten Landschaftsbegriff arbeitet, sondern verschiedene Landschaftsbe-
griffe konstelliert (vgl. Nitschmann/VaRen 2021: 19). Vor diesem Hintergrund

1 Dieser Beitrag gehort zu einem Teil meiner Dissertation, die voraussichtlich »Theater
in der Landschaft—Heiner Miiller und seine mégliche Begegnung mit Noh-Theater«
heifen wird. Ich danke Dr. Micha Braun, Leipzig, fiir seine Hilfe bei der sprachlichen
Durchsicht.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

124

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

zielt der Beitrag darauf ab, nach einem Uberblick zum Landschaftsverstind-
nis Miillers anhand des Theatertextes »Bildbeschreibung« zu untersuchen, wie
der Autor Landschaft konstruiert, um in der Theaterauffithrung eine Erfah-
rung derselben zu ermdglichen. Daraufhin wird im Vergleich mit der Tradi-
tion des japanischen Noh-Theaters iiberpriift, ob ein solches Landschaftskon-
zept neue Moglichkeiten der Rezeption auch in anderen Theaterformen er6ff-
net. Der Titel dieses Beitrags lautet daher nicht »Landschaft im Theater«, son-
dern »Theater in der Landschaft«. Dahinter verbirgt sich ein jeweils spezifi-
sches Verstindnis von Landschaft und Theater.

Seit einigen Jahren gewinnt die Wahrnehmung von Landschaft, auch
unabhingig vom Theaterdiskurs, an Bedeutung, indem beispielsweise Vor-
ginge der Industrialisierung und Urbanisierung die Umwelt irreversibel
beschidigen und die Lebensgrundlagen der Menschheit bedrohen. Wenn
Theater heute nicht nur auf der Textebene, sondern auch erfahrungsbezogen
die Probleme unserer Zeit verhandeln will, muss auch sein Verhiltnis zur
Landschaft untersucht werden. Aber wie kann ein derart komplexes Gefiige
im Theater untersucht werden? Weil sie wegen ihrer schier unermesslichen
GroRe alles menschliche Streben iibersteigt, scheint es zunichst schwierig,
eine Landschaftserfahrung innerhalb des Theatergebiudes zu verwirklichen.
Das Verlassen des Gebiudes und der Eintritt in die Natur kann eine Losung
sein — und in der Tat gab und gibt es viele Versuche von site specific theatre.”
Aber auch die Losung, im Theatergebiude zu bleiben, erscheint moglich:
dann, wenn sich das Theater bewusst bleibt, dass es ungeeignet fiir Land-
schaft ist und sie trotzdem darzustellen versucht. Dies wire ein Versuch nicht
nur dariiber, was fir ein Bild der Realitit oder was fiir eine Figur im Theater
gut darstellbar ist, sondern vor allem dariiber, wie eigentlich Darstellung
tiberhaupt im Rahmen der Institution Theater moglich ist. Interessant daran
ist, dass ebendieser Versuch notwendigerweise scheitern muss. Es ist dies
die Voraussetzung, um etwas unvorhersagbar Neues zu finden. Mithilfe der

2 Der US-amerikanische Kiinstler Robert Smithson (1938—1973) istin diesem Kontext im-
mer noch zuerst zu erwihnen. Sein Meisterstiick »Spiral Jetty« (1970) ist das bekann-
teste Stiick von earthwork oder land art. Fiir unseren Kontext bemerkenswert ist, dass
er nicht nur das Museumsgebaude verlassen hat, sondern eine Beziehung zwischen
dem Museum und dem Originalschauplatz in der Natur gebildet hat, indem er einen
kleinen Teil seines grofieren Projekts ins Museum gesetzt hat. In dieser Art wurde es
den Besucher*innen nur teilweise erfahr- und gleichzeitig als vom Original entfernt
wahrnehmbar. Sein Gedanke wurde so in ein Non-Site-Kunststiick geformt (vgl. Flam
1996).

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

Landschaft konnte Theater (s)eine Zukunft finden, wie in einer Untersuchung
beider Termini im Weiteren gezeigt wird.

2. Landschaftsbegriff und Bilderdarstellung

Die Landschaft als Wahrnehmungskategorie ist nicht neu, im Gegenteil: Sie
ist so alt wie die Menschheit selbst. Als der erste Mensch sich umschaute, um
seinen Standort zu bestimmen, begann auch die Landschaft. Dennoch wur-
de sie lange nicht thematisiert und theoretisiert. Laut Joachim Ritter (1963)
war es Petrarca, der erstmalig die Landschaft entdeckte, indem er 1336 tiber ei-
ne Gipfelbesteigung berichtete. So schrieb er: »Zuerst stand ich, durch unge-
wohnten Hauch der Luft und durch einen ganz freien Rundblick bewegt, ei-
nem Betiubten gleich.« (vgl. Petrarca 1956: 84, Herv. SI) Auf dem Gipfel schlug
er Augustins »Bekenntnisse« nach, um »Gott zum Zeugenc (ebd.: 87) anzuru-
fen. Aber er fand darin das Gegenteil: Augustin mahnt die Leute, die die Na-
tur bestaunen und »nicht acht ihrer selbst« (ebd., Herv. 1.0.) haben. Petrarca war
daraufhin erneut »wie betiubt« (ebd.) und erkannte im Zorn, dass er »noch
jetzt Irdisches bewundert[e]«. Denn »[n]eben ihrer [der Seele — SI] GrofRe ist
nichts grof3.« (Ebd.) Petrarca beschreibt mithin seine Landschaftsbetrachtung
aus christlich-heilsgeschichtlicher Sicht als eindeutig negative Erfahrung. Auf
dem Gipfel angekommen, konnte er nicht — wie erhofft — alles sehen und da-
mit in eine beherrschbare Perspektive bringen, im Gegenteil: Umgeben von
Landschaft war er betiubt und erfuhr einen eklatanten Mangel seiner Wahr-
nehmungsfihigkeit.

Landschaftsbetrachtung geht stets mit einer solchen Mangelerfahrung
einher, wie auch spitere Landschaftsdiskussionen betonen. Georg Simmel
(1858-1918) war einer derjenigen, der die Landschaft als anthropozentrische,
also nicht vom Subjekt unabhingige Wahrnehmung der Natur untersucht hat.
Ihm zufolge ist Landschaft ein »Ausschnitt aus der Natur« (Simmel 2001: 472),
die demgegeniiber als »die Einheit eines Ganzen« (ebd.: 471) konzipiert wird.
Auch wenn die Landschaft lediglich ein Stiick aus der einheitlichen Natur ist,
lisst die »Stimmung« (ebd.: 479) sie als ein sinnliches Ganzes erscheinen. Als
die »Vereinheitlichungskraft der Seele« (ebd.: 480) steht die Stimmung jedoch
nicht dem Menschen willkiirlich zur Verfiigung. Der Mensch kann nicht alles
Gesehenes als die Landschaft wahrnehmen. Vielmehr ist die Landschaft eine
»Verschlingung des Gegebenen mit unserem Schopfertum.« (Ebd.: 480) Die
Landschaft in Simmels lebensphilosophisch grundierter Perspektive fithrt

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,

125


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

das betrachtende Subjekt zuriick zur Natur, die fiir den Menschen stets un-
begreifbar bleibt. In diesem Moment erfihrt das Subjekt seine Passivitit und
es kommt zu einer zentralen und gleichermafien ambivalenten Verinderung
des Wahrnehmungsmodus: Obwohl die Landschaft aus der Begegnung des
Subjekts mit der Natur resultiert, iiberschreitet sie dessen Grenze der Wahr-
nehmung. Genauer gesagt, verliert das Subjekt den Abstand zu dem eigentlich
wahrgenommenen Objekt, das ein Wahrnehmen als solches voraussetzt.

Bemerkenswert ist, dass beide Analysen die Landschaftskiinste essentiell
fiir die Landschaftserfahrung finden. Dem Landschaftsbegrift geht die Land-
schaftsmalerei im 15. und 16. Jahrhundert im deutschen, italienischen, nieder-
lindischen, franzosischen und englischen Sprachraum voraus (vgl. Piepmeier
1980:16). In Ritters Betrachtung spielt Schillers Gedicht »Der Spaziergang« ei-
ne grofie Rolle, um seine Theorie iiber die Landschaftsidee nach der Neuzeit
zu priifen (vgl. Ritter 2003: 429). In Simmels Abhandlung wird wiederum die
Landschaftsmalerei im Vergleich mit dem Portrait untersucht. Man muss sich
aber dessen bewusst sein, dass diese Beispiele eher als unmittelbare Verwirk-
lichung eines subjektiven Eindrucks zu verstehen sind, nicht als die wieder-
holbare, vermittelte und damit kiinstlerische Darstellung in der und fur die
Gemeinschaft. In diesem Zusammenhang ist interessant, dass Petrarca den
Brief tatsichlich nicht am Abend seines Bergaufstiegs schrieb, wie er behaup-
tet (vgl. Petrarca 1956: 89). Erst nach mehreren Jahren, laut einer Forschungs-
meinung sogar mehr als eine Dekade spiter, berichtete er schriftlich iiber sei-
ne Landschaftserfahrung auf dem Gipfel.? Diese deutliche Verschiebung zwi-
schen der originalen Erfahrung und ihrer Darstellung, nimlich seine Inszenie-
rung, ist lange vernachlissigt worden.*

Es ist kein Zufall, dass das Theater lange aus der Diskussion tiber Land-
schaft ausgeschlossen blieb, weil in dieser Kunstform das Wahrnehmen
und Erkennen des Publikums sowohl zeitlich als auch rdumlich streng
eingeschrinkt und somit seine eigene Einbildungskraft kontrolliert wird.
Besonders im Theaterdiskurs um die Landschaft ist, dass er immer iiber
die Verkniipfung von Visuellem und Sprachlichem nachzudenken gibt. Im

3 Vgl. bspw. das Vorwort von Franz Josef Wetz in Petrarca/Wetz 2004.

4 Der Philosoph Gernot Bohme (2001: 173-188) setzt in »Aisthetik. Vorlesungen iiber As-
thetik als allgemeine Wahrnehmungslehre« mit dem Begriff von Design den Zugang
von der philosophischen und 4sthetischen Analyse zur Installation, die dem Theater
dhnlich zeitlich und raumlich konstruiert wird.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

Theater werden die Bilder, die von Menschen nach ihrem Eindruck der Na-
tur gemacht werden, und die Sprache, die im Theaterraum zur Artikulation
gelangt wird, infrage gestellt. Darum lautet die Frage nach der Landschaft
im Theater folgendermafRen: Wie kénnen die Bilder und ihre Beschreibung
miteinander verkniipft werden? Und welche spezifischen Eigenschaften zur
Beantwortung dieser Problematik bietet das Theater an? Wie weiter unten
diskutiert wird, hat diese Fragestellung mit dem grundlegenden Mangel
subjektiver Wahrnehmung und Erkenntnis zu tun.

3. Landschaftserlebnis und -idee bei Heiner Miiller

Vor den reformierten Theaterpraktiken des 20. Jahrhunderts in Europa be-
stand die verbreitete Annahme, dass der Text die Szene konstruiert und diese
zugleich reibungslos den Text abbildet. Dort vereinen sich also das Bild und
die Sprache. Landschaftsbeschreibungen hingegen finden sich schon lange
in der Theatergeschichte. So berichtet beispielsweise der Bote im barocken
Theater iiber die schéne Landschaft der fremden Stidte, die durch den vir-
tuosen Vortrag des Schauspielers sprichwortlich hervorgerufen wurde. Seit
Lessings »Laokoon« wurde diese Idee des Imaginierens im theateristheti-
schen Bereich jedoch abgelehnt. Das Theater hatte Zeitkunst zu sein und
sich von der Malerei als Raumkunst zu differenzieren. Als solches zielte die
Darstellung der Schauspieler*innen nicht mehr auf eine Ewigkeit ab, sondern
auf die fliichtige Kommunikation mit Anderen. In der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts hat Brecht — wie oben erwihnt — versucht, das Theater in einen
Ort zu verwandeln, an dem die Darstellung selbst im Zentrum steht. Statt
der Virtuositit der Schauspieler*innen gewinnt die sich stindig indernde
Wahrnehmung des Publikums an Bedeutung.

Neben Brecht schliefst Heiner Miiller, der 1992 in Brechts Berliner Ensem-
ble die Leitung itbernimmt und dessen Stellung zum Erbe Brechts — »Brecht
[zu] gebrauchen, ohne ihn zu kritisieren, ist Verrat« (Miiller W8:231)° — bekannt
ist, mit seiner Landschaftsidee an diese Theaterreform an.® Folgt man sei-

5 Seine Texte werden in der Regel nach dieser Werkausgabe mit dem Sigel »W«und der
Bandzahl zitiert.

6 Carl Weber beschreibt chronologisch Miillers Werken nachgehend die Veranderung
der Beziehung zwischen Text und Landschaft nach seiner Amerikareise (vgl. Weber
2003: 108-113).

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A

127


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128  Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

ner Autobiografie, hat er Landschaft als Raum zum ersten Mal auf seiner
Amerikareise 1975/76 explizit zum Thema gemacht:

»Meine Grunderfahrung in den USA war die Landschaft, zum ersten Mal in
meinem Leben hatte ich ein Gefiihl fiir Landschaft, fir den Raum. Die ei-
gentliche amerikanische Dimension ist ja nicht die Zeit, sondern der Raum.
[..] In Amerika sind die Rander das Lebendige, (iberall gibt es noch nicht be-
setzte Landschaft, auch sozial noch nicht besetzte Landschaft. Landschaf-
ten, die nicht domestizierbar sind, wo die Legenden von den Flying Sau-
cers entstehen konnten. Das wird ganz verstandlich in Nevada, Arizona oder
Grand Canyon.« (Miiller 2016: 222—223)

In den USA hat Miiller die Landschaft als das vom menschlichen Handeln Un-
besetzte verstanden, und dementsprechend als eine zentrale Méglichkeit, das
bis dato Unbekannte zu entdecken. Von diesem Unbekannten geht jedoch glei-
chermafien eine Bedrohung aus. So beschreibt er einen nichtlichen Spazier-
gang in Mexiko mit folgenden Worten:

»[Ein] Nachtgang von einem abgelegenen Dorf zur Hauptverkehrsstrafle
nach Mexiko City, auf einem Feldweg zwischen Kakteenfeldern, kein Mond,
kein Taxi. Ab und zu tauchten dunkle Gestalten wie von Goya-Bildern auf,
gingen an uns vorbei, manchmal mit Taschenlampen, auch mit Kerzen. Ein
Angst-Gang durch die dritte Welt.« (Ebd.: 233)

Die Angst, die Miiller hier eingesteht, wird durch die Orientierungslosigkeit
und die Ferne des Ziels, welches er in geriumigem Feld und nichtlicher Dun-
kelheit zu Fuf} erreichen muss (»kein Taxi« [ebd.]), hervorgerufen. Zudem er-
scheinen daraus unvermittelt immer wieder fremde, gelegentlich korperlich
bedrohliche Figuren. Dariiber hinaus aber verursacht auch die politische, im
Alltag verborgene Feindseligkeit eine Bedrohung. In Erinnerung an diese Er-
fahrung im fernen Mexiko verfasst Miiller 1980 in seinem Theatertext »Der Auf-
trag. Erinnerung an eine Revolution« (W5: 11—42) den langen Monolog eines
Mannes im Fahrstuhl. Als dieser Mann in hochste Not gerdt und aus dem Fahr-
stuhl aussteigt, findet er sich plotzlich auf einer sich bis zum Horizont erstre-
ckenden Straf3e in Peru. Dort fiihlt er sich bedroht von fremden, iibermensch-
lich grofRen Menschen. Gleichzeitig aber besteht zwischen dieser Szene und
der beschriebenen Erfahrung in Mexiko ein wesentlicher Unterschied: die Hel-
ligkeit. So beschreibt der Mann im Fahrstuhl den Horizont und die dorthin
fithrende Strafie sowie die bedrohlichen Figuren, wihrend sich die Angst des

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

betrachtenden Subjekts zunehmend steigert. Aber als diese Figuren ihn gar
nicht beachtend voriibergehen, verfliegt seine Angst schnell und er fithlt sich
enttiuscht und missachtet. Denn er ist fir die Figuren selbst kein Objekt des
Angriffs oder itberhaupt des Erkennens gewesen. Obwohl seine Angst schwin-
det, verschwindet nicht die bedrohliche Situation. Stattdessen akzeptiert er
sie erleichtert:

»[Ich] gehe weiter in die Landschaft, die keine andere Arbeit hat als auf das
Verschwinden des Menschen zu warten. Ich weifd jetzt meine Bestimmung.
[..] Irgendwann wird DER ANDERE mir entgegenkommen, der Antipode,
der Doppelgdnger mit meinem Gesicht aus Schnee. Einer von uns wird (iber-
leben.« (Ws: 33)

Die Landschaft ist kein Objekt der Darstellung mehr, sondern eine Situation,
in der sich das betrachtende Subjekt befindet und in welcher das Andere auf-
tauchen und ihm gegentiberstehen kann. An diesem Punkt wird das Verhiltnis
von Theater und Landschaft neu gedacht: Das Theater als der Ort, wo der Mann
im Fahrstuhl spricht und gehért wird, ist von der Landschaft auf iiberwiltigen-
de Art umgeben. In einem Interview im Jahr 1990 spricht Heiner Miiller davon:

»Meine Texte sind eine autonome Landschaft, diese Landschaft kann man
weiter ausbreiten und ausbauen, unabhingig von politischen Systemen.
Mir ist Wurscht, wer glaubt mitzuregieren.« (W11: 698)

Dies sagt er, nachdem er zunichst seinem Gesprachspartner Robert Weichin-
ger gestanden hat, dass er fiirs Theatermachen eine »Folie der Diktatur« (ebd.)
interessant finde, zugleich aber bestitigte, dass es eine solche Folie nicht mehr
gebe. Indem Miiller die aus seinem Text aufgetauchte Landschaft fiir autonom
hilt und somit die privilegierte Position des Autors, der als Erster auf die Deu-
tung des Textes antworten darf, verlisst, eroffnet er neue Méglichkeiten fiir die
Praxis und Rezeption derer, die in anderen politischen Situationen leben als er.
Damit kann seine Textlandschaft eben nicht nur als prominentes, hochartifi-
zielles Zeugnis aus Miillers DDR-Zeit gelesen werden, sondern bietet zugleich
anderen Theatermacher®innen und Rezipierenden die Moglichkeit, politisch
herausfordernde Situationen, sei es in kapitalistischen oder kommunistischen
Systemen, in kiinstlerischer Freiheit zu bearbeiten. Gleichzeitig aber deutet
seine Stellungnahme eine Entbindung des Autors von der Verantwortung an,
indem sich seine Textlandschaft als von der jeweiligen politischen Situation

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A

129


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

unabhingig geriert. Im selben Interview entgeht er so zugleich der Frage, was
er mit der neuen Situation Deutschlands nach 1989 anstellen soll. In der Tat
entgegnete er auf diese Frage: »[I]ch bin 61 Jahre alt und habe genug geschrie-
ben.« (Ebd.) Damit iibernimmt er seine Aufgabe als Autor nicht, mit dem Text
auf das wiedervereinigte Deutschland zu antworten. In der Tat schrieb er, ab-
gesehenvon seinem letzten, posthum verdffentlichten, Theatertext »Germania
3 Gespenster am toten Mann« (W5: 253-297), uraufgefiihrt 1996, keinen Thea-
tertext mehr.

Wenn man seine Behauptung aus dem Interview ernst nehmen will — oh-
ne sie nur fiir eine Entschuldigung zu halten — erscheint darin eine weitere
Seite der Landschaft in der Theaterpraxis. Miiller versteht seine eigenen Texte
zwar als Landschaft, nimmt jedoch nicht an, sie sei lediglich ein zu beschrei-
bendes Objekt. Vielmehr benennt er die eigene Situation als Landschaft, in der
alle seine Texte, befreit vom untergegangenen Staat, wie unniitze Triimmer
zerstreut daliegen. Umgeben davon kann der Betrachtende entscheiden, was
davon sich anzusehen lohnt und welche Verbindungen dazwischen zu erfinden
sind. Auf der einen Seite handelt es sich um eine Befreiung der Betrachtenden
vom Autor; auf der anderen Seite um die Autorisierung einer gewissen Will-
kiir der Betrachtenden, auch wenn diese eingeschrankt bleibt. Versucht man
nimlich, die Objekte in seiner Umgebung nicht als beliebig zu betrachten und
sich somit den eigenen Eindruck als eine Landschaft vorzustellen, wird man
auf die Verantwortung der Betrachtenden gestofen. Obwohl die dort platzier-
ten Objekte nicht aus der Natur kommen, sondern kiinstlich beziehungsweise
kinstlerisch gestaltet sind, kann eine so gemachte Landschaftserfahrung ei-
ne Wahrnehmung von Umgeben-Sein und damit eine Infragestellung der ei-
genen Erkenntnisfihigkeit erzeugen. Wenn der Landschaftsbegriff auf diese
Art definiert wird, bedeutet das Wort Landschaft semantisch nichts Konkretes,
wihrend es phinomenologisch einen besonderen Topos, einen Ort der Erfah-
rung, aufzeigt.

Es gibt keine eindeutigen Belege dafiir, dass Millers »autonome Land-
schaft« (W11: 698) seiner Texte und diejenige, in der wie im Monolog des
Mannes im Fahrstuhl die Menschen endgiiltig verschwinden werden, zu-
sammen zu denken wiren. Somit lisst sich keine eindeutige Definition von
Landschaft generieren. Aber es gibt Berithrungspunkte beider Landschaften
in dem Sinne, dass die Landschaft einen Raum bildet, in dem die privilegier-
ten Einzelnen aufgelést werden und der sich nicht als natiirlich gegebenes
Material anbietet, sondern vielmehr selbst als Akteur erscheint, der Arbeit
verrichtet. In Miillers Idee ist die Landschaft nicht zuletzt von allen mensch-

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

lichen Produzent*innen und der Natur selbst befreit — ein vorldufiges Objeke,
das Bilder und Sprache der Verschiebung erzeugt. Dazu verlieren die Betrach-
tenden jeglichen Abstand. In seinem Theatertext »Bildbeschreibung« (1984)
wird ein solcher Ubergang oder Distanzverlust dargestellt.

4. »Bildbeschreibung«

Nach dem Stiick »Der Auftrag« wurde 1984 der Text »Bildbeschreibung« (W2:
112-119) verdffentlicht. Er beginnt mit einer Landschaft:

»Eine Landschaft zwischen Steppe und Savanne, der Himmel preufdisch
blau, zwei riesige Wolken schwimmen darin, wie von Drahtskeletten
zusammengehalten, jedenfalls von unbekannter Bauart« (W2: 112).

»Bildbeschreibung« besteht aus einem einzigen, sich tiber acht Seiten erstre-
ckenden Satz. Ohne weitere Erlduterung fir die*den Sprechende*n beschreibt
das Ich die kuriose Landschaft. Aber die Rezipierenden erahnen, dass sich der
Text und das vorzustellende Bild nur mangelhaft aufeinander beziehen. Denn
am Anfang bietet »eine Landschaft« (ebd.) kein konkretes Bild an. Sie kénnen
nicht erkennen, ob diese Landschaft raumlich oder qualitativ zwischen baum-
loser Steppe und tropischer Savanne liegt. Wenn im Text die Figuren auftre-
ten, konnen die Rezipierenden sie vor die Landschaft setzen und versuchen,
ihre Beziehungen zu interpretieren, wie ihnen ein Drama das in der Regel er-
moglicht. So verringert sich der Mangel an Visuellem, der am Anfang zu fiih-
len ist. Anders gesagt, helfen die Figuren anscheinend dem Mangel ab. Vor
der Landschaft befinden sich Biume, ein Haus, ein Tisch, Stiihle, ein Mann
und ein Vogel. Im Verlauf des Textes erscheint auch ein Rahmen um die Land-
schaft: »daf} sie [die Sonne — SI] sich bewegt, ist aus dem Bild nicht zu bewei-
sen« (ebd.) usw. Aus solchen Formulierungen wird deutlich, dass das beschrei-
bende Ich nicht von der erzihlten Landschaft umgeben wird, sondern ledig-
lich in einem bestimmten Abstand vor einem Bildrahmen steht. Das Erkennen
der Rezipierenden wird am Ende der ersten Seite iiberraschenderweise aber-
mals befragt. Denn der Auftritt einer Frau verindert das zunichst imaginierte
Bild insofern, als dass die rechte Bildhilfte von ihr beherrscht wird: »Blick und
Schnabel [des Vogels] gegen eine Frau gerichtet, von der die rechte Bildhilfte
beherrscht wird, ihr Kopf teilt den Gebirgszug« (W2:112). Auflerdem wirke die
Beschreibung nicht statisch. Die Frau scheint nicht blof3 zu stehen, vielmehr

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

in Bewegung zu sein, aber der/die Betrachtende kann nicht erkennen, ob sie
in diesem Moment erscheint oder verschwindet.” Die Frau ist eine Figur, die
zwischen Diesseits und Jenseits pendelt, die Toten vertritt und die Auferstehung
andeutet.

Solche Verinderungen in den Voraussetzungen fiirs Bildersehen treten
immer wieder im Nachhinein auf, indem die Worte oder und zwischen hiufig
verwendet werden oder die Helligkeit im Bild zunimmt: »das heifle Gestirn,
das die Landschaft bescheint und ihre Farben ausbleicht« (W2:116). AufRerdem
wird spater klar, dass der Mann in der Landschaft auch blind sein kann. An die-
ser Stelle wird das Sehen als solches befragt und sogar suspendiert: »Vielleicht
ist er blind, sein Licheln die Vorsicht des Blinden, er sieht mit den FiifSen.«
(W2: 114) Wihrend sich die Beziehung von Mann und Frau Zeile fiir Zeile
verindert, bleibt die Mangelerfahrung in der Landschaft beschlossen. Dies
wird im letzteren Teil des Textes deutlich, als diese die Auseinandersetzung
der beiden aufzulgsen versucht.

»[Glesucht: die Liicke im Ablauf, das Andre in der Wiederkehr des Cleichen,
das Stottern im sprachlosen Text, das Loch in der Ewigkeit, der vielleicht
erlésende FEHLER: zerstreuter Blick des Mérders [..] ins Leere der Land-
schaft.« (W2:118)

Hier bezeichnet die mangelhafte, leere Landschaft einen Topos, der zwar nicht
unmittelbar zu benennen ist, aber die Zukunft eroffnet. Sie ist jedoch nach
Lehmann in ihrer wiederkehrenden Zeitlichkeit kein Versprechen auf eine bes-
sere Zukunft (vgl. Funote 7). Vielmehr zeigt sie in der Wiederholung der Ver-
gangenheit den Mangel, der bloR Liicke bleibt, mithin kein Ausgangspunkt fiir
einen anderen Anfang sein kann. Am Ende des Stiickes wird das betrachtende
Ich in einem solchen Wirbel der Rollen und der Zeit in das Bild hineingezogen:

»wer ODER WAS fragt nach dem Bild, IM SPIEGEL WOHNEN, ist der Mann
mit dem Tanzschritt ICH, mein Grab sein Gesicht, ICH die Frau mit der Wun-
de am Hals, rechts und links in Hinden den geteilten Vogel, Blut am Mund,
ICH der Vogel, der mit der Schrift seines Schnabels dem Mérder den Weg
in die Nacht zeigt, ICH der gefrorene Sturm. (W2: 119)

7 Theaterwissenschaftler Hans-Thies Lehmann folgend gibt es in diesem Stiick drei Zeit-
vorstellungen: eine lineare, eine wiederkehrende und eine ewige (vgl. Lehmann 1987:
195).

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

Spitestens zu diesem Zeitpunkt verliert das Subjekt den Abstand zu den be-
trachteten Objekten und dementsprechend seine Identitit als autonomes Sub-
jekt. Indem das Ich sich selbst im Bild findet, wird das beschriebene Bild ein
Spiegel, in dem es nichts anderes mehr findet als sich selbst. In dieser Situati-
on enthilt das Bild nichts mehr als die vom Ich gewollten Objekte.

Auf die Frage, was die Theatralitit des Textes ausmacht, antwortet Leh-
mann so:

»Die eigentliche Theatralik aber resultiert aus der Dramatisierung einer Be-
wufstseinslandschaft, deren Widerspriiche, Phantasien und Erinnerungen
sich verselbstindigen, Protagonisten einer gewalttitigen Szene, die das Ich
ebenso wie den Rahmen des Bildes, das man mit dem zentrierenden Blick
erfassen konnte, sprengt. Als Text iiber das Theater ist Bildbeschreibung ein
Text (iber das Theatron, den Zuschauerraum des antiken Theaters, wortlich:
ein Raum zum Schauen.« (Lehmann 1987: 200-201, Herv. i.0.)

Als das Ich vom Bild angezogen wird und ihm nicht entkommen kann, redu-
ziert es sich korperlich auf das Auge als eine Maschinerie. In diesem Zusam-
menhang wird an mehreren Stellen das Blinzeln als die Riickseite oder das
Komplement zum Sehen erwihnt. Zur Frage nach der Theatralik vermerkte
Miiller in den Anmerkungen zum Text:

»BILDBESCHREIBUNG kann als eine Ubermalung der ALKESTIS gelesen
werden, die das No-Spiel KUMASAKA, den 11. Gesang der ODYSSEE, Hitch-
cocks VOGEL und Shakespeares STURM zitiert. Der Text beschreibt eine
Landschaft jenseits des Todes. Die Handlung ist beliebig, da die Folgen
Vergangenheit sind, Explosion einer Erinnerung in einer abgestorbenen
dramatischen Struktur.« (W2: 119)

Interessant daran ist, dass sie weltweite, neue wie alte, Schauspielformen
zitiert, so zum Beispiel die griechische Tragddie und das Epos, das japanische
Noh-Theater, Shakespeare und nicht zuletzt Hitchcocks Film. Dies verdeut-
licht abermals, dass der Text nicht nur fur das zeitgendssische modellhafte
Theater — begriffen als Kunstform — geschrieben wurde. Vielmehr werden
hier die Handlung und das Drama aufler Kraft gesetzt, indem Theatersprache
und Landschaftsbilder zwar gemeinsam und als untrennbar miteinander ver-
kniipft, zugleich aber als mangelhaft gedacht werden, indem der Text in eine
Konstellation verschiedener Werke gestellt wird, deren Beziehungen jedoch
durch den Autor nicht erliutert werden. Nicht nur die im Text beschriebene

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,

133


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

Landschaft lisst den Mangel bestehen, sondern auch die Landschaft der zi-
tierten Theaterformen um den Text herum erhilt ihn. In dieser Offenheit und
Ungeklartheit der Beziehungen bleibt uns zuletzt die produktive Moglichkeit,
den Text erneut zu lesen. Heiner Miillers Ideen vom Schreiben iiber Land-
schaft lassen eine neue Bedeutung in anderem Kontext erscheinen: Indem
im folgenden Abschnitt Heiner Millers frithem Studienstiick »Die Reise«
(W3: 11-15) nachgegangen wird, welches 1951/52 das Noh-Stiick »Kagekiyo«®
adaptiert, das vermutlich aus dem 14./15. Jahrhundert stammt, wird die thea-
trale Landschaftserfahrung auch in einer anderen Theaterform gefunden.
Dabei zeigt sich nicht nur auf modernisierte Weise eine andere Moglichkeit
zur Rezeption des Noh-Theaters, welches in seiner langen Geschichte von
ungefihr 400 Jahren nach einem streng gewahrten Kanon aufgefiithrt wird.
Milllers Adaption erméglicht uns dariiber hinaus durch ihre Textlandschaft
eine Begegnung mit einer anderen Zeit.

5. Millers Noh-Theater - »Die Reise«

Das Noh-Stiick »Kagekiyo« handelt von der Tochter des Kimpfers Kagekiyo,
der in einem vor der Handlung liegenden Krieg einer der wichtigsten Kimpfer
des Heike Clans war. Als sie zur Welt kam, wurde sie wegen ihres Geschlechts
fiir den Krieg als nicht tauglich befunden. Deshalb hat der Vater sie nach ih-
rer Geburt verlassen, wurde jedoch nach Ende des Krieges, erblindet und ge-
schwicht, selbst in die Einsamkeit verbannt. In dem Stiick nimmt die Tochter
Hitomaru fiir ihren Vater eine beschwerliche Reise auf sich und tritt in eine
fremde Landschaft ein. In der zweiten Hilfte des Stiickes beschreibt der Vater
seiner Tochter eine vergangene Schlacht. Seine Erzihlung soll ihre letzte Erin-
nerung an ihren Vater sein. Das Stiick endet mit ihrem Abschied voneinander,
sodass das Publikum sowohl die Grausamkeit des Kriegs als auch den Verlauf
und die Verinderungen der Zeit reflektieren kénnen.

8 Noh-Theater wurde von Kan'ami (1333—84) und seinem Sohn Zeami (1363—1443) als eine
hochwertige darstellende Kunst begriindet. Zeami erhielt besonders vom damaligen
Militardiktator groRRe Unterstiitzung. Erschrieb nicht nurviele Stiicke, die bis heute be-
liebt sind, sondern verfasste auch viele Theoriebiicher iber Theater. Das Stiick »Kage-
kiyo«wurde lange zu seinen Arbeiten gezihlt, was inzwischen aber fiir unwahrschein-
lich gehalten wird. Zur Geschichte des Noh-Theaters vgl. Salz 2016. Zur Ubersetzung
des Stiickes »Kagekiyo« vgl. Waley 1922: 89-99.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

Im Original entdeckte Miiller, dass die Tochter wihrend der Erzihlung des
Vaters still bleibt, sogar bis zum Ende des Stiickes schweigt. Daher singt der
Chor in den letzten Zeilen seiner Adaption fiir sie:

»CHOR Der Verbannte hat seine Geschichte erzihlt. Die Tochter
Schweigt.

Soll sie von ihm gehen, dem keiner hilft am Ende seiner Laufbahn?
Soll sie bei ihm bleiben, dem das vergossene

Blut nicht die Backen fiillt?« (W3: 15)

Hier scheint es, dass sie nicht sprechen kann, sondern lediglich schweigen soll.
Thre eigene Landschaftserfahrung wird somit ausgeblendet und im Gegensatz
zum beredten Vater ihr Mangel an Landschaftserfahrung und -beschreibung
hervorgehoben. Wahrend jedoch im Noh-Stiick der Vater Kagekiyo die Haupt-
rolle innehat, riickt in Miillers Text zunichst die Tochter in das Zentrum der
Aufmerksambkeit. Bereits der Titel »Die Reise« bezieht sich stirker auf die Er-
fahrungen der Tochter. Dadurch werden hier zwei Landschaftserfahrungen
gegeneinandergesetzt: eine schweigende und eine beredsame.

In Hinblick auf Landschaftsdiskussion konnen wir dabei jedoch auch an
die andere Landschaft des Vaters denken. Er verliert seine Sehkraft und be-
schreibt mit anderen Sinnen die fremde Natur, damit er sie als die bekannte
(zuriick)gewinnt:

»KAGEKIYO Wind kommt vom Berg. Schnee kommt hinter dem Wind. Ich
hére, wie die Flut den Strand berennt. Ich horte es, als ich fiir Heike in die
Schlacht ging und nach der Schlacht.« (W3: 14)

Dass er in fremdem Rauschen die Vergangenheit erkennt, bedeutet jedoch
nicht automatisch einen Riickgriff auf die alte, vielgerithmte Erinnerung
an die Kriegszeit, insbesondere weil ihr sofort die Verbannung aus seinen
Gedanken folgt (»nach der Schlacht« [ebd.]). In der Tat will er sich der Toch-
ter zunichst nicht offenbaren und schweigt, bis der Holzfiller sie zu ihm
fithrt. So befindet er sich selbst inmitten einer fremden Landschaft. Und
dann verschwindet sie im Umkehrschluss, als er die Geschichte der Schlacht
erzihlt, also davon besetzt wird, wie die letzte Szene zeigt. Dabei fiigt sich
die Tochter in seine erzihlte Landschaft ein. Sie wird fiir ihren blinden Vater

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,

135


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

sozusagen zur Erzdhllandschaft, indem sie staunend schweigt.” Aber aus der
Perspektive des Publikums wirkt ihr Verhalten vielmehr wie eine Ablehnung
beziehungsweise wie ein Widerstand gegen den Krieg. Zu urteilen, ob ihr
Vater die Opposition seiner Tochter erkennt, hingt — bei Miiller nicht von
feudalen, asiatisch kontextualisierten Wertvorstellungen verschleiert — von
der Vorstellung des Publikums beziehungsweise der Wahrnehmung der Land-
schaft im Theater ab. Eine solche Landschaftserfahrung entsteht im Moment
der theatralen Praxis der Auffithrung, wenn das Publikum beide betrachtende
Subjekte mithilfe des Textes imaginiert.

Wird Miillers skizzenhaftes Studienwerk paralle]l mit seiner spiteren
Landschaftsidee gelesen, beleuchtet es die vernachlissigte Seite des Ori-
ginalstiickes, d.h. den anderen moglichen Moment der historisch streng
kanonisierten Praxis im Noh-Theater. Weil es im Noh-Theater weder einen
Vorhang noch Bithnenbilder oder Kulissen gibt und die beschriebene Lokalitit
nur durch den Text, also sprachlich, hervorgebracht wird, muss sich das Pu-
blikum die Landschaft lediglich mithilfe des Textes vorstellen. Sie entspricht
dabei einer flichtigen Imagination, die in Wirklichkeit nicht existiert. Im
Umkehrschluss kann die vorgestellte Landschaft jedoch so lange als existent
angenommen werden, wie es das Publikum wiinscht. Der Mangel auf der
Bithne wirkt hier fiir die Theatererfahrung produktiv, allerdings nicht fir die
zu bildende Landschaft. Am Ende des Schauspiels im Noh-Theater miissen
alle Akteure'® unter den Augen des Publikums iiber einen offen sichtbaren
Gang die Bithne verlassen, da es keinen Vorhang gibt (s. Abb. 1). Obwohl dieser
Vorgang nicht im Text steht, gehort er tatsichlich zum Theatererlebnis. Dieser
Vorgang ist schlicht nach dem Bedarf der Bithnenkonstruktion durchzufith-
ren, die den Auftritt und Abgang iber eine Bithnenbriicke an der Seite von
Bithne und Zuschauerraum erfordert (vgl. Salz 2016: 26-27).

Gleichzeitig ist die Situation noch immer geeignet, den Vorgang als ein
theatrales Verhalten zu verstehen. Anders formuliert kann der Abgang der
schweigenden Schauspieler in einer Konstellation mit den bereits vergange-
nen Gesten sowie der Handlung des Theatertextes und dem jetzigen visuellen
Geschehen jenseits des Textes als eine Situation interpretiert werden, in der
man von einer Landschaft umgeben ist und sie gleichzeitig sieht. In diesen

9 Bemerkenswert ist, dass ihr Schweigen an der zitierten Stelle in einer einzigen Zeile
besonders hervorgehoben wird.

10 In der unter Abb. 1 gezeigten Auffithrung werden alle Rollen von ménnlichen Schau-
spielern dargestellt.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

Minuten mangelt es sowohl an einer Absicht des Autors und der Schauspieler
selber als auch an der einen richtigen Interpretation. Aber die Betrachtenden
konnen, die Verantwortung fiir ihre eigene Imagination tragend, sich frei
eine andere, eine mogliche, Bedeutung erdenken. Hier entsteht ein neues
theatrales Geschehen in einer Landschaft.

Abb. 1: Still aus der Videoaufzeichnung einer Auffiihrung am Hosho
Noh-Theater Tokyo."

© Ken Yoshikoshi/Tessen-Kai (2021)

6. Fazit

Die Landschaft spielt eine zentrale Rolle fir eine produktive Beziehung zwi-
schen visueller Theaterdarstellung und sprachlich grundiertem Text. Wie auf-
gezeigt wurde, setzt diese produktive Beziehung einen immanenten Mangel
voraus: einen Mangel, der sich in der Loslésung von Text und Darstellung du-
Rert und alle Verbindungen zu Sinn und Materie kappt. Hier wird zugleich

11 Die Tochter fragt einen Dorfbewohner, wo ihr Vater Kagekiyo wohnt. Auf der linken
Bildseite ist der Bithnengang zu sehen, auf welchem die Akteure sichtbar zur und von
der Biithne gehen. Gespielt von Kanji Shimizu (Kagekiyo), Atsuo Kanze (Tochter), Masa-
ki Umano (Ihr Gehilfe) und Tsuneyoshi Mori (Dorfbewohner). Video von Ken Yoshiko-
shi. Veroffentlicht auf YouTube von Tessen-Kai, einer familienbasierten Noh-Theater
Vereinigung. Fiir die Veroffentlichung des Fotos danke ich Tessen-Kai.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33, - Open A

137


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138

Kapitel 2: Das Landschaftliche zwischen Text, Bild, Virtualitat und Affektion

auch die Sprache verdinglicht. Erst dann kann die Landschaftserfahrung an-
setzen und wirksam werden. Eine theatrale Landschaftserfahrung hat immer
mit der mangelhaft beschreibenden Sprache zu tun. Um mit Miillers »Bild-
beschreibung« zu enden: »Die Kiefer mahlen Wortleichen und Sprachmiill.«

(W2:113)

Quellen

Bohme, Gernot (2001): Aisthetik. Vorlesungen iiber Asthetik als allgemeine
Wahrnehmungslehre, Miinchen: Wilhelm Fink.

Flam, Jack (Hg.) (1996): Robert Smithson. The Collected Writings, Berkeley/Los
Angeles/California: University of California Press.

Lehmann, Hans-Thies (1987): »Theater der Blicke. Zu Heiner Miillers »>Bild-
beschreibung«, in: Ulrich Profitlich (Hg.), Dramatik der DDR, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 186-202.

Miller, Heiner (1990): Gesammelte Irrtiimer 2, Frankfurt a.M.: Verlag der Au-
toren.

Miiller, Heiner (1999): Werke, Bd. 2, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Miiller, Heiner (2000): Werke, Bd. 3, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Miiller, Heiner (2002): Werke, Bd. 5, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Miiller, Heiner (2005): Werke, Bd. 8, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Miller, Heiner (2008): Werke, Bd. 11, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Miller, Heiner (2016): Krieg ohne Schlacht, Frank Hornigk (Hg.), 3. Aufl.,
Frankfurt a.M.: Kiepenheuer & Witsch.

Nitschmann, Till/Vafen, Florian (Hg.) (2021): Heiner Miillers KiistenLand-
schaften, Bielefeld: transcript.

Petrarca, Francesco (1956): Dichtungen-Briefe-Schriften, Frankfurt a.M.: Fi-
scher Biicherei.

Petrarca, Francesco/Wetz, Franz Josef (Hg.) (2004): Das einsame Leben. Uber
das Leben in Abgeschiedenheit. Mein Geheimnis, aus dem Lateinischen
ibersetzt von Friederike Hausmann, Stuttgart: Klett-Cotta.

Piepmeier, Rainer (1980): »Landschaft«, in: Joachim Ritter/Karlfried Griinder/
Gottfried Gabriel (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. s,
Basel/Stuttgart: Schwabe, Kolumne 11-28.

Ritter, Joachim (2003): »Landschaft. Zur Funktion des Asthetischen in der mo-
dernen Gesellschaft (1963)«, in: Odo Marquard (Hg.), Metaphysik und Poli-

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Shu Ishimi: Theater in der Landschaft

tik. Studien zu Aristoteles und Hegel, Erweiterte Ausgabe, Frankfurta.M.:
Suhrkamp, S. 407-434.

Salz, Jonah (Hg.) (2016): A History of Japanese Theatre, Cambridge: Cambridge
University Press.

Simmel, Georg (2001): »Philosophie der Landschaft«, in: Ridiger Kramme/
Angela Rammstedt (Hg.), Georg Simmel Gesamtausgabe, Bd. 12, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp, S. 471-482.

Waley, Arthur (1922): The N6 Plays of Japan, New York: Dover Publications.

Weber, Carl (2003): »Landschaft, Natur, in: Hans-Thies Lehmann/Patrick Pri-
mavesi (Hg.), Heiner Miiller Handbuch. Leben — Werk — Wirkung, Stutt-
gart/Weimar: Metzler, S. 108-113.

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2026, 15:38:33,

139


https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839466018-006 - am 14.02.2028, 15:



https://doi.org/10.14361/9783839466018-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

