
180

Liza Mattutat 

Science-Fiction, spekulativer Feminismus 
und strafkritische Fabulation 

Strafabolitionismus mit Ursula K. Le Guins The 
Dispossessed

I. Einleitung

»Man kennt alle Nachteile des Gefängnisses: daß es gefährlich ist, daß 
es vielleicht sogar nutzlos ist. Und dennoch ›sieht‹ man nicht, wodurch 
es ersetzt werden könnte«1, schrieb Michel Foucault 1976 in Überwa-
chen und Strafen. In seinem gefängniskritischen Klassiker untersuchte 
Foucault die Bedingungen der Akzeptanz des modernen Strafsystems.2 
Er kam zu dem Schluss, dass »dem Gefängnis eine Funktion zu[fällt], 
die weit eher symbolisch-exemplarischen als ökonomischen, strafenden 
oder bessernden Charakter«3 hat. Das Gefängnis hat sich, laut Foucault, 
nicht etwa deshalb zur Strafform moderner Gesellschaften schlechthin 
entwickelt, weil es besonders human ist. Es verdankt seine Verbreitung 
stattdessen dem Umstand, dass es der Struktur moderner Herrschaft ent-
spricht und zugleich der deutlichste Ausdruck deren Funktionsweise ist: 
Sie ist »normend, normierend und normalisierend.«4 Da das Gefäng-
nis anderen Institutionen der Gesellschaft wie Schule, Kaserne, Psychia-
trie oder Krankenhaus homolog ist, erscheint es uns als selbstverständ-
lich. Deshalb »sehen« wir nicht, wodurch es ersetzt werden könnte. In 
Anschluss an den britischen Schriftsteller und Kulturwissenschaftler 
Mark Fisher5 beschreibt Oly Durose diese scheinbar unhintergehbare 

1	  	Michel Foucault, Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1995, S. 296.

2	  	Vgl. Michel Foucault, Was ist Kritik?, Berlin: Merve 1992, S. 26ff.
3	  	Michel Foucault, Die Wahrheit und die juristischen Formen, Frankfurt am 

Main: Suhrkamp 2003, S. 121.
4	  	Foucault, Überwachen und Strafen, S. 236.
5	  	 In seinem Buch Kapitalistischer Realismus ohne Alternative? geht Mark 

Fisher der Frage nach, warum es »fast unmöglich geworden ist, sich eine 
kohärente Alternative [zum Kapitalismus] überhaupt vorzustellen« (Mark 
Fisher, Kapitalistischer Realismus ohne Alternative?, Hamburg: VSA 2013, 
S. 8, Hervorhebungen im Original). Fischer greift Jacques Lacans Unter-
scheidung zwischen der Realität und dem Realen auf: Die Realität ist laut 
Lacan durch eine symbolische und imaginäre Ordnung bestimmt, das Reale 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Selbstverständlichkeit des Gefängnisses als carceral realism: »Carceral 
realism is more than just advocacy for prisons. It embodies a deep-seat-
ed dependency on carceral regimes for making sense of our existence.«6

Foucaults Gesellschaftsdiagnose ist zwar ohne Frage veraltet,7 den-
noch lässt sich ihr ein Problem entnehmen, vor dem das Nachdenken 
über Alternativen zum Strafrecht grundsätzlich steht: Wenn unsere Vor-
stellungskraft nicht unabhängig von den gesellschaftlichen Verhältnissen 
ist, in denen sie sich bildet, sondern im Gegenteil durch diese geformt ist, 
lassen sich dann überhaupt echte Alternativen zum Strafrecht entwerfen? 
In Archeaologies of the Future führt der US-Amerikanische Literaturthe-
oretiker Fredric Jameson dieses Problem auf den empiristischen Grund-
satz »Nichts ist im Geist, was nicht vorher in den Sinnen war« zurück 
und fasst es in seiner allgemeinsten Form: 

»If true, this principle spells the end […] of Utopia as a form […], af-
firming as it does that even our wildest imaginings are all collages of 
experience […]. On the social level, this means that our imaginations 
are hostages to our own mode of production.«8 

besteht hingegen in einem unsymbolisierbaren Rest oder Überschuss, der 
nicht in diese Ordnung integriert werden kann. Entsprechend begreift Fisher 
den Kapitalismus als ideologische, symbolische Ordnung, die das ihr An-
dere – z.B. die systematische Zerstörung der Umwelt durch die kapitalisti-
sche Wachstumslogik – nicht integrieren, jedoch auch nicht völlig verdrän-
gen kann (vgl. ebd., S. 26).

6	  	Oly Durose, »Carceral Realism: Is There No Alternative?«, Red Pepper 
28.05.2022 https://www.redpepper.org.uk/carceral-realism-is-there-no-
alternative/ (Zugriff: 12.12.2023).

7	  	Die Disziplinargesellschaften hatten zu Beginn des 20. Jahrhunderts ihren 
Höhepunkt und sind seither längst durch fluidere Konstellationen der Macht 
ersetzt worden, für deren Analyse verschiedene neue Begriffe diskutiert wer-
den: Kontrollgesellschaft (Gilles Deleuze, »Postskriptum über die Kontroll-
gesellschaften«, in: Unterhandlungen 1972–1990, Frankfurt a. M.: Suhr-
kamp 1993, S. 254–262) oder Sicherheitsgesellschaft (Tobias Singelnstein/
Peer Stolle, Die Sicherheitsgesellschaft: soziale Kontrolle im 21. Jahrhun-
dert, Wiesbaden: VS 2008), algorithmische Gouvernementalität (Antoinette 
Rouvroy/Thomas Berns/Elizabeth Libbrecht, »Algorithmic governmental-
ity and prospects of emancipation«, Réseaux (2013/1), S. 163–196) oder 
Environmentalität (Erich Hörl/James Burton (Hg.), General Ecology: The 
New Ecological Paradigm, London/Oxford/New York/New Delhi Sydney: 
Bloomsbury 2017), Digitaler Kapitalismus (Philipp Staab, Digitaler Kapi-
talismus: Markt und Herrschaft in der Ökonomie der Unknappheit, Frank-
furt am Main: Suhrkamp 2019) oder Plattformkapitalismus (Nick Srnicek, 
Platform Capitalism, Cambridge, UK/Malden, MA: Polity 2016).

8	  	Fredric Jameson, Archaeologies of the Future. The Desire Called Utopia and 
Other Science Fiction, London/New York: Verso 2007, S. xiii.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.redpepper.org.uk/carceral-realism-is-there-no-alternative/
https://www.redpepper.org.uk/carceral-realism-is-there-no-alternative/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.redpepper.org.uk/carceral-realism-is-there-no-alternative/
https://www.redpepper.org.uk/carceral-realism-is-there-no-alternative/


182

Wer sich Alternativen zum Strafrecht ausdenken will, steht so immer in 
der Gefahr, es mit all seinen Ungerechtigkeiten in bloß anderer Gestalt 
zu wiederholen.

Auf den folgenden Seiten möchte ich diskutieren, ob und wie Science-
Fiction diesem Problem etwas entgegensetzen kann. Dazu möchte ich 
zunächst darstellen, in welcher Weise Vertreter:innen des spekulativen 
Feminismus in den vergangenen Jahren von Science-Fiction Gebrauch 
gemacht haben (II). Spekulativer Feminismus steht auf dem theoreti-
schen Fundament des Neuen Materialismus und zielt auf eine Befreiung 
der Einbildungskraft durch alternative Erzählungen im Medium der Sci-
ence-Fiction. Im nächsten Schritt möchte ich diesen spekulativen Ansatz 
problematisieren und ihm mit Fredric Jameson eine analytische Pers-
pektive auf Science-Fiction zur Seite stellen (III). Science-Fiction figuriert 
dann nicht als unbegrenzter Möglichkeitsraum für spekulative Entwür-
fe, sondern als Gegenstand materialistischer Literaturanalysen. Science-
Fiction wird entsprechend als ein »realistisches Genre«9 verstanden, das 
uns ein besseres Verständnis unserer Gegenwart erlaubt, indem sie uns 
diese verfremdet vor Augen stellt. In den letzten beiden Abschnitten wer-
de ich anhand einer Interpretation von Ursula K. Le Guins Meisterwerk 
der feministischen Science-Fiction The Dispossessed: An Ambigious Uto-
pia (2017) einige Aspekte zeitgenössischer alternativer Praktiken der Ge-
rechtigkeit diskutieren.10 Dazu werde ich zunächst die implizite Rechts-
theorie des Romans rekonstruieren (IV.) und anschließend auf Praxen 
der Community Accountability beziehen (V.). 

II. Science-Fiction und Strafrecht: Feministisches 
Spekulieren im Dienste des Abolitionismus?

Science-Fiction und Recht sind in vielfältiger Weise miteinander verwo-
ben. Manche Berührungspunkte sind unterhaltsam, aber wenig über-
raschend: So stand das Recht etwa im Mittelpunkt einer Reihe von 

9	  	Ursula K. Le Guin, »Die Tragetaschentheorie der Fiktion«, in: Marie-Lui-
se Angerer/Noam Gramlich (Hg.), Feministisches Spekulieren. Genealogien, 
Narrationen, Zeitlichkeiten, Berlin: Kulturverlag Kadmos 2020, S. 39; vgl. 
auch Kim Stanley Robinson, »Imagining the End of Capitalism with Kim 
Stanley Robinson«, Jacobin 10.12.2020 https://jacobin.com/2020/10/kim-
stanley-robinson-ministry-future-science-fiction (Zugriff: 12.12.2023).

10	 	Erste Überlegungen zu dieser Frage entstanden im Austausch mit Daria Bayer 
und Marcus Döller während der Vorbereitung einer szenischen Lesung utopi-
scher Texte im Rahmenprogramm der Tagung »Utopie einer neuen normativen 
Ordnung. Alternativen im Recht/Alternativen zum Recht« (09.–11.03.2023, 
Warburg-Haus, Hamburg) des Jungen Forums Rechtsphilosophie. 

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://jacobin.com/2020/10/kim-stanley-robinson-ministry-future-science-fiction
https://jacobin.com/2020/10/kim-stanley-robinson-ministry-future-science-fiction
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://jacobin.com/2020/10/kim-stanley-robinson-ministry-future-science-fiction
https://jacobin.com/2020/10/kim-stanley-robinson-ministry-future-science-fiction


183

Science-Fiction Erzählungen11 oder SciFi-Romanen wurden als Diskus-
sionsmaterial für die juristische Ausbildung empfohlen.12 Überraschen-
der als diese äußerlichen Bezugnahmen sind Argumente für struktu-
relle Ähnlichkeiten und Wirkzusammenhänge von Science-Fiction und 
Recht, wie sie im Bereich Law and Literature diskutiert werden: So zeigt 
etwa Mitchell Travis, dass das Recht selbst wie Science-Fiction operiert, 
wenn es Technologien reguliert, die es noch gar nicht gibt. Was das 
konkret bedeutet, führt Travis am Beispiel der Regulation menschlich-
tierischer Mischembryonen durch den Human Fertilisation and Em-
bryology Act von 1990 im Vereinigten Königreich vor. »Human-ani-
mal hybridity remained Science-Fiction until the HFE Act 1990, which 
prohibited the creation of admixed embryos. Through its description 
of these entities«, argumentiert Travis, »the law made a space for them 
to become real«.13

Umgekehrt wird Science-Fiction zur juristischen Hilfswissenschaft, ar-
gumentiert Jorge L. Contreras, wenn ihre Bildwelten in Diskussionen 
um neue rechtliche Herausforderungen, die nicht durch persönliche Er-
fahrung zugänglich sind, zum Medium der Auseinandersetzung der ju-
ristischen Community werden. »Science-Fiction offers the ultimate le-
gal hypothetical«.14

Gehen dann gar fiktive Regelungen der Science-Fiction in die Ge-
setzgebung ein, wird Science-Fiction selbst zu Recht. Dies war z.B. in 
der Entschließung Zivilrechtliche Regelungen im Bereich Robotik vom 
16. Februar 2017 des EU-Parlaments der Fall, in der Isaac Asimovs 

11	 	Um nur ein paar Beispiele zu geben: Im Staffelfinale der Apple TV+-Serie 
Extrapolations (2023) wird das Verhältnis der Silicon Valley-Industrie und 
der Klimakatastrophe im Rahmen eines Gerichtsverfahrens gegen den Tech-
Billionär Nick Bilton verhandelt. Die Anklage lautet auf Ökozid. In der TV-
Serie Century City (CBS, 2004–2005) bearbeitet eine Anwaltskanzlei in der 
nahen Zukunft Fälle, die sich erst aus neuen technologischen und biomedi-
zinischen Innovationen ergeben könnten. In der Folge White Bear (Channel 
4, 2013) der Serie Black Mirror wird der Strafvollzug zum Spektakel öffent-
licher Unterhaltung umgestaltet, bei der verurteilte Menschen in bizarren 
Szenarien von Horden zahlender Gäste verfolgt werden, die das Geschehen 
mit ihren Handys dokumentieren.

12	 	Vgl. Martin Rath, »Science-Fiction & Strafrecht: Zukunft des Verbrechens«, 
Legal Tribune Online 07.12.2014 https://www.lto.de/recht/feuilleton/f/
strafrecht-zukunft-science-fiction-schuldig-in-16-faellen-arno-behrend/ 
(Zugriff: 12.12.2023).

13	 	Mitchell Travis, »Making Space: Law and Science Fiction«, Law and Liter-
ature (2011), S. 246.

14	 	 Jorge Contreras, »Science Fiction and the Law: A New Wigmorian Bibli-
ography«, Utah Law Faculty Scholarship 08.2020 https://dc.law.utah.edu/
scholarship/226 (Zugriff: 12.12.2023), S. 7.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.lto.de/recht/feuilleton/f/strafrecht-zukunft-science-fiction-schuldig-in-16-faellen-arno-behrend/
https://www.lto.de/recht/feuilleton/f/strafrecht-zukunft-science-fiction-schuldig-in-16-faellen-arno-behrend/
https://dc.law.utah.edu/scholarship/226
https://dc.law.utah.edu/scholarship/226
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.lto.de/recht/feuilleton/f/strafrecht-zukunft-science-fiction-schuldig-in-16-faellen-arno-behrend/
https://www.lto.de/recht/feuilleton/f/strafrecht-zukunft-science-fiction-schuldig-in-16-faellen-arno-behrend/
https://dc.law.utah.edu/scholarship/226
https://dc.law.utah.edu/scholarship/226


184

Robotergesetze als taugliche Grundlage für KI-Sicherheit befunden wur-
den.15

Nimmt man diese drei Aspekte zusammen, ergibt sich für das Ver-
hältnis von Science-Fiction und Recht: Science-Fiction entsteht aus ei-
ner rechtlich verfassten Gesellschaft und wird von ihr bestimmt, gestal-
tet diese aber auch ihrerseits um.

Solche Wechselverhältnisse von matter (Materialität) and meaning 
(Diskurs), hier konkret von Recht und Science-Fiction, nennt der Neue 
Materialismus in der Spielart Karen Barads entanglement. Der Prozess 
der wechselseitigen Bestimmung wird als intra-action oder intra-activity 
von Diskurs und Materie verhandelt. 

»[O]n an agential realist account, both materiality and discursive prac-
tices are rethought in terms of intra-activity«.16 »[M]atter does not re-
fer to a fixed substance; rather, matter is substance in its intra-active be-
coming — not a thing, but a doing, a congealing of agency. Matter is a 
stabilizing and destabilizing process of iterative intra-activity«.17

Dieser Annahme entsprechend kann, wer sich gesellschaftliche Verände-
rungen wünscht, gleichermaßen an matter oder an meaning ansetzen, da 
beide miteinander verwoben sind. Es erscheint möglich, in die unter an-
derem durch Recht gestaltete Wirklichkeit unserer Gesellschaft (matter) 
zu intervenieren, indem neue und andere Erzählungen von dieser (mea-
ning) entwickelt werden. Deshalb sind alternative Formen des Storytel-
lings für spekulative Feminist:innen in der Tradition Karen Barads und 
Donna Haraways zentral. »Es ist von Gewicht, welche Geschichten, Ge-
schichten erzählen, welche Konzepte, Konzepte denken«18, schreibt letzte-
re in Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im Chthuluzän. Laut 

15	 	 Isaac Asimov beschrieb die Robotergesetze erstmals in der Kurzgeschich-
te Runaround im Jahr 1942. Die Gesetze lauten: 1) Ein Roboter darf kein 
menschliches Wesen verletzen oder durch Untätigkeit gestatten, dass einem 
menschlichen Wesen Schaden zugefügt wird. 2) Ein Roboter muss den ihm 
von einem Menschen gegebenen Befehlen gehorchen – es sei denn, ein solcher 
Befehl würde mit Regel 1 kollidieren. 3) Ein Roboter muss seine Existenz be-
schützen, solange dieser Schutz nicht mit Regel 1 oder 2 kollidiert (vgl. Isaac 
Asimov, »Runaround«, Astounding (1942), S. 100). Später ergänzte Asimov 
das nullte Gesetz, das das Wohl der Menschheit über das eines einzelnen Men-
schen stellt: Ein Roboter darf die Menschheit nicht verletzen oder durch Passi-
vität zulassen, dass die Menschheit zu Schaden kommt (vgl. Issac Asimov, Der 
Aufbruch zu den Sternen: Roman, München: Heyne 2005). 

16	 	Karen Barad, »Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of 
How Matter Comes to Matter«, Signs: Journal of Women in Culture and 
Society (2003), S. 820.

17	 	Ebd., S. 822 (Hervorhebung im Original).
18	 	Donna Haraway, Unruhig bleiben: Die Verwandtschaft der Arten im Chthu-

luzän, Frankfurt/New York: Campus 2018, S. 139.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Haraway brauchen wir neue Erzählungen, um alternative Weisen des Zu-
sammenlebens zu entwickeln, die das anthropozentrische Weltbild hinter 
sich lassen und komplexere Natur-Kultur-Verhältnisse lebbar machen. Be-
sonderes Potenzial bei der Entwicklung dieser alternativen Erzählungen 
spricht Haraway der Science-Fiction zu, weshalb sie ihren eigenen philo-
sophischen Ansatz auch als »SF« bezeichnet. »SF: Science-Fiction, spe-
kulative Fabulation, Spiele mit Fadenfiguren (string figures), spekulativer 
Feminismus, science fact (wissenschaftliche Fakten), so far (bis jetzt)«.19 
In ihren Büchern zieht Haraway utopische und dystopische Weltentwürfe 
von Autor:innen wie Ursula K. Le Guin, Marge Piercy oder Octavia But-
ler heran, um dem Motiv des unendlichen Wachstums, auf dem der ex-
traktivistische Kapitalismus unserer Zeit basiert, lebbarere Naturverhält-
nisse entgegenzusetzen. 

Dieser Ansatz wurde in den vergangenen Jahren in Deutschland 
und weltweit interdisziplinär aufgegriffen und methodisch weiterent-
wickelt.20 In deren21 Einleitungsessay zum gemeinsam mit Marie-Lui-
se Angerer herausgegebenen Sammelband Feministisches Spekulieren. 
Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten fasst Medienwissenschaftler:in 
Noam Gramlich es als »eine der Grundprämissen des feministischen Spe-
kulierens [, dass] ein unreines – also weder ein spiegelndes noch ein von 
oben darauf blickendes – Verhältnis zur ›Welt‹ oder zur ›Geschichte‹«22 
eingenommen wird. Feministisches Spekulieren ist eine situierte Praxis, 
die »der konstitutiven Rolle der eingebetteten Beobachterin/Teilhaben-
den, ihrer Perspektive und der reichen Agentialität und Multisubjektivi-
tät des Kontexts«23 Rechnung trägt. Science-Fiction eignet sich laut Julia 
Grillmayr in besonderer Weise als Medium dieser Praxis, weil sie Raum 

19	 	Ebd., S. 11.
20	 	Vgl. Marie-Luise Angerer/Noam Gramlich (Hg.), Feministisches Spekulie-

ren. Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten, Berlin: Kulturverlag Kad-
mos 2020; Hannah Wallenfels, »Spekulativer Feminismus. Mit Science-
Fiction das Patriarchat wegdenken«, Deutschlandfunk Kultur 17.11.2022 
https://www.deutschlandfunkkultur.de/spekulativer-feminismus-science-
fiction-patriarchat-100.html (Zugriff: 12.12.2023); Julia Grillmayr, »Wilde 
Spekulationen. Feministisch-ökologische Wissenschaftskritik und spekulati-
ve Fiktion«, in: Marie-Luise Angerer/Noam Gramlich (Hg.), Feministisches 
Spekulieren. Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten, Berlin: Kulturverlag 
Kadmos 2020, S. 149–161.

21	 	Dey/deren/denen sind die nicht-binären Pronomen, die Noam Gramlich 
nutzt. 

22	 	Noam Gramlich, »Feministisches Spekulieren. Einigen Pfaden folgen«, in: 
Marie-Luise Angerer/Noam Gramlich (Hg.), Feministisches Spekulieren. 
Genealogien, Narrationen, Zeitlichkeiten, Berlin: Kulturverlag Kadmos 
2020, S. 18.

23	 	Ebd., S. 16.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunkkultur.de/spekulativer-feminismus-science-fiction-patriarchat-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/spekulativer-feminismus-science-fiction-patriarchat-100.html
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunkkultur.de/spekulativer-feminismus-science-fiction-patriarchat-100.html
https://www.deutschlandfunkkultur.de/spekulativer-feminismus-science-fiction-patriarchat-100.html


186

für Geschichten bietet, »die Alternativen zu einem apokalyptisch-läh-
menden Narrativ einerseits und einem futuristisch-eskapistischen Narra-
tiv andererseits aufzeigen«24. Innerhalb dieses spekulativen Raums ließen 
sich dann »Vorschläge[…], wie Gesellschaft ganz anders funktionieren 
könnte«,25 entwickeln, die als politische Wegweiser eingesetzt werden 
können. Denn was angemessene politische Reaktionen auf die Klimaka-
tastrophe oder rassistische und patriarchale Strukturen verhindert, sind 
aus Sicht des spekulativen Feminismus weniger fehlende technologische 
Fähigkeiten oder ungleich verteilte Ressourcen »als ein Mangel an kol-
lektiver Vorstellungskraft.«26

Dem Vorgehen des spekulativen Feminismus folgend, könnten Sci-
ence-Fiction Romane Inspirationsquellen für die Frage nach Alternati-
ven zum strafrechtlichen Umgang mit verletzendem Verhalten sein. Diese 
Romane wären entsprechend auf Rechtsutopien zu befragen, die Gesell-
schaften jenseits von Strafe imaginieren.27 Gesucht wäre dabei nicht ein 
utopisches Masternarrativ, das alle Probleme des Strafrechts auf einmal 
beseitigte, sondern eine Vielfalt von Geschichten, die bestehende Narra-
tive aufknüpfen, weiterweben und so ein komplexeres Verständnis von 
verletzendem Verhalten möglich machen.28

24	 	 Julia Grillmayr, »Wilde Spekulationen. Feministisch-ökologische Wissen-
schaftskritik und spekulative Fiktion«, S. 152.

25	 	Wallenfels, »Spekulativer Feminismus. Mit Science-Fiction das Patriarchat 
wegdenken«.

26	 	Ebd. 
27	 	Z.B. Ursula K. Le Guin, Freie Geister: Roman, Frankfurt am Main: Fischer 

Tor 2017; Octavia E. Butler, Parable of the Sower, New York: Grand Central 
Publishing 2000; Marge Piercy, Woman on the Edge of Time, New York: 
Fawcett 1985. In seinem Beitrag zum Workshop »Alternativen zum, im und 
durch Strafrecht« (12.–13.10.2023, Goethe-Universität Frankfurt am Main) 
hat Kilian Wegner utopische Romane von Thomas Morus Utopia (1516) 
bis zu Aldous Huxley Eiland (eng. 1962, dt. 1973) einer solchen Befragung 
unterzogen. Er kam zu dem ernüchternden Schluss, dass die Romane wenig 
originelle Vorschläge zum Umgang mit verletzendem Verhalten bereithalten. 
»Wenn nicht schon die Befriedigung aller materiellen Bedürfnisse Kriminali-
tät im utopischen Gesellschaftsentwurf ohnehin ausmerzt […], werden ver-
bliebene Kriminelle sowohl in Utopien wie in Dystopien zumeist entweder 
verbannt, ausgesondert oder kurzerhand biochemisch bzw. therapeutisch 
›geheilt‹« (Kilian Wegner, (Kein?) Strafrecht in der Utopie, Unveröffentlich-
tes Manuskript, 2023).

28	 	Eine solche Lesart finden sich in Ansätzen bei Ksenia Firsova, »Science Fic-
tion as an Abolitionist Tool«, LARB Pub Lab 3/2020 https://larbpublab.
org/2025/05/20/science-fiction-as-an-abolitionist-tool/ (Zugriff: 11.07.2025); 
Oly Durose, »Carceral Realism: Is There No Alternative?«.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://larbpublab.org/2025/05/20/science-fiction-as-an-abolitionist-tool/
https://larbpublab.org/2025/05/20/science-fiction-as-an-abolitionist-tool/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://larbpublab.org/2025/05/20/science-fiction-as-an-abolitionist-tool/
https://larbpublab.org/2025/05/20/science-fiction-as-an-abolitionist-tool/


187

III. L’art pour l’art? Ein dialektischer Einwand  
gegen den spekulativen Feminismus 

Ich habe große Sympathien für situierte Wissenspraxen und für kom-
plexe Gerechtigkeitsbegriffe. Dennoch denke ich, dass die horizontale 
Ontologie des spekulativen Feminismus – in der sich Materie und Dis-
kurs (oder matter und meaning oder Recht und Literatur) wechselseitig 
bestimmen sollen, ohne dass einer der Pole überhand gewinnt – mit ei-
nem Paradox einhergeht: Je freier unsere Vorstellungskraft von den ge-
sellschaftlichen Bedingungen sein soll, desto weniger kann sie in diese 
intervenieren. Frederic Jameson zollt für die Formulierung dieses Para-
doxes Herbert Marcuse Anerkennung: 

»Marcuse argues that it is the very separation of art and culture from 
the social – a separation that inaugurates culture as a realm in its own 
right and defines it as such – which is the source of art’s incorrigi-
ble ambiguity. For that very distance of culture from its social context 
which allows it to function as a critique and indictment of the latter also 
dooms its interventions to ineffectuality and relegates art and culture 
to a frivolous, trivialized space in which such intersections are neutral-
ized in advance.«29

Konzipiert man Science-Fiction als Raum unbegrenzter Vorstellungs-
kraft, mit dessen Hilfe wir das Strafrecht und »das Patriarchat wegden-
ken«30 können, gibt man zugleich die Möglichkeit preis, dass sie über-
haupt eine Wirkung auf die beiden Herrschaftsverhältnisse haben kann. 
Es ist deshalb vielversprechender, Science-Fiction mit Frederic Jameson 
– im Geiste des alten Materialismus, statt des neuen – als Ausdruck ge-
sellschaftlicher Verhältnisse zu verstehen. Science-Fiction ist dann zwar 
kein freier Raum für spekulative Entwürfe, wohl aber ein Artikulations-
raum für gesellschaftliche Kräfteverhältnisse. Die Konstellationen dieser 
Kräfteverhältnisse lässt sich dann durch eine Interpretation der Narra-
tive und Motive der SciFi-Romane analysieren. 

Science-Fiction handelt diesem Literaturverständnis zufolge weder 
von der vorhersagbaren Zukunft noch von möglichen Zukünften.31 Laut 
Jameson hat Science-Fiction »not at all [the] capacity to keep the future 

29	 	 Jameson, Archaeologies of the Future. The Desire Called Utopia and Other 
Science Fiction, S. xv.

30	 	So lautet ein Teil des unglücklich gewählten Titels eines Interviews des 
Deutschlandfunks mit Hannah Wallenfels. Der Titel wurde wahrscheinlich 
von der Redaktion bestimmt (vgl. Wallenfels, »Spekulativer Feminismus. 
Mit Science-Fiction das Patriarchat wegdenken«).

31	 	Vgl. Ursula K. Le Guin »Vorbemerkung«, in: dies.: Die Linke Hand der 
Dunkelheit, München: Heyne 2014; Jameson, Archaeologies of the Future. 
The Desire Called Utopia and Other Science Fiction, S. 288.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

alive, even in imagination.«32 Und auch für Le Guin ist klar: »Science-
Fiction erzählt nichts über die Zukunft.«33 Science-Fiction ist, wie die 
Autorin nicht müde wird zu betonen, ein »realistisches Genre«, »ein 
seltsamer Realismus [zwar], aber wir leben [ja auch] in einer seltsamen 
Realität.«34

Dieses seltsame realistische Genre mobilisiert eigentümliche Zeitstruk-
turen, die kritische Wirkung entfalten können: Indem Science-Fiction 
ihre Handlung in der Zukunft ansiedelt, kann sie unsere Gegenwart 
als abgeschlossene Vergangenheit darstellen. Dieser literarische Kunst-
griff zeichnet laut Jameson Science-Fiction als Genre aus und macht 
sie zugleich besonders interessant für materialistische Analysen. Denn, 
so argumentiert Jameson, wir können unsere Gegenwart nicht direkt 
wahrnehmen. Weil wir in ihre Komplexitäten eingelassen leben, ist die 
Gegenwart für uns nicht totalisierbar. Sie ist daher auch nicht als Objekt 
vorstellbar.35 Wollen wir die Gegenwart zum Gegenstand unserer Analy-
se und Kritik machen, müssen wir deshalb immer indirekte Wege wäh-
len. »Elaborate strategies of indirection are therefore necessary if we are 
somehow to break through our monadic insulation and to ›experience‹, 
for some first and real time, this ›present‹.«36 Die futur antérieur-Struk-
tur der Science-Fiction zählt zu diesen elaborierten, indirekten Strate-
gien: Indem sie die Gegenwart als abgeschlossene Vergangenheit erzählt, 
macht Science-Fiction diese als Objekt unserer Analyse zugänglich.37

Diesem quasi-methodischen Hinweis stellt Jameson einen zweiten zur 
Seite: Er schlägt vor, utopische Erzählungen darauf zu befragen, wie das 
Negative – alles Ungerechte, Unglückliche und Unlustbringende, das die 
Utopie naturgemäß überwinden möchte – in ihnen verdrängt oder un-
terdrückt wird. 

»The repression of the negative, the place of that repression, will then 
allow us to formulate the essential contradiction of such texts, which 
we have expressed in a more abstract fashion above, as the dialectical 
reversal of intent, the inversion of representation, the ›ruse of history‹ 
whereby the effort to imagine utopia ends up betraying the impossibil-
ity of doing so.«38

32	 	 Jameson, Archaeologies of the Future. The Desire Called Utopia and Other 
Science Fiction, S. 288.

33	 	Le Guin, »Vorbemerkung«.
34	 	Ursula K. Le Guin, »Die Tragetaschentheorie der Fiktion«.
35	 	Vgl. Jameson, Archaeologies of the Future. The Desire Called Utopia and 

Other Science Fiction, S. 288.
36	 	Ebd., S. 287.
37	 	Vgl. ebd., S. 288.
38	 	Ebd., S. 290.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Jameson geht davon aus, dass es unmöglich ist, die Utopie zu denken 
bzw. zu repräsentieren. Und zwar nicht wegen einer irgendwie politi-
schen oder psychologischen Beschränkung unserer Einbildungskraft, 
sondern aus einem strukturellen Grund: Die vollendete Utopie wäre kei-
ne mehr. »[A]n ›achieved‹ Utopia – a full representation – is a contra-
diction in terms.«39 Denn als volle Repräsentation erlaubte eine solche 
Utopie keine Veränderung, keine historische Entwicklung, kein Leben 
mehr – sie schlägt um in eine Dystopie totalitärer Herrschaft. Für Jame-
son sind deshalb diejenigen Utopien am interessantesten, deren Scheitern 
wir am besten nachvollziehen können.40 

Was können wir, diesem Fingerzeigen Jamesons folgend, nun aus 
Science-Fiction, verstanden als »method for apprehending the present 
as history«41, für die Diskussion um Alternativen zum Strafrecht ler-
nen? Was gibt sie uns zu sehen? Eine Darstellung und Interpretation 
der Rechtstheorie in Ursula K. Le Guins Roman The Dispossessed: An 
Ambigious Utopia (1974) soll im Folgenden Aufschluss darüber geben. 

IV. Ursula K. Le Guins Rechtstheorie in The 
Dispossessed. An Ambigious Utopia 

Ursula K. Le Guins Roman The Dispossessed spielt auf den Schwester-
planeten Urras und Anarres. Anarres wurde nach einem gescheiterten 
Revolutionsversuch auf Urras von anarchistischen Revolutionär:innen 
besiedelt. Zur Zeit der Romanhandlung, die etwa 150 Jahre nach diesen 
Ereignissen einsetzt, hat sich Urras zu einer hochtechnisierten Welt mit 
einer Reihe verschiedener autoritärer Systeme entwickelt (Kapitalismus, 
Sozialismus, Militärdiktatur). Auf Anarres hat sich hingegen ein syndi-
kalistischer Anarchismus herausgebildet, der seine Reichtümer nach dem 
kommunistischen Prinzip »Jeder nach seinen Fähigkeiten, jedem nach 
seinen Bedürfnissen!«42 erwirtschaftet und verteilt. 

Die Romanhandlung folgt dem Protagonisten Shevek, einem hoch-
talentierten, anarresischen Physiker, der an der Entwicklung einer all-
gemeinen Temporaltheorie arbeitet. Seine Arbeit wird auf Anarres als 
zu experimentell und seine Denkweise als gefahrbringend individualis-
tisch eingeschätzt. Diese mangelnde Wertschätzung veranlasst Shevek 
dazu, mit Wissenschaftler:innen von Urras Kontakt aufzunehmen. She-
vek begibt sich auf die Reise nach Urras, um in Zusammenarbeit mit den 

39	 	Ebd., S. 294.
40	 	Vgl. ebd., S. xiii.
41	 	Ebd., S. 288.
42	 	Karl Marx, »Kritik des Gothaer Programms«, in: Marx-Engels-Werke (MEW) 

19, Berlin: Dietz 1973, S. 21.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

dortigen Physiker:innen seine Theorie zu vollenden. Dadurch kommt er 
in Konflikt mit den urrasischen Sitten und Gesetzen, aber auch mit den 
anarchistischen Gepflogenheiten seines Heimatplaneten.

Diese Umgangsformen basieren auf den Schriften der Gründerin 
von Anarres Odo, welche sie während einer neunjährigen Festungshaft 
verfasste. Die anarresische Gemeinschaft strebt danach, das in diesen 
Schriften enthaltene »odonische Ideal« zu verwirklichen. Dieses sieht 
ein »wahre[s] Wechselverhältnis zwischen der Gesellschaft und dem In-
dividuum«43 vor, welches völlig ohne staatliche Strukturen, ohne Rech-
te und ohne Gesetze, ohne Polizei und ohne Strafe auskommen soll. Um 
dies zu verwirklichen, soll jedes Mitglied der odonischen Gemeinschaft 
eine »zellulare Funktion« erfüllen: 

»so lautete der analogische Begriff für die Individualität des Einzelnen, 
die Arbeit, zu der er am besten befähigt ist und die daher das Beste ist, 
was er zu seiner Gesellschaft beitragen kann. Eine gesunde Gesellschaft 
würde ihm erlauben, diese optionale Funktion frei auszuüben, und ihr 
Anpassungsvermögen wie ihre Stärke aus der Koordination aller derar-
tigen Funktionen gewinnen.«44 

Dieses organische Gemeinschaftsideal geht mit spezifischen Begriffen 
von Recht und Unrecht sowie mit spezifischen Praktiken im Umgang 
mit verletzendem Verhalten einher, die ich zunächst näher bestimmen 
möchte.

1. Der anarresische Begriff von Recht

Anstelle von Gesetzen wird soziales Verhalten in der anarresischen 
Gemeinschaft durch Konventionen reguliert, die – dem Ideal nach – 
Ausfluss einer gemeinschaftlichen, gelebten Praxis sein sollen. Ein Ge-
spräch zwischen Shevek und dessen Jugendfreund Tirin gibt darüber 
Aufschluss:

»›Wenn wir besser sind als alle anderen menschlichen Gesellschaften‹, 
sagte Tirin‚ ›dann sollten wir ihnen helfen. Aber das ist uns verboten.‹ 
›Verboten? Unorganisches Wort. Wer verbietet es? Du bist dabei, die in-
tegrative Funktion zu externalisieren.‹ Shevek beugte sich vor und fuhr 
eindringlich fort. ›Ordnung und Verordnung sind zweierlei‹.«45

Die psychologische Terminologie (»integrative Funktion«, »externalisie-
ren«) bekräftigt die organische Vorstellung von Gemeinschaft und macht 
zugleich deutlich, dass es sich bei der anarresischen Gemeinschaft um 

43	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 366.
44	 	Ebd.
45	 	Ebd., S. 54. 

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


191

eine »Gleichheit ohne Rechte«46 handelt, in der soziale Regulierung nicht, 
nicht einmal funktional vom Lebensvollzug getrennt werden soll. Die so-
ziale Ordnung soll sich aus dem Gemeinschaftsleben selbst ergeben, sie 
darf diesem nicht – als abstrakte Verordnung – in Form politischer und 
rechtlicher Institutionen gegenübergestellt werden. Darin enthalten ist ein 
Begriff von konkreter Freiheit, wie ihn G.W.F. Hegel von seinen Jugend-
schriften zu Religion und Liebe bis zu seinem Spätwerk Grundlinien ei-
ner Philosophie des Rechts verfolgt hat: Freiheit als Bei-sich-sein-im-An-
deren. Wenn man jemanden liebt, argumentiert Hegel, erlebt man die 
Beschränkungen, die der andere einem auferlegt, nicht als heteronomen 
Zwang, sondern als durch den Anderen vermittelte Selbstbeschränkung.

»Diese Freiheit haben wir aber schon in der Form der Empfindung, z. B. 
in der Freundschaft und Liebe. Hier ist man nicht einseitig in sich, son-
dern man beschränkt sich gern in Beziehung auf ein Anderes, weiß sich 
aber in dieser Beschränkung als sich selbst.«47

Ebenso stellt sich die anarresische Gesellschaft die Selbstverpflichtung 
ihrer Mitglieder vor und setzt damit die Liebe aller für alle als ihre Basis 
voraus. Entsprechend argumentiert Shevek im oben bereits zitierten Ge-
spräch weiter: Es ist »unsere gemeinsame Natur, Odonier und füreinan-
der verantwortlich zu sein. Und diese Verantwortung ist unsere Freiheit. 
Sich ihr zu entziehen hieße, unsere Freiheit zu verlieren.«48 Anschließend 
fragt er seinen Freund: »Würdest du wirklich in einer Gesellschaft leben 
wollen, in der du keine Verantwortung und keine Freiheit, keinen freien 
Willen, sondern nur die falsche Option, den Gesetzen zu gehorchen oder 
dagegen zu verstoßen und dafür bestraft zu werden? Würdest du wirk-
lich in einem Gefängnis leben wollen?«49

2. Der anarresische Begriff von Unrecht

Da es auf Anarres keine Gesetze gibt, die gebrochen werden könnten, 
gibt es auch keinen Begriff von Verbrechen. Als Unrecht erfahren die 
Anarres:innen Verstöße gegen die Konventionen ihrer Gemeinschaft, be-
sonderes Gewicht kommt dabei Handlungen zu, die gegen das Wohl der 
Gemeinschaft verstoßen. Dies zeigt sich etwa an einer Szene, in der She-
vek mit einigen anderen ein Initiativsyndikat gründet und vorschlägt, 

46	 	Christoph Menke, Kritik der Rechte, Berlin: Suhrkamp 2015, S. 338.
47	 	Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Grundlinien der Philosophie des Rechts 

oder Naturrecht und Staatswissenschaft im Grundrisse. Mit Hegels eigen-
händigen Notizen und den mündlichen Zusätzen, Frankfurt am Main: Suhr-
kamp 1970, S. 54 (Zusatz zu §7).

48	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 54.
49	 	Ebd. 

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192

nach Urras zu reisen und bei seiner Rückkehr auch urrasischen Men-
schen die Einreise zu gestatten, sofern diese bereit sind, nach dem odo-
nischen Ideal zu leben. In einer hitzigen Diskussion im Rahmen einer 
Ratssitzung wirft Sheveks biologische Mutter Rulag den Initiativsyndi-
katler:innen vor: »Ihr seid tatsächlich die Ersten von uns, die so handeln, 
wie archistische Kritiker es immer für Menschen vorhergesagt haben, die 
in einer Gesellschaft ohne Gesetze leben: mit absoluter Verantwortungs-
losigkeit gegenüber dem gesellschaftlichen Wohl.«50 Andere Figuren dro-
hen den Abtrünnigen damit, ihnen die Rückkehr zu verweigern oder ih-
nen nach der Ankunft Gewalt anzutun.51 Die besondere Verwerflichkeit 
von Verhalten, das als gemeinschaftsschädlich angesehen wird, rührt da-
her, dass die Integrität der Gemeinschaft die Grundlage aller weiteren 
Konventionen ist. Da sie nicht als positives Recht gefasst oder anders 
institutionell verankert sind, hängt ihre Geltung von ihrer Wirklichkeit 
in der Gemeinschaft selbst ab.

Obwohl auf Anarres also »weder Gesetze noch Beschränkungen, 
Nachteile, Strafen oder andere Sanktionen«52 existieren, mangelt es nicht 
an sozialer Kontrolle. Dies wird im Roman unter anderem deutlich, als 
Sheveks Partnerin Takver sozial geschnitten wird, weil sie dessen Pläne 
unterstützt, Urras zu besuchen. Nachdem sie von einer Nachbarin als Ver-
räterin beschimpft wurde, sagt Takver zu ihrem Freund Bedap: »Ich bin 
ein Feigling, Dap. Ich mag keine Gewalt. Ich mag nicht mal Ablehnung!« 
Worauf dieser antwortet: »Natürlich nicht. Die einzige Sicherheit, die wir 
haben, ist die Akzeptanz unserer Mitmenschen. Archisten können Gesetze 
brechen und darauf hoffen, ungestraft davon zu kommen, aber Gepflo-
genheiten kann man nicht ›brechen‹; sie bilden den Rahmen für das Zu-
sammenleben mit anderen.«53 Soziale Kontrolle wird auf Anarres unmit-
telbar durch die Mitglieder der Gemeinschaft ausgeübt, man kann sich 
ihr daher noch weniger entziehen als der mittelbaren Strafe des Gesetzes. 

3. Der anarresische Umgang mit verletzendem Verhalten

Da die politische Ökonomie von Anarres die volle Entfaltung der Fä-
higkeiten der Einzelnen zu ihrer Grundlage macht und die Erfüllung 
aller Bedürfnisse zu ihrem Ziel erklärt, kommt verletzendes Verhalten 
auf Anarres nur selten vor.54 Da es kein Privateigentum gibt, sind Ei-
gentumsdelikte ohnehin ausgeschlossen. Andere Delikte sind rar, da die 

50	 	Ebd., S. 389.
51	 	Vgl. ebd., S. 392.
52	 	Ebd., S. 271.
53	 	Ebd., S. 398.
54	 	Vgl. ebd., S. 271.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


193

Bedürfnisse der Bewohner:innen Anarres gedeckt sind, sodass sie deren 
Befriedigung nicht erzwingen müssen. Ausführlich diskutiert der Roman 
dies für sexuelle Gewalt, die es laut Erzählstimme auf Anarres kaum 
mehr gibt, weil in der vom Gedanken freier Liebe getragenen odoni-
schen Gemeinschaft eine »vollständige Bedarfsdeckung von Pubertät an 
die Norm war und die einzige Beschränkung für sexuelle Betätigung in 
einem milden Druck der Zurückgezogenheit bestand.«55 Dennoch ist den 
Anarres:innen verletzendes Verhalten nicht völlig fremd. Als eine Hun-
gersnot die Bewohner:innen des Planeten existenziell bedroht, kommt 
es etwa zu Überfällen auf Versorgungszüge.56 In solchen Fällen sieht die 
anarresische Gemeinschaft drei verschiedene Reaktionsweisen vor: per-
sönliche Rache, sozialer Druck und Therapie. Strafe in Form von Haft 
oder Geldbußen gibt es hingegen nicht.

Im Gegenteil, Gefängnisabolitionismus ist eines der zentralen Themen 
des Romans. Gründerin Odo, die ihre Werke nicht zufällig während ei-
ner neunjährigen Gefangenschaft schrieb, hat Anarres als postkazerale 
Gesellschaft angelegt, in der selbst der Gedanke an Gefängnisse fremd 
ist. Wie fremd, wird in einer Szene besonders deutlich, in der eine Grup-
pe von Schüler:innen im Geschichtsunterricht erstmals von Gefängnissen 
erfährt.57 Der Lehrer beschreibt Gefängnisse dabei »mit dem Widerwil-
len eines anständigen Erwachsenen, der sich gezwungen sieht, Kindern 
etwas Obszönes zu erklären.«58 Er erzählt ihnen, 

»ein Gefängnis sei ein Bau, in den ein Staat Menschen steckte, die gegen 
seine Gesetze verstießen. Aber warum verließen sie den Bau nicht ein-
fach wieder? Das sei nicht möglich, die Tür sei verriegelt. Verriegelt? Wie 
die Türen eines fahrenden Laster […]. Aber was machten sie, wenn sie 

55	 	Ebd., S. 271f.
56	 	Vgl. ebd., S. 341. Da es sich bei Verbrechen per definitionem um rechtswid-

rige Taten handelt, setzt der Begriff des Verbrechens die Existenz von Ge-
setzen voraus. Der Begriff müsste auf Anarres also eigentlich seinen Sinn 
verlieren. In einer Szene, in der mehrere Figuren die Überfälle auf Versor-
gungszüge diskutieren, verwenden sie dennoch den Ausdruck »Verbrechen«: 
»›Ich frage mich, was ich tun würde, wenn mein Zug je überfallen würde.‹ 
›Das ist nie passiert?‹ ›Nein. Ich habe ja keine Lebensmittel an Bord. […] 
Aber wenn ich einen Versorgungszug fahren müsste und man würde mei-
nen Zug anhalten? Was würde ich tun? Durchfahren und die Lebensmittel 
dahin bringen, wo sie hinsollen? Aber verflucht, kann man Kinder und alte 
Männer überfahren? Was sie tun ist ein Verbrechen, aber kann man sie da-
für umbringen?‹« (ebd., Hervorhebung LM). Da es auf Anarres keine Ge-
setze gibt, ist diese Begriffsverwendung entweder eine Widersprüchlichkeit 
in der Rechtstheorie des Romans oder aber die Figuren verwenden den Be-
griff anachronistisch. 

57	 	Vgl. ebd., S. 42–9.
58	 	Ebd., S. 43.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194

die ganze Zeit in einem Zimmer saßen? Nichts. […] Manchmal wurden 
die Gefangenen zur Arbeit verurteilt. Verurteilt. Nun, das heißt, dass ein 
Richter, ein Mensch, der gesetzlich dazu befugt war, ihnen körperliche 
Arbeit verordnete. Verordnete? Und wenn sie die Arbeit nicht wollten? 
Nun dann wurden sie gezwungen […]. ›Warum verhinderten die ande-
ren es nicht?‹«59

Die Kinder reagieren mit einer Mischung aus Abscheu und Faszination 
auf diese Perversität der Geschichte. In einem grausamen Reenactment 
bauen sie ein »Gefängnis« in Form einer Kammer im Boden, die sie ab-
schließen und bewachen. Darin halten sie einen ihrer Mitschüler, der sich 
freiwillig gemeldet hat, fest. Sie erleben die Verlockungen der Macht und 
die Schmerzen des Unterworfenwerdens am eigenen Leib. Anschließend 
sind sie entsetzt und beschämt von dieser Erfahrung und erwähnen die 
Ereignisse nie wieder.60

Rache scheint auf Anarres hingegen keine solche Scham auszulösen. In 
Fällen von Vergewaltigung wird »die Vergeltung häufig von den Nach-
barn des Vergewaltigers übernommen, wenn er sich nicht sofort in die 
sanfteren Hände des Therapiezentrums«61 begibt. Auf Anarres wird also 
nach wie vor Gewalt eingesetzt, jedoch niemals als »organisierte Leid-
zufügung«62 des Strafrechts, sondern nur als Ausdruck »spontaner, per-
sönlicher Wut.«63 Die Gewalt wird also, entsprechend Walter Benjamins 
kluger Bemerkung in Zur Kritik der Gewalt, nicht als Mittel zu einem 
strafenden oder bessernden Zweck eingesetzt, sondern als Manifestati-
on eines Gefühls, das aus der Verletzung eines Mitmenschen erwächst. 
Der »Zorn [gehört] zu den sichtbarsten Ausbrüchen von Gewalt, die sich 
nicht als Mittel auf einen vorgesetzten Zweck bezieht. Sie ist nicht Mit-
tel, sondern Manifestation.«64

Die Behandlung im Therapiezentrum verfolgt hingegen durchaus ei-
nen bessernden Zweck. Bei dem Zentrum handelt es sich offiziell nicht 
um eine Zwangsinstitution, sondern um »ein Refugium«65, das »Mör-
der und chronische Drückeberger« freiwillig aufsuchen, um »nicht unter 
Druck [zu] stehen und vor Vergeltung sicher«66 zu sein. Diese Darstellung 

59	 	Ebd., S. 43, Hervorhebung im Original.
60	 	Vgl. ebd., S. 49.
61	 	Ebd., S. 271f.
62	 	Rehzi Malzahn, »Das Problem der Strafe«, an.schläge VI/2018 https://

www.anschlaege.at/feminismus/2018/09/das-problem-der-strafe/ (Zugriff: 
12.12.2023).

63	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 43.
64	 	Walter Benjamin, »Zur Kritik der Gewalt«, in: Rolf Tiedmann/Hermann 

Schweppenhäuser (Hg.), Gesammelte Schriften II. 1, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp 1999, S. 196. 

65	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 190.
66	 	Ebd., S. 90.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.anschlaege.at/feminismus/2018/09/das-problem-der-strafe/
https://www.anschlaege.at/feminismus/2018/09/das-problem-der-strafe/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.anschlaege.at/feminismus/2018/09/das-problem-der-strafe/
https://www.anschlaege.at/feminismus/2018/09/das-problem-der-strafe/


195

wird im Verlauf der Romanhandlung jedoch zunehmend in Zweifel ge-
zogen. Die Leser:innen erfahren vom Schicksal Tirins, der ein Theater-
stück schrieb, das »anti-odonisch wirken«67 könnte. Nach der Urauffüh-
rung kommt es zu einem Eklat. Tirin muss öffentliche Maßregelungen im 
Stile sowjetischer »Kritik und Selbstkritik« über sich ergehen lassen und 
wird fortan nur noch für körperliche Arbeiten eingeteilt, die ihm zuwider 
sind. Unter dem sozialen Druck zerbrechend, beantragt Tirin schließlich 
den Aufenthalt in einem Therapiezentrum auf der Insel Segvina. Diese 
Erfahrung verwandelt Shevek, der das Therapiezentrum lange Zeit ver-
teidigt,68 schließlich in einen Kritiker der odonischen Gemeinschaft. In 
einer Diskussion mit seiner Partnerin Takver sieht er den Versuch der 
Anarres:innen, ohne Gesetze und Strafe zu leben, als gescheitert an, und 
verdeutlicht dies an Tirins Geschichte. 

»[Tirin] ist ein Verbrecher. Wir haben Verbrechen geschaffen, genau wie 
die Propertarier. Erst verdrängen wir einen Menschen aus unserem Akzep-
tanzbereich, und dann verurteilen wir ihn deswegen. Wir haben Gesetze 
geschaffen, Gesetze des konventionellen Verhaltens. Wir haben uns mit 
Mauern umstellt und können sie nicht sehen, weil sie Teil unseres Denkens 
sind. Tir hat das nicht gemacht. […] Er war ein freier Mensch, und wir 
anderen, seine Brüder, haben ihn zur Strafe in den Wahnsinn getrieben.«69

Nach dieser Einsicht beschließt Shevek, in die Opposition zu gehen. Er 
gründet das bereits erwähnte Initiativsyndikat, ein Drucksyndikat, das 
alle verbotenen und verfälschten Schriften – darunter Tirins Theater-
stück – publiziert, und setzt sich für eine Öffnung der odonischen Ge-
sellschaft ein. 

V. The Dispossessed als Kommentar zur 
strafabolitionistischen Bewegung

Le Guins Roman ist häufig als postkarzerale Utopie diskutiert worden, 
die der strafabolitionistischen Bewegung70 als Inspirationsquelle dienen 
kann.71 Dafür eignet sich der Roman auch ausgezeichnet. Denn, wie 

67	 	Ebd., S. 89.
68	 	Vgl. ebd., S. 190.
69	 	Ebd., S. 363.
70	 	Eine Sammlung zentraler Texte insbesondere aus der US-amerikanischen 

abolitionistischen Bewegung findet sich bei Daniel Loick/Vanessa E. Thomp-
son (Hg.), Abolitionismus: Ein Reader, Berlin: Suhrkamp 2022.

71	 	Z.B. Ksenia Firsova, »Science Fiction as an Abolitionist Tool«; Ruari-San-
tiago Mcbride, »A Future without Prisons: Science Fiction, Anarchism and 
the Abolition of Prisons in the North of Ireland«, Irish Journal of Anthro-
pology (2018), S. 102–115.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196

ich zu zeigen versucht habe, enthält er alternative Konzepte von Recht 
und Unrecht sowie Hinweise auf alternative Praktiken der Gerechtigkeit. 
Wegen der Überlegungen, die ich oben mit Frederic Jameson angestellt 
habe, halte ich dennoch Lesarten für interessanter, die den Roman nicht 
als Anleitung für die Zukunft, sondern als Kommentar zur Gegenwart 
interpretieren. Jamesons Fingerzeigen folgend lässt sich fragen: Welche 
Aspekte unserer Gegenwart werden uns in The Dispossessed als Vergan-
genheit zugänglich gemacht? Und wo macht sich das Negative innerhalb 
der utopischen Fiktion neuerlich geltend? 

Der Roman führt uns die Praktiken des Strafvollzugs als abgeschlos-
sene Vergangenheit vor Augen. Die oben dargestellte Szene, in der die 
anarresischen Schüler:innen mit Ekel, Abscheu und Unverständnis re-
agieren, als sie erfahren, dass Menschen einander einst gegenseitig ein-
gesperrt haben, lässt das Gefängnis auch uns Leser:innen fremd erschei-
nen. Wie die Kinder fragen wir uns: »Warum verhinderten die anderen es 
nicht?«72 Am Ende teilen wir ihre Scham darüber, ein Gefängnis gebaut 
zu haben bzw. uns – sei es nur durch zu wenig Widerspruch – an seiner 
Existenz mitschuldig gemacht zu haben. Der Blick aus der Zukunft auf 
unsere Gegenwart als Vergangenheit ermöglicht es, eine Distanz zu der 
produzierten Selbstverständlichkeit des Gefängnisses zu gewinnen, die 
Foucault in Überwachen und Strafen so brillant analysierte.

Doch nicht nur Haftstrafen, über deren Ablehnung bzw. radikale Ver-
ringerung in der strafabolitionistischen Bewegung Einigkeit herrscht, las-
sen sich durch die verandernde Perspektive des Romans einer kritischen 
Befragung unterziehen. Er lässt auch die Ambivalenzen von gemein-
schaftsbasierten Umgangsweisen mit verletzendem Handeln schärfer 
vor Augen treten, die in den vergangenen Jahren so viel Aufmerksam-
keit erfahren haben. 

In welcher Weise Zwang in der odonischen Gemeinschaft eine Rolle 
spielt, wird an der Geschichte von Sheveks Jugendfreund Tirin besonders 
deutlich, der ein kritisches Theaterstück schrieb und daraufhin durch so-
zialen Druck, Ausgrenzung und ein de facto Arbeitsverbot dazu getrieben 
wurde, sich in ein Therapiezentrum zu begeben. Tirins Schicksal zeigt, in 
welchem Ausmaß die odonische Gemeinschaft Homogenität erfordert. Je-
des abweichende, kritische oder oppositionelle Denken und Handeln er-
scheint ihr unmittelbar als Bedrohung ihrer normativen Ordnung, die es 
unschädlich zu machen gilt. Zu Recht, denn schließlich basieren die odo-
nischen Begriffe von Recht und Unrecht auf einer freiwilligen wechselsei-
tigen Selbstverpflichtung aller Anarres:innen, die ich oben mit Hegels Be-
griff der Liebe fassbar zu machen versucht habe. Diese soziale Kontrolle 
ergibt sich also aus der Unmittelbarkeit oder Unvermitteltheit der anar-
resischen Konventionen. Da sie keine andere Realität als ihren gelebten 

72	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 43.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


197

Vollzug haben, sind sie schneller als gesetzlich verfasste Normen in Gefahr, 
ihre Geltung einzubüßen. Deshalb wird auf Anarres mitunter alles abwei-
chende Verhalten für therapiewürdig befunden. Dies gibt uns einige Fall-
stricke von Ansätzen der Community Accountability (CA) zu sehen, die in 
den vergangenen Jahren auch in Deutschland als abolitionistische Alterna-
tive zur Mobilisierung staatlicher Strukturen populärer geworden sind.73

Der Begriff »Community Accountability« (CA) wurde im Jahr 2000 
durch das Kollektiv INCITE! eingeführt, das ihn auf seiner Gründungs-
konferenz verwendete.74 Seither hat der Begriff weite Verbreitung ge-
funden. Insbesondere in den USA haben sich viele CA-Kollektive ge-
gründet, doch auch in Deutschland kommt das Konzept immer mehr 
zur Anwendung. Die kollaborative Organisation Creative Interventions, 
die mit dem Creative Interventions Toolkit eines der zentralen Arbeits-
mittel der Bewegung entwickelte, definiert »Community Accountabili-
ty« folgendermaßen: 

»A process in which a community such as family, friends, neighbors, 
co-workers or community members work together to transform situations 
of harm. This can also describe a process in which the community recogniz-
es that they are impacted by violence even if it is primarily between individ-
uals, that they may have participated in allowing the violence to happen or 
even causing the violence, and are responsible for resolving the violence.«75

Wie die verwandten Konzepte Restorative Justice (RJ) und Transfor-
mative Justice (TJ)76 versteht Community Accountability »Verbrechen 

73	 	Für eine Diskussion des Verantwortungsbegriffes siehe Klaus Günther, »Die 
Schuld der Anderen. Kollektive Verantwortungsübernahme als Alternative 
zum Strafrecht?«, in: Beatrice Brunhöber/Christoph Burchard/Klaus Gün-
ther/Matthias Jahn/Michael Jasch/Jesús-María Silva Sánchez/Tobias Sin-
gelnstein (Hg.), Strafrecht als Risiko: Festschrift für Cornelius Prittwitz zum 
70. Geburtstag, Baden-Baden: Nomos 2023, S. 111–130.

74	 	Vgl. INCITE!, »About«, Incite-National.org 30.07.2018 https://incite-
national.org/history/ (Zugriff: 12.12.2023).

75	 	Creative Interventions, Creative Interventions Toolkit. A Practical Guide to Stop 
Interpersonal Violence, US: AK Press 2012, https://www.creative-interventions.
org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-
cover.pdf (Zugriff: 12.12.2023), S. 458.

76	 	Trotz vieler Gemeinsamkeiten handelt es sich bei Restorative Justice und 
Transformative Justice um unterschiedliche Alternativen zum retributiven 
Gerechtigkeitsverständnis des Strafsystems. Sie sind in unterschiedlichen 
Kontexten entstanden und verfolgen auch nicht dieselben Zielsetzungen. Re-
storative Justice entstand aus »einem Konglomerat aus antikolonialen Befrei-
ungskämpfen, der Suche nach gesellschaftlichen Alternativen, sozialen Bewe-
gungen, kritischer Theoriebildung und dem, was als die ›Krise der Strafjustiz‹ 
bezeichnet wird« (Rehzi Malzahn, Restorative Justice. Eine radikale Vision, 
Stuttgart: Schmetterling-Verlag 2022, S. 15). Transformative Justice wurde 

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://incite-national.org/history/
https://incite-national.org/history/
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://incite-national.org/history/
https://incite-national.org/history/
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf
https://www.creative-interventions.org/wp-content/uploads/2020/10/CI-Toolkit-Final-ENTIRE-Aug-2020-new-cover.pdf


198

nicht als Verletzung eines abstrakten Rechts, sondern als Konflikt zwi-
schen den Betroffenen«77 und fragt nach Formen der Konfliktlösung, die 
nicht nach der Logik vergeltender Gerechtigkeit verfahren. Der Grund-
gedanke besteht dabei darin, Gemeinschaften aufzubauen, deren Mit-
glieder – seien es Freund:innen, Familienmitglieder, Kolleg:innen oder 
Nachbar:innen – sich im Falle von verletzendem Verhalten aufeinander 
verlassen können: Sie greifen ein, übernehmen Verantwortung, ermög-
lichen die Heilung von Verletzungen und setzen gemeinsam alles daran, 
Missbrauch und Gewalt in der Gemeinschaft zu überwinden. Statt sich 
auf externe, punitive Autoritäten zu stützen, arbeiten die Mitglieder der 
Gemeinschaft Konflikte gemeinsam auf und zielen dabei darauf, die ge-
sellschaftlichen Machtverhältnisse anzugehen, die letztlich die Ursachen 
des verletzenden Verhaltens sind. 

»Gemeinschaft« wird dabei in der Regel als Gruppierung von Men-
schen verstanden, die auf geteilter Erfahrung basiert. Diese Erfahrung 
kann sich laut Creative Interventions aus einer gemeinsamen (geographi-
schen) Herkunft, aus geteilter Identität oder aus gemeinsamen Interessen 
und Werten speisen.78 Während es in den US-amerikanischen Kontexten 

hingegen von communities of colour in den USA erdacht, die von Polizei und 
Justiz oft mehr Gewalt als Hilfe zu erwarten haben und ihre Konfliktlösung 
daher selbst organisieren mussten (vgl. Melanie Brazzell/Lisa Monz, »Kein 
einfacher Weg: von Restorative zu Transformative Justice im Umgang mit se-
xualisierter Gewalt und Beziehungsgewalt«, in: Rehzi Malzahn (Hg.), Stra-
fe und Gefängnis. Theorie, Kritik, Alternativen. Eine Einführung, Stuttgart: 
Schmetterling-Verlag 2019, S. 224; vgl. Rehzi Malzahn, »Restorative Justice 
– eine andere Unrechtsbewältigung ist möglich«, in: Rehzi Malzahn (Hg.), 
Strafe und Gefängnis. Theorie, Kritik, Alternativen. Eine Einführung, Stutt-
gart: Schmetterling 2019, S. 194.) Weitere Unterschiede ergeben sich daraus, 
dass sich Restorative Justice als Mediation, Transformative Justice hingegen 
als Intervention versteht. Die Vermittler:innen eines restaurativen Prozesses 
nehmen eine neutrale Position ein und wollen Betroffenen zunächst einen 
Raum anbieten, in dem sie auf Augenhöhe miteinander sprechen können. 
Dies wird von Vertreter:innen der Transformative Justice als unzureichend 
kritisiert, da bestimmte Dynamiken gewaltvoller Beziehungen unterbrochen 
werden und nicht bloß moderiert werden sollen (vgl. Brazzell/Monz, »Kein 
einfacher Weg: von Restorative zu Transformative Justice im Umgang mit 
sexualisierter Gewalt und Beziehungsgewalt«, S. 234). Vertreter:innen von 
Restorative Justice kritisieren an Verfahren der transformativen Gerechtig-
keit hingegen, dass diese gewaltsames Handeln überpolitisieren und dadurch 
eine Verständigung der Betroffenen erschweren (vgl. Malzahn, Restorative 
Justice, S. 90f.).

77	 	Franziska Dübgen, Theorien der Strafe zur Einführung, Hamburg: Junius 
2016, S. 178.

78	 	Vgl. Creative Interventions, Creative Interventions Toolkit. A Practical 
Guide to Stop Interpersonal Violence, S. 458.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


199

häufig zentraler Gegenstand von Community Accountability-Prozessen 
ist, Gemeinschaften zu bilden (community building), werden in den deut-
schen Adaptionen des Konzepts häufig bestehende Gemeinschaften vor-
ausgesetzt. 

Welche Schwierigkeiten dieses Ansatzes können wir nun mit Le Guins 
Roman in den Blick nehmen? Ich denke, es sind (mindestens) drei: 1) die 
Definition von Recht und Unrecht ist von den Werten der Gemeinschaft 
abhängig, 2) es besteht die Gefahr einer Ausweitung sozialer Kontrolle, 
3) an die Stelle staatlicher punitiver Maßnahmen können nicht weniger 
punitive Reaktionen der Gemeinschaft treten.

In vielen Fällen verletzenden Verhaltens ist es für die Anarres:innen, 
wie für uns, eindeutig, wann eine Grenze überschritten ist, weil die Kon-
ventionen und Werte hinreichend klar sind. Was aber, wenn der Vorfall 
nicht so eindeutig ist? In strafabolitionistischen Kreisen wurde in die-
sen Fällen lange mit dem Konzept der Definitionsmacht gearbeitet, das 
den Betroffenen verletzenden Verhaltens, insbesondere von sexueller Ge-
walt, die Kompetenz überträgt, den Vorfall zu bestimmen und in man-
chen Auslegungen auch über die Konsequenzen für die Täter:innen zu 
entscheiden (Sanktionsmacht). Ein zentraler Streitpunkt in den Diskus-
sionen um das Konzept lag darin, ob die Definition von Vergewaltigung 
je individuell von den Betroffenen festgelegt werden sollte oder ob doch 
überindividuelle Definitionen notwendig sind – und woher man solche 
nehmen soll, wenn Staat und Justiz nicht als Quelle in Frage kommen. 
Nach Jahren heftiger Diskussionen und Spaltungsstreits um diese und 
weitere Fragen scheint das Konzept in den letzten Jahren jedoch an Be-
deutung zu verlieren. In einem Interview mit der Gruppe e*vibes be-
richtet Aktivist:in Josh: »Mittlerweile gibt es junge Feminist:innen, die 
nichts mehr mit dem Begriff anfangen können. Die Diskussion darum 
ist älter als deren feministischer Aktivismus. Die Gruppen fordern eher 
ein, sich damit zu beschäftigen, wie eine auf Unterstützung und Verhal-
tensänderung ausgerichtete Praxis aussehen könnte.«79 Community Ac-
countability kommt diesem Bedürfnis nach, da es nicht die Definition 
der Tat in den Mittelpunkt rückt, sondern die praktische Bearbeitung des 
Konflikts. Dem kollektiven Grundgedanken entsprechend, kann jedes 
Mitglied einer Gemeinschaft einen Prozess von Community Accounta-
bility initiieren.80 Dadurch liegt nicht mehr so viel Gewicht auf den Ein-
zelwahrnehmungen und der Fokus wird weg von der Tat und hin zur 

79	 	e*vibes, »Definitionsmacht – interessiert das eigentlich noch irgend-
wen?«, e*vibes – Für eine emanzipatorische Praxis 03.04.2020 https://
evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-
irgendwen/ (Zugriff: 12.12.2023).

80	 	Vgl. Creative Interventions, Creative Interventions Toolkit. A Practical 
Guide to Stop Interpersonal Violence, S. 130.

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/
https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/
https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/
https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/
https://evibes.org/2020/04/03/definitionsmacht-interessiert-das-eigentlich-noch-irgendwen/


200

Erfahrung und Bearbeitung des Konflikts innerhalb der Gemeinschaft ge-
legt. Das Problem der Tatdefinition wird so allerdings nur vom Individu-
um auf die Gruppe verschoben. Marie-Theres Piening und Jenny Künkel 
sehen darin eine doppelte Begrenzung der Reichweite von Community Ac-
countability. Erstens bleibt die Geltung des Konzepts auf die Grenzen der 
Gemeinschaft beschränkt, was die Gefahr einer ›local trap‹ mit sich bringt: 
Phänomene, die sich zwar lokal manifestieren, aber gesamtgesellschaftlich 
produziert sind, lassen sich auf der lokalen Ebene höchstens oberflächlich 
bearbeiten. Zweitens sind die Tat-Definitionen an die Werte und Konven-
tionen der Gemeinschaft gebunden und man mag »sich kaum ausmalen, 
wie es ausginge, würden die Rechtsformulierung und Durchsetzung [sic] 
z. B. in die Hände sächsischer lokaler Communities gelegt.«81

Eine weitere Schwierigkeit tritt an der Ausgrenzungserfahrung der 
Romanfigur Takver zutage: Wegen ihrer Unterstützung der als gemein-
schaftsschädlich angesehenen Pläne ihres Partners Shevek wird sie von 
ihren Nachbar:innen gemieden. Da es keine formalen Verfahren gibt, die 
über Schuld und Unschuld entscheiden oder angeben, wann die Schuld 
verbüßt ist, droht den Anarres:innen zumindest potenziell ein sozialer 
Tod. Denn »Gepflogenheiten kann man nicht ›brechen‹; sie bilden den 
Rahmen für das Zusammenleben mit anderen.«82 Die Entformalisierung 
der Prozesse von Community Accountability hat zum Vorteil, dass der 
Individualisierung von Verantwortung in Fällen verletzenden Verhaltens 
entgegengearbeitet werden kann; sie hat aber auch zur Gefahr, die Ein-
zelnen noch stärker zu binden und zu kontrollieren, da sie sich schwerer 
distanzieren oder entziehen können. 

Der Verzicht auf staatliche Strukturen geht schließlich auch nicht au-
tomatisch mit einer Verringerung von Straflust und punitivem Verhalten 
einher. Die soziale Ächtung, die die Figur Tirin erfährt, mündet in seiner 
de facto Verbannung aus der Gemeinschaft: Über Jahre fristet er sein Da-
sein in einem Therapiezentrum. Jameson zufolge ist es kein Zufall, dass 
diese Sanktion eine räumliche Form annimmt. Schon in Thomas Morus’ 
Roman Utopia aus dem Jahr 1516 (der gemeinhin als erste Utopie an-
geführt wird, obwohl Christine de Pizans Le Livre de la Cité des Dames 
bereits 1405 erschien) hing die Bildung der utopischen Gemeinschaft von 
einer räumlichen Umgrenzung, nämlich eines Grabens um die Insel, ab.83 

81	 	 Jenny Künkel/Marie-Theres Piening, »Community Accountability: Femi-
nistisch-antirassistische Alternative zum strafenden Staat?«, Cilip Bürger-
rechte & Polizei (123/2020) https://www.cilip.de/2020/12/03/community-
accountability-feministisch-antirassistische-alternative-zum-strafenden-staat/ 
(Zugriff: 12.12.2023).

82	 	Le Guin, Freie Geister: Roman, S. 398.
83	 	Auch Kilian Wegner stieß auf seinem Streifzug durch die utopische Litera-

tur (s. Fn. 27) in vielen Romanen auf solche räumlichen Abgrenzungen uto-
pischer Gemeinschaften und auf Praktiken der Verbannung. 

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cilip.de/2020/12/03/community-accountability-feministisch-antirassistische-alternative-zum-strafenden-staat/
https://www.cilip.de/2020/12/03/community-accountability-feministisch-antirassistische-alternative-zum-strafenden-staat/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cilip.de/2020/12/03/community-accountability-feministisch-antirassistische-alternative-zum-strafenden-staat/
https://www.cilip.de/2020/12/03/community-accountability-feministisch-antirassistische-alternative-zum-strafenden-staat/


201

In ähnlicher Weise ist das Therapiezentrum in Le Guins Roman als eine 
Praxis räumlicher Trennung zu deuten, die für die Bildung eines »›pure‹ 
and positive utopian space«84 erforderlich ist. Denn die geschwisterli-
che Eintracht der wechselseitigen Verpflichtung der Anarres:innen er-
fordert den Ausschluss aller, die diese stören.85 Praxen alternativer Ge-
rechtigkeit stehen auch stets in der Gefahr, Ausschlüsse zu produzieren, 
um die Integrität der Gemeinschaft zu erhalten. Erfahrbar wird dies an 
den zahlreichen Fällen innerhalb strafabolitionistischer Kreise, in denen 
Täter:innen und manchmal auch mit diesen assoziierte Personen wie 
Freund:innen oder Partner:innen dauerhaft aus sozialen Kontexten aus-
geschlossen wurden. Zuletzt wurde dies am Kölner Outing-Fall86 kon-
trovers diskutiert. Dass sich Straflust auch in linken Kreisen wiederfin-
det, lässt sich an den Reaktionen auf die Vorfälle während des Festivals 
Monis Rache 2016 und 2018 erkennen, bei denen ein Mann Kameras 
auf Toiletten installierte und die Aufnahmen als Pornographie ins Inter-
net stellte. Die potenziell Betroffenen forderten in lokalen und digitalen 
Gruppen zwar vornehmlich ein Verfahren transformativer Gerechtig-
keit, psycho-soziale Unterstützung und mehr präventive Arbeit bei zu-
künftigen Festivals, vereinzelt wurde jedoch auch zum Outing des Täters 
mit Namen und Foto, zur Gewalt gegen den Täter oder gar gegen die 

84	 	 Jameson, Archaeologies of the Future. The Desire Called Utopia and Other 
Science Fiction, S. 291.

85	 	Zu den Dynamiken von Identitätsbildung und Ausgrenzung ist unter dem 
Stichwort Othering viel diskutiert worden. Othering liegt vor, wenn sich 
eine Gruppe oder eine Person von einer anderen Gruppe abgrenzt, indem 
sie diese als andersartig und fremd beschreibt. Dies geschieht in der Regel 
innerhalb eines Machtgefälles, das die als anders Beschriebenen abwer-
tet und diskriminiert. Für einen Überblick über die Begriffsgeschichte sie-
he Andre Gingrich, »Othering«, in: Fernand Kreff/Eva-Maria Knoll/And-
re Gingrich (Hg.), Lexikon der Globalisierung, Bielefeld: transcript 2014, 
S. 323–324.

86	 	 Im Juli 2022 outete die bundesweite Interventionistische Linke (IL) ein ehe-
maliges Mitglied der Kölner IL-Ortsgruppe als Täter sexualisierter Gewalt. 
Ihm wurde vorgeworfen, heimlich gemachte Nacktbilder einer Frau in ei-
ner misogynen Chatgruppe geteilt zu haben. Später brachten mehrere Re-
cherchegruppen Zweifel an diesen Vorwürfen auf. Seither wird Outing als 
Umgang mit sexualisierter Gewalt innerhalb der linken Szene kontrovers 
diskutiert. Neutrale Darstellungen zu diesem Fall gibt es nicht und kann es 
wohl auch kaum geben. Einen Einstieg in die Debatte ermöglichen die State-
ments der IL (»Statement der IL zum Outing eines ehemaligen Genossen«, 
outing-koeln.org 08.2023 https://outing-koeln.org/ (Zugriff: 11.06.2025)) 
sowie eine Seite mit Gegendarstellungen (»Informationen über das falsche 
Outing der IL«, wordpress.com 11.07.2022 https://gegendarstellungouting.
wordpress.com/ (Zugriff: 11.06.2025)).

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://outing-koeln.org/
https://gegendarstellungouting.wordpress.com/
https://gegendarstellungouting.wordpress.com/
https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://outing-koeln.org/
https://gegendarstellungouting.wordpress.com/
https://gegendarstellungouting.wordpress.com/


202

in die Kritik geratene Transformative-Justice-Gruppe aufgerufen.87 Dies 
»macht deutlich, dass ein Ansatz, der Entscheidungen über Täter:innen 
der Community überlässt, nicht nur an überschaubare (Werte-)Gemein-
schaften gebunden ist, sondern auch in Selbstjustiz umschlagen kann.«88 
Durch diskursbestimmende Gruppen, wie RESPONS oder das Transfor-
mative Justice Kollektiv Berlin, wird physische Gewalt zwar ausdrück-
lich abgelehnt,89 dennoch werden »sanftere« punitive Maßnahmen wie 
z.B. die Veröffentlichung der Taten, sozialer Druck und Ausschluss be-
fürwortet. Diese Maßnahmen sollen allerdings »nicht als Strafe oder 
Sanktion, sondern als Schutzmaßnahme und als politische Strategie«90 
verstanden werden. 

VI. Fazit

Welchen Beitrag kann Science-Fiction nun zur abolitionistischen Bewe-
gung leisten? Wird unsere Vorstellungskraft – wie Foucault meint – von 
den gesellschaftlichen Verhältnissen in Geiselhaft gehalten, oder kann 
sie uns – wie der spekulative Feminismus behauptet – neue Wege zu ei-
ner gerechteren Gesellschaft aufzeigen? Wenn wir Foucault folgen, kön-
nen wir uns keine Alternativen zum Strafrecht vorstellen, weil unsere 
Einbildungskraft im Bann der Machtverhältnisse steht. Folgen wir hin-
gegen den spekulativen Feminist:innen, so bietet Science-Fiction einen 
Raum für spekulative Entwürfe. Doch je freier dieser von gesellschaft-
lichen Machtverhältnissen konzipiert wird – so habe ich oben im An-
schluss an Herbert Marcuse argumentiert –, desto machtloser sind die 
dort entwickelten Ideen. Mit Fredric Jameson habe ich deshalb versucht, 
eine dritte Position jenseits dieser Alternative von Fatalismus und Op-
timismus zu gewinnen. Foucaults Fatalismus und der Optimismus des 
spekulativen Feminismus stehen sich zwar formal gegenüber, laufen aber 
beide auf eine politische Wirkungslosigkeit kultureller Produkte hinaus 
– die entweder als bloße Verdoppelung der Gesellschaft erscheinen oder 
in keinerlei Beziehung zu ihr stehen. Mit Jameson hingegen lassen sich 
die Erzählungen und Bildwelten der Science-Fiction als Material für die 
Reflexion unserer Gegenwart begreifen. Sie sind Ausdruck der Macht- 
und Herrschaftsverhältnisse, in denen wir leben, eignen sich aber gerade 

87	 	Vgl. Jenny Künkel/Marie-Theres Piening, »Community Accountability: Fe-
ministisch-antirassistische Alternative zum strafenden Staat?«.

88	 	Ebd.
89	 	Vgl. RESPONS, Was tun bei sexualisierter Gewalt? Handbuch für die 

Transformative Arbeit mit gewaltausübenden Personen, Münster: Unrast 
2021, S. 111.

90	 	Ebd., S. 110.

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


203

deshalb zu deren Selbstbefragung. Die eigentümliche Zeitstruktur der 
Science-Fiction-Erzählungen, ihre Futur-Antérieur-Struktur, führt uns 
unsere Gegenwart als Vergangenheit vor Augen und macht sie so als 
Gegenstand von Analyse und Kritik zugänglich.

Durch eine Lesart von Ursula K. Le Guins Roman The Dispossessed 
habe ich skizziert, was das für die strafabolitionistische Bewegung hei-
ßen könnte. Der Roman enthält Fragmente einer utopischen Rechtsthe-
orie, deren Begriffe von Recht und Unrecht sowie alternative Umgangs-
weisen mit verletzendem Verhalten ich rekonstruiert habe. Recht sind 
auf Anarres die Gepflogenheiten, die sich aus der gelebten wechselsei-
tigen Verantwortung seiner Bewohner:innen ergeben. Unrecht ist, was 
gegen diese Gepflogenheiten verstößt, wobei Verstöße besonders schwer 
wiegen, die die Grundlage der Konventionen selbst, nämlich die Ein-
tracht der anarresischen Gemeinschaft, gefährden. Solche Verstöße ahn-
den die Anarres:innen nicht mit Haft- oder Geldstrafen, sondern mit 
spontaner persönlicher Rache, sozialem Druck und Ausschluss aus der 
Gemeinschaft. 

Ich habe vorgeschlagen, diese Erzählungen als Reflexionsmedium für 
gemeinschaftsbasierte Praxen der Gerechtigkeit wie Community Ac-
countability zu nutzen. Die Denkanstöße, die durch diese Lesart entstan-
den sind, sind zugegeben keineswegs neu: Dass Praxen der Gerechtigkeit, 
die jenseits staatlicher Strukturen ansetzen, von den Werten der Gemein-
schaft abhängen, wird unter Praktiker:innen von Restorative Justice, 
Transformative Justice und Community Accountability seit jeher dis-
kutiert.91 Darauf, dass Alternativen zum Strafrecht zu einer Ausweitung 
sozialer Kontrolle führen können, weisen Kriminolog:innen schon lan-
ge hin.92 Und auch die Frage, ob ein Ausschluss aus sozialen Kontex-
ten wirklich weniger strafend wirkt als strafrechtliche Maßnahmen, ist 
strafabolitionistischen Kreisen keineswegs fremd.93 Bringt eine Lektüre 
von Le Guins Roman so keine brandneuen Perspektiven mit sich, kann 
sie doch kaleidoskopisch wirken. Die Erzählung führt uns verschiede-
ne Fallstricke gemeinschaftsbasierter Praktiken der Gerechtigkeit vor 
Augen und macht ihre Zusammenhänge sichtbar, indem sie diese in ein 
Narrativ einbettet. Le Guins Roman eignet sich deshalb als Material 
für eine solidarische Kritik solcher Praktiken.94 Er fordert uns auf, die 

91	 	Z.B. Kathleen Daly, »The Limits of Restorative Justice«, in: Dennis Sulli-
van/Larry Tifft (Hg.), Handbook of Restorative Justice. A Global Perspec-
tive, Oxon: Routledge 2006, S. 134–145.

92	 	Z.B. Marcelo F. Aebi/Natalia Delgrande/Yann Marguet, »Have Communi-
ty Sanctions and Measures Widened the Net of the European Criminal Jus-
tice Systems?«, Punishment & Society (2015), S. 575–597.

93	 	Malzahn, Restorative Justice.
94	 	Mark Tunick kommt ebenfalls zu der Einschätzung, dass die Spannung von 

anarchistischer Gesetzlosigkeit und Gemeinschaft das zentrale Motiv des 

SCIENCE-FICTION, SPEKULATIVER FEMINISMUS, STRAFKRITISCHE FABULATION

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204

Dynamiken von Gemeinschaftsbildung, sozialer Kontrolle und puniti-
vem Verhalten auch und gerade in alternativen Praxen der Gerechtigkeit 
immer wieder zu reflektieren.

Buches darstellt: »I take The Dispossessed, though subtitled ›An Ambiguous 
Utopia‹, as an unambiguous treatment of the tensions between one anar-
chist ideal, of freedom without law and authority, and another ideal central 
to some anarchists, such as Kropotkin, of community« (Mark Tunick, »The 
Need for Walls: Privacy, Community, and Freedom in The Dispossessed«, 
in: Peter Stillman/Laurence Davis (Hg.), The New Utopian Politics of Ursu-
la K. Le Guin’s The Dispossessed, Oxford: Lexington Books 2005, S. 130).

LIZA MATTUTAT

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180 - am 02.02.2026, 22:33:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748968740-180
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

