
Anthropos  106.2011

257Rezensionen

Dies trägt zur Entterritorialisierung von Glaubenssyste-
men weiter bei, weshalb von “localitites as articulated 
moments” gesprochen wird. Orte für die Verrichtung von 
Gottesdiensten findet man in den Residenzländern oft in 
sogenannten “non-places” (nach Marc Auge), in den Au-
ßenbezirken, in großen Einkaufszentren, die am Wochen-
ende von Besuchern und Geistern anderweitig genutzt 
werden. Fabrikhallen werden umfunktioniert, Tempel und 
“warehouse churches” mit unterschiedlichen Dienstleis-
tungen und Möglichkeiten für religiöse aber auch profa-
ne Veranstaltungen lassen performative Räumlichkeiten 
entstehen. Tempel, die in den Residenzländern gegründet 
wurden, sind nicht allein Orte der Verehrung, des Wirkens 
von Geistermedien, sondern können zu Orten der Kom-
merzialisierung werden, die spirituelle wie auch profa-
ne Dienstleistungen und Waren anbieten. Deshalb wird 
in den Beiträgen von einem religiösen Unternehmertum 
(Rijk von Dijk) und einer “spirit industry” (Kirsten W. 
Endres) gesprochen.

Die einzelnen Beiträge des Sammelbandes erlauben 
einen Vergleich von freikirchlichen und charismatischen 
christlichen Bewegungen mit einst lokal/regional nun 
transnational vertretenen Religionen, wie dem Glauben 
an Ahnengeister oder die in Vietnam praktizierten Riten 
von Dao Mau, einer Religion rund um eine Muttergott-
heit, die neben lokalreligiösen auch buddhistische und 
taoistische Elemente beinhaltet. Hierin hat das len dong-
Ritual, eine Geisterbesessenheit, die durch mobile Me-
dien nun auch transnational praktiziert wird, eine beson-
dere Bedeutung. Aus den einzelnen Fallbeispielen geht 
hervor, dass Religionssysteme in der postmodernen Welt 
auch ein Motor für transnationale Mobilität sein können 
und je nach (nationalstaatlichen) Möglichkeiten zwischen 
Öffentlichkeit und Verborgenheit oszillieren und natürlich 
Spannung in religiösen Organisationen wie auch Ambiva-
lenzen im Dogma erzeugen. 

Einige AutorInnen schlagen neue Ansätze vor, wie 
beispielsweise Rijk van Dijk, der die Beziehung von Wirt-
schaft, Religion und Kultur in einer globalisierten Welt 
durch das Konzept des “social catapulting” erklärt: “to de-
scribe a process whereby migrants’ networks and church-
es ‘bounce’ their members onto the local market, produce 
pressure to make these migrants engage with opportuni-
ties and challenges – perhaps even with most minimal 
levels of support, preparation, or experience – while sanc-
tioning those who fail by marginalization and exclusion 
from leading positions” (112).

Offen bleibt weiterhin, wie wir als Sozialanthropo-
logInnen mit klassischen theoretischen Ansätzen der 
Kultur- und Sozialanthropologie, wie beispielsweise zu 
Revitalisierungsbewegungen oder zu charismatischen Be-
wegungen, in diesen neuen postmodernen Themenfeldern 
umgehen können.

Die Herausgeberinnen verzichten auf einen langat-
migen Überblick über den Forschungsstand und den in 
den Transnationalismusstudien oft angebotenen “frame
works” und theoretischen Konzeptionen. Allerdings er-
möglicht eine umfassende Bibliografie in der Einleitung, 
sich in die Materie einzuarbeiten und die Publikation auch 
im Lehrbetrieb zu verwenden. Verweise auf Internetlinks 

und Neue Medien finden sich in den Fußnoten – gerade 
durch die Relevanz Neuer Medien wäre es überlegenswert 
gewesen, eine eigene Linkliste zu erstellen. Da mehrere 
Artikel über dieselben Regionalgebiete oder Religionsge-
meinschaften sprechen, wären auch mehr Querverweise 
im Text hilfreicher für einen Vergleich.

Der vorliegende Sammelband füllt nicht nur eine For-
schungslücke, er zeigt neue Wege in den erst langsam ein-
setzenden Studien zu Religion in migratorischen Kontex-
ten auf und es ist darüber hinaus ein Sammelband mit 
unglaublich spannenden, dichten Beschreibungen und 
Analysen.  Maria Six-Hohenbalken 

Hutter, Manfred: Handbuch Bahāʾī. Geschichte  – 
Theologie  – Gesellschaftsbezug. Stuttgart: Verlag W. 
Kohlhammer, 2009. 230 pp. ISBN 978-3-17-019421-2. 
Preis: € 22.00

Hutter’s book is the first comprehensive introduc-
tion to the Bahaʾi Faith in German written from a study-
of-religions perspective. Previous German introductory 
surveys were either written by adherents of this religion 
themselves or published by church-affiliated organisations 
or publishing houses such as the “Evangelische Zentral-
stelle für Weltanschauungsfragen” that deal with the rela-
tionship of the major churches to non-Christian religions. 
Both types of publications contain basic methodological 
problems. While Bahaʾi publications – despite their often 
thoroughly academic tone – usually serve apologetic and 
missionary purposes and aim at promoting the religion 
within intellectual and academic circles, church-affiliat-
ed organisations not seldom consider critical engagement 
with non-Christian religions to mean a theological evalua-
tion if not dismissal of a particular religion from a Chris-
tian perspective. Both approaches are insufficient and do 
not meet the methodological standards of the study of re-
ligions with its emphasis on the nontheological and non-
confessional study of religious traditions. Hutter, whose 
interest in Iranian religions has led him to undertake re-
search on this latest religion with origins in Iran, is one of 
the few academics with research expertise on the Bahaʾis. 
The Bahaʾi Faith originated in the 19th-century Middle 
East in the sectarian milieu of Iranian Shii messianism. 
Today it is globally spread with around 5 Mio adherents 
and is the only modern movement with Islamic origins 
that undertook a thorough break from Islam based on the 
specific prophetic claims of its founding figures.

The book is divided into three sections dealing with 
the history, theology, and interaction with society (Gesell-
schaftsbezug) of the Bahaʾi Faith respectively. The first, 
historical part provides a succinct and accessible account 
of the development of the Bahaʾi Faith from its roots in 
the messianic movement of the Bab (1819 – ​1850) in mid-
19th-century Iran to the leadership and prophetic claims 
of Bahaʾuʾllah (1817 – ​1892) which led to the formation 
of the Bahaʾi movement. The chapters on the globalisa-
tion and institutionalisation of the movement under the 
successive leadership of Bahaʾuʾllah’s male descendents, 
ʿAbduʾl-Baha (1844 – ​1921) and Shoghi Effendi (1892 – ​
1957), and the current leadership of the community by an 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-257 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-257


258

Anthropos  106.2011

Rezensionen

elected body, the “Universal House of Justice,” illustrate 
very well the historical transformation of the movement 
from a small sectarian movement on the fringes of Shii Is-
lam to a new religion independent from Islam. The histor-
ical section would have benefitted from a more thorough 
discussion of the gradual emergence of a distinct Bahaʾi 
sectarian identity. While the Bab’s and Bahaʾuʾllah’s mes-
sianic and prophetic claims certainly undertake a symbol-
ic theological break from Islam by challenging the finality 
of Muhammad’s prophethood, a Bahaʾi community as a 
sociologically distinct religious community only emerged 
in the 1920s with Shoghi Effendi’s stipulation that mem-
bership in the Bahaʾi community is exclusive and does 
not allow adherence to or membership in other religious 
or political organisations. Until then Middle Eastern and 
Western “converts” to the Bahaʾi movement exhibited 
multiple religious identities with many Christian converts 
in Europe and North America, for example, continuing to 
attend church services and activities.

The historical section concludes with a discussion of 
Iran and Israel as the two “holy lands” of the Bahaʾi Faith, 
based on Iran’s historical role as the country of birth of 
the new religion and the city of Haifa in Israel as the cur-
rent global centre of the Bahaʾi community, with its cen-
tral administrative institutions, such as the “Universal 
House of Justice,” being based on Mt. Carmel. An infor-
mative overview of the history of the Bahaʾi communities 
in the German-speaking countries of Germany, Austria, 
Switzerland, and Liechtenstein discusses the manifesta-
tion and experience of this new religion in a particular 
local context.

The second section, on theology, covers more than the 
theological doctrines of the Bahaʾi Faith in stricto sensu. 
Apart from discussing Bahaʾi doctrines on God, revela-
tion, and salvation history, an overview of the scriptural 
sources of Bahaʾi doctrines and practices is provided by 
introducing the writings of the Bab and Bahaʾuʾllah as 
Bahaʾi sacred scriptures and their role and interpretation 
by Bahaʾis. In addition, the centrality of religious law in 
Bahaʾi ritual, cultic, and legal practice is illustrated as 
well as an overview of the major religious rituals and holi-
days provided.

The third and final section dealing with the Bahaʾi 
Faith’s interaction with society covers a variety of is-
sues. The demographic development of the community 
is discussed as well as the major institutions administer-
ing the community today introduced. A section on ethics 
emphasises the Bahaʾis’ commitment to education, racial 
and gender equality, world peace, and interfaith dialogue. 
The emergence of a Bahaʾi religious culture is examined 
by looking at the use of music in Bahaʾi communal life 
and the architectural features of Bahaʾi places of worship 
around the world. Given the global spread of the Bahaʾi 
Faith and its emphasis on the unity of humankind, cultural 
expressions of the Bahaʾi Faith are usually characterised 
by an appropriation of local cultural traditions within a 
Bahaʾi context.

Particularly interesting is the final discussion of the 
Bahaʾi Faith’s relationship to other religions, with the 
emphasis on the rapport with the Abrahamic traditions 

as well as Zoroastrianism and South and East Asian re-
ligions. The discussion demonstrates the basic theologi-
cal tension of the Bahaʾi Faith: on the one hand, Bahaʾis 
recognise the divine origin of major religions and are en-
couraged to adopt amicable and irenic attitudes towards 
followers of other religions – expressed in the leading in-
volvement of Bahaʾis in many interfaith initiatives. On the 
other hand, the Bahaʾis’ Faith possesses its own claims to 
truth as the fulfilment of the eschatological expectation 
of all religions, and with its notion of Bahaʾuʾllah as the 
expected world saviour.

The political expression of this messianic self-percep-
tion of the Bahaʾi community can be found in the notion 
of the “world order of Bahaʾuʾllah,” conceived by Shoghi 
Effendi as the sociopolitical realisation of the promised 
kingdom of God on earth. While the book mentions the 
Bahaʾis’ social activism to achieve world peace, another 
dimension of the Bahaʾis’ vision of the future is missing. 
With the global recognition of Bahaʾuʾllah as world sav-
iour in the future, Bahaʾi religious law will become the 
major source of law of a future Bahaʾi global society, and 
the institutions of the community will adopt – in addi-
tion to their current administrative and judicial functions 
within the community – a more political role, question-
ing purely secular conceptions of church-state relations. 
This issue, controversially discussed within the contem-
porary Bahaʾi community, should have been addressed in 
the book as well.

Hutter’s book provides a comprehensive and acces-
sible introduction to the history, doctrines, practices, and 
current state of the Bahaʾi Faith, although it would have 
further benefitted from the inclusion of maps, graphics, il-
lustrations, and photos. Nevertheless, this book has been  
long awaited and will be the major German reference 
work on the Bahaʾi Faith for interested lay readers as well 
as students and researchers seeking an up-to-date, bal-
anced, and informed account of this young religion.

    Oliver Scharbrodt 

Jahn, Wiegand: Freundschaft und Macht. Eine Fall-
studie aus Indus Kohistan / Nordpakistan. Köln: Rüdiger 
Köppe Verlag, 2009. 294 pp. ISBN 978-3-89645-164-4.  
(Culture Area Karakorum Scientific Studies, 7) Preis: 
€ 68.00

Bereits die ersten Sätze des Vorworts machen deut-
lich, in welchem kulturellen Kontext die Problemstellung 
“Freundschaft und Macht” verortet ist: Durchaus zutref-
fend charakterisiert der Autor das zwischen dem Hindu-
kush, Karakorum und Westlichen Himalaya im Norden 
Pakistans gelegene Indus-Kohistan (Aba Sind Kohistan) 
als eine “muslimische Hardcore-Region”, deren Bewoh-
ner eine strenggläubige, moralistische Version des sunni-
tischen Islam leben, die mit einer großen Zustimmung für 
die Taliban und einer Glorifizierung Osama bin Ladens 
einhergeht. Durchreisende – ob in- und ausländische Tou-
risten, einheimische Punjabis oder Schiiten – werden vor 
der Gefährlichkeit der durchwegs bewaffneten Kohistanis 
gewarnt (Fremdenfeindlichkeit, Blutrachefehden). Die-
ses ausgesprochene Negativimage hat eine Vorgeschich-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-257 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 19.01.2026, 04:19:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-1-257

