
Wie die Position des Intellektuellen und der 
Essay als Gattung in der öffentlichen Rede von 
Literaten zusammen kommen

Rolf Parr*1

Dieser Beitrag entwickelt vom Ort der Interdiskurstheorie aus einen theoretischen Zugriff auf 
den öffentlich redenden Schriftsteller, dessen Position als die eines Intellektuellen und dessen 
Reden als essayistisch charakterisiert werden. Beiden, dem Intellektuellen, der ein breites Pub-
likum adressiert, und dem Essay als Genre ist gemeinsam, dass sie Wissen aus verschiedenen 
gesellschaftlichen Teilbereichen und verschiedene spezialdiskursive Formen der Rede integrier-
end zusammenführen. Das Zusammenspiel von Intellektuellenposition und Essay als Genre 
löst für den öffentliche Reden haltenden Schriftsteller das Problem, dass von ihm einerseits ein 
Sprechen in Anlehnung an die Literatur erwartet wird, er andererseits aber mit seiner Rede 
auch über eine literarische Lesung hinausgehen muss. Dieses Hand in Hand-Spielen wird 
theoretisch entwickelt und an Textbeispielen von Bertolt Brecht, Thomas Mann und Hugo von 
Hofmannsthal exemplarisch analysiert.

1. Öffentlich redende Schrif tsteller

Öffentliche Reden von Schriftstellern sind auch dann, wenn sie Fragen der Lite-
ratur behandeln, in der Regel an ein über den engeren Bereich des sogenannten 
›literarischen Lebens‹ hinausreichendes Publikum adressiert, bisweilen sogar 
an ganze Gesellschaften. Das aber hat Auswirkungen sowohl auf die Spezifik 
des Redetextes als auch darauf, als was sich das öffentlich sprechende Schrift-
stellersubjekt konstituiert: als Experte, als Intellektueller, als Dichter im empha-
tischen Sinne, als Seher oder Warner. Denn einerseits müssen Schriftsteller, 
die an eine breitere Öffentlichkeit adressierte Reden halten, der Tendenz nach 
weiterhin vom Ort der Literatur aus sprechen. Andererseits jedoch können sie 
nicht einfach literarische Texte vortragen, denn dann hätte man es nicht mehr 
mit dem Genre der Rede, sondern bestenfalls mit demjenigen einer als Rede de-
klarierten Autorenlesung zu tun. Das aber heißt, dass der öffentlich sprechende 
Schriftsteller und seine Rede zwar an Literatur im engeren Sinne anknüpfen 
können, zugleich aber auch darüber hinausgehen müssen. (Nebenbei sei be-

*1| Open Access Copyright License: cb Creative Commons Attribution 4.0; E-Mail: 
rolf.parr@uni-due.de:

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 | R olf Parr

merkt, dass das ein Problem ist, vor dem jeder Poet in Residence steht, von dem 
man ebenfalls erwartet, dass er sein eigenes Schreiben als Schriftsteller in einer 
Form reflektiert, die zwar nicht direkt die der Literatur ist, aber auch nicht die 
der disziplinären Literaturwissenschaft.)

Als Person erreicht der Schriftsteller dies – so die Ausgangsthese der nach-
folgenden Überlegungen –, indem er sich als verschiedene gesellschaftliche 
Teilbereiche übergreifender und diese tendenziell sogar integrierender Intel-
lektueller konstituiert; mit seinen Texten, indem er auf die zwischen Literatur 
und Wissenschaft changierende Hybridgattung des Essays zurückgreift (gera-
de auch im Falle öffentlich gehaltener Reden). Wie die Intellektuellenposition 
und das Genre Essay genau zusammenspielen und wie dieser Zusammenhang 
theoretisch modelliert werden kann, wird im Folgenden im Rückgriff auf die 
Interdiskurstheorie bzw. Interdiskursanalyse gezeigt.1 Dazu wird dieser An-
satz zunächst in einigen Grundzügen dargestellt, um ihn dann zu nutzen, um 
das Zusammenspiel der Position des Schriftstellers als Intellektueller mit dem 
Genre des Essays bzw. der dem Essay nahestehenden öffentlichen Rede theore-
tisch zu modellieren.2 Dabei wird zur Illustration auf Rede-Beispiele von Bertolt 
Brecht, Thomas Mann und Hugo von Hofmannsthal eingegangen.

2. Spe zialdiskurse/Interdiskurse/Liter atur

Über so verschiedene theoretische Ansätze wie Niklas Luhmanns Systemtheo-
rie, Reinhart Kosellecks historische Semantik und Michel Foucaults Diskurs-
theorie hinweg hat sich als Konsens herausgebildet, dass moderne Gesellschaf-
ten etwa seit Beginn der zweiten Hälfte des 18. Jahrhunderts durch funktionale 
Ausdifferenzierung gekennzeichnet sind, das heißt durch die Entwicklung spe-
zieller Praxis- und Wissensbereiche, die wiederum relativ geschlossene Formen 

1 | Vgl. zur Einführung in die Interdiskurstheorie Jürgen Link: Elementare Literatur 
und generative Diskursanalyse, München 1983; ders.: Literaturanalyse als Interdis-
kursanalyse. In: Diskurstheorien und Literaturwissenschaft. Hg. v. J. Fohrmann u. H. 
Müller. Frankfur t a.  M. 1988, S.  284–307; Jürgen Link/Rolf Parr: Semiotik und Inter-
diskursanalyse. In: Neue Literatur theorien. Eine Einführung. Hg. v. K.-M. Bogdal. Op-
ldaen 1997, S. 108–133; Ursula Link-Heer: Über den Ort der Literatur im Haushalt der 
Wissenschaften. In: Allgemeine Literaturwissenschaft. Konturen und Profile im Plura-
lismus. Hg. v. C. Zelle. Opladen 1999, S. 13–24; Rolf Parr: Interdiskursivität und Medi-
alität. In: Medien des Wissens. Interdisziplinäre Aspekte von Medialität. Hg. v. Georg 
Mein u. Heinz Sieburg. Bielefeld 2011, S. 23–42.
2 | Dieser Beitrag greif t passagenweise Überlegungen auf, die schon andernorts 
publizier t sind, entwickelt sie hier aber weiter (vgl. Rolf Parr: »Sowohl als auch« und 
»weder noch«. Zum interdiskursiven Status des Essays. In: Essayismus um 1900. Hg. 
v. W. Braungart u. K. Kauffmann. Heidelberg 2006, S. 1–14).

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 135

des Sprechens mit eigener Operativität ausgebildet haben. Demnach besteht 
die Gesamtkultur einer modernen Gesellschaft aus dem Spektrum ihrer Spezi-
aldiskurse, z. B. naturwissenschaftlichen, human- und sozialwissenschaftlichen 
sowie kultur- und geisteswissenschaftlichen. Eine Kultur und die sie tragende 
Gesellschaft sind in dieser Perspektive dann dadurch charakterisiert, welche 
Spezialdiskurse bzw. Gruppen von Spezialdiskursen sie jeweils ausgebildet ha-
ben und in welchen Formationen und vor allem Hierarchien diese angeordnet 
sind.

Um Verständigung über die Grenzen von Spezialdiskursen hinaus zu ge-
währleisten, muss es jedoch auch re-integrierende Elemente geben. Moderne 
Gesellschaften und ihre jeweiligen Kulturen haben sich daher nicht nur in 
Spezialwissensbereiche und -diskurse ausdifferenziert, sondern als kompensa-
torische Antwort darauf auch solche Verfahren entwickelt, die zwischen den 
Spezialisierungen Brücken schlagen. Das kann zum einen in Form extensiver 
Akkumulation von Wissen und Diskursen geschehen, bei der Wissen aus ver-
schiedenen Spezialdiskursen und verschiedene spezialdiskursive Redeformen 
nebeneinander gestellt wird. Man kann das als eine schwache Form der In-
tegration von Spezialdiskursen und ihrem jeweiligen Wissen verstehen. Klar 
machen kann man sich das an der Rede, die Thomas Mann am 4. November 
1924 »zur Feier des 80. Geburtstages Friedrich Nietzsches« gehalten hat3 und in 
deren Verlauf er auf nicht weniger als Musik, bildende Kunst, Kritik, Lyrik, Pro-
phetie, Deutschtum, Wagner, Goethe, Romantik, den Gegensatz ›krank‹ versus 
›gesund‹, Selbstüberwindung, Europa, Aristokratie und das Judas-Kapitel aus 
Ernst Bertrams Nietzsche-Buch4 eingeht.5

Zum anderen können die Brückenschläge zwischen den Spezialdiskursen 
aber auch intensiv (semantisch) hergestellt werden, zum Beispiel dadurch, dass 
ein spezialisierter gesellschaftlicher Teilbereich zum strukturierenden Medium 
eines anderen gemacht wird. Dazu gehören die verschiedenen Modelle von 
Analogien, Metaphern, Symbolen, Charakterbildern, narrativen Schemata und 
Mythen sowie Applikationen (Weiterverwendungen bzw. Weiterverarbeitungen 
von Textelementen in neuen Kontexten). Als beispielsweise Bertolt Brecht 1927 
in seinem wahrscheinlich als Radio-Rede konzipiertem Text Radio – eine vorsint-
flutliche Erfindung? über den flächendeckenden Erfolg des Radios in den USA 
sprach, nutzte er ein ›Hurricane‹-Symbol, um die Komplexität dieses Vorgangs 
auf ein einfaches, von jedermann nachvollziehbares Bild zu bringen: »Ich erin-
nere mich daran, wie ich zum ersten Mal vom Radio hörte. Es waren ironische 
Zeitungsnotizen über einen förmlichen Radio-Hurrikan, der an der Arbeit war, 

3 | Thomas Mann: Rede gehalten zur Feier des 80. Geburtstages Friedrich Nietz-
sches am 15. Oktober 1924. In: Ders.: Essays. Bd. 2: Für das neue Deutschland. 
1919–1926. Hg. v. H. Kurzke u. St. Stachorski. Frankfur t a. M. 1983, S. 236–242.
4 | Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin 1918.
5 | Mann, Rede gehalten zur Feier des 80. Geburtstages, S. 236–240.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 | R olf Parr

Amerika zu verwüsten«. Gleich im Anschluss wird die Form der Einführung 
des Radios in Deutschland wiederum symbolisch als eine »aus dem Hinter-
halt« dargestellt. Es folgt die Applikation eines bekannten und kulturell breit 
verankerten Narrativs, nämlich desjenigen von der Sintflut: »Ich hatte, was das 
Radio angeht, sofort den schrecklichen Eindruck, es sei eine unausdenkbar alte 
Einrichtung, die seinerzeit durch die Sintflut in Vergessenheit geraten war.«6

Ganz ähnlich verfährt Brecht auch in anderen, stärker politisch ausgerich-
teten Reden. So ist es 1937 in der Rede über die Frage, warum so große Teile des 
deutschen Volkes Hitlers Politik unterstützen das Symbol eines Flußlaufs mit 
»reißende[m] Strom« und »Flußbett«, das Brecht nutzt, um das Verhältnis von 
Industrie, Politik und Armee mit Blick auf den Nationalsozialismus zu symbo-
lisieren:

Der unglückliche Vertrag von Versailles beseitigte die deutsche Armee, aber indem 

er die deutsche Industrie bestehen ließ, ja indem dieselbe durch mancherlei andere 

Verträge anscheinend profitabler Natur noch gestärkt wurde, blieb die Notwendigkeit 

einer Armee bestehen, ja wurde noch verstärkt. Es ist of fenkundig, daß Deutschland 

heute mit solchen Gewaltakten den Frieden Europas bedroht, aber es ist ebenso of-

fenkundig, daß nicht nur der reißende Strom, sondern auch das Strombett, das ihn 

einzwängt, Gewalt ausübt.7

Solche diskursverbindenden Elemente, wie sie gerade in den Texten Brechts, 
auch den genuin literarischen, vielfach anzutreffen sind,8 bilden in ihrer Ge-
samtheit den allgemeinen interdiskursiven, die Spezialdiskurse verbinden-
den Rahmen für synchrone Diskurssysteme, wobei sich relativ stabile, immer 
wiederkehrende Teilstrukturen auch empirisch identifizieren lassen. Dazu 
gehören vor allem solche kollektiven, von jedermann versteh- und auch ver-
wendbaren Symbole wie ›Organismus‹, ›Körper‹, ›Schiff‹, ›Haus‹, ›Auto‹ und 
›Sport‹, die zwar mit verschiedenen Spezialdiskursen verbunden sein können 
(so z. B. ›Organismus‹ und ›Körper‹ mit der medizinischen Wissenschaft), die 
aber jenseits solcher Spezialität in verschiedensten Diskursen und zugleich 
durch unterschiedlichste soziale Träger verwendet werden. Kollektivsymbole 
verbinden gesellschaftliche Praxisbereiche daher miteinander und schließen 

6 | Bertolt Brecht: Radio – eine vorsintflutliche Er findung. In: Ders.: Werke. Große 
kommentier te Berliner und Frankfur ter Ausgabe. Hg. v. W. Hecht, J. Knopf, W. Mitten-
zwei u. K.-D. Müller. Bd. 21: Schrif ten 1. Berlin/Weimar/Frankfur t a. M. 1992, S. 217 f., 
hier: S. 217.
7 | Bertolt Brecht: Rede über die Frage, warum so große Teile des deutschen Volkes 
Hitlers Politik unterstützen. In: Ders., Werke, Bd. 22: Schrif ten 2. Schrif ten 1933–
1942. Teil 1 (1993), S. 338–340, hier: S. 338.
8 | Vgl. Jürgen Link: Die Struktur des literarischen Symbols. Theoretische Beiträge 
am Beispiel der späten Lyrik Brechts. München 1975.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 137

sie zugleich an Alltagserfahrungen an.9 In ihrer Gesamtheit bilden solche auf 
Symbolisierung beruhenden interdiskursiven Elemente den allgemeinen Ar-
tikulationsrahmen einer Gesellschaft, nämlich indem sie ein Reservoir von 
Anschauungsformen für die notwendige Transformation spezialdiskursiven 
Wissens und Sprechens in allgemeinverständliche Formen der Rede (auch der 
öffentlichen) bereitstellen.

Insgesamt gibt die Interdiskurstheorie mit diesen Überlegungen eine Ant-
wort auf die Frage nach dem Funktionszusammenhang von Literatur, Kultur 
und Spezialdiskursen. Die Annahme eines Interdiskurses als entscheidendes 
Kopplungsfeld zwischen verschiedensten gesellschaftlichen Praxisbereichen 
und auch als Grundlage für die ›hohe‹ Literatur erlaubt es dabei, den literatur-
wissenschaftlichen Blick stets schon auf das gesamte Feld der Kultur hin auszu-
dehnen, und zwar sowohl historisch wie auch aktualgeschichtlich. Weiter stellt 
die Interdiskurstheorie ein Modell für den Prozess kultureller Akkumulation 
von Wissensbeständen über ein Ensemble von so genuin literarischen Verfah-
ren wie dem gesamten Spektrum der Verbildlichungen (Metaphern, Metony-
mien, Symboliken) und anderer integrierender literarischer Verfahren bereit.

Was aber ist der diskursive Status von Literatur bzw. literarischen Diskursen 
(und mit ihnen zumindest indirekt auch der von Schriftstellern)? Literarische 
Diskurse lassen sich aus interdiskurstheoretischer Perspektive zunächst einmal 
als Orte der Häufung verbindender Diskurselemente und interdiskursiver Ver-
fahren verstehen, die der Re-Integration des in den Spezialdiskursen arbeitstei-
lig organisierten Wissens dienen und es für Subjektivierungen verfügbar ma-
chen. Aus dieser Sicht kommt der institutionalisierten Kunstliteratur ein quasi 
paradoxer Status zu: Einerseits ist auch sie als Spezialdiskurs zu beschreiben, 
da sie eigenen Formationsregeln unterliegt (z. B. dem tendenziellen Gesetz der 
ästhetischen Innovation); andererseits greift Literatur, da sie kein genuin eige-
nes Thema hat, in besonders hohem Maße auf diskursübergreifende Elemente 
zurück, und zwar in beiden oben unterschiedenen Formen: extensiv durch en-
zyklopädische Akkumulation von Wissen, intensiv dadurch, dass polyisotopes 
(mehrstimmiges, d. h. auch mehrdeutiges) Diskursmaterial so verwendet wird, 
dass die Ambivalenzen und semantischen Anschlussmöglichkeiten noch ge-
steigert werden und im Extremfall die gesamte Struktur der Spezial- und In-
terdiskurse einer Kultur ins Spiel bringen. Das ›Hand-in-Hand-Gehen‹ von ex-

9 | Zum Stand der Kollektivsymbolforschung vgl. Axel Drews/Ute Gerhard/Jürgen 
Link: Moderne Kollektivsymbolik. Eine diskurstheoretisch orientier te Einführung mit 
Auswahlbibliographie. In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte der Literatur, 1. 
Sonderh. Forschungsreferate (1984), S.  256–375; Frank Becker/Ute Gerhard/Jürgen 
Link: Moderne Kollektivsymbolik. Ein diskurstheoretisch orientier ter Forschungsbe-
richt mit Auswahlbibliographie (Teil II). In: Internationales Archiv für Sozialgeschichte 
der deutschen Literatur 22 (1997), H. 1, S. 70–154.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 | R olf Parr

tensiver und intensiver Re-Integration des in Spezialdiskursen zirkulierenden 
Wissens stellt in der institutionalisierten Kunstliteratur dabei den Regelfall dar.

Literatur ist somit als ein auf Nicht-Spezialisierung hin spezialisierter Dis-
kurs zu bestimmen, dessen vorrangige Aufgabe darin besteht, mehrere Spe-
zialdiskurse übergreifende interdiskursive Elemente und als deren kohärente 
Vernetzung ganze Interdiskurse zu produzieren. Sie greift dabei auf je schon 
synchron im Alltag gebildetes interdiskursives Material als ›Halbfertigfabrika-
te‹ zurück, die sie dann weiter elaboriert. Bereits hier wird deutlich, dass der 
öffentlich redende Schriftsteller die ambivalente Spezifik der Literatur als ein 
Inter-Spezialdiskurs übernimmt.

3. Schrif tsteller/Intellek tuelle

Wie spielt damit nun die Position des Intellektuellen zusammen? Als konsti-
tutive Merkmale des Intellektuellen sind zunächst einmal seine gesamtgesell-
schaftliche Sprecherrolle und damit verbunden ein gewisser »Anspruch auf 
Universalität« zu nennen. Georg Jäger hat den Intellektuellen daher dem Exper-
ten gegenübergestellt. »Der Experte« könne »sich auf fachspezifische Fähigkei-
ten und Kenntnisse berufen, die er in der Regel in einer Ausbildung erworben 
und durch Prüfungen nachgewiesen« habe. Demgegenüber seien »die Intellek-
tuellen ›Fachleute eines integrierenden Dilettantismus’‹«10 auf vielen Gebieten, 
denn als »Spezialist[en] für das Wort«11 schließen sie die verschiedenen gesell-
schaftlichen Teilbereiche sprachlich miteinander kurz.

Wenn es aber offensichtlich um das sprachliche Zusammenführen von Spe-
zialwissensgebieten zu Synthesen geht, dann liegt es nahe, auch die Spezifik 
des Intellektuellen interdiskurstheoretisch zu reformulieren und ihn als Spezia-
listen für diskursverbindende, inter-diskursive Synthesen zu charakterisieren, 
also als jemanden, der Breitenwirkung dadurch erzielt, dass er als nicht-spezi-
eller Ort der Bündelung von im Alltag immer nur arbeitsteilig verfolgten Teil-
gebieten fungiert und auf diese Weise vielfältig anschlussfähige und attraktive 
Publikumsprojekte in Form von imaginären Ganzheiten anbietet. Genau dies 
haben Intellektuelle aber mit der ebenfalls hochgradig interdiskursiven moder-
nen Literatur gemeinsam, sodass es nicht von ungefähr kommt, dass Schrift-
steller vor Vertretern anderer Berufsgruppen wie Politikern und Wissenschaft-
lern immer wieder als Intellektuelle bezeichnet bzw. als solche in Anspruch 

10 | Georg Jäger: Der Schrif tsteller als Intellektueller. In: Schrif tsteller als Intellek-
tuelle. Politik und Literatur im Kalten Krieg. Hg. v. S. Hanuschek, Th. Hörnigk u. Ch. 
Malende. Tübingen 2000, S. 1–25 (Jäger zitier t hier Walter Dircks: Heilige Allianz. Be-
merkungen zur Dif famierung der Intellektuellen. In: Frankfur ter Hefte [1961], S. 23–32, 
hier: S. 29).
11 | Jäger, Der Schrif tsteller als Intellektueller, S. 3

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 139

genommen werden. Das geschieht insbesondere dann, wenn sie Reden halten, 
die an eine breitere Öffentlichkeit adressiert sind.

4. Essay/Essayismus

Auch Essays und an ihm orientierte Formen der Rede schlagen Brücken, was in 
der einen oder anderen Form immer wieder konstatiert worden ist. So wird der 
Essay in der positiven Variante vielfach als eine Gattung des ›sowohl als auch‹, 
in der negativen als eine des ›weder noch‹ bestimmt,12 wobei dies in beiden Fäl-
len an solchen Binäroppositionen wie ›Wissenschaft versus Kunst/Kritik‹,13 ›Po-
litik versus Literatur‹, ›Logik versus Intuition‹,14 ›Prosa versus Poesie‹, ›Tendenz 
versus Schöpfung‹ oder ›ethisch versus ästhetisch‹15 festgemacht wird.

Genauer als durch bloßes Platzieren zwischen Binäroppositionen lässt sich 
auch das Changieren des Essays wiederum interdiskurstheoretisch beschrei-
ben. Denn wenn die Spezifik von Literatur in ihrer hochgradigen Interdiskur-
sivität besteht, dann ist auch die semi-literarische Form des Essays ein emi-
nent interdiskursives, einzelne Spezial- und Interdiskurse auf vielfältige Weise 
verbindendes Genre (und der Essayismus ein ebensolches Schreibverfahren). 
Für Pfammatter »bietet essayistisches Schreiben eine Möglichkeit«, der »Iso-
lierung der Diskurse durch die rasante Spezialisierung in allen Bereichen der 
Wissenschaft und der Gesellschaft […] entgegenzuwirken«, denn es »fordert 
zu grenzüberschreitender Kommunikation« auf.16 Bezieht man nun die Frage 
des Changierens essayistischer Schreibweisen zwischen den beiden Polen von 
Wissenschaft und Literatur auf die Unterscheidung von Spezialdiskursen und 
literarischem Interdiskurs, dann wird man sagen müssen, dass der Essay als 
Gattung zwar ebenso wie die Literatur interdiskursiv dominiert ist, aber doch 
zugleich auch noch einen nicht unerheblichen Rest an spezialdiskursiver Aus-
richtung aufweist. Das bedeutet: Je stärker man den Essay an den Pol der Wis-

12 | Vgl. Ralph-Rainer Wuthenow: Essayistik. In: Deutsche Literatur. Eine Sozialge-
schichte. Bd. 9: 1918-1954. Weimarer Republik  –  Drittes Reich: Avangardismus, Par-
teilichkeit, Exil. Hg. v. H. A. Glaser. Reinbek 1983, S. 80–91, hier: 80.
13 | Vgl. Georg Lukács: Über Wesen und Form des Essay. Ein Brief an Leo Popper. In: 
Ders.: Die Seele und die Formen. Berlin; zit. n. dem Abdruck in: Akzente. Zeitschrif t für 
Literatur 12 (1965), S. 322–242, hier: 322; vgl. dor t, 323 f., auch das Zitat von Alfred 
Kerr.
14 | Gerhard Haas (Essay. Stuttgart 1969, S.  64) betont »das unlösliche Ineinander 
von Logik und Intuition«.
15 | Vgl. Max Bense: Über den Essay und seine Prosa. In: Merkur. Deutsche Zeit-
schrif t für europäisches Denken 1 (1947), H. 3, S. 414–424, hier: 415.
16 | René Pfammatter: Essay – Anspruch und Möglichkeit. Plädoyer für die Erkenntnis-
kraft einer unwissenschaftlichen Darstellungsform. Hamburg 2002, S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 | R olf Parr

senschaft bindet und je weniger an den der Literatur, umso mehr ist er auf 
Denotation und Eindeutigkeit17 und umso weniger auf Konnotationsreichtum, 
semantische Vieldeutigkeiten und Mehrfachlesarten hin angelegt. Denn »die 
Logik der Wissensspezialisierung zielt tendenziell […] auf Eindeutigkeit, spezi-
elle Definitionen der Begriffe, Dominanz der Denotation und möglichst Besei-
tigung aller Uneindeutigkeiten und Konnotationen«.18

Genau umgekehrt sieht es aus, wenn man den literarischen Charakter des 
Essays besonders stark betont. Dann teilen Essays ihre hochgradige Interdiskur-
sivität mit derjenigen von Literatur überhaupt, aber immer noch mit der diffe-
renzierenden Spezifik, dass es für den Essay die Kombinationsvorgabe gibt, ge-
nuin geisteswissenschaftliche Themen auf in der Regel ungewöhnliche Weise 
mit tendenziell politischen Gegenständen und Redeformen und/oder solchen 
aus anderen Wissenschaften zu koppeln und dabei Brüche, Sprünge und so-
gar Friktionen nicht nur in Kauf zu nehmen, sondern sie förmlich zu suchen. 
Dieses ›Springen‹ des Essays ist sowohl in der Kombination der Themen der 
verschiedenen Praxisbereiche und der mit ihnen verknüpften Redeformen, als 
auch im Nacheinander der Durchführung festzustellen. Durch diese Verkopp-
lung verschiedener Themen, Diskurse und gesellschaftlicher Teilbereiche zu 
(imaginären) Ganzheiten (und selbst durch unlogisch und sprunghaft wirkende 
Verknüpfungen!) kann der Essay auch eine entsprechende Bandbreite an Rezi-
pienten erreichen und damit die für ihn immer wieder konstatierte umfassende 
gesellschaftliche Relevanz erzielen; in der Formulierung von Georg Lukács die 
»Gestaltung eines eigenen, vollständigen Lebens«.19

Besonders gelungene Essays unterscheiden sich dann von missglückten vor 
allem dadurch, dass sie die Sprünge zwischen den Spezialdiskursen von z. B. 
›Wissenschaft‹ zu ›literarischer Kritik‹ und von dort aus zu vielleicht wieder 
›harter philosophischer Erkenntnis‹ durch verbindende interdiskursive Ele-
mente ›abfedern‹. Das ist vor allem deshalb nötig, weil Essays nicht nur einmal 
ungewöhnliche Kopplungen von Spezial- und Interdiskursen einführen und 
diese dann konsequent durchhalten, sondern sie durchaus mehrmals in Zu-
sammensetzung, Dominanzen und interdiskursiver Perspektivierung ändern. 
Das wäre vom Ort der Interdiskurstheorie aus das unermüdliche Bemühen des 

17 | Lukács, Über Wesen und Form des Essay, S.  322, spricht von »der eisig-end-
gültigen Vollkommenheit der Philosophie« und betont damit die quasi-mathematisch 
strenge, logische Ausrichtung der Philosophie, nicht aber die Interdiskursivität von 
Populärphilosophien.
18 | Jürgen Link: Kulturwissenschaftliche Orientierung und Interdiskurstheorie der 
Literatur zwischen »horizontaler« Achse des Wissens und »ver tikaler« Achse der Macht. 
Mit einem Blick auf Wilhelm Hauff«, in: Soziale Räume und kulturelle Praktiken. Über 
den strategischen Gebrauch von Medien. Hg. v. G. Mein u. M. Rieger-Ladich. Bielefeld 
2004, S. 65–83, hier: 72.
19 | Lukács, Über Wesen und Form des Essay, S. 341.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 141

Essays, in seinem Verlauf (und manchmal sogar von Halbsatz zu Halbsatz) im-
mer wieder neue und andere interdiskursive und damit hochgradig konnotati-
ve Totalisierungen aus Spezial- und Interdiskursen im Wechsel mit deutlicher 
spezialdiskursiv-denotativ orientierten Passagen ins Spiel zu bringen, um so 
eine Bewegung ständigen Hinterfragens des gerade Erreichten aus anderen dis-
kursiven Positionen zu gewinnen.

Fassen wir den Versuch der Bestimmung des Essays aus interdiskurstheore-
tischer Perspektive zusammen, dann könnte ein erster Ansatz zu einer Defini-
tion lauten: Erstens zeichnen sich Essays bzw. essayistische Schreibweisen da-
durch aus, dass sie sowohl ungebrochen spezialdiskursives Diskursmaterial als 
auch hochgradig interdiskursives, insbesondere literarisches Diskursmaterial 
verarbeiten. Dadurch treffen  –  zweitens  –  auf Eindeutigkeit zielende wissen-
schaftliche Passagen auf vieldeutige und mehrfach anschließbare literarische 
Elemente, Spezialdiskurse auf Interdiskurse. Beide werden – drittens – nicht 
immer und nicht immer vollständig interdiskursiv vermittelt, sondern nur 
teilweise, sodass der Essay manche Übergänge auch in Form von gewollten 
Brüchen realisiert, etwa wenn – viertens – innerhalb eines Essays in der Regel 
mehrmals mit neuen Denkbewegungen angesetzt wird, sodass interdiskursi-
ve Brückenschläge immer nur für den Augenblick Gültigkeit haben und meist 
sofort wieder durch anders und neu zusammengefügte imaginäre Ganzheiten 
abgelöst werden.

5.	D ie öffentliche Schrif tsteller-Rede als Essay/der 
	 öffentlich redende Schrif tsteller als Intellek tueller

Das Springen des Essays zwischen Literatur und Wissenschaft, zwischen Spezi-
al- und Interdiskursen macht denjenigen, der sich seiner als Genre bedient, fast 
schon automatisch zu einem Intellektuellen; jedenfalls dann, wenn man den 
Intellektuellen als eine Figur versteht, die nicht nur zwischen verschiedenen 
Publikumsfraktionen und gesellschaftlichen Teilbereichen Brücken schlägt, 
sondern auch zwischen Spezial- und Interdiskursen. Beides, die Spezifik des 
Essays und die der Redeposition des Intellektuellen kommen in der öffentli-
chen Rede von Schriftstellern also zusammen und werden in ihrer Kombination 
noch einmal dadurch intensiviert, dass der Essay die horizontale Arbeitsteilung 
der Spezialdiskurse re-integriert und die Intellektuellenposition die vertikale 
Ausdifferenzierung in Teil-Publiken. Der Essay als Gattung und der Intellek-
tuelle als eine spezifische Sprecherposition arbeiten –  interdiskurstheoretisch 
betrachtet – also Hand in Hand.

Schnell zeigen lässt sich das am Beispiel der Reden Bertolt Brechts. In sei-
ner 1932 gehaltenen Rede über die Funktion des Rundfunks mit dem Obertitel 
Der Rundfunk als Kommunikationsapparat wird in den drei ersten Abschnitten 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 | R olf Parr

jeweils eine Problematik in Anlehnung an spezialdiskursive Formen der Rede 
entwickelt, um das gerade Gesagte am Ende dann noch einmal in Form einer 
vereinfachenden Analogierelation interdiskursiv zu resümieren. Gleich im er-
sten Absatz geht es in ziemlich komplexer Weise und in einer quasi-spezialdis
kursiven Diktion um Gesellschaftsordnungen, Anarchie, öffentliches Leben, 
Märkte und Erfindungen. Damit wird im Sinne des Modells der extensiven Inte-
gration viel Verschiedenes nebeneinander gestellt. Danach wird dann in Kursiv-
schrift der Bezug zum Radio hergestellt, und zwar so, dass für den Leser daraus 
der Vergleich entsteht, dass das Radio zu den »Erfindungen, die nicht bestellt sind« 
gehört. Mit diesem Vergleich haben wir es diesmal mit dem Modell der intensiv-
semantischen Integration zu tun:

Unsere Gesellschaftsordnung, welche eine anarchische ist, wenn man sich eine Anar-

chie von Ordnungen, d. h. ein mechanisches und beziehungsloses Durcheinander an 

sich schon weitgehend geordneter Komplexe öffentlichen Lebens vorstellen kann, un-

sere in diesem Sinn anarchische Gesellschaftsordnung ermöglicht es, daß Er findun-

gen gemacht und ausgebaut werden, die sich ihren Markt erst erobern, ihre Daseins-

berechtigung erst beweisen müssen, kurz, Er findungen, die nicht bestellt sind.20

Das Zitat führt gleichsam im Nacheinander das vor, was interdiskurstheore-
tisch abstrakt beschrieben wurde: die Vielzahl an Wissen aus unterschiedlichen 
gesellschaftlichen Teilbereichen und Spezialdiskursen, die zur Notwendigkeit 
der Komplexitätsreduktion und prägnanten Darstellung durch eine Analogie-
relation (›das Radio ist eine vom Volk nicht bestellte Ware ). Gleich die nächste 
Passage wiederholt das Verfahren noch einmal. Diesmal wird die Überlegung, 
dass nicht »die Öffentlichkeit […] auf den Rundfunk gewartet« hat, »sondern 
der Rundfunk […] auf die Öffentlichkeit« durch eine Symbolik aus der Fabrika-
tion von Waren in prägnant interdiskursiver Form formuliert: »Nicht Rohstoff 
wartete auf Grund eines öffentlichen Bedürfnisses auf Methoden der Herstel-
lung, sondern Herstellungsmethoden sehen sich angstvoll nach einem Rohstoff 
um.« Und gleich danach wird das »unüberhörbare[.] Durch- und Nebeneinan-
der« des Rundfunks (interdiskurstheoretisch gesprochen seine Tendenz zu ex-
tensiver Integration) auf dem Weg intensiv semantischer Integration zunächst in 
das Bild des »Turmbau[s] zu Babel« und dann gleich anschließend in das eines 
»Warenhaus[es]« und von da aus noch einmal das eines »Patienten« überführt.21 
Gleich dreifach wird eine intensiv-semantische Brücke zwischen Radio und Wa-

20 | Bertolt Brecht: Der Rundfunk als Kommunikationsapparat. Rede über die Funk-
tion des Rundfunks. In: Ders.: Werke. Große kommentier te Berliner und Frankfur ter 
Ausgabe. Hg. v. W. Hecht, J. Knopf, W. Mittenzwei v. K.-D. Müller. Bd. 21: Schrif ten 1. 
Berlin/Weimar/Frankfur t a. M. 1992, S. 552–557, hier: S. 552.
21 | Ebd.

›

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 143

renhaus, Radio und industrieller Fabrikation, Radio und Medizin geschlagen, 
wodurch zugleich extensiv akkumuliert wird:

Von Anfang an hat der Rundfunk nahezu alle bestehenden Institutionen, die irgend et-

was mit der Verbreitung von Sprech- oder Singbarem zu tun hatten, imitier t: es ent-

stand ein unüberhörbares Durch- und Nebeneinander im Turmbau zu Babel. Man 

konnte in diesem akustischen Warenhaus lernen, auf englisch bei den Klängen des Pil-

gerchors Hühner zu züchten, und die Lektion war billig wie Leitungswasser. Es war dies 

die goldene Jugendzeit unseres Patienten.22

Dieses Springen von Bibel zu Ökonomie und von dort aus zu Medizin (und vor-
her schon zur Industrieproduktion) kombiniert die extensive mit der intensiv-
semantischen Integration, hat man es hier doch zumindest teilweise mit sym-
bolischen Abbildungen eines gesellschaftlichen Teilbereichs auf einen anderen 
zu tun. Mit solcher Integration verschiedener gesellschaftlicher Praxisbereiche 
gewinnt aber zugleich auch der Sprecher namens ›Bertolt Brecht‹ die Position 
eines integral wirkenden Intellektuellen.

Auch Thomas Mann greift in seinen Reden auf die für den Essayismus 
charakteristische Mischung aus spezial- und interdiskursiven (literaturnahen) 
Elementen zurück, so beispielsweise in seiner Rede zur Gründung der Sektion 
für Dichtkunst der preußischen Akademie der Künste von 1926. Bei dieser Rede 
stand er vor der Aufgabe, ›Kunst‹ und ›Staat‹ im Sinne der gerade gegründeten 
»Sektion für Dichtkunst« miteinander verbinden zu müssen, und zwar obwohl 
bei den Schriftstellern das Wort »Akademie« für »Einordnung ins Gesellschaft-
lich-Staatlich-Amtliche, das Offiziellwerden des Schriftstellers« stehe und »der 
deutsche Schriftsteller sein Offiziellwerden im Grunde seiner Seele als eine 
Farce« und »als den Verlust seiner radikalen Freiheit« empfinde. Manns Lö-
sung für das Problem, trotz der offensichtlichen Frontstellung zwischen Kunst 
und Staat in seiner Rede dennoch eine Synthese (»Vermischung der dichteri-
schen Existenz mit den gesellschaftlich-staatlichen Wirklichkeiten«) herstellen 
zu müssen, liegt in der Symbolisierung von Kunst und Staat als »Organe[n] 
des nationalen Lebens«, womit im Hintergrund unmittelbar das Symbol eines 
beiden dann doch immerhin gemeinsamen (Volks-)›Körpers‹ konnotiert ist.23 
Was zunächst gedanklich als zwei antagonistische Pole voneinander getrennt 
wurde, kann in der Symbolik des Körpers mit seinen durchaus verschiedenen 
Organen zusammengeführt werden, sodass es letztlich diese Bildlichkeit ist, die 
es erstens erlaubt, interdiskursiv (Spezialdiskurse übergreifend) zu reden, die 
zweitens aber auch die semantische Synthese und damit die Auflösung des Ant-

22 | Ebd.
23 | Thomas Mann: Rede zur Gründung der Sektion für Dichtkunst der preußischen 
Akademie der Künste. In: Ders.: Essays. Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft. 1926–1933. 
Hg. v. H. Kurzke u. St. Stachorski. Frankfur t a. M. 1988, S. 40–44, hier: 40 f.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 | R olf Parr

agonismus Staat vs. Kunst ermöglicht, sodass sich zwei gesellschaftliche Teilbe-
reiche, die tendenziell eher als getrennt voneinander gedacht werden, weitest-
gehend annähern. Damit wird ein interdiskursives Verfahren genutzt, um dass 
zu konstituieren, was Claude Lévi-Strauss in seiner Strukturalen Anthropologie I. 
als Mythos definiert hat: das Zusammenfallen eigentlich antagonistischer Ei-
genschaften in einer Figur.24

Ebenfalls aus dem Jahr 1926 stammt Hugo von Hofmannsthals Rede Ver-
mächtnis der Antike, gehalten »anlässlich eines Festes der Freunde des humani-
stischen Gymnasiums«. In diskurstheoretischer Hinsicht ist diese Rede inso-
fern bemerkenswert, als sie klassisch-humanistisches Bildungswissen zugleich 
spezial- und interdiskursiv einsetzt: Seine altphilologisch gebildeten Zuhörer 
(»Freunde des humanistischen Gymnasiums«) adressiert Hofmannsthal, in-
dem er die in seiner Rede entwickelten Gedankengänge mit bekannten Namen 
oder Schlüsselbegriffen der antiken Philosophie verknüpft, ja geradezu in die-
sen zusammenfasst. Das ist gleich in der Eingangssequenz der Rede der Fall, die 
im Umfang von einer dreiviertel Seite zunächst die »Unruhe«, den allgemeinen 
»Zweifel«, die »Verworrenheit« und Unsicherheit der intellektuellen Situation 
nach dem Ende des – als solcher unausgesprochen bleibenden – Ersten Welt-
kriegs schildert, um all das dann noch einmal im Rekurs auf zwei eher weniger 
bekannte Figuren des Altertums zu resümieren: »In der Tat, das, was fünfzehn 
Jahre hinter uns liegt, ist so fern von uns, so unerreichbar wie Sesostris und 
Nimrod.« Das Verfahren des Vergleichs und damit der Analogiebildung (»so 
unerreichbar wie«) stellt im Kleinsten einen interdiskursiven Brückenschlag 
zwischen der zeitgenössischen Befindlichkeit und der Antike sowie den Absol-
venten des humanistischen Gymnasiums als deren Vertretern her. Er ist aber 
nur zu verstehen, wenn man über spezialdiskursives Antike-Wissen verfügt.

Der nächste Abschnitt praktiziert das beschriebene Verfahren noch einmal, 
indem diesmal die Situation des Jahres 1926 als jenes »Kataklysma[  ]«, jene 
große Flut dargestellt wird, die »uns heute unter Trümmern erschlägt« und auf 
die in einem teleologischen Geschichtsmodell die Entwicklung seit Ausgang 
des Mittelalters hinauslaufe. Mit »unter Trümmern erschlägt« wird aber nichts 
anderes realisiert als ein Bildelement des Kollektivsymbols ›Flut‹, also ein inter-
diskursives Element, sodass die Bildlichkeit (die Pictura) mit einer den versam-
melten Absolventen des humanistischen Gymnasiums bekannten Bezeichnung 
auch hier wieder spezialdiskursiv eingeführt wird, während das eigentlich mit 
ihr Gemeinte (die Subscriptio) interdiskursiv realisiert wird, womit auch jene 
Zuhörer folgen können, die einen Begriff wie »Kataklysma« nicht verstehen.25 

24 | Vgl. Claude Lévi-Strauss: Strukturale Anthropologie I. Frankfur t a. M. 1967.
25 | Hugo von Hofmannsthal: Vermächtnis der Antike (1926). In: Ders.: Gesammelte 
Werke in zehn Einzelbänden. Reden und Aufsätze III: 1925–1929. Buch der Freude. 
Aufzeichnungen 1889–1929. Hg. v. B. Schoeller u. I. Beyer-Ahler t (Aufzeichnungen) in 
Beratung mit R. Hirsch. Frankfur t a. M. 1980, S. 13–16, hier: S. 13.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie die Position des Intellek tuellen und der Essay zusammen kommen  | 145

Das stellt diesmal einen Anschluss auch für ein nicht humanistisch gebildetes 
Publikum her. Einmal verwendet kann eine Symbolik dann auch zur Explikati-
on weiterer Begriffe aus dem Kontext des humanistischen Gymnasiums dienen. 
So wird auch der bei Hofmannsthal auf die amerikanischen Entwicklungen be-
zogene Befund der »Deshumanisation«, auf den die aktualhistorische Situation 
gebracht wird, in ein ›Flut‹-Symbol gefasst, allerdings zusätzlich katachretisch 
verknüpft mit weiteren Symbolen, nämlich ›fressen‹, ›Ränder an einem Ab-
grund‹ und ›sich verflüchtigender Rauch‹:

Zwischen der Zeit, in der wir jung waren, und heute liegt ein Abgrund, und einer, dessen 

Ränder nicht einmal fest sind, sondern der stündlich weiter um sich frißt. Das Begrenz-

te, auf dem allein wir geistig zu fußen vermögen, ist im Begrif f, sich zu ver flüchtigen 

wie Rauch; Das Unmeßbare, die indefinite formlose Materie unserer Welter fahrung, 

überflutet den Bezirk unseres Daseins.26

Diese Doppelstrategie zur Ansprache zweier verschiedener Publikumsfraktio-
nen wird über die gesamte Rede hinweg beibehalten: die »Setzung des Ethos 
über den Logos« steht für den »Protestantismus«,27 »das Bekenntnis zur Über-
lieferung kat’exochen« und die »geistige[  ] Ordnung kat’exochen« werden als 
»ewiges Band aller geistigen Ordnungen« symbolisiert und schließlich kann 
der antike Humanismus und mit ihm »der Geist der Antike« dem »kritischen 
Weltmoment«28 entgegengestellt werden, dem »Chaos«, in dem Hofmannst-
hal das intellektuelle Europa 1926 sieht, der »Kosmos«29 antiker bzw. humani-
stischer Ordnung. ›Kosmos‹ muss dann noch einmal interdiskursiv erläutert 
werden, was wiederum durch Symbolisierung geschieht: Der antike Kosmos 
sei kein bloß »angehäufter Vorrat, der veralten könnte«, sondern vielmehr »ein 
herrliches Ganzes: tragender Strom zugleich und jungfräulicher Quell, der im-
mer rein hervorbricht. Nichts in seinem Bereich ist so alt, daß es nicht morgen 
als ein Neues strahlend vor Jugend hervortreten könnte«.30

Nun könnte man sich für einen Moment verleiten lassen zu sagen, dass 
es diese doppelte, zum einen tendenziell spezialdiskursiv akzentuierte, zum 
anderen eher symbolisch-interdiskursiv akzentuierten Adressierung von zwei 
Publiken ist, mit der Hofmannsthal hier eines der Grundprobleme der öffent-
lichen Rede von Schriftstellern löst. Das aber wäre nur bedingt richtig. Denn 
auch für den altphilologisch belesenen Teil des Publikums fungieren die von 
Hofmannsthal ins Spiel gebrachten Namen, Begriffe und Gedankengebäude 
der Antike als nichts anderes, denn als Analogien zum ›Kairos‹ der Situation 

26 | Ebd., S. 14.
27 | Ebd., S. 13.
28 | Ebd., S. 14.
29 | Ebd., S. 15.
30 | Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 | R olf Parr

des Jahres 1926 und damit als interdiskursive, einzelne Spezialdiskurse verbin-
dende Elemente.31

6. Potenziale

Auch wenn nicht jede öffentliche Rede von Schriftstellern durch das Zusam-
menspiel von Spezial- und Interdiskursen (und daraus resultierend durch ver-
stärkten Rückgriff auf Kollektivsymbole) geprägt ist, lässt sich dies doch gera-
de für die Zeit von den 1880er- bis 1930er-Jahren sehr häufig antreffen, womit 
sich ein interessantes und bisher viel zu wenig in den Blick genommenes For-
schungsfeld eröffnet. So böten sich nicht nur Untersuchungen zu einzelnen 
Autoren an, sondern vor allem solche Studien, die den gängigen interdiskursi-
ven Symbolgebrauch mit den abweichenden Akzentsetzungen durch die öffent-
lich redenden Schriftsteller in Verbindung brächten und differierende diskursi-
ve (auch politisch-diskursive) Positionen herausarbeiteten.

31 | So gut die Beispiele der Reden Brechts, Manns und Hofmannsthals auch zei-
gen, wie das Zusammenspiel von Spezial- und Interdiskursen die Struktur der öffent-
lichen Rede von Schrif tstellern prägen kann, muss doch angemerkt werden, dass bei 
weitem nicht jede solche Rede auf die beschriebene Weise interdiskursiv angelegt ist 
(wenn auch durchaus viele). Die hier analysier te und theoretisch untermauerte Form 
der stark interdiskursiven Schrif tstellerrede stellt nur einen Typus dar, neben dem an-
dere ebenso zu denken sind. Das gilt auch schon für die Praxis der Rede, wie sie bei 
Bertolt Brecht, Thomas Mann und Hugo von Hofmannsthal anzutreffen ist. Weiter darf 
man nicht den Fehler begehen und einzelne interdiskursive Elemente, beispielsweise 
einzelne Symbole als feste Zuordnungen von Bild- und Sinnelementen (von Pictura und 
Subscriptio) verstehen. Da sich Kollektivsymbole durchaus mit verschiedenen Wertun-
gen versehen lassen, können die in einem Text oder von einem Autor konsequent in der 
gleichen Weise wertend verwendeten Interdiskurselemente in ihrer Gesamtheit durch-
aus verschiedene diskursive Positionen konstituieren. Anders formulier t: Hofmannst-
hals symbolische »Flut« der Verunsicherung ist etwas ganz Anderes als Brechts Radio-
»Sintflut« und die wiederum etwas anderes als der »reißende Strom«, als den Brecht 
die deutsche Industrie in der Rede über die Frage, warum so große Teile des deutschen 
Volkes Hitlers Politik unterstützen entwir f t.

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013 - am 13.02.2026, 05:15:15. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

