Wie die Position des Intellektuellen und der
Essay als Gattung in der offentlichen Rede von
Literaten zusammen kommen

Rorr PARR*

Dieser Beitrag entwickelt vom Ort der Interdiskurstheorie aus einen theoretischen Zugriff auf
den dffentlich redenden Schrifisteller, dessen Position als die eines Intellektuellen und dessen
Reden als essayistisch charakterisiert werden. Beiden, dem Intellektuellen, der ein breites Pub-
likum adressiert, und dem Essay als Genre ist gemeinsam, dass sie Wissen aus verschiedenen
gesellschafilichen Teilbereichen und verschiedene spezialdiskursive Formen der Rede integrier-
end zusammenfiihren. Das Zusammenspiel von Intellektuellenposition und Essay als Genre
lost fiir den offentliche Reden haltenden Schrifisteller das Problem, dass von ihm einerseits ein
Sprechen in Anlehnung an die Literatur erwartet wird, er andererseits aber mit seiner Rede
auch diber eine literarische Lesung hinausgehen muss. Dieses Hand in Hand-Spielen wird
theoretisch entwickelt und an Textbeispielen von Bertolt Brecht, Thomas Mann und Hugo von
Hofmannsthal exemplarisch analysiert.

1. OFFENTLICH REDENDE SCHRIFTSTELLER

Offentliche Reden von Schriftstellern sind auch dann, wenn sie Fragen der Lite-
ratur behandeln, in der Regel an ein {iber den engeren Bereich des sogenannten
sliterarischen Lebens< hinausreichendes Publikum adressiert, bisweilen sogar
an ganze Gesellschaften. Das aber hat Auswirkungen sowohl auf die Spezifik
des Redetextes als auch darauf, als was sich das 6ffentlich sprechende Schrift-
stellersubjekt konstituiert: als Experte, als Intellektueller, als Dichter im empha-
tischen Sinne, als Seher oder Warner. Denn einerseits miissen Schriftsteller,
die an eine breitere Offentlichkeit adressierte Reden halten, der Tendenz nach
weiterhin vom Ort der Literatur aus sprechen. Andererseits jedoch kénnen sie
nicht einfach literarische Texte vortragen, denn dann hitte man es nicht mehr
mit dem Genre der Rede, sondern bestenfalls mit demjenigen einer als Rede de-
Kklarierten Autorenlesung zu tun. Das aber heifdt, dass der 6ffentlich sprechende
Schriftsteller und seine Rede zwar an Literatur im engeren Sinne ankniipfen
konnen, zugleich aber auch dariiber hinausgehen miissen. (Nebenbei sei be-

* | Open Access Copyright License: cb Creative Commons Attribution 4.0; E-Mail:
rolf.parr@uni-due.de:

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 | RoLF PARR

merkt, dass das ein Problem ist, vor dem jeder Poet in Residence steht, von dem
man ebenfalls erwartet, dass er sein eigenes Schreiben als Schriftsteller in einer
Form reflektiert, die zwar nicht direkt die der Literatur ist, aber auch nicht die
der disziplindren Literaturwissenschaft.)

Als Person erreicht der Schriftsteller dies — so die Ausgangsthese der nach-
folgenden Uberlegungen —, indem er sich als verschiedene gesellschaftliche
Teilbereiche tibergreifender und diese tendenziell sogar integrierender Intel-
lektueller konstituiert; mit seinen Texten, indem er auf die zwischen Literatur
und Wissenschaft changierende Hybridgattung des Essays zuriickgreift (gera-
de auch im Falle 6ffentlich gehaltener Reden). Wie die Intellektuellenposition
und das Genre Essay genau zusammenspielen und wie dieser Zusammenhang
theoretisch modelliert werden kann, wird im Folgenden im Ruickgriff auf die
Interdiskurstheorie bzw. Interdiskursanalyse gezeigt.! Dazu wird dieser An-
satz zunichst in einigen Grundziigen dargestellt, um ihn dann zu nutzen, um
das Zusammenspiel der Position des Schriftstellers als Intellektueller mit dem
Genre des Essays bzw. der dem Essay nahestehenden 6ffentlichen Rede theore-
tisch zu modellieren.? Dabei wird zur Illustration auf Rede-Beispiele von Bertolt
Brecht, Thomas Mann und Hugo von Hofmannsthal eingegangen.

2. SPEZIALDISKURSE/ INTERDISKURSE/ LITERATUR

Uber so verschiedene theoretische Ansitze wie Niklas Luhmanns Systemtheo-
rie, Reinhart Kosellecks historische Semantik und Michel Foucaults Diskurs-
theorie hinweg hat sich als Konsens herausgebildet, dass moderne Gesellschaf-
ten etwa seit Beginn der zweiten Hilfte des 18. Jahrhunderts durch funktionale
Ausdifferenzierung gekennzeichnet sind, das heif$t durch die Entwicklung spe-
zieller Praxis- und Wissensbereiche, die wiederum relativ geschlossene Formen

1| Vgl. zur Einflhrung in die Interdiskurstheorie Jirgen Link: Elementare Literatur
und generative Diskursanalyse, Miinchen 1983; ders.: Literaturanalyse als Interdis-
kursanalyse. In: Diskurstheorien und Literaturwissenschaft. Hg. v. J. Fohrmann u. H.
Miller. Frankfurt a. M. 1988, S. 284-307; Jirgen Link/Rolf Parr: Semiotik und Inter-
diskursanalyse. In: Neue Literaturtheorien. Eine Einfiihrung. Hg. v. K.-M. Bogdal. Op-
Idaen 1997, S. 108-133; Ursula Link-Heer: Uber den Ort der Literatur im Haushalt der
Wissenschaften. In: Aligemeine Literaturwissenschaft. Konturen und Profile im Plura-
lismus. Hg. v. C. Zelle. Opladen 1999, S. 13-24; Rolf Parr: Interdiskursivitat und Medi-
alitdt. In: Medien des Wissens. Interdisziplindre Aspekte von Medialitat. Hg. v. Georg
Mein u. Heinz Sieburg. Bielefeld 2011, S. 23-42.

2 | Dieser Beitrag greift passagenweise Uberlegungen auf, die schon andernorts
publiziert sind, entwickelt sie hier aber weiter (vgl. Rolf Parr: »Sowohl als auch« und
»weder noch«. Zum interdiskursiven Status des Essays. In: Essayismus um 1900. Hg.
v. W. Braungart u. K. Kauffmann. Heidelberg 2006, S. 1-14).

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 135

des Sprechens mit eigener Operativitit ausgebildet haben. Demnach besteht
die Gesamtkultur einer modernen Gesellschaft aus dem Spektrum ihrer Spezi-
aldiskurse, z. B. naturwissenschaftlichen, human- und sozialwissenschaftlichen
sowie kultur- und geisteswissenschaftlichen. Eine Kultur und die sie tragende
Gesellschaft sind in dieser Perspektive dann dadurch charakterisiert, welche
Spezialdiskurse bzw. Gruppen von Spezialdiskursen sie jeweils ausgebildet ha-
ben und in welchen Formationen und vor allem Hierarchien diese angeordnet
sind.

Um Verstindigung tiber die Grenzen von Spezialdiskursen hinaus zu ge-
wihrleisten, muss es jedoch auch re-integrierende Elemente geben. Moderne
Gesellschaften und ihre jeweiligen Kulturen haben sich daher nicht nur in
Spezialwissensbereiche und -diskurse ausdifferenziert, sondern als kompensa-
torische Antwort darauf auch solche Verfahren entwickelt, die zwischen den
Spezialisierungen Briicken schlagen. Das kann zum einen in Form extensiver
Akkumulation von Wissen und Diskursen geschehen, bei der Wissen aus ver-
schiedenen Spezialdiskursen und verschiedene spezialdiskursive Redeformen
nebeneinander gestellt wird. Man kann das als eine schwache Form der In-
tegration von Spezialdiskursen und ihrem jeweiligen Wissen verstehen. Klar
machen kann man sich das an der Rede, die Thomas Mann am 4. November
1924 »zur Feier des 8o. Geburtstages Friedrich Nietzsches« gehalten hat* und in
deren Verlauf er auf nicht weniger als Musik, bildende Kunst, Kritik, Lyrik, Pro-
phetie, Deutschtum, Wagner, Goethe, Romantik, den Gegensatz >krank« versus
»gesunds, Selbstiitberwindung, Europa, Aristokratie und das Judas-Kapitel aus
Ernst Bertrams Nietzsche-Buch# eingeht.s

Zum anderen kénnen die Briickenschlige zwischen den Spezialdiskursen
aber auch intensiv (semantisch) hergestellt werden, zum Beispiel dadurch, dass
ein spezialisierter gesellschaftlicher Teilbereich zum strukturierenden Medium
eines anderen gemacht wird. Dazu gehoren die verschiedenen Modelle von
Analogien, Metaphern, Symbolen, Charakterbildern, narrativen Schemata und
Mythen sowie Applikationen (Weiterverwendungen bzw. Weiterverarbeitungen
von Textelementen in neuen Kontexten). Als beispielsweise Bertolt Brecht 1927
in seinem wahrscheinlich als Radio-Rede konzipiertem Text Radio — eine vorsint-
flutliche Erfindung? tiber den flichendeckenden Erfolg des Radios in den USA
sprach, nutzte er ein >Hurricane«Symbol, um die Komplexitit dieses Vorgangs
auf ein einfaches, von jedermann nachvollziehbares Bild zu bringen: »Ich erin-
nere mich daran, wie ich zum ersten Mal vom Radio horte. Es waren ironische
Zeitungsnotizen iiber einen formlichen Radio-Hurrikan, der an der Arbeit war,

3 | Thomas Mann: Rede gehalten zur Feier des 80. Geburtstages Friedrich Nietz-
sches am 15. Oktober 1924. In: Ders.: Essays. Bd. 2: Fir das neue Deutschland.
1919-1926. Hg. v. H. Kurzke u. St. Stachorski. Frankfurt a. M. 1983, S. 236-242.

4 | Ernst Bertram: Nietzsche. Versuch einer Mythologie. Berlin 1918.

5 | Mann, Rede gehalten zur Feier des 80. Geburtstages, S. 236-240.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 | RoLF PARR

Amerika zu verwiisten«. Gleich im Anschluss wird die Form der Einfiihrung
des Radios in Deutschland wiederum symbolisch als eine »aus dem Hinter-
halt« dargestellt. Es folgt die Applikation eines bekannten und kulturell breit
verankerten Narrativs, nimlich desjenigen von der Sintflut: »Ich hatte, was das
Radio angeht, sofort den schrecklichen Eindruck, es sei eine unausdenkbar alte
Einrichtung, die seinerzeit durch die Sintflut in Vergessenheit geraten war.«°

Ganz dhnlich verfihrt Brecht auch in anderen, stirker politisch ausgerich-
teten Reden. So ist es 1937 in der Rede iiber die Frage, warum so grofe Teile des
deutschen Volkes Hitlers Politik unterstiitzen das Symbol eines Fluflaufs mit
»reiflende[m] Strom« und »Fluflbett«, das Brecht nutzt, um das Verhiltnis von
Industrie, Politik und Armee mit Blick auf den Nationalsozialismus zu symbo-
lisieren:

Der ungliickliche Vertrag von Versailles beseitigte die deutsche Armee, aber indem
er die deutsche Industrie bestehen lief3, ja indem dieselbe durch mancherlei andere
Vertrdge anscheinend profitabler Natur noch gestarkt wurde, blieb die Notwendigkeit
einer Armee bestehen, ja wurde noch verstarkt. Es ist offenkundig, daf Deutschland
heute mit solchen Gewaltakten den Frieden Europas bedroht, aber es ist ebenso of-
fenkundig, daB nicht nur der reifende Strom, sondern auch das Strombett, das ihn
einzwangt, Gewalt ausiibt.”

Solche diskursverbindenden Elemente, wie sie gerade in den Texten Brechts,
auch den genuin literarischen, vielfach anzutreffen sind,® bilden in ihrer Ge-
samtheit den allgemeinen interdiskursiven, die Spezialdiskurse verbinden-
den Rahmen fiir synchrone Diskurssysteme, wobei sich relativ stabile, immer
wiederkehrende Teilstrukturen auch empirisch identifizieren lassen. Dazu
gehoren vor allem solche kollektiven, von jedermann versteh- und auch ver-
wendbaren Symbole wie >Organismuss, >Kérpers, »Schiff<, sHaus<, >Auto< und
»Sports, die zwar mit verschiedenen Spezialdiskursen verbunden sein kénnen
(so z.B. >Organismus«< und >Kérper< mit der medizinischen Wissenschaft), die
aber jenseits solcher Spezialitit in verschiedensten Diskursen und zugleich
durch unterschiedlichste soziale Triger verwendet werden. Kollektivsymbole
verbinden gesellschaftliche Praxisbereiche daher miteinander und schlieRen

6 | Bertolt Brecht: Radio - eine vorsintflutliche Erfindung. In: Ders.: Werke. Grofe
kommentierte Berliner und Frankfurter Ausgabe. Hg. v. W. Hecht, J. Knopf, W. Mitten-
zwei u. K.-D. Miiller. Bd. 21: Schriften 1. Berlin/Weimar/Frankfurta. M. 1992, S. 217f,,
hier: S.217.

7 | Bertolt Brecht: Rede lber die Frage, warum so grofRe Teile des deutschen Volkes
Hitlers Politik unterstiitzen. In: Ders., Werke, Bd. 22: Schriften 2. Schriften 1933-
1942.Teil 1 (1993), S. 338-340, hier: S. 338.

8 | Vgl. Jiirgen Link: Die Struktur des literarischen Symbols. Theoretische Beitréage
am Beispiel der spaten Lyrik Brechts. Miinchen 1975.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 137

sie zugleich an Alltagserfahrungen an.? In ihrer Gesamtheit bilden solche auf
Symbolisierung beruhenden interdiskursiven Elemente den allgemeinen Ar-
tikulationsrahmen einer Gesellschaft, nimlich indem sie ein Reservoir von
Anschauungsformen fiir die notwendige Transformation spezialdiskursiven
Wissens und Sprechens in allgemeinverstindliche Formen der Rede (auch der
offentlichen) bereitstellen.

Insgesamt gibt die Interdiskurstheorie mit diesen Uberlegungen eine Ant-
wort auf die Frage nach dem Funktionszusammenhang von Literatur, Kultur
und Spezialdiskursen. Die Annahme eines Interdiskurses als entscheidendes
Kopplungsfeld zwischen verschiedensten gesellschaftlichen Praxisbereichen
und auch als Grundlage fiir die >hohe« Literatur erlaubt es dabei, den literatur-
wissenschaftlichen Blick stets schon auf das gesamte Feld der Kultur hin auszu-
dehnen, und zwar sowohl historisch wie auch aktualgeschichtlich. Weiter stellt
die Interdiskurstheorie ein Modell fir den Prozess kultureller Akkumulation
von Wissensbestinden tiber ein Ensemble von so genuin literarischen Verfah-
ren wie dem gesamten Spektrum der Verbildlichungen (Metaphern, Metony-
mien, Symboliken) und anderer integrierender literarischer Verfahren bereit.

Was aber ist der diskursive Status von Literatur bzw. literarischen Diskursen
(und mit ihnen zumindest indirekt auch der von Schriftstellern)? Literarische
Diskurse lassen sich aus interdiskurstheoretischer Perspektive zunichst einmal
als Orte der Hiufung verbindender Diskurselemente und interdiskursiver Ver-
fahren verstehen, die der Re-Integration des in den Spezialdiskursen arbeitstei-
lig organisierten Wissens dienen und es fiir Subjektivierungen verfiighar ma-
chen. Aus dieser Sicht kommt der institutionalisierten Kunstliteratur ein quasi
paradoxer Status zu: Einerseits ist auch sie als Spezialdiskurs zu beschreiben,
da sie eigenen Formationsregeln unterliegt (z. B. dem tendenziellen Gesetz der
isthetischen Innovation); andererseits greift Literatur, da sie kein genuin eige-
nes Thema hat, in besonders hohem Mafle auf diskursiibergreifende Elemente
zuriick, und zwar in beiden oben unterschiedenen Formen: extensiv durch en-
zyklopidische Akkumulation von Wissen, intensiv dadurch, dass polyisotopes
(mehrstimmiges, d.h. auch mehrdeutiges) Diskursmaterial so verwendet wird,
dass die Ambivalenzen und semantischen Anschlussmdglichkeiten noch ge-
steigert werden und im Extremfall die gesamte Struktur der Spezial- und In-
terdiskurse einer Kultur ins Spiel bringen. Das >Hand-in-Hand-Gehen« von ex-

9 | Zum Stand der Kollektivsymbolforschung vgl. Axel Drews/Ute Gerhard/Jirgen
Link: Moderne Kollektivsymbolik. Eine diskurstheoretisch orientierte Einflihrung mit
Auswahlbibliographie. In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte der Literatur, 1.
Sonderh. Forschungsreferate (1984), S. 256-375; Frank Becker/Ute Gerhard/Jirgen
Link: Moderne Kollektivsymbolik. Ein diskurstheoretisch orientierter Forschungsbe-
richt mit Auswahlbibliographie (Teil Il). In: Internationales Archiv fiir Sozialgeschichte
der deutschen Literatur 22 (1997), H. 1, S. 70-154.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

138 | RoLF PARR

tensiver und intensiver Re-Integration des in Spezialdiskursen zirkulierenden
Wissens stellt in der institutionalisierten Kunstliteratur dabei den Regelfall dar.

Literatur ist somit als ein auf Nicht-Spezialisierung hin spezialisierter Dis-
kurs zu bestimmen, dessen vorrangige Aufgabe darin besteht, mehrere Spe-
zialdiskurse tibergreifende interdiskursive Elemente und als deren kohirente
Vernetzung ganze Interdiskurse zu produzieren. Sie greift dabei auf je schon
synchron im Alltag gebildetes interdiskursives Material als »Halbfertigfabrika-
te« zuriick, die sie dann weiter elaboriert. Bereits hier wird deutlich, dass der
Offentlich redende Schriftsteller die ambivalente Spezifik der Literatur als ein
Inter-Spezialdiskurs iibernimmt.

3. SCHRIFTSTELLER/ INTELLEKTUELLE

Wie spielt damit nun die Position des Intellektuellen zusammen? Als konsti-
tutive Merkmale des Intellektuellen sind zunichst einmal seine gesamtgesell-
schaftliche Sprecherrolle und damit verbunden ein gewisser »Anspruch auf
Universalitit« zu nennen. Georg Jager hat den Intellektuellen daher dem Exper-
ten gegeniibergestellt. »Der Experte« konne »sich auf fachspezifische Fihigkei-
ten und Kenntnisse berufen, die er in der Regel in einer Ausbildung erworben
und durch Prifungen nachgewiesen« habe. Demgegeniiber seien »die Intellek-
tuellen >Fachleute eines integrierenden Dilettantismus’«® auf vielen Gebieten,
denn als »Spezialistfen] fiir das Wort«" schlieflen sie die verschiedenen gesell-
schaftlichen Teilbereiche sprachlich miteinander kurz.

Wenn es aber offensichtlich um das sprachliche Zusammenfiihren von Spe-
zialwissensgebieten zu Synthesen geht, dann liegt es nahe, auch die Spezifik
des Intellektuellen interdiskurstheoretisch zu reformulieren und ihn als Spezia-
listen fur diskursverbindende, inter-diskursive Synthesen zu charakterisieren,
also als jemanden, der Breitenwirkung dadurch erzielt, dass er als nicht-spezi-
eller Ort der Biindelung von im Alltag immer nur arbeitsteilig verfolgten Teil-
gebieten fungiert und auf diese Weise vielfiltig anschlussfihige und attraktive
Publikumsprojekte in Form von imaginiren Ganzheiten anbietet. Genau dies
haben Intellektuelle aber mit der ebenfalls hochgradig interdiskursiven moder-
nen Literatur gemeinsam, sodass es nicht von ungefihr kommt, dass Schrift-
steller vor Vertretern anderer Berufsgruppen wie Politikern und Wissenschaft-
lern immer wieder als Intellektuelle bezeichnet bzw. als solche in Anspruch

10 | Georg Jager: Der Schriftsteller als Intellektueller. In: Schriftsteller als Intellek-
tuelle. Politik und Literatur im Kalten Krieg. Hg. v. S. Hanuschek, Th. Hérnigk u. Ch.
Malende. Tibingen 2000, S. 1-25 (J&ger zitiert hier Walter Dircks: Heilige Allianz. Be-
merkungen zur Diffamierung der Intellektuellen. In: Frankfurter Hefte [1961], S.23-32,
hier: S.29).

11 | J&ger, Der Schriftsteller als Intellektueller, S. 3

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 139

genommen werden. Das geschieht insbesondere dann, wenn sie Reden halten,
die an eine breitere Offentlichkeit adressiert sind.

4. Essay/EsSAYISMUS

Auch Essays und an ihm orientierte Formen der Rede schlagen Briicken, was in
der einen oder anderen Form immer wieder konstatiert worden ist. So wird der
Essay in der positiven Variante vielfach als eine Gattung des >sowohl als auchs,
in der negativen als eine des >weder noch« bestimmt,'> wobei dies in beiden Fil-
len an solchen Biniroppositionen wie >Wissenschaft versus Kunst/Kritik<,3 >Po-
litik versus Literaturs, >Logik versus Intuition<,# >Prosa versus Poesie, >Tendenz
versus Schopfung« oder »ethisch versus dsthetisch<s festgemacht wird.

Genauer als durch blofles Platzieren zwischen Bindroppositionen lisst sich
auch das Changieren des Essays wiederum interdiskurstheoretisch beschrei-
ben. Denn wenn die Spezifik von Literatur in ihrer hochgradigen Interdiskur-
sivitit besteht, dann ist auch die semi-literarische Form des Essays ein emi-
nent interdiskursives, einzelne Spezial- und Interdiskurse auf vielfiltige Weise
verbindendes Genre (und der Essayismus ein ebensolches Schreibverfahren).
Fiir Pfammatter »bietet essayistisches Schreiben eine Mdglichkeit«, der »Iso-
lierung der Diskurse durch die rasante Spezialisierung in allen Bereichen der
Wissenschaft und der Gesellschaft [...] entgegenzuwirken«, denn es »fordert
zu grenziiberschreitender Kommunikation« auf.’® Bezieht man nun die Frage
des Changierens essayistischer Schreibweisen zwischen den beiden Polen von
Wissenschaft und Literatur auf die Unterscheidung von Spezialdiskursen und
literarischem Interdiskurs, dann wird man sagen miissen, dass der Essay als
Gattung zwar ebenso wie die Literatur interdiskursiv dominiert ist, aber doch
zugleich auch noch einen nicht unerheblichen Rest an spezialdiskursiver Aus-
richtung aufweist. Das bedeutet: Je stirker man den Essay an den Pol der Wis-

12 | Vgl. Ralph-Rainer Wuthenow: Essayistik. In: Deutsche Literatur. Eine Sozialge-
schichte. Bd. 9: 1918-1954. Weimarer Republik - Drittes Reich: Avangardismus, Par-
teilichkeit, Exil. Hg. v. H. A. Glaser. Reinbek 1983, S. 80-91, hier: 80.

13 | Vgl. Georg Lukacs: Uber Wesen und Form des Essay. Ein Brief an Leo Popper. In:
Ders.: Die Seele und die Formen. Berlin; zit. n. dem Abdruck in: Akzente. Zeitschrift fiir
Literatur 12 (1965), S. 322-242, hier: 322; vgl. dort, 323 f., auch das Zitat von Alfred
Kerr.

14 | Gerhard Haas (Essay. Stuttgart 1969, S. 64) betont »das unlésliche Ineinander
von Logik und Intuition«.

15 | Vgl. Max Bense: Uber den Essay und seine Prosa. In: Merkur. Deutsche Zeit-
schrift fiir europdisches Denken 1 (1947), H. 3, S. 414-424, hier: 415.

16 | René Pfammatter: Essay - Anspruch und Mdéglichkeit. Pladoyer fiir die Erkenntnis-
kraft einer unwissenschaftlichen Darstellungsform. Hamburg 2002, S. 16.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140 | RoLF PARR

senschaft bindet und je weniger an den der Literatur, umso mehr ist er auf
Denotation und Eindeutigkeit” und umso weniger auf Konnotationsreichtum,
semantische Vieldeutigkeiten und Mehrfachlesarten hin angelegt. Denn »die
Logik der Wissensspezialisierung zielt tendenziell [...] auf Eindeutigkeit, spezi-
elle Definitionen der Begriffe, Dominanz der Denotation und moglichst Besei-
tigung aller Uneindeutigkeiten und Konnotationen«.’®

Genau umgekehrt sieht es aus, wenn man den literarischen Charakter des
Essays besonders stark betont. Dann teilen Essays ihre hochgradige Interdiskur-
sivitit mit derjenigen von Literatur {iberhaupt, aber immer noch mit der diffe-
renzierenden Spezifik, dass es fiir den Essay die Kombinationsvorgabe gibt, ge-
nuin geisteswissenschaftliche Themen auf in der Regel ungewohnliche Weise
mit tendenziell politischen Gegenstinden und Redeformen und/oder solchen
aus anderen Wissenschaften zu koppeln und dabei Briiche, Spriinge und so-
gar Friktionen nicht nur in Kauf zu nehmen, sondern sie férmlich zu suchen.
Dieses »>Springen< des Essays ist sowohl in der Kombination der Themen der
verschiedenen Praxisbereiche und der mit ihnen verkniipften Redeformen, als
auch im Nacheinander der Durchfithrung festzustellen. Durch diese Verkopp-
lung verschiedener Themen, Diskurse und gesellschaftlicher Teilbereiche zu
(imagindren) Ganzheiten (und selbst durch unlogisch und sprunghaft wirkende
Verkniipfungen!) kann der Essay auch eine entsprechende Bandbreite an Rezi-
pienten erreichen und damit die fiir ihn immer wieder konstatierte umfassende
gesellschaftliche Relevanz erzielen; in der Formulierung von Georg Lukics die
»Gestaltung eines eigenen, vollstindigen Lebens«.

Besonders gelungene Essays unterscheiden sich dann von missgliickten vor
allem dadurch, dass sie die Spriinge zwischen den Spezialdiskursen von z.B.
>Wissenschaft« zu >literarischer Kritik« und von dort aus zu vielleicht wieder
>harter philosophischer Erkenntnis< durch verbindende interdiskursive Ele-
mente >abfedern«. Das ist vor allem deshalb nétig, weil Essays nicht nur einmal
ungewohnliche Kopplungen von Spezial- und Interdiskursen einfithren und
diese dann konsequent durchhalten, sondern sie durchaus mehrmals in Zu-
sammensetzung, Dominanzen und interdiskursiver Perspektivierung dndern.
Das wire vom Ort der Interdiskurstheorie aus das unermiidliche Bemiithen des

17 | Lukécs, Uber Wesen und Form des Essay, S. 322, spricht von »der eisig-end-
giltigen Vollkommenheit der Philosophie« und betont damit die quasi-mathematisch
strenge, logische Ausrichtung der Philosophie, nicht aber die Interdiskursivitat von
Populérphilosophien.

18 | Jirgen Link: Kulturwissenschaftliche Orientierung und Interdiskurstheorie der
Literatur zwischen »horizontaler« Achse des Wissens und »vertikaler« Achse der Macht.
Mit einem Blick auf Wilhelm Hauff«, in: Soziale Rdume und kulturelle Praktiken. Uber
den strategischen Gebrauch von Medien. Hg. v. G. Mein u. M. Rieger-Ladich. Bielefeld
2004, S. 65-83, hier: 72.

19 | Lukéacs, Uber Wesen und Form des Essay, S. 341.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 141

Essays, in seinem Verlauf (und manchmal sogar von Halbsatz zu Halbsatz) im-
mer wieder neue und andere interdiskursive und damit hochgradig konnotati-
ve Totalisierungen aus Spezial- und Interdiskursen im Wechsel mit deutlicher
spezialdiskursiv-denotativ orientierten Passagen ins Spiel zu bringen, um so
eine Bewegung stindigen Hinterfragens des gerade Erreichten aus anderen dis-
kursiven Positionen zu gewinnen.

Fassen wir den Versuch der Bestimmung des Essays aus interdiskurstheore-
tischer Perspektive zusammen, dann kénnte ein erster Ansatz zu einer Defini-
tion lauten: Erstens zeichnen sich Essays bzw. essayistische Schreibweisen da-
durch aus, dass sie sowohl ungebrochen spezialdiskursives Diskursmaterial als
auch hochgradig interdiskursives, insbesondere literarisches Diskursmaterial
verarbeiten. Dadurch treffen — zweitens — auf Eindeutigkeit zielende wissen-
schaftliche Passagen auf vieldeutige und mehrfach anschliefSbare literarische
Elemente, Spezialdiskurse auf Interdiskurse. Beide werden — drittens — nicht
immer und nicht immer vollstindig interdiskursiv vermittelt, sondern nur
teilweise, sodass der Essay manche Uberginge auch in Form von gewollten
Briichen realisiert, etwa wenn — viertens — innerhalb eines Essays in der Regel
mehrmals mit neuen Denkbewegungen angesetzt wird, sodass interdiskursi-
ve Briickenschlige immer nur fiir den Augenblick Giiltigkeit haben und meist
sofort wieder durch anders und neu zusammengefiigte imaginire Ganzheiten
abgel6st werden.

5. DIE OFFENTLICHE SCHRIFTSTELLER-REDE ALS ESSAY/DER
OFFENTLICH REDENDE SCHRIFTSTELLER ALS INTELLEKTUELLER

Das Springen des Essays zwischen Literatur und Wissenschaft, zwischen Spezi-
al- und Interdiskursen macht denjenigen, der sich seiner als Genre bedient, fast
schon automatisch zu einem Intellektuellen; jedenfalls dann, wenn man den
Intellektuellen als eine Figur versteht, die nicht nur zwischen verschiedenen
Publikumsfraktionen und gesellschaftlichen Teilbereichen Briicken schligt,
sondern auch zwischen Spezial- und Interdiskursen. Beides, die Spezifik des
Essays und die der Redeposition des Intellektuellen kommen in der 6ffentli-
chen Rede von Schriftstellern also zusammen und werden in ihrer Kombination
noch einmal dadurch intensiviert, dass der Essay die horizontale Arbeitsteilung
der Spezialdiskurse re-integriert und die Intellektuellenposition die vertikale
Ausdifferenzierung in Teil-Publiken. Der Essay als Gattung und der Intellek-
tuelle als eine spezifische Sprecherposition arbeiten — interdiskurstheoretisch
betrachtet — also Hand in Hand.

Schnell zeigen lisst sich das am Beispiel der Reden Bertolt Brechts. In sei-
ner 1932 gehaltenen Rede iiber die Funktion des Rundfunks mit dem Obertitel
Der Rundfunk als Kommunikationsapparat wird in den drei ersten Abschnitten

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142 | ROLF PARR

jeweils eine Problematik in Anlehnung an spezialdiskursive Formen der Rede
entwickelt, um das gerade Gesagte am Ende dann noch einmal in Form einer
vereinfachenden Analogierelation interdiskursiv zu resiimieren. Gleich im er-
sten Absatz geht es in ziemlich komplexer Weise und in einer quasi-spezialdis-
kursiven Diktion um Gesellschaftsordnungen, Anarchie, 6ffentliches Leben,
Mirkte und Erfindungen. Damit wird im Sinne des Modells der extensiven Inte-
gration viel Verschiedenes nebeneinander gestellt. Danach wird dann in Kursiv-
schrift der Bezug zum Radio hergestellt, und zwar so, dass fiir den Leser daraus
der Vergleich entsteht, dass das Radio zu den » Erfindungen, die nicht bestellt sind«
gehort. Mit diesem Vergleich haben wir es diesmal mit dem Modell der intensiv-
semantischen Integration zu tun:

Unsere Gesellschaftsordnung, welche eine anarchische ist, wenn man sich eine Anar-
chie von Ordnungen, d. h. ein mechanisches und beziehungsloses Durcheinander an
sich schon weitgehend geordneter Komplexe dffentlichen Lebens vorstellen kann, un-
sere in diesem Sinn anarchische Gesellschaftsordnung ermdglicht es, daf® Erfindun-
gen gemacht und ausgebaut werden, die sich ihren Markt erst erobern, ihre Daseins-
berechtigung erst beweisen miissen, kurz, Erfindungen, die nicht bestellt sind.?°

Das Zitat fiihrt gleichsam im Nacheinander das vor, was interdiskurstheore-
tisch abstrakt beschrieben wurde: die Vielzahl an Wissen aus unterschiedlichen
gesellschaftlichen Teilbereichen und Spezialdiskursen, die zur Notwendigkeit
der Komplexititsreduktion und prignanten Darstellung durch eine Analogie-
relation (>das Radio ist eine vom Volk nicht bestellte Wareq. Gleich die nichste
Passage wiederholt das Verfahren noch einmal. Diesmal wird die Uberlegung,
dass nicht »die Offentlichkeit [...] auf den Rundfunk gewartet« hat, »sondern
der Rundfunk [...] auf die Offentlichkeit« durch eine Symbolik aus der Fabrika-
tion von Waren in prignant interdiskursiver Form formuliert: »Nicht Rohstoff
wartete auf Grund eines 6ffentlichen Bediirfnisses auf Methoden der Herstel-
lung, sondern Herstellungsmethoden sehen sich angstvoll nach einem Rohstoff
um.« Und gleich danach wird das »uniiberhérbare[.] Durch- und Nebeneinan-
der« des Rundfunks (interdiskurstheoretisch gesprochen seine Tendenz zu ex-
tensiver Integration) auf dem Weg intensiv semantischer Integration zunichst in
das Bild des »Turmbau(s] zu Babel« und dann gleich anschliefend in das eines
»Warenhaus[es]« und von da aus noch einmal das eines »Patienten« tiberfiihrt.»
Gleich dreifach wird eine intensiv-semantische Briicke zwischen Radio und Wa-

20 | Bertolt Brecht: Der Rundfunk als Kommunikationsapparat. Rede iiber die Funk-
tion des Rundfunks. In: Ders.: Werke. GroRe kommentierte Berliner und Frankfurter
Ausgabe. Hg. v. W. Hecht, J. Knopf, W. Mittenzwei v. K.-D. Miiller. Bd. 21: Schriften 1.
Berlin/Weimar/Frankfurta. M. 1992, S. 552-557, hier: S. 552.

21 | Ebd.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 143

renhaus, Radio und industrieller Fabrikation, Radio und Medizin geschlagen,
wodurch zugleich extensiv akkumuliert wird:

Von Anfang an hat der Rundfunk nahezu alle bestehenden Institutionen, die irgend et-
was mit der Verbreitung von Sprech- oder Singbarem zu tun hatten, imitiert: es ent-
stand ein uniiberhérbares Durch- und Nebeneinander im Turmbau zu Babel. Man
konnte in diesem akustischen Warenhaus lernen, auf englisch bei den Kldngen des Pil-
gerchors Hiihner zu zlichten, und die Lektion war billig wie Leitungswasser. Es war dies
die goldene Jugendzeit unseres Patienten.>*

Dieses Springen von Bibel zu Okonomie und von dort aus zu Medizin (und vor-
her schon zur Industrieproduktion) kombiniert die extensive mit der intensiv-
semantischen Integration, hat man es hier doch zumindest teilweise mit sym-
bolischen Abbildungen eines gesellschaftlichen Teilbereichs auf einen anderen
zu tun. Mit solcher Integration verschiedener gesellschaftlicher Praxisbereiche
gewinnt aber zugleich auch der Sprecher namens >Bertolt Brecht« die Position
eines integral wirkenden Intellektuellen.

Auch Thomas Mann greift in seinen Reden auf die fiir den Essayismus
charakteristische Mischung aus spezial- und interdiskursiven (literaturnahen)
Elementen zurtick, so beispielsweise in seiner Rede zur Griindung der Sektion
fiir Dichtkunst der preuflischen Akademie der Kiinste von 1926. Bei dieser Rede
stand er vor der Aufgabe, >Kunst< und »Staat< im Sinne der gerade gegriindeten
»Sektion fiir Dichtkunst« miteinander verbinden zu miissen, und zwar obwohl
bei den Schriftstellern das Wort »Akademie« fiir »Einordnung ins Gesellschaft-
lich-Staatlich-Amtliche, das Offiziellwerden des Schriftstellers« stehe und »der
deutsche Schriftsteller sein Offiziellwerden im Grunde seiner Seele als eine
Farce« und »als den Verlust seiner radikalen Freiheit« empfinde. Manns Lo-
sung fiir das Problem, trotz der offensichtlichen Frontstellung zwischen Kunst
und Staat in seiner Rede dennoch eine Synthese (»Vermischung der dichteri-
schen Existenz mit den gesellschaftlich-staatlichen Wirklichkeiten«) herstellen
zu miissen, liegt in der Symbolisierung von Kunst und Staat als »Organe[n]
des nationalen Lebens«, womit im Hintergrund unmittelbar das Symbol eines
beiden dann doch immerhin gemeinsamen (Volks-)>Korpers< konnotiert ist.?
Was zunichst gedanklich als zwei antagonistische Pole voneinander getrennt
wurde, kann in der Symbolik des Kérpers mit seinen durchaus verschiedenen
Organen zusammengefiithrt werden, sodass es letztlich diese Bildlichkeit ist, die
es erstens erlaubt, interdiskursiv (Spezialdiskurse tibergreifend) zu reden, die
zweitens aber auch die semantische Synthese und damit die Auflésung des Ant-

22 | Ebd.

23 | Thomas Mann: Rede zur Griindung der Sektion fiir Dichtkunst der preufischen
Akademie der Kiinste. In: Ders.: Essays. Bd. 3: Ein Appell an die Vernunft. 1926-1933.
Hg. v. H. Kurzke u. St. Stachorski. Frankfurt a. M. 1988, S. 40-44, hier: 40 f.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144 | RoOLF PARR

agonismus Staat vs. Kunst ermdglicht, sodass sich zwei gesellschaftliche Teilbe-
reiche, die tendenziell eher als getrennt voneinander gedacht werden, weitest-
gehend annihern. Damit wird ein interdiskursives Verfahren genutzt, um dass
zu konstituieren, was Claude Lévi-Strauss in seiner Strukturalen Anthropologie I.
als Mythos definiert hat: das Zusammenfallen eigentlich antagonistischer Ei-
genschaften in einer Figur.>+

Ebenfalls aus dem Jahr 1926 stammt Hugo von Hofmannsthals Rede Ver-
mdchinis der Antike, gehalten »anlisslich eines Festes der Freunde des humani-
stischen Gymnasiums«. In diskurstheoretischer Hinsicht ist diese Rede inso-
fern bemerkenswert, als sie klassisch-humanistisches Bildungswissen zugleich
spezial- und interdiskursiv einsetzt: Seine altphilologisch gebildeten Zuhorer
(»Freunde des humanistischen Gymnasiums«) adressiert Hofmannsthal, in-
dem er die in seiner Rede entwickelten Gedankenginge mit bekannten Namen
oder Schliisselbegriffen der antiken Philosophie verkniipft, ja geradezu in die-
sen zusammenfasst. Das ist gleich in der Eingangssequenz der Rede der Fall, die
im Umfang von einer dreiviertel Seite zunichst die »Unruhex, den allgemeinen
»Zweifel«, die »Verworrenheit« und Unsicherheit der intellektuellen Situation
nach dem Ende des — als solcher unausgesprochen bleibenden — Ersten Welt-
kriegs schildert, um all das dann noch einmal im Rekurs auf zwei eher weniger
bekannte Figuren des Altertums zu restimieren: »In der Tat, das, was funfzehn
Jahre hinter uns liegt, ist so fern von uns, so unerreichbar wie Sesostris und
Nimrod.« Das Verfahren des Vergleichs und damit der Analogiebildung (»so
unerreichbar wie«) stellt im Kleinsten einen interdiskursiven Briickenschlag
zwischen der zeitgenossischen Befindlichkeit und der Antike sowie den Absol-
venten des humanistischen Gymnasiums als deren Vertretern her. Er ist aber
nur zu verstehen, wenn man tiber spezialdiskursives Antike-Wissen verfiigt.

Der nichste Abschnitt praktiziert das beschriebene Verfahren noch einmal,
indem diesmal die Situation des Jahres 1926 als jenes »Kataklysma[ ]«, jene
grofle Flut dargestellt wird, die »uns heute unter Triimmern erschligt« und auf
die in einem teleologischen Geschichtsmodell die Entwicklung seit Ausgang
des Mittelalters hinauslaufe. Mit »unter Triimmern erschligt« wird aber nichts
anderes realisiert als ein Bildelement des Kollektivsymbols >Fluts, also ein inter-
diskursives Element, sodass die Bildlichkeit (die Pictura) mit einer den versam-
melten Absolventen des humanistischen Gymnasiums bekannten Bezeichnung
auch hier wieder spezialdiskursiv eingefiithrt wird, wihrend das eigentlich mit
ihr Gemeinte (die Subscriptio) interdiskursiv realisiert wird, womit auch jene
Zuhorer folgen konnen, die einen Begriff wie »Kataklysma« nicht verstehen.

24 | Vgl. Claude Lévi-Strauss: Strukturale Anthropologie I. Frankfurt a. M. 1967.

25 | Hugo von Hofmannsthal: Verméchtnis der Antike (1926). In: Ders.: Gesammelte
Werke in zehn Einzelbdnden. Reden und Aufsétze Ill: 1925-1929. Buch der Freude.
Aufzeichnungen 1889-1929. Hg. v. B. Schoeller u. I. Beyer-Ahlert (Aufzeichnungen) in
Beratung mit R. Hirsch. Frankfurt a. M. 1980, S. 13-16, hier: S. 13.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WIE DIE POSITION DES INTELLEKTUELLEN UND DER ESSAY ZUSAMMEN KOMMEN | 145

Das stellt diesmal einen Anschluss auch fiir ein nicht humanistisch gebildetes
Publikum her. Einmal verwendet kann eine Symbolik dann auch zur Explikati-
on weiterer Begriffe aus dem Kontext des humanistischen Gymnasiums dienen.
So wird auch der bei Hofmannsthal auf die amerikanischen Entwicklungen be-
zogene Befund der »Deshumanisation«, auf den die aktualhistorische Situation
gebracht wird, in ein >Flut<-Symbol gefasst, allerdings zusétzlich katachretisch
verkniipft mit weiteren Symbolen, nimlich >fressens, >Rinder an einem Ab-
grund< und >sich verfliichtigender Rauch«

Zwischen der Zeit, in der wir jung waren, und heute liegt ein Abgrund, und einer, dessen
Rénder nicht einmal fest sind, sondern der stiindlich weiter um sich frit. Das Begrenz-
te, auf dem allein wir geistig zu fuBen vermdgen, ist im Begriff, sich zu verflichtigen
wie Rauch; Das UnmeRbare, die indefinite formlose Materie unserer Welterfahrung,
iiberflutet den Bezirk unseres Daseins.2®

Diese Doppelstrategie zur Ansprache zweier verschiedener Publikumsfraktio-
nen wird tiber die gesamte Rede hinweg beibehalten: die »Setzung des Ethos
iiber den Logos« steht fiir den »Protestantismus«,”” »das Bekenntnis zur Uber-
lieferung kat'exochen« und die »geistige[ | Ordnung kat'exochen« werden als
»ewiges Band aller geistigen Ordnungen« symbolisiert und schliefllich kann
der antike Humanismus und mit ihm »der Geist der Antike« dem »kritischen
Weltmoment«®® entgegengestellt werden, dem »Chaos«, in dem Hofmannst-
hal das intellektuelle Europa 1926 sieht, der »Kosmos«*? antiker bzw. humani-
stischer Ordnung. >Kosmos<« muss dann noch einmal interdiskursiv erldutert
werden, was wiederum durch Symbolisierung geschieht: Der antike Kosmos
sei kein blof} »angehiufter Vorrat, der veralten konnte«, sondern vielmehr »ein
herrliches Ganzes: tragender Strom zugleich und jungfraulicher Quell, der im-
mer rein hervorbricht. Nichts in seinem Bereich ist so alt, daf} es nicht morgen
als ein Neues strahlend vor Jugend hervortreten konnte«.3°

Nun kénnte man sich fiir einen Moment verleiten lassen zu sagen, dass
es diese doppelte, zum einen tendenziell spezialdiskursiv akzentuierte, zum
anderen eher symbolisch-interdiskursiv akzentuierten Adressierung von zwei
Publiken ist, mit der Hofmannsthal hier eines der Grundprobleme der &ffent-
lichen Rede von Schriftstellern 16st. Das aber wire nur bedingt richtig. Denn
auch fir den altphilologisch belesenen Teil des Publikums fungieren die von
Hofmannsthal ins Spiel gebrachten Namen, Begriffe und Gedankengebiude
der Antike als nichts anderes, denn als Analogien zum >Kairos< der Situation

26 | Ebd., S. 14.
27 | Ebd., S. 13.
28 | Ebd., S. 14.
29 | Ebd., S. 15.

30 | Ebd., S. 16.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

146 | RoOLF PARR

des Jahres 1926 und damit als interdiskursive, einzelne Spezialdiskurse verbin-
dende Elemente.»

6. POTENZIALE

Auch wenn nicht jede 6ffentliche Rede von Schriftstellern durch das Zusam-
menspiel von Spezial- und Interdiskursen (und daraus resultierend durch ver-
stirkten Riickgriff auf Kollektivsymbole) geprigt ist, lisst sich dies doch gera-
de fiir die Zeit von den 188oer- bis 1930er-Jahren sehr hiufig antreffen, womit
sich ein interessantes und bisher viel zu wenig in den Blick genommenes For-
schungsfeld eroffnet. So boten sich nicht nur Untersuchungen zu einzelnen
Autoren an, sondern vor allem solche Studien, die den gingigen interdiskursi-
ven Symbolgebrauch mit den abweichenden Akzentsetzungen durch die 6ffent-
lich redenden Schriftsteller in Verbindung brichten und differierende diskursi-
ve (auch politisch-diskursive) Positionen herausarbeiteten.

31 | So gut die Beispiele der Reden Brechts, Manns und Hofmannsthals auch zei-
gen, wie das Zusammenspiel von Spezial- und Interdiskursen die Struktur der 6ffent-
lichen Rede von Schriftstellern pragen kann, muss doch angemerkt werden, dass bei
weitem nicht jede solche Rede auf die beschriebene Weise interdiskursiv angelegt ist
(wenn auch durchaus viele). Die hier analysierte und theoretisch untermauerte Form
der stark interdiskursiven Schriftstellerrede stellt nur einen Typus dar, neben dem an-
dere ebenso zu denken sind. Das gilt auch schon fiir die Praxis der Rede, wie sie bei
Bertolt Brecht, Thomas Mann und Hugo von Hofmannsthal anzutreffen ist. Weiter darf
man nicht den Fehler begehen und einzelne interdiskursive Elemente, beispielsweise
einzelne Symbole als feste Zuordnungen von Bild- und Sinnelementen (von Pictura und
Subscriptio) verstehen. Da sich Kollektivsymbole durchaus mit verschiedenen Wertun-
gen versehen lassen, kdnnen die in einem Text oder von einem Autor konsequent in der
gleichen Weise wertend verwendeten Interdiskurselemente in ihrer Gesamtheit durch-
aus verschiedene diskursive Positionen konstituieren. Anders formuliert: Hofmannst-
hals symbolische »Flut« der Verunsicherung ist etwas ganz Anderes als Brechts Radio-
»Sintflut« und die wiederum etwas anderes als der »reifende Strome, als den Brecht
die deutsche Industrie in der Rede Uber die Frage, warum so grofie Teile des deutschen
Volkes Hitlers Politik unterstiitzen entwirft.

- am 12.02.2026, 05:15:1:



https://doi.org/10.14361/9783839434512-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

