Wissensquelle oder
ethisch-politische Figur?
Zur Synthese zweier Forschungsdiskurse

Uber Zeugenschaft

SIBYLLE SCHMIDT

Wann immer unsere eigene Wahrnehmung auf ihre Grenzen st6Bt oder et-
was aus anderen Griinden unserer direkten Erkenntnis entzogen ist, sind wir
auf Auskiinfte und Zeugnisse anderer angewiesen. Der Zeuge ist eine
Schliisselfigur unserer Kultur und Wissenspraxis — Recht, Geschichte, Re-
ligion, aber auch die Orientierung im Alltag und wissenschaftliche Koope-
ration wéren ohne diese »natiirliche Institution« (Renaud Dulong) nicht
denkbar. In der gegenwirtigen wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit
dem Phidnomen der Zeugenschaft zeichnet sich allerdings eine eigentimli-
che Dichotomie zwischen epistemologischen und ethisch-politischen Zu-
géngen ab. Auf der einen Seite wird das Zeugnis in seiner Funktion als
Wissensquelle und Beweismittel thematisiert — so in der Rechtswissen-
schaft', in der Aussagepsychologie” und in der philosophischen Erkenntnis-

1 Vgl. dazu Barton, Stephan (Hg.): Verfahrensgerechtigkeit und Zeugenbeweis:
Fairness fiir Opfer und Beschuldigte, Baden-Baden: Nomos 2002; ders. (Hg.):
Redlich aber falsch. Die Fragwiirdigkeit des Zeugenbeweises, Baden-Baden:
Nomos 1995; Wrightsman, Lawrence S./Willis, Cyntia E./Kassin, Saul M.
(Hg.): On the witness stand. Controversies in the courtroom, Newbury Park,
Calif. (u.a.): Sage 1983.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

48 | SIBYLLE SCHMIDT

theorie’. Der Augenzeuge ist hier vor allem relevant als ein objektiver und
verlisslicher Ubermittler von Information — zugleich steht er unter Ver-
dacht, diesem Anspruch der Objektivitit und Zuverldssigkeit nie vollstin-
dig geniigen zu konnen. Nachdem das Zeugnis schon in &lteren Rechtsord-
nungen als unsicheres Beweismittel galt’, hat das Misstrauen gegeniiber
Zeugenaussagen heute zudem »in der forensischen Psychologie als experi-
mentelle Disziplin wissenschaftliche Form angenommen«’, wie Paul Ri-
coeur bemerkt. Denn in Experimenten stellen sich auch Zeugenaussagen,
die nach bestem Wissen und Gewissen gegeben wurden, im Vergleich zu
einer parallelen Kameraaufzeichnung als {iberaus ungenau heraus. »Fehler,
Irrtiimer und Tduschungen sind nicht die Ausnahmen beim Zeugenbeweis,
sondern eher die Regel, sind strukturell angelegt«, so stellt der Rechtswis-
senschaftler Stephan Barton® fest, und Bernd Schiinemann hat angesichts
dieser Ergebnisse gar eine radikale Neubewertung des Zeugenbeweises ge-
fordert: »Empirische psychologische Untersuchungen [...] haben einen so

2 Vgl. dazu z.B. Arntzen, Friedrich: Psychologie der Zeugenaussage: System der
Glaubwiirdigkeitsmerkmale, Miinchen: Beck 1993; Wells, Gary L. /Olsen, E.A.:
»Eyewitness Testimony«, in: Annual Review of Psychology 54 (2003), S. 277-
295.

3 Vgl. die Uberblicksdarstellungen in Scholz, Oliver R.: Art. »Zeuge, Zeugnis I«,
in: Joachim Ritter (Hg.), Historisches Worterbuch der Philosophie, Bd. 12, Ba-
sel: Schwabe 2004, S. 1317-1330, sowie ders.: »Das Zeugnis anderer. Prolego-
mena zu einer sozialen Erkenntnistheorie«, in: Thomas Grundmann (Hg.), Er-
kenntnistheorie. Positionen zwischen Tradition und Gegenwart, Paderborn:
Mentis 2003, S. 354-375; Coady, C. Anthony J.: »Testimony, in: Edward Craig
(Hg.), Routledge Ecyclopedia of Philosophy, Bd. 9, London: Routledge 1998, S.
309-314; Fricker, Elisabeth: »Testimony. Knowing through Being Told«, in: L
Niiniluoto/M. Sintonen/J. Wolensi (Hg.), Handbook of Epistemology. Dor-
drecht: Kluwer 2004, S. 109-130.

4 Bereits im Alten Testament findet sich die Regel, dass erst zwei oder drei Zeu-
genaussagen zusammen einen vollgiiltigen Beweis erbringen, vgl. Deut. 19,15.

5 Ricoeur, Paul: Gedédchtnis, Geschichte, Vergessen, Paderborn: Fink 2004, hier
S. 248.

6 Barton, Stephan: »Fragwiirdigkeiten des Zeugenbeweises — Aussagenpsycholo-
gische Erkenntnisse und verfahrensrechtliche Konsequenzeny, in: Ders. (Hg.),
Redlich aber falsch, S. 23-65.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 49

hohen Grad an Unverldssigkeit der Aussage selbst des redlichen Zeugen
zutage gefordert, dass die Rezeption dieser Erkenntnis durch die Praxis der
Strafrechtspflege im Grunde genommen ein Erdbeben auslosen miisste«.”
Der Zeuge, so lisst sich mit dem Literaturwissenschaftler Thomas Weitin
konstatieren, gilt in der juristischen Praxis als ein notorisch »unzuverléssi-
ger Erzihler«.®

Im Gegenzug zu dieser kritischen Sichtweise auf den Zeugen hat Re-
naud Dulong in seiner Studie »Le temoin oculaire«’ dafiir plidiert, die Sub-
jektivitdt des Zeugnisses nicht als Defizit zu betrachten, sondern seine sin-
guldre soziale und politische Bedeutung anzuerkennen. Der Augenzeuge
kann nicht auf einen »Aufzeichnungsapparat« reduziert werden; er ist als
Erzihler immer auch in seiner Eigenschaft als verantwortungsvolles Sub-
jekt gefordert, da seine Wahrnehmungen und die Aussage nie ganz von sei-
nem subjektiven Urteil zu trennen sind'’. Der Soziologe Dulong macht da-
mit auf den eigentiimlichen sozialen Wert von Zeugenschaft aufmerksam:
Die Singularitit des Zeugnisses besteht gerade nicht in seiner Funktion als
Beweis, sondern in seiner ethischen und politischen Dimension. Mit der
Analyse dieser Aspekte befasst sich ein zweiter Strang von Forschungsthe-
orien; sie weisen darauf hin, dass der Wert des Zeugnisses im Kontext von
Geschichte, Erinnerung und Politik nicht allein in der Vermittlung eines
Faktenwissens besteht. So hat die Oral History-Forschung dem Zeugen im
Kontext der Zeitgeschichte eine neue Bedeutung zuerkannt, indem sie Zeit-
zeugnisse nicht nur als historische Quellen betrachtet, sondern auch als
Ausdruck subjektiver Erfahrung und Erinnerung.'' Insbesondere im Zuge
der Aufarbeitung des Holocaust oder anderer Fille von politischer Verfol-

7  Schiinemann, Bernd: »Zeugenbeweis auf diinnem Eis — Von seinen tatsichli-
chen Schwichen, seinen rechtlichen Gebrechen und seiner notwendigen Re-
form«, in: Albin Eser u.a. (Hg.), Strafverfahrensrecht in Theorie und Praxis,
Miinchen: Beck 2001, S. 385- 407, hier S. 389.

8  Weitin, Thomas: Zeugenschaft. Das Recht der Literatur, Miinchen: Fink 2009,
S. 2571f.

9 Dulong, Renaud: Le témoin oculaire. Conditions sociales de 1’attestation perso-
nelle, Paris: Editions de I'Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales 1998.

10 R. Dulong: Le témoin oculaire, S. 42.

11 Exemplarisch: Niethammer, Lutz: Lebenserfahrung und kollektives Gedéchtnis:
Die Praxis der »Oral History«, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1985.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

50 | SIBYLLE SCHMIDT

gung und Genozid hat der Begriff der (Uberlebens-)Zeugenschaft eine neu-
artige Problematisierung erfahren. Sigrid Weigel betont, dass der Wert des
Uberlebenszeugnisses nicht in der Indizienlogik von Recht, Geschichte und
politischem Diskurs aufgeht.'” Der Philosoph Avishai Margalit weist der
Figur des Uberlebenszeugen eine zentrale Rolle in einer »Ethik der Erinne-
rung«” zu: Im Gegensatz zum Typus des Gerichtszeugen, der idealerweise
aus der Perspektive eines unbeteiligten Dritten spricht, zieht Margalits
»moralischer Zeuge« seine Autoritdt aus der Tatsache, das Bdse am eige-
nen Leib erfahren zu haben. Die Idee des moralischen Zeugen ist dabei in
gewisser Hinsicht Erbe des vormodernen religiosen Konzepts des Marty-
rertums: So, wie der Mértyrer durch seinen Tod die Hoffnung auf eine mes-
sianische Zeit verkorpert, verkorpert der moralische Zeuge durch sein
Uberleben die Hoffnung auf eine Gemeinschaft, die die Opfer solcher ex-
tremer Gewalt anerkennt und sich ihrer erinnert. Zugleich stellt der Typus
des Uberlebenszeugen jedoch, wie Aleida Assmann betont, eine neue Er-
scheinung dar, weil er

»nicht eine positive Botschaft bezeugt, wie die Macht eines tiberlebenden Gottes, fiir
die es sich zu sterben lohnt. [...] Seine Botschaft entspricht [...] einer negativen Of-
fenbarung, die nicht das Zeug zur Sinnstiftung und damit auch nicht zu einer fundie-
renden Geschichte hat, auf die sich Gemeinschaften griinden lassen. So gesehen

konstituiert das Zeugnis keine fiir ein Kollektiv »brauchbare« Erinnerung.«**

Diese eigentiimliche Ambivalenz zwischen der mitteilenden, apophanti-
schen Funktion des Zeugnisses und seinem ethisch-politischen Wert spie-
gelt sich auch in der philosophischen Forschung wieder. Wahrend die vor-
nehmlich analytisch geprigte »Testimony«-Debatte eher das informelle,
»natiirliche« Zeugnis thematisiert, also alltdgliche Formen des Auskunftge-

12 Weigel, Sigrid: »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage: Die Geste des
Bezeugens in der Differenz von Identity Politics, juristischem und historiogra-
phischem Diskurs«, in: Gary Smith/Riidiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugen-
schaft, (Jahrbuch des Einstein Forums 1999), Berlin: Akademie 2000, S. 111-
135.

13 Margalit, Avishai: The Ethics of Memory, Cambridge Mass.: Harvard UP 2002.

14 Assmann, Aleida: Der lange Schatten der Vergangenheit. Erinnerungskultur und
Gedichtnispolitik, Miinchen: Beck 2006, hier S. 88f.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 51

bens und der Mitteilung von Information'”, nehmen postmoderne Autoren
wie Jean-Francois Lyotard, Giorgio Agamben und Jacques Derrida explizit
den Extremfall des Uberlebenszeugen zum Ausgangspunkt ihrer Uberle-
gungen'’. Beide Diskurse gebrauchen den Begriff des Zeugnisses (bzw.
»testimony«, »témoignage«), und doch konnten die Assoziationen und Fra-
gen, die sie mit diesem Begriff verkniipfen, nicht unterschiedlicher sein.
Was hat das Phanomen alltdglicher Auskunft zu tun mit der Situation des
Uberlebenszeugen und dem Wert seines Zeugnisses? Ist der »Sinn« von
Zeugenschaft hier nicht ein radikal anderer? Handelt es sich nicht einfach
um eine irrefiihrende Equivokation, so unterschiedlichen Phdnomenen die
Bezeichnung »Zeugenschaft« zu geben?'’

Im Folgenden soll es auf einen Versuch ankommen: Wie lassen sich
beide Perspektiven verbinden oder in Beziehung setzen? Die Grundintui-
tion dieses Versuchs ist, dass die spezifische Brisanz der Figur des Zeugen
gerade in der Verkniipfung von Episteme und Ethik liegt. Das Phinomen
Zeugenschaft, so die Hypothese, zeigt paradigmatisch die fundamentale
Sozialitdt und die ethische Bedingtheit unserer Wissenspraxis. Zeugen-
schaft ist eine soziale Praxis: Zum Zeugen wird man stets von einer Horer-
schaft ernannt, und wer in einer Gesellschaft als Zeuge auftritt, hingt auch
von historisch und sozial kontingenten Faktoren ab. Eine Kulturgeschichte
der Zeugenschaft, die die konkreten Regeln und die Rhetoriken des Zeug-
nisablegens im historischen Kontext untersucht, wire fiir ein umfassendes
Verstidndnis dieser Institution aufschlussreich. Hier jedoch soll zunichst
anhand einiger Beispiele der philosophischen Auseinandersetzung mit dem

15 Vgl. die Ubersicht in O.R. Scholz: »Das Zeugnis anderer. Prolegomena zu einer
sozialen Erkenntnistheorie«, S. 356, sowie Scholz’ Beitrag in diesem Band.

16 Lyotard, Jean-Frangois: Der Widerstreit, Miinchen: Fink 1987 (frz. 1983); Der-
rida, Jacques: Bleibe. Maurice Blanchot, Wien: Passagen Verlag 2003 (frz.
1998); ders.: Poéthique et politique du témoignage. Paris: L’Herne 2005; Agam-
ben, Giorgio: Was von Auschwitz bleibt. Das Archiv und der Zeuge, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2003 (ital. 1998).

17 Um die irritierende Ndhe zum Fall des Gerichts- und Zeitzeugen zu meiden,
schliagt Martin Kusch beispielsweise vor, in der Erkenntnistheorie nicht linger
von »testimony«, sondern allgemeiner z.B. von ,.epistemic interdependence zu
sprechen, vgl. Kusch, Martin: Knowledge by agreement. The programme of

communitarian epistemology, Oxford: Clarendon Press 2002, hier S. 14-20.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

52 | SIBYLLE SCHMIDT

Phédnomen nach einer Grundstruktur des Bezeugens gefragt werden. Worin
griindet das philosophische Problem der Zeugenschaft? Und wie konnte
man umgekehrt das spezifische theoretische Potential des Zeugnisses fas-
sen?

I. JENSEITS DER EVIDENZ:
DAS ZEUGNIS ALS EPISTEMOLOGISCHES PROBLEM

Das Zeugnis anderer ist in der Geschichte der Philosophie vor allem als ein
Problemfall innerhalb der Frage nach dem Wesen von Wissen behandelt
worden. Traditionell gilt philosophisch nur das als Wissen, was durch ei-
gene Schlussfolgerung oder eigene Wahrnehmung erschlossen wurde, so-
wie die Erinnerung an eigene Einsichten oder Wahrnehmungen. Paradig-
matisch fiir diese Abwertung des Wissens durch die Worte anderer ist eine
Passage in Platons Theaitetos, in der den Augenzeugen einer Sache Wissen
(episteme) zugesprochen wird, den Richtern aber, die nur durch ihr Zeugnis
Kenntnis davon erhalten, allenfalls wahre Meinung (doxa):

»Wenn also die Richter richtig von dem, was man nur durch Autopsie, und sonst
nicht, wissen kann, {iberredet sind und dann die Sache nur nach dem, was sie gehort
haben, beurteilen, so urteilen sie, da sie die richtige Vorstellung iiber die Sache er-

halten haben, auch ohne Wissen richtig.«'®

Philosophisch gerechtfertigtes Wissen bedeutet eigene Einsicht, und die
kann durch Worte nur angeregt, aber nicht wie eine Auskunft durch Worte
ubermittelt werden.

Doch wenn Platon auch, wie im Dialog Theaitetos deutlich wird, Er-
kenntnis als ein autonomes Verstehen darstellt, so weist er doch der Figur
des Sokrates eine fiir den Erkenntnisprozef3 konstitutive Rolle zu: Er lenkt
die Gedanken des Schiilers und gibt ihm Anweisungen. Er gibt ihm zu ver-
stehen — wenn der Verstehensakt selbst auch autonom sein muss. Sokrates

18 Platon: Theaitetos, 201b, zit. nach der Ubersetzung von Otto Apelt, Hamburg
1998; vgl. Burnyeat, »Socrates and the Jury: Paradoxes in Plato’s Distinction
between Knowledge and True Belief«, in: Proceedings of the Aristotelian So-
ciety, supp. Vol. 54 (1980), S. 173-191.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 53

ist in ethischer Hinsicht ein Zeuge — nicht fiir eine bestimmte Information,
sondern fiir eine bestimmte Lebensform.' Als Medium dieser Art von ethi-
scher Mitteilung scheint dem Zeugnis allerdings eine eigenwertige Rolle
zuzukommen, die auch im Prozef philosophischen Lernens relevant ist.

Umso deutlicher wird diese Bedeutung von Zeugenschaft bei einem
christlichen Denker wie Augustinus, der die alltdgliche und vor allem exis-
tentielle Notwendigkeit des Glaubens in die Worte anderer betont:

»Wenn man verlangt, es diirfe nur das geglaubt werden, was gewuf3t wird, frage ich,
wie Kinder ihren Eltern gehorchen, wie sie ihre Liebe erwidern sollen, wenn sie
nicht glaubten, daf es ihre Eltern sind. Denn hier gibt es kein Wissen aufgrund von
Uberzeugung, sondern geglaubt wird hier in bezug auf den Vater dem iibermittelten
Zeugnis der Mutter, in bezug auf die Mutter aber wird meistens nicht der Mutter
selbst geglaubt, sondern den Hebammen, Ammen und Dienstboten. [...] Noch vieles
konnte angefiithrt werden, wodurch offenbar wiirde, da3 {iberhaupt nichts in der
menschlichen Gesellschaft unverletzt bliebe, wenn wir uns auf den Standpunkt stell-

. . . . 20
ten, es sei nur das zu glauben, was durch sich selbst zu begreifen ist.«

Einige der wichtigsten und fundamentalsten Fragen des Lebens — der nach
der eigenen Herkunft genauso wie existentielle Fragen nach Gott, der
Gliickseligkeit und des Seelenheils — liegen, so Augustinus, auflerhalb des
beschrinkten menschlichen Erkenntnispotentials. So sind wir unausweich-
lich darauf angewiesen, den Worten und Zeugnissen anderer zu glauben —
zwar vermitteln sie kein Wissen in der engeren Bedeutung des Wortes,
dennoch haben sie fundamentalen Wert fiir die Orientierung in unserem
Denken und Handeln. Sie vermitteln Sinn.

Die Zeugnisdebatte in der Neuzeit weist demgegeniiber eine signifi-
kante Verengung der Thematik auf. Die ethische Relevanz des Zeugnisses
anderer ist hier kaum relevant, im Gegenteil: Das ideale Erkenntnissubjekt
ist eine eher einsame Figur, die sich im Erkenntnis- und LernprozeB letzt-
lich allein auf sich selbst zu verlassen hat, wie John Locke in einer be-

19 Vgl. Hadot, Pierre: Qu’est-ce que la philosophie antique?, Paris: Gallimard
2000; ders.: Philosophie comme maniere de vivre: entretiens avec Jeannie Car-
lier et Arnold I. Davidson, Paris: Michel 2001.

20 Augustinus, Aurelius: De utilitate credendi, Kap. 12, 26, zit. nach der Uberset-
zung von Carl Johann Perl, Paderborn: Ferdinand Schéningh 1966, S. 65.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

54 | SIBYLLE SCHMIDT

rithmten Passage aus seinem »Versuch iiber den menschlichen Verstand«
betont:

»In dem Malfle, wie wir selber die Wahrheit und die Vernunft betrachten und erfas-
sen, besitzen wir auch reale und wahre Erkenntnis. Daf} in unserem Hirn die Mei-
nungen anderer auf und ab wogen, macht uns keinen Deut kliiger mogen sie auch
zufdllig wahr sein. [...] In der Wissenschaft besitzt jeder soviel, wie er wirklich er-
kennt und erfaf3t. Was er nur glaubt und auf Treu und Glauben animmt, sind blof3e
Fetzen, die, so wertvoll sie auch im ganzen Stiick sein mogen, doch fiir den, der sie

. . 21
sammelt, keinen nennenswerten Vermogenszuwachs bedeuten.«

Eine Auffassung von Erkenntnis, die Evidenz als einziges Fundament von
Gewissheit begreift, denkt Wissen letztlich nach dem Modell der Autopsie:
Nur was durch die eigenen Augen oder durch die eigene Einsicht verbiirgt
ist, kann den Status des Wissens beanspruchen. Kenntnisse durch blofes
Horensagen liefern dieser Vorstellung nach nicht denselben Grad an Ge-
wissheit, denn, so weiter Locke, wir »konnen [...] ebenso gut hoffen, mit
den Augen anderer zu sehen, wie wir erwarten konnen, mit ihrem Verstan-
de zu erkennen.«”> Locke betrachtet zwar das Zeugnis einerseits als ein
wichtiges Medium von Information, sieht es andererseits aber skeptisch,
weil es fiir sich genommen keine Evidenz schaffen kann. Sein prekérer
epistemischer Wert kann daher allenfalls in Begriffen der Wahrscheinlich-
keit beschrieben werden.”

21 Locke, John: Versuch iiber den menschlichen Verstand, 1. Buch, III, 24. Zit.
nach der Ubersetzung von Carl Winckler (Leipzig 1913), Hamburg: Meiner
2006, hier S. 103.

22 Ebd.

23 Deren Kriterien sind offenbar juristisch geprégt: »Bei dem Zeugnis anderer sind
zu berticksichtigen: I. die Anzahl, 2. die Redlichkeit, 3. die Befdhigung der Zeu-
gen, 4. die Meinung des Verfassers, wo es sich um ein Zeugnis aus einem ange-
fithrten Buche handelt, 5. die innere Ubereinstimmung der Teile und die einzel-
nen Umstédnde der Darstellung, 6. entgegengesetzte Zeugnisse« (ebd., 4. Buch,
XV, 4, S. 345). Locke beruft sich zudem auf eine Regel im englischen Rechts-
verfahren, als er schreibt, »dass jedes Zeugnis um so weniger Beweiskraft be-
sitzt, je weiter es von der urspriinglichen Wahrheit entfernt ist. (...) Je 6fter eine

Uberlieferung von Hand zu Hand gegangen ist, um so geringer ist die Beweis-

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 55

Auch David Hume gibt zwar zu, »dass es keine so allgemeine, so niitz-
liche und selbst zu unserem Leben so notwendige Art der Vernunfttétigkeit
gibt, wie die, welche von dem menschlichen Zeugnis und den Berichten
von Augenzeugen und Zuschauern ausgeht.«** Doch deshalb riickhaltlos
jedem Zeugnis zu glauben, wire buchstiblich blindes Vertrauen, denn:
»Ein besonnener Mann bemisst [...] seinen Glauben nach der Evidenz«®.
Hume schlégt fiir einen rationalen Umgang mit Zeugnissen vor, die Aussa-
gen stets vor dem Hintergrund eigener Erfahrungen, Beobachtungen und
SchluBfolgerungen abzuwigen und auf diese Weise, quasi statistisch, die
graduelle Beweiskraft (»evidence«) des Zeugnisses zu ermitteln. In seinem
reduktionistischen Projekt ist Hume bemiiht, den Akt des Bezeugens und
des Annehmens von Wissen durch Zeugenschaft rational (durch Stiitzung
auf die »klassischen« Erkenntnisquellen) abzusichern und das Risiko, das
letztlich jedem Vertrauensakt inhdrent ist, weitestgehend zu verringern.
Wissen basiert auf Evidenz, nicht Vertrauen, denn Vertrauen ist letztlich
unbegriindbar, ist blind — und wie kénnte Wissen blind sein?*®

Doch welche Rolle kommt dem Zeugnis als Wissensmedium im Zeit-
alter der Aufklarung tiberhaupt zu? Welche Art von Wissen vermittelt es?
Augustinus als christlichem Denker ging es in »De utilitate credendi« zwar
auch um das Zeugnis als Medium historischen Wissens, letztlich aber zielte
dies auf eine Apologie des Glaubens ab und darauf, das Zeugnis als Me-
dium subjektiver Glaubensgewiheit und ethisch relevanter Einsichten zu
wiirdigen. Der Mensch bedarf in Augustinus’ Konzeption der Orientierung
an den Zeugnissen anderer, weil sein eigenes Erkenntnisvermégen be-
schriankt ist — er kann mithilfe seines Verstandes nicht alle Fragen beant-

kraft, die man davon empfingt.« (Ebd., 4. Buch, XVI, 10, S. 356f). Auf den
starken Einfluf3 der kontinentalen Rechtstheorie auf Lockes Theorie des Wahr-
scheinlichen verweist auch Shapiro, Barbara J.: Probability and certainty in se-
venteenth-century England: a study of the relationships between natural science,
religion, history, law, and literature, Princeton UP, 1983.

24 Hume, David: Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, Hamburg: Mei-
ner 1984, hier S. 130.

25 Ebd.

26 John Hardwig reflektiert diese Auffassung der philosophischen Tradition kri-
tisch in »The Role of Trust in Knowledge, in: The Journal of Philosophy Vol.
88, Nr. 12 (1991), S. 693-708.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

56 | SIBYLLE SCHMIDT

worten, die ihm durch das Leben gestellt werden. Auch in der Neuzeit gilt:
Das Zeugnis anderer ist niitzlich, wo wir selbst an die Grenzen unserer Er-
kenntnismoglichkeit stoBen. Aber in der Epoche der Aufklarung ist die
Frage nach der existentiellen und sinnhaften Orientierung in der Welt dem
Individuum tberantwortet. Das Zeugnis ist nur noch relevant in anderen,
gleichsam prosaischeren Situationen der Ungewissheit: Es wird als Infor-
mationsmedium fiir Tatsachenwahrheiten aufgefasst, beispielsweise in Be-
zug auf historische und geographische Fakten, die sich auBerhalb unserer
Wahrnehmungsreichweite abgespielt haben. Nicht existentielle Wahrheiten,
sondern empirische Ereignisse jenseits des eigenen Wahrnehmungshori-
zonts, historische Begebenheiten, Anekdoten aus fernen Landern, neue Be-
obachtungen von Naturphidnomenen zéhlen zu den zitierten Beispielen fiir
Testimonialwissen. Das Zeugnis erscheint als Medium von Wissen von und
um Tatsachen — was natiirlich nicht ausschliet, dass es gerade aufgrund
seiner scheinbaren Faktizitdt und Objektivitdt filir religiése und politische
Diskurse funktionalisiert wird. So fragt zum Beispiel Johann Martin Chla-
denius in einer Debatte um den Wert des Zeugnisses:

»Was kann wohl gewisser seyn, als daB3 z.B. Luther die reine Lehre wieder herge-
stellt, und eine deutsche Uebersetzung der heiligen Schrift geliefert habe? Daf} Carl
der Grosse ein weitldufiges Reich beherrscht, u.s.w? Wilen wir nicht, die wir zum
Theil keinen Schritt {iber die Grinzen von Deutschland gethan haben, aufs gewis-
seste; daf ein grosses Sinesisches Kayserthum sey, welches gegen Morgen liege?
Anderer Stiicke der Geographie zu geschweigen. Diese Gewissheit, sie mag nun
herkommen, woher sie will, ist doch wirklich, und dieses muf3 eines ieden Gewissen

27
bezeugen.«

Chladenius listet hier historische und geographische Fakten als Beispiele
von Wissen durch das Zeugnis anderer auf — und reiht ihnen en passant das
vorgeblich ebenso sichere Faktum ein, dass Luther »die reine Lehre wieder
hergestellt« habe — ein rhetorisch geschickter Kniff, der jedoch gerade des-
halb funktioniert, weil das Zeugnis hier, gewissermallen sékularisiert, eben

27 Chladenius, Johann Martin: Verniinftige Gedanken vom Wahrscheinlichen und
desselben gefihrlichen Missbrauche, hg. von Urban Gottlob Thorschmid, Stral-
sund (u.a.): Weitbrecht 1748, §6.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 57

als Wissensmedium von realen und objektiv greifbaren Tatsachen begriffen
wird.

Dabei ist das Zeugnis auch und gerade in der Aufklérung stets mit dem
Thema der Wunder bzw. dem Wunderbaren verkniipft. Das Zeugnis bleibt
Wissenstrager des Wunderbaren, des Unwahrscheinlichen an der Grenze
zum Irrationalen. Dies muss nicht nur das Wunder im religiésen Sinne sein:
Locke weist darauf hin, dass unsere Begriffe der Wahrscheinlichkeit relativ
sind. Fur Mitglieder fremder Kulturen muss mitunter wunderlich erschei-
nen, was fiir uns alltéglich ist. Als Beispiel hierfiir zitiert er die Anekdote
des Konigs von Siam, der einem holldndischen Gesandten nicht glauben
will, dass

»das Wasser in seiner Heimat bei kaltem Wetter zuweilen so fest werde, dass die
Menschen darauf umhergehen konnten, ja, dass es einen Elefanten tragen wiirde,
wenn einer vorhanden wire. Darauf erwiderte der Konig: »Bis jetzt habe ich die selt-
samen Dinge geglaubt, die sie mir erzdhlt haben, weil ich Sie fiir einen besonnenen

und ehrlichen Mann hielt, jetzt aber bin ich gewifs, daf3 Sie liigen«<.28

Zeugenwissen, so scheint Locke hier nahezulegen, soll zwar aufgrund sei-
ner Wahrscheinlichkeit rational erwogen werden — doch zugleich scheint er
hier darauf hinzuweisen, dass was wir jeweils fiir wahrscheinlich halten,
von unserer jeweiligen natiirlichen und kulturellen Umgebung und Ge-
wohnheit abhéngt.

Diesen Erfahrungshintergrund erklirt Hume dennoch zum einzigen
verniinftigen Maf3stab dafiir, einem Zeugnis zu glauben. Per definitionem
werden so alle Wunderberichte disqualifiziert: »Kein Zeugnis reicht aus,
ein Wunder festzustellen, es miisste denn das Zeugnis von solcher Art sein,
dass seine Falschheit wunderbarer wire, als die Tatsache, die es fest-
zustellen trachtet.«”’ Humes Reduktionismus ist damit im doppelten Sinne
zu verstehen: Einerseits fordert er die Reduktion von Wissen durch das
Zeugnis anderer auf die klassische Erkenntnisquellen Wahrnehmung, Erin-
nerung und Schlussfolgerung. Andererseits reduziert er das Zeugnis, das im
christlichen Kontext orientierende und sinnkonstituierende Funktion hat,
auf ein schlichtes Informationsmedium tiber Tatsachen.

28 J. Locke: Versuch iiber den menschlichen Verstand, 4. Buch, XV, 5, S. 346f.

29 D. Hume: Untersuchung iiber den menschlichen Verstand, S. 135.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

58 | SIBYLLE SCHMIDT

Il. WISSEN UND VERTRAUEN:
DIE » TESTIMONY«-DEBATTE

Vor allem in der analytisch geprigten Erkenntnistheorie ist das Problem der
Zeugenschaft als Wissensquelle in den letzten Jahren neu aufgegriffen und
reflektiert worden. Autoren wie C.A.J. Coady und Bimal Krishna Matilal
kritisieren den Individualismus der neuzeitlichen europdischen Erkenntnis-
theorie und betonen die konstitutive Funktion von Zeugnissen fiir unsere
Wissenspraxis: »[...] the evidence of testimony constitutes a fundamental
category of evidence which is not reducible to, or wholly justifiable in
terms of, such other basic categories as observation or deductive infe-
rence.«’" Die Debatte bleibt dabei in der Spur der neuzeitlichen Zeugende-
batte, insofern die Autoren das Zeugnis primdr als Medium von Tatsa-
chenwissen betrachten.”’ Die neue Perspektive auf das Phinomen besteht
darin, Testimonialwissen dennoch nicht als zweitrangig gegeniiber den
klassischen Wissensformen zu betrachten, sondern die Verflochtenheit von
eigener Wahrnehmung, Erinnerung, Deduktion und den Worten anderer
aufzuweisen, denn, wie etwa Peter Strawson betont, »all our basic sources
of information are closely interwoven«.”> Und dieses Netz aus selbstermit-

30 Coady, C. Anthony J.: Testimony. A Philosophical Study, Oxford: Clarendon
Press 1992, S. 96.

31 So eroffnet etwa Arindam Chakrabarti das Problemfeld folgendermafBlen: »We
often find out facts about distant times and places from the words of unexami-
ned authorities. (...)Thus parents, books, teachers, newspapers, the radio, histo-
rians, eye-witnesses, laboratory-technicians and specialists tell us that p, and as
a result, on many occasions — though not on all — we come to know that p.« In:
Bimal Krishna Matilal/Arindam Chakrabarti (Hg.), Knowing from words. Wes-
tern and Indian philosophical analysis of understanding and testimony,
Dordrecht: Kluwer 1994, S. 99; C.A.J. Coady nennt als Beispiele fiir zeugenba-
siertes Wissen »numerous everyday facts of geography and history«, »the po-
pulation of the USA, the day-to-day temperature of the environment, the non-
existence of a largest prime number, the military practices of ancient peoples
[...]« in: ders.: Art. »Testimony«, S.310.

32 »The knowledge (or belief) system of each member of the community is a high-
ly complex fabric in which the strands of perception, memory and testimony are

inextricably intervowen in such a way that none could be reduced to the others

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 59

telten und tibernommenen Wissensbestéinden bildet gleichsam die Grundla-
ge und das Spielfeld unserer kognitiven Akte.

Nicht nur im Bereich des Allgemeinwissens, auch in der Wissenschaft
kommt dem Zeugnis anderer eine zentrale epistemische Rolle fiir die Er-
zeugung und Bestitigung von Erkenntnissen zu.” Geschichte, Sozialwis-
senschaften, Psychologie arbeiten wesentlich mit Zeugnissen als Informati-
onsquellen. Forscher, die im Team an der Losung einer Aufgabe arbeiten,
hantieren mit Wissen, das sie mitunter nicht selbst ermittelt haben, sondern
als Resultat von ihren Kollegen iibernehmen. Nicht autonomes Erkennen,
sondern Heteronomie und Kollektivitit beschreiben nicht selten die tatséch-
liche Wissenschaftspraxis. Vertrauen, so die Schlu3folgerung, sollte nicht
langer in Opposition zu Wissen betrachtet werden, sondern als ein wichti-
ges, ja konstitutives Moment unserer Erkenntnis: »Modern knowers cannot
be independent and self-reliant, not even in their own fields of spe-
cialization. In most disciplines, those who do not trust cannot know.«** Da-
mit verbinden sich epistemologische mit eminent sozialen und moralischen
Fragen, denn, so argumentiert John Hardwig, wenn vieles von dem, was
wir wissen, letztlich auch auf der Glaubwiirdigkeit und damit moralischen
Integritdt von »Zeugen« im weitesten Sinn beruht, dann hingt Wissen
(auch) von Moral ab. Erkenntnistheoretische Uberlegungen miissten folg-
lich ethische Aspekte miteinbezichen.”

Die Grundidee eines Projekts der »Sozialen Epistemologie« besteht je-
doch nicht nur darin, epistemische Akteure zugleich als soziale Wesen zu
reflektieren, sondern das Zeugnis neben unserer eigenen Wahrnehmung
und Denkleistung als Basis und zugleich potenzierendes Element unserer

without unravelling the whole.« Strawson, Peter F.: »Knowing from words«, in:
B. M. Matilal/A. Chakrabarti: Knowing from words, S. 23-27, hier S. 26.

33 C.AJ. Coady: Testimony, S. 8ff.

34 Hardwig, John: The Role of Trust in Knowledge, S. 693.

35 Ebd., S. 708. In welchem Sinn hier »Ethik« zu verstehen ist, bleibt jedoch zu
kldaren. Steven Shapin hat gezeigt, inwiefern die Anerkennung der moralischen
Exzellenz einer Person letztlich iiber soziale und nicht zuletzt finanzielle Indi-
katoren kodiert ist, vgl. Shapin, Steven: A social history of truth. Civility and
science in seventeenth-century England, Chicago: Chicago UP 1994; vgl. dazu
auch Peter Lipton: »The epistemology of testimony, in: Studies in History and
Philosophy of Science, Vol. 29, Nr. 1 (1998), S. 1-31.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

60 | SIBYLLE SCHMIDT

Wissenspraxis anzuerkennen. Oliver Scholz hat dies auf den Punkt ge-
bracht: »Der Effekt davon — neben den Féhigkeiten zum Wahrnehmen, Er-
innern und SchlieBen —, von anderen lernen zu kdnnen, ist nicht einfach ein
additiver. Was wir dem Zeugnis anderer entnehmen, vermehrt unseren
Schatz gerechtfertigter Meinungen nicht nur in quantitativer Hinsicht, es
beeinfluBt und bereichert auch die anderen Quellen.«’® Das legt jedoch na-
he, das Zeugnis nicht nur als schlichtes Informationsmedium zu betrachten,
sondern auch seine performative Orientierungsfunktion fiir unser Denken
zu reflektieren. Und es bedeutet, den Begriff von Gewissheit neu zu denken
— jenseits des in der Neuzeit gepragten Paradigmas der Evidenz.

I1l. DAS DILEMMA DER UBERLEBENSZEUGEN

»Das Zeugnis entsteht aus einem Geheimnis«, schreibt Jacques Derrida,
»wenn das Zeugnis [...] zum Beweis, zur Information, zur Gewissheit oder
zum Archiv geriete, wiirde es seine Funktion als Zeugnis verlieren.«’’ Der
prekére epistemische Status des Zeugnisses ist also auch ein Thema im
postmodernen Diskurs. Doch anders als in der gegenwirtigen Testimony-
Debatte versuchen die postmodernen Autoren nicht, das Zeugnis als eine
Wissensquelle neben anderen zu rehabilitieren. Vielmehr spitzen Autoren
wie Lyotard, Derrida und Agamben das Zeugenproblem aporetisch zu, um
die Beschrinktheit des rein epistemischen Zugangs aufzuzeigen. Am Ex-
trembeispiel des Uberlebenszeugen wird die Besonderheit des Zeugnisses
gegeniiber anderen Formen des Beweises wie dem Dokument besonders
deutlich. Der Psychiater und Leiter des Fortunoff Video Archive Dori Laub
hat das Dilemma der Uberlebenszeugen des Holocaust so ausgedriickt, dass
sie flir ein »Ereignis ohne Zeugen« zeugen. Laub spielt darauf an, dass die
Vernichtung in den Konzentrationslagern der Nationalsozialisten nicht nur
darauf abzielte, massenweise Menschenleben auszuldschen, sondern auch,
die Spuren dieser Ausloschung und die Erinnerung an die Opfer zu tilgen:

36 O.R. Scholz: Das Zeugnis anderer und das Projekt einer sozialen Epistemologie,
S. 373, sowie Scholz’ Beitrag in diesem Band.
37 . Derrida: Bleibe, S. 28.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 61

»What precisely made a Holocaust out of the event is the unique way in which, dur-
ing its historical occurrence, the event produced no witnesses. Not only in effect did
the Nazis try to exterminate the physical witness of their crime; but the inherently
incomprehensible and deceptive psychological structure of the event precluded its

. . . i 38
own witnessing, even by its very victims.«

In diesem Sinne war es unmdoglich, vom Lager Zeugnis abzulegen, denn
wer die Erfahrung gemacht hatte, blieb, selbst wenn er korperlich dem La-
ger entkommen war, in seinem Erleben und mit seiner Erinnerung isoliert.
Genau diese Unmoglichkeit, Zeugnis abzulegen, ermdglichte die Geheim-
haltung und damit das Funktionieren der Lager, und die spéteren Leugner
des Holocaust nutzten genau diese Struktur fiir ihre Argumentation aus.
Lyotard hat sich mit diesen Strategien, wie sie etwa der Holocaustleugner
Robert Faurisson sich zu eigen machte, eingehend befasst und sie zum
Ausgangspunkt seiner Philosophie des »Widerstreits« gemacht:

»Man gibt Thnen zu verstehen, daB3 sprachbegabte menschliche Wesen in eine Situa-
tion verstrickt wurden, die so beschaffen war, dafl Thnen jetzt niemand mehr davon
berichten kann. Die meisten kamen damals ums Leben, die Uberlebenden sprechen
selten dartiber. Wenn sie sprechen, so bezieht sich ihr Augenzeugenbericht nur auf
einen winzigen Bruchteil dieser Situation. — Wie 14t sich also in Erfahrung bringen,

daB diese Umstéinde wirklich geherrscht haben?«*’

Lyotard zufolge geht es weniger darum, dass die Existenz der Lager sich
nicht beweisen lieBe*, sondern darum, dass die Frage nach der Beweisbar-

38 Laub, Dori: »Truth and Testimony. The Process and the Struggle«, in: Cathy
Caruth (Hg.): Trauma. Explorations in memory. Baltimore, London: John Hop-
kins UP 1995, S. 61-75, hier S. 65.

39 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 17.

40 Jean-Claude Pressac, anfinglich Anhdnger von Robert Faurissons These, es
gebe abgesehen von den Zeugnissen keine Indizien fiir die Existenz der Gas-
kammern in Auschwitz, suchte nach anderen Beweisen fiir die Inbetriebnahme
der Gaskammern. Sein Buch »Les crématoires d’Auschwitz. La machinerie du
meurtre de masse« (Paris: CNRS 1993) war die erste Studie, die ausschlief3lich

aufgrund technischer Indizien und ohne die Unterstiitzung von Zeugenaussagen

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

62 | SIBYLLE SCHMIDT

keit selbst eine logische Falle ist. Denn es ist die ihr zugrundeliegende Lo-
gik der Indizien, die auf perfide Weise die eigentlichen Zeugen des Ereig-
nisses selbst diskreditiert und gleichsam zum Schweigen bringt: »Der ein-
zig annehmbare Beweis fiir ihre tddliche Wirkung besteht darin, dal man
tot ist. Als Toter aber kann man nicht mehr bezeugen, daB man in einer
Gaskammer umgekommen ist.«*'

Giorgio Agamben hat in anderer Weise argumentiert, dass das Zeugnis
vom Holocaust in seiner juristischen Verwertung als Beweis nicht aufgeht —
ja, dass diese Inkommensurabilitdt die Ohnmacht des Rechtsdenkens selbst
offenbart. Er schreibt in »Was von Auschwitz bleibt«:

»So notwendig diese [die Niirnberger und der Eichmann-Prozess, S.S.] Prozesse
waren und obwohl sie offensichtlich nicht ausreichten [...], trugen sie doch zur
Verbreitung der Vorstellung bei, das Problem sei bereits bewiltigt: Die Urteile wa-
ren rechtskréftig geworden, die Schuldbeweise definitiv erbracht.«

Aber: »Das Recht hatte das Problem nicht erschopft; dieses Problem war so enorm,

daf} es das Recht selbst in Frage stellte und mit sich in den Abgrund ri.«*

Die Erfahrung, die die Menschen in den Lagern erlitten haben, zeichnet sie
zwar als den einzig moglichen Zeugen des Ereignisses aus — zugleich er-
schwert sie ihnen das Zeugnisablegen, weil sie extreme Gewalt und die
Zerstorung ihrer personlichen Integritét bedeutete. In diesem Sinn lésst sich
Agambens aporetische Formel verstehen: »Subjekt des Zeugnisses ist der,
der Zeugnis ablegt von einer Entsubjektivierung.«** Der Uberlebende findet
sich in einem Dilemma wieder, weil er sich im Sprechen einerseits als in-
tegres Subjekt behauptet, andererseits von seiner eigenen Entwiirdigung
und Depersonalisierung berichten muss. Agamben spitzt diese Spannung zu
einem uniiberbriickbaren Gegensatz zu: »Der Wissende macht die Erfah-
rung einer schmerzlichen Unmdoglichkeit zu sagen und der Sprechende die
Erfahrung einer ebenso bitteren Unmdglichkeit zu wissen.«*

den Beweis erbrachte, dass die Gaskammern tatsdchlich eingesetzt worden wa-
ren.

41 J.-F. Lyotard: Der Widerstreit, S. 18.

42 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 17.

43 G. Agamben: Was von Auschwitz bleibt, S. 105.

44 Ebd., S. 108.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 63

Wenn Agamben dem Uberlebenszeugen die Autoritit und die Verant-
wortung flir sein Zeugnis abspricht, so ist dies gerade nicht als Diskriminie-
rung der Zeugen zu verstehen. Autoritit und Verantwortung sind fiir Agam-
ben genuin juristische Begriffe, die angesichts der Problematik von syste-
matischem Massenmord und Entwiirdigung schlicht fehl am Platz sind.
Denn sie entstammen einer Logik der Evidenz, die von der Struktur des
Lagers unterlaufen und pervertiert wird.

Der Sinn des Zeugnisses von Uberlebenden besteht, darauf haben zahl-
reiche Autoren hingewiesen, nicht in seiner Beweisfunktion. Die Erinne-
rungen des Uberlebenszeugen lassen sich nicht vollstindig in propositio-
nales Wissen iibersetzen und verwerten. Speziell das Uberlebenszeugnis ist
nicht Medium der Représentation, es markiert vielmehr, so Sigrid Weigel,
eine »beispiellose Trennung und Differenz zu denen, an die sich ihre Erin-
nerungen, ihr Schweigen, ihre Gesten und ihre Worte adressieren« und ei-
ner »uniiberbriickbaren Distanz zwischen den Uberlebenden und den ande-
ren.«”’ Zwar sind Zeugnisse bezeichnender Weise in Situationen der Wahr-
heitskrise gefragt — der Zeuge macht seine Erfahrung und Erinnerung ande-
ren verfiigbar, denen das bezeugte Ereignis nicht mehr direkt zugénglich
ist, und in dieser Hinsicht ist das Zeugnis natiirlich eine Art Reprisentation.
Zugleich aber markiert das Zeugnis, im Gegensatz zu anderen Indizien, ei-
ne uneinholbare Abwesenheit. Diese Abwesenheit und Differenz wahr-
nehmbar zu machen, ist nach Derrida ein wesentliches Merkmal des Zeug-
nisses: »Der Adressat des Zeugen, er, der Zeuge fiir den Zeugen, sicht
nicht, was der Zeuge aussagt, gesehen zu haben; er hat es nicht gesehen und
er wird es niemals sehen. [...] Diese Ab-wesenheit ist auch wesentlich.«*
Eben weil das Zeugnis keine Gewissheit im Sinne einer Evidenz erzeugen
kann, impliziert es einen Glaubensakt seitens der Zuhorer. Dieser Glaube
ist konstitutiv fiir das Zeugnis und damit fiir die Mitteilung der Erfahrung.
Glauben ist dabei keineswegs als eine defizitire Form von Wissen zu ver-
stehen. Glauben, »croire«, ist vielmehr immer schon involviert, sobald wir
mit anderen in Kontakt treten:

45 S. Weigel: Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage, S. 117.

46 »Le destinataire du témoignage, lui, le témoin du témoin ne voit pas ce que le
premier témoin dit avoir vu; il ne 1'a pas vu et ne le verra jamais. [...] Cette ab-
sence est aussi essentielle.« J. Derrida: Poéthique et politique du témoignage, S.
32. (Ubersetzung S.S.).

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

64 | SIBYLLE SCHMIDT

»mWas ist Glauben?«, was tun wir, wenn wir glauben (das heift die ganze Zeit, so-
bald wir in Beziehung mit dem anderen treten), das ist eine der Fragen, die sich un-

s . 47
ausweichlich stellen, wenn man versucht, das Zeugnis zu denken.«

So betrachtet birgt das Zeugnis auch ein theoretisches Potential: Jenseits
des Paradigmas der Evidenz zeigt es die soziale und ethische Konstitution
von Gewissheit auf.

IV. SYNTHESE: ETHOS UND EPISTEME

Wie kann diese Singularitit des Zeugnisses, seine Inkommensurabilitéit zu
einer Logik der Evidenz, positiv begriffen werden? Der Diskurs zum Zeug-
nis von Uberlebenden weist, hiufig in aporetischen Formeln, auf eine Pro-
blematik hin, die mit Emmanuel Levinas’ Konzept des Zeugnisses weiter-
fithrend expliziert werden kann. Levinas hat mit dem Begriff des Zeugnis-
ses eine Form der Bezugnahme skizziert, die auf eine Alteritit verweist,
diese jedoch nicht reprisentiert. Das Zeugnis erscheint bei Levinas als
Chiffre fiir eine Beziehung, eine Kommunikation mit dem Anderen, die die
Alteritdt bewahrt und die in gewisser Weise offen bleibt. Es steht gerade fiir
einen fundamentalen Vertrauens- oder Glaubensakt vor jedem Wissen.
Deshalb mag Levinas’ Konzeption hier aufschlussreich sein, um beide
skizzierten Perspektiven auf das Problem zusammenzufiihren und eine Syn-
these zu wagen.

In dem Aufsatz »Vérité du dévoilement et vérité du temoignage«™
schreibt Levinas: Wenn man Zeugenschaft nur auffasse als einen Bericht
von »Seiendem, dann sei einleuchtend, warum die Philosophie sich bisher
kaum damit befasst hat. Denn das Zeugnis, das etwas Seiendes, etwa einen
Tatsachenbestand, darstellt, ist Wissen aus zweiter Hand und damit immer

47 »mQu’est-ce qu’est croire?(, que faison-nous quand nous croyons (c’est-a-dire
tout le temps, et dés que nous entrons en rapport avec l'autre), voila 1’'une des
questions dont on ne peut se détourner quand on essaie de penser le témoigna-
ge.« Ebd,, S. 34. (Ubersetzung S.S.).

48 Levinas, Emmanuel: »Vérité du dévoilement et vérité du témoignage«, in: En-
rico Castelli (Hg.), Le témoignage. Actes du colloque; Rome 5-11 janvier 1972,
Paris: Aubier 1972, S. 101-110.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WISSENSQUELLE ODER ETHISCH-POLITISCHE FIGUR? | 65

defizitar: »Es bringt nur indirekte Wahrheiten iiber das Seiende oder iiber
die Bezichungen die der Mensch mit Seiendem unterhélt. Wahrheiten, die
offensichtlich zweitrangig sind, aus zweiter Hand, unkontrollierbar, ver-
filscht durch ihre eigene Ubertragung: die >Subjektivitit, die sich selbst
zum Verschwinden bringt<, indem sie nurmehr die Informationen kursieren
lsst, ist der Unaufrichtigkeit und der Liige fihig.«*

Die traditionelle philosophische Kritik am Zeugnis als Wissensquelle ist
im Grunde, so Levinas, eine Fortfiihrung von Platons Mimesis-Kritik. Die-
selbe Kritik, die Platon an den Dichtern und Bildhauern iibt, die ein empiri-
sches Ding nachahmen, kann auch am Zeugen angewandt werden, der ein
empirisches Geschehen darstellt: Der Nachahmung kommt weniger Wahr-
heit zu als dem wirklichen Ding. Hinzu tritt das Problem, dass Zeugen nicht
nur unwissentlich verfélschen, sondern auch liigen konnen. Ein Zeugnis
kann zwar auch etwas Abstraktes zum Ausdruck bringen, so wie ein
Kunstwerk nicht nur eine blofe Imitation eines empirischen Gegenstands
ist, sondern von einer Idee zeugen kann: »[...] sicher, das Zeugnis kann als
die Schematisierung des abstrakten Begriffs vom Sein in der konkreten
Wirklichkeit des Subjekts verstanden werden.«*° Doch auch hier noch kriti-
siert Levinas, dass das Zeugnis eine Reprdsentation bleibt, die eine be-
stimmte Wahrheit aufdecken soll. Der Akt der Entschleierung, »dévoile-
ment, ist ja ein Akt der »Présentation« — und damit, so konnte man hinzu-
fiigen, eine Figur der evidentia.

Er setzt der »Wahrheit der Entschleierung« eine » Wahrheit des Bezeu-
gens« entgegen. Was hat es damit auf sich? Levinas selbst gebraucht den
Begriff des Zeugnisses in Bezug auf eine transzendente Wahrheit, auf die
Idee des Unendlichen, die nicht reprasentiert werden kann. Thn interessiert
das Zeugnis, insofern es keine Représentation ist, weil es von etwas zeugt,
das unter keinen Umstédnden sichtbar, prasentierbar ist, und das sich dem
direkten Zugriff verweigert — das prinzipiell nicht verifizierbare Zeugnis.

49 Ebd., S. 103: »[...] il n’apporte que des vérités indirectes sur 1’étre ou sur les
rapports que I’homme entretient avec 1’étre. Vérités, évidemment, inférieures, de
seconde main, incontrolables, faussées de par leur transmission méme: la >sub-
jectivité qui s’efface< en faisant circuler les informations, est capable de mau-
vaise foi et de mensonges.«

50 Ebd.: »[...] le témoignage peut, certes, étre entendu comme la schématisation du

concept abstrait de I’étre dans le concret du sujet.«

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

66 | SIBYLLE SCHMIDT

Wie bestimmt sich Levinas hier von dem Verstdndnis des Zeugnisses als
Auskunft iiber Tatsachenwahrheiten abgrenzt, zeigt sich darin, dass er das
Zeugnis lberhaupt nicht als eine Aussage versteht, sondern als reine ethi-
sche Geste gegeniiber einem Anderen. Levinas nennt es »Sagen, das sei-
nes Inhalts vollig entleert ist und allein durch seinen Vollzug bedeutet. Le-
vinas wechselt damit aus dem Register der Erkenntnis (des Wissens, der
Information) hinein in das Register des Ethischen. Von allen Merkmalen
eines »herkommlichen« Begriffs der Zeugenschaft bleibt hier nichts als die
pure Form der Selbstdesignation, jene Geste der Verantwortung, mit der der
Sprecher fiir die Wahrheit seines Zeugnisses biirgt.

Levinas hat das Zeugnis so fundamental wie moglich gedacht und es
schlieBlich auf das Wesentliche reduziert: Versprechen einerseits und Ver-
trauen andererseits. Denn was bedeutet es, dass das Zeugnis nicht auf einen
autonomen Wissensakt zuriickgefiihrt werden kann, und dass seine Ge-
wissheit nicht in Evidenz, sondern einem letztlich unbegriindbaren Ver-
trauen griindet? Das »Gertlist« des Zeugnisgebens und -annehmens, seine
basale Struktur, so zeigt Levinas’ radikale Abstraktion von jedem Inhalt des
Sagens, ist letztlich die Dualitdt von Geben und Annehmen. In dieser un-
auflgsbaren Dualitdt von Versprechen und Vertrauen schenken, also in je-
nem »Zwischen« von Zeuge und Rezipient des Zeugnisses, offenbart sich,
so lieBe sich mit Levinas sagen, eine irreduzible ethische Grundstruktur.

Ist dies der Schliissel zum Versténdnis fiir die Besonderheit und auch
Ambivalenz des Zeugnisses als Erkenntnisquelle? Levinas weist damit
moglicherweise auf einen Punkt hin, um den es auch der sozialen Episte-
mologie gehen muss, will sie Zeugenschaft tatsdchlich als eine grundle-
gende Erkenntnispraxis denken: Die Fundierung der Erkenntnis durch das
Ethische.

47 - am 14.02.2028, 12:19:51. - [ —


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839415528.47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

