Weitere Beitrdge

Elif Ozmen

Liberalismus zwischen Wahrheitsskepsis und
Wabhrheitsanspruch —

Friedrich August von Hayek iiber politische
Rationalitit und politische Ordnung

Die politische Philosophie der Gegenwart ist nachdriicklich durch das Werk
von John Rawls und seinem Versuch der kritischen Weiterfilhrung der klas-
sischen liberalen Vertragstheorien geprigt. Nicht nur die Renaissance der
normativen politischen Philosophie ist seiner 1971 veréffentlichten ,,Theory
of Justice* geschuldet.! Auch die Revisionen und Verwerfungen, die Rawls
selbst in Reaktion auf die Kritik an der urspriinglichen Theorie ab den
1980er Jahren vorgenommen hat, entwickelten nachhaltige, die philosophi-
sche Debatte begrifflich und methodisch pragende Kraft. Das gilt vor allem
fir den Terminus, den Rawls zur Bezeichnung seiner spiteren Theorie
wiahlt: ,,Politischer Liberalismus®. Kurz gesagt ist eine Theorie der Gerech-
tigkeit politisch und nicht metaphysisch, wenn sie angesichts des faktischen
weltanschaulichen Pluralismus, der charakteristisch ist fiir moderne demo-
kratische Gesellschaften, alle strittigen, inkommensurablen und konflikt-
trachtigen Lehren meidet — auch wenn es durchaus sein kann, dass einige
dieser Lehren wahr und andere falsch sind.?

An dieses Rawlssche Diktum kniipft eine Debatte tiber das Verhéltnis von
Wahrheit und Politik an, die fiir die begriindungstheoretische Grundlegung,
mithin das Selbstverstdndnis des Liberalismus als einer normativen politi-
schen Theorie zentral ist. Diese Liberalismus-interne Debatte (zu der der so-
genannte ,,Familienstreit zwischen Jirgen Habermas und John Rawls, der
postmoderne Entwurf eines (selbst-)ironischen Liberalismus von Richard

John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M. 1971.
,»Welche Urteile alles in allem wahr sind, ist fiir den politischen Liberalismus ohne Bedeu-
tung, da er alle Probleme unter seinen eigenen, begrenzteren Gesichtspunkten betrachtet.
John Rawls: Politischer Liberalismus. Frankfurt a.M. 1998, S. 17.

N —

146

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rorty wie auch die Diskussion um einen neutralen Liberalismus von Bruce
Ackerman und Charles Larmore gehoren)® kreist um die Frage, ob und in
welchem Sinne es die methodisch-argumentative Systematik des Liberalis-
mus erlaubt, Wahrheit als einen Gegenstand oder gar als Ergebnis der Be-
griindung der politischen Ordnung zu verstehen.

Die naheliegende Antwort auf diese Frage scheint negativ zu sein. Der Libe-
ralismus ist geradezu dadurch charakterisiert, dass er Wahrheitsanspriiche
zurlickweist in dem Sinne, dass die normativen Regeln des Zusammenlebens
nicht als vom Subjekt unabhidngige Sachverhalte einer metaphysischen
Wirklichkeit gegeben sind. Sondern diese Normen sind Gegenstand und Er-
gebnis der Begriindung der politischen Ordnung selbst. Wéahrend dieses me-
taphysisch hypostasierte Verstindnis von Wahrheit also zuriickgewiesen
wird, historisch durch den radikalen neuzeitlichen Bruch mit der politischen
Philosophie der Antike und des Mittelalters vollzogen, legt es die normative
Grammatik des Liberalismus zugleich nahe, dass Wahrheitsanspriiche in ei-
nem nicht-metaphysischen Sinne, im Sinne der objektiven Geltung bzw. der
allgemeinen rationalen Akzeptabilitit sehr wohl erhoben werden.*

Ich werde mich im Folgenden weitgehend auf das Moment der liberalen
Wabhrheitsskepsis konzentrieren, zunéchst durch eine Gegeniiberstellung von
zwei Begriindungsmodi der politischen Ordnung, die zwei unterschiedliche
Politikverstandnisse — als Erkenntnisproblem einerseits, als Entscheidungs-
problem andererseits — begriinden (1). Der Liberalismus versteht Politik als
Entscheidungsproblem — als ein wichtiger Grund hierfiir wird die Idee der
negativen Freiheit analysiert werden (2). Abschiefend wird diese konstrukti-
ve Verkniipfung von negativem Freiheitsbegriff und Wahrheitsskepsis an ei-
nem Aspekt des Werkes von Friedrich August von Hayek konkretisiert wer-
den, ndmlich der Rolle der politischen Rationalitét fiir eine freiheitlich ver-
fasste politische Ordnung (3).

3 Siehe Wilfried Hinsch: Zur Idee des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussi-
on. Frankfurt a.M. 1997, darin: Jiirgen Habermas: Versohnung durch 6ffentlichen Vernunft-
gebrauch, S. 169-195, und John Rawls: Erwiderung auf Habermas, S. 196-262. Richard Ror-
ty: Kontingenz, Ironie und Solidaritdt. Frankfurt a.M. 1992; Bruce Ackerman: Social Justice
in the Liberal State. New Haven/London 1980, S.349ff.; Ders.: Political Liberalisms. In:
Journal of Philosophy 91 (1994), S.364-386; Charles Larmore: Strukturen moralischer
Komplexitit. Stuttgart/Weimar 1995, Kap. 3.

4 Diese Position wird ausfiihrlich begriindet in meiner Habilitationsschrift: Truth matters! Zu
den begrindungstheoretischen Grundlagen des politischen Liberalismus (in Vorbereitung
fiir die Publikation). Ein Teil der Kritik an Rawls® Diktum liegt vor mit: Julian Nida-Riime-
lin/Elif Ozmen: Zur Normativitit des Politischen in der sdkularen, liberalen und sozialen
Demokratie. In: Jahrbuch fiir Recht und Ethik, Bd. 19 (2011), S. 51-63.

5 Im Folgenden werden durchweg die Begriffe ,,Liberalismus und ,,liberal” verwendet, ohne
auf Binnendifferenzierungen einzugehen, etwa zwischen ,,Libertarismus® (wofiir von Hayek
stehen wiirde) oder ,,sozialstaatlicher Liberalismus® (John Rawls konnte als ein Vertreter
gelten). Diese Unterscheidungen sind fiir die hier leitende erkenntnis- und begriindungstheo-
retische Frage irrelevant.

147

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

1. Die Begriindung der politischen Ordnung als Erkenntnis- und
Entscheidungsproblem

Das Problem der Wahrheit als das Problem des Verhiltnisses von Wahrheit
und Politik kann mit Blick auf die Geschichte des politikphilosophischen
Denkens auf zweierlei Weise verstanden werden. Die erste Mdglichkeit ist
einem ,,fundamentalistischen Begriindungsprojekt* geschuldet (vom engl.
,foundationalism*), demzufolge wir unsere Uberzeugungen dadurch recht-
fertigen, dass wir auf etwas rekurrieren, das seinerseits weder begriindungs-
bediirftig noch begriindungsfzhig ist, sondern gewissermalen aus sich selbst
heraus wahr. Dieses Fundament unseres Wissens wird iiblicherweise durch
einen erkenntnistheoretischen und metaphysischen Realismus gestiitzt. Dem-
zufolge sind die Objekte der Erkenntnis Elemente einer realen Welt, die un-
abhiingig ist vom Subjekt — also unseren Kenntnissen, Meinungen, Uberzeu-
gungen, ja unabhédngig von unserer Existenz. Daher miissen wir uns als Sub-
jekte der Erkenntnis in unseren Erkenntnisbemiihungen an dem Objekt der
Erkenntnis orientieren und zwar in einem vorwiegend passiven und rezepti-
ven Modus. Nicht, dass wir unsere Uberzeugungen fiir begriindet oder wahr
halten, sondern dass sie in Relation zu objektiven, von unserem Fiirwahrhal-
ten unabhingigen Sachverhalten begriindet sind, qualifiziert sie als Wissen.

Der locus classicus fiir eine fundamentalistische Begriindung der politischen
Ordnung mittels der Erkenntnis einer alleinigen, umfassenden, unbezweifel-
baren Wahrheit ist Platons ,,Politeia®“. Normen, Prinzipien, Institutionen so-
wie der Aufbau der Polis werden begriindet durch Rekurs auf ein Funda-
ment, das seine Substanz durch einen erkenntnistheoretischen und metaphysi-
schen Realismus gewinnt. Die Idee des Guten, die in einer real existierenden
Welt des Denkbaren ,,den Dingen, welche erkannt werden, Wahrheit ver-
leiht“,% ist das Objekt der politischen Erkenntnis, an welchem sich deren
Subjekt rezeptiv orientieren muss. Das Erkenntnisobjekt ist unabhéngig von
dem, was Menschen fiir wahr halten, d.h. von ihren Meinungen (doxa). Will
man zu Wissen, zu wahren gerechtfertigten Meinungen (episteme) gelangen,
muss eine Ubereinstimmung zwischen dem, was wirklich ist — die Idee des
Guten und die davon abhdngige Gerechtigkeit — und den menschlichen Be-
griindungen der politischen Ordnung hergestellt sein. Diese Ubereinstim-
mung des subjektiven Denkens mit dem objektiven Sein ist das Ergebnis ei-
ner richtigen Einsicht, die, von Platon als exklusiv vorgestellt, die politische
Tugend der Weisheit (sophia) begriindet. Die Wenigen, die zu dieser exklu-
siven Einsicht gelangen, sind somit im Besitz eines ,,Wissen[s], auf Grund
dessen sie nicht tiber irgendeine einzelne staatliche Angelegenheit, sondern

6 Platon: Der Staat. In: Simtliche Dialoge, Bd. V, in der Ubersetzung von Otto Apelt. Ham-
burg 1998, hier (508).

148

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

iiber den Staat als Ganzes*’ beraten konnen. Deswegen sollen eben diese
Wissenden als Philosophenkonige tiber die Polis herrschen.

In Abgrenzung von dem fundamentalistischen Begriindungsmodus und den
mit ithm verbundenen metaphysischen Grundlegungen des Wissens und un-
seres Erkenntnisvermogens betrachtet das ,,liberale Begriindungsprojekt™ die
Vorstellung einer substantiellen alleinigen Wahrheit, an der sich die Begriin-
dung der politischen Ordnung orientieren kdnne oder gar miisse, mit grof3er
Skepsis. Die Normen des Zusammenlebens sind nicht irgendwo ,,gegeben®,
so dass die Begriindungsleistung darin aufgehen konnte, diese Sachverhalte
zu erkennen und als unabhéngige Strukturprinzipien nachzuvollziehen im
Sinne des ,,Spiegelns* des Vorgegeben.® Sondern diese Normen sind Gegen-
stand und Ergebnis der Begriindung selbst; sie werden gleichsam ,,gemacht™.
Nicht, dass Wahrheit unwichtig oder iiberfliissig ist, sondern dass es keine
alleinige umfassende Wahrheit in der Politik gibt, mithin kein metaphysi-
sches Wissen tiber die richtige Form, Funktion und Handlungsweise politi-
scher Ordnungen, ist der Ausgangspunkt dieses Begriindungsprojekts. Sein
Ziel besteht darin, zuvorderst den Gegenstand, die Bedingungen und auch
die Grenzen der Begriindung der politischen Ordnung festzulegen, als dessen
Ergebnis dann erst die ,richtige”, besser gesagt: die rechtfertigungsfahige
politische Ordnung konstituiert bzw. legitimiert werden kann.

Die klassischen Vertragstheorien sind ein gutes Beispiel fiir das liberale Be-
griindungsprojekt, insofern sie sich nicht an feststehenden Strategien, ferti-
gen Losungen oder einer gegebenen, lediglich zu ,,spiegelnden® Ordnung
orientieren, sondern an der (kontrafaktischen) Situation der Individuen vor
aller Politik. Zur Veranschaulichung dieses vorpolitischen und vorsozialen
Ausgangspunkts der Begriindung dient der ,,Naturzustand“ mit seiner argu-
mentationsstrategischen Abstraktion von Zwang. In einem Zustand, in dem
verbindliche politische und rechtliche Ordnungen fehlen, verfolgen freie und
gleiche Individuen ihre Interessen mit allen geeigneten Mitteln, was unwei-
gerlich zu Konflikten fiihrt. Jedenfalls einige dieser Interessenskonflikte sind
in ihren Auswirkungen fiir jeden so nachteilig, dass ihre Befriedung jedem
Einzelnen verniinftig erscheinen muss. Da die langfristige und verldssliche
Konfliktlosung allerdings weder durch das einzelne Individuum geleistet
werden kann, noch durch Koalitionen oder bloe Kooperationsversprechen
mit einigen anderen, muss die Kooperationsvereinbarung, ergo: der Vertrag,
verniinftigerweise von allen Individuen getragen und durch Zwangsbefugnis,
d.h. politische und rechtliche Institutionen, den Staat, gesichert werden. Die
politische Ordnung ist somit in ihrer Funktion, ihren Zwecken und

7 Platon: Der Staat (428).

8 Diese erkenntnistheoretische Konzeption des ,,Spiegelns® einer gegebenen Ordnung fiihrt
Richard Rorty aus in: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt a.M
1981.

149

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Befugnissen eine Konvention, deren Konstituierung und Legitimierung der
(hypothetischen) Zustimmung freier und gleicher, zunéchst apolitischer Indi-
viduen unterliegt.

Der fundamentalistische und der liberale Modus der Begriindung der politi-
schen Ordnung unterscheiden sich also schon in ihrem Verstdndnis davon,
welche Art von Problem die politische Philosophie eigentlich verhandelt und
auf welche Weise und mit welcher erkenntnis- und begriindungstheoreti-
schen Methode dieses Problem geldst werden kann. Fiir den Fundamentalis-
mus ist das vorrangige Problem der politischen Philosophie ein Erkenntnis-
problem. Die Begriindung der politischen Ordnung kommt nicht durch den
Meinungsaustausch, das Argumentieren und Uberzeugenwollen, die Wil-
lensbildung oder durch Kooperation und Konsens zustande, sondern durch
die Erkenntnis einer substantiellen Wahrheit. Die Begriindung der politi-
schen Ordnung ist daher von den Meinungen und Uberzeugungen der
schlussendlich von ihr Betroffenen — der Untertanen, der Biirger — unabhéin-
gig, in letzter Konsequenz ihren Beurteilungen und ihrer Zustimmung entzo-
gen. Dagegen verortet der Liberalismus das zentrale politikphilosophische
Problem nicht in der Erkenntnis, sondern in der Analyse der Bedingungen
und Griinde, unter denen die politische Ordnung iiberhaupt erst ,,gemacht*
wird. Fiir den Liberalismus ist das Problem der Begriindung somit ein Ent-
scheidungsproblem, das von der Vorstellung ausgeht, ,,daB3 es zur Frage poli-
tischer Zielsetzung prinzipiell verschiedene Einstellungen, Ansichten und
Interessen geben kann und daf} keine ,objektiven’ Kriterien fiir die Bestim-
mung einer exklusiven, allgemeinverbindlichen Losung existieren. (...) Es
muf} ein Entscheidungsmodell angegeben werden, das dem Festlegen einer
Zielvorgabe dienen soll.«?

Viktor Vanberg, von dem dieses Zitat wie auch die Unterscheidung von ,,Er-
kenntnis“- und ,,Entscheidungsproblem® stammt, sieht das liberale Politik-
verstdndnis im Zusammenhang mit der Auffassung, ,,dal niemand die Legi-
timation haben kann und von daher auch niemandem die Moglichkeit gege-
ben werden soll, fiir andere festzulegen, was sie als Ziel ihres Handelns zu
withlen habe.“!0 Diese Auffassung griindet in einer Idee der Freiheit, die im
Folgenden einen weiteren Aspekt der liberalen Wahrheitsskepsis erhellen
soll.

9 Viktor Vanberg: Wissenschaftsverstindnis, Sozialtheorie und politische Programmatik.
Tiibingen 1973, S. 59.
10 Ebda. S.58.

150

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

2. Die Idee der negativen Freiheit

Der Liberalismus ist eine Philosophie der Freiheit. Das Pladoyer fiir die Frei-
heit des Individuums — fiir die biirgerlichen Freiheitsrechte im politischen
Bereich und fiir die Freiheit der Handlungen, Uberzeugungen, Praktiken und
Lebensformen im personlichen Bereich — ist sein charakteristisches Merk-
mal.!' Zugleich ist der Begriff ,,Freiheit Gegenstand von nicht enden wol-
lenden Disputen, verschiedenen Interpretationen oder gar inkommensurablen
Freiheitskonzeptionen. Diese grundsétzliche Umstrittenheit (,,essential con-
testability“)!2 des Freiheitsbegriffs kann aber fiir die im Detail wohlmdglich
sehr unterschiedlichen Theorie-Varianten auf einen gemeinsamen Ausgangs-
punkt heruntergebrochen werden: die Idee der negativen Freiheit.

Die Unterscheidung von ,negativer™ und ,,positiver Freiheit hat durch die
Arbeiten von Isaiah Berlin Eingang in die politische Philosophie gefunden.'3
Thm zufolge begriindet die ,,Ansicht, dall es einen bestimmten personlichen
Freiraum geben miisse, der unter keinen Umstdnden verletzt werden diir-
fe*,!4 die Idee negativer Freiheit als ,.den Bereich, in dem sich ein Mensch
ungehindert durch andere betétigen kann.“!5 Dieser (schluBendlich durch li-
berale Freiheits- bzw. Abwehrrechte) zu garantierende personliche Bereich
ist im Sinne einer Bedingung der Moglichkeit der Personlichkeitsentwick-
lung und Lebensfiihrung des Individuums zu verstehen, dem ,,Mindestmal}
an Platz, das notwendig ist, um jene natiirlichen Fahigkeiten zu entwickeln,
die es ihm tiberhaupt erst ermoglichen, die verschiedenen Zwecke, die Men-
schen fiir gut, richtig und heilig halten, zu verfolgen oder auch nur zu erken-
nen.“!¢ Diese Idee der Freiheit als Unabhéngigkeit von Fremdbestimmung,
insbesondere als das Freisein von Zwang durch Dritte, steht im Zentrum des
Liberalismus. Es ist eine genuin politische Freiheit, denn sie meint weder
das Verhaltnis des Menschen zu sich selbst, zur Welt oder zu Gott, sondern
die Freiheit von Menschen im &ufleren Verhéltnis zu anderen Menschen und

11 Jedenfalls dann, wenn man Freiheit verkniipft mit Gleichheit (es geht stets um gleiche Frei-
heit) und einem methodischen und normativen Individualismus (die Einschrankung der in-
dividuellen Freiheiten ist gegeniiber jedem betroffenen Individuum legitimationsbediirftig).
Siehe die Darstellung des Liberalismus als zeitgenossisches Paradigma der politischen Phi-
losophie in Elif Ozmen: Politische Philosophie. Zur Einfiihrung. Hamburg 2013.

12 Von einer ,.essential contestability* spricht erstmal Gallie bei solchen Begriffe, z.B. “free-
dom (...) the proper use of which inevitably involves endless disputes about their proper
uses on the part of their users”, Walter Bryce Gallie: Essentially Contested Concepts. In:
Proceedings of the Aristotelian Society 56 (1955/56), S. 167-198, hier S. 169.

13 Isaiah Berlin: Zwei Freiheitsbegriffe. In: Ders.: Freiheit. Vier Versuche. Frankfurt a.M.
2006, S. 197-256. (Erstmals veroffentlicht in englischer Sprache 1958).

14 Ebda. S.203.

15 Ebda. S.201.

16 Ebda. S.203.

151

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

innerhalb der Gesellschaft, insbesondere im Verhiltnis zu staatlichen
Institutionen.

Der Gegenbegriff zu negativer Freiheit ist somit Zwang: ,,Einen Menschen
zwingen heifit ihn seiner Freiheit berauben.*!” Fiir Friedrich von Hayek ist
Zwang ,.gerade deshalb ein Ubel, weil er auf diese Weise ein Individuum als
denkendes und wertendes Wesen ausschaltet und es zum bloBen Werkzeug
zur Erreichung der Zwecke eines anderen macht.“!8 Personen sind demzu-
folge in dem MaBe frei, in dem sie freie Handlungsoptionen haben. In wel-
cher Weise die freie, d.h. dulerlich ungehinderte, keinem Zwang durch Drit-
te unterliegende Person handelt — ob sie etwa bestimmte Prinzipien des mo-
ralischen oder auch nur rationalen Handelns oder des guten oder autonomen
Lebens befolgt — ist kein Gegenstand der negativen Freiheitskonzeption.
Demzufolge hat es auch nichts mit der Freiheit oder Unfreiheit der Person zu
tun, ob sie bestimmte Fihigkeiten und Uberzeugungen ausbildet oder for-
dert, bestimmte Gelegenheiten ergreift oder unverwirklicht lasst. Negative
Freiheit ist ein ,,M0glichkeitsbegriff*. Er ist nicht substantiiert, sondern ge-
wissermalien leer, insofern den Individuen in der Ausiibung ihrer Freiheit,
d.h. ihren Handlungen und Entscheidungen und ihrer Lebensfithrung, nicht
schon bestimmte Zwecke unterstellt werden diirfen.!® Eben diese Idee der
negativen Freiheit stellt von Hayek seinen Uberlegungen zur ,,Verfassung
der Freiheit* voran: ,,0b er [der Einzelne, EQ] frei ist oder nicht, héingt nicht
vom Bereich der Wahl ab, sondern davon, ob er erwarten kann, den Lauf sei-
ner Handlungen nach seinen gegenwirtigen Absichten zu gestalten, oder ob
jemand anderer die Macht hat, die Umstdnde so zu modifizieren, daf3 er nach
dem Willen des anderen und nicht nach seinem eigenen Willen handeln
wird. Freiheit setzt daher voraus, da3 dem Einzelnen ein privater Bereich ge-
sichert ist, daB} es in seiner Umgebung einen Bereich von Umstinden gibt, in
die andere nicht eingreifen kénnen.“20

Isaiah Berlin verbindet das Plddoyer fiir die Idee der negativen Freiheit mit
einer Kritik an denjenigen (,,positiven*) Freiheitskonzeptionen, die unter ei-
ner ,,metaphysischen Decke* arbeiten, indem sie ihre moralischen, religiésen

17 Ebda. S.201.

18 F. A. von Hayek: Die Verfassung der Freiheit. 4. Auflage, Tiibingen 2005, S. 29 (Erstmals
ver6ffentlicht in englischer Sprache 1960). Zum Zwangsbegriff vgl. Philipp Batthyany:
Zwang als Grundiibel der Gesellschaft? Der Begriff des Zwangs bei Friedrich August von
Hayek. Tiibingen 2007.

19 Dieses in der Diskussion mittlerweile etablierte Verstindnis von negativer Freiheit als
,Moglichkeitsbegriff und positiver Freiheit als ,,Verwirklichungsbegriff* geht zuriick auf
Charles Taylor: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders.: Negative Freiheit? Zur Kritik
des neuzeitlichen Individualismus. Frankfurt a.M. 1999, S. 118-144.

20 Von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18) S. 17. Fiir seine Freiheitskonzeption vgl. John N.
Gray: Freiheit im Denken Hayeks, Tiibingen 1995, und Calvin M. Hoy: A Philosophy of
Individual Freedom. The Political Thought of F. A. von Hayek. Westport 1984.

152

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

und ideologischen Ziele unter dem hehren Namen der Freiheit verfolgen.?!
Negative Freiheit hat und braucht keine solche ,,metaphysische Decke*, was
es erlaubt, auf das (anti-fundamentalistische) liberale Begriindungsprojekt
zurlickzukommen. Als dessen Ausgangspunkt wurde die Zuriickweisung ei-
nes vor aller Begriindung stehenden, letztlich metaphysischen Wissens iiber
die richtige Form, Funktion und Handlungsweise politischer Ordnungen dar-
gestellt. Hinter dem gemeinschaftlichen Leben und dem Regiertwerden, oder
anders gesagt: hinter der Faktizitit sozialer und politischer Ordnungen steckt
keine hohere Wahrheit oder Politologik.?? Im nicht-konventionalisierten, na-
tiirlichen Zustand kommt dem Einzelnen zunéchst und vorrangig Freiheit zu
— etwa die ,,Freiheit von® (sozialen, rechtlichen, moralischen) Bindungen,
duBleren und inneren Hindernissen und damit verbunden die ,,Freiheit zu“
tun, was ihm beliebt, zu nehmen, was ihm begehrenswert erscheint, zu leben,
wie es ihm angenehm ist. Diese natiirliche Freiheit des Menschen ist norma-
tiv grundlegend, d.h. ihre politische Einschrankung, primér mit dem Mittel
der rechtlichen Befugnis zu zwingen, bedarf grundsitzlich der Legitimation.
Diese erfolgt gegeniiber und zugleich durch die Mitglieder der politischen
und rechtlichen Gemeinschaft, die Freiheitsbeschrainkungen hinnehmen
miissen. Unter welchen Bedingungen werden sie das verniinftigerweise tun?
Die liberale Antwort bedient sich erneut der Idee der Freiheit: freie und glei-
che Individuen werden einer staatlichen Befugnis, sie zur Erhaltung von all-
gemeinen gesatzten Regeln zu zwingen, nur dann zustimmen, wenn dieser
freiheitsbegrenzende Zwang zugleich Freiheit sichert. Es gibt also Formen
und Funktionen staatlichen Zwangs, die aufgrund ihrer freiheitsbeschrianken-
den Konsequenzen gewissermal3en immer noch iibel, aber dennoch gerecht-
fertigt sind, um groBeres Ubel — die unvermeidlichen Konflikte des mensch-
lichen Zusammenlebens, die ihrerseits mit Gewalt und Zwang einhergehen
konnen — zu vermeiden. Friedrich von Hayek analysiert das als ,,Paradoxon
der Freiheit” bekannte Problem wie folgt: ,,Zwang kann jedoch nicht vollig
vermieden werden, weil die einzige Methode, ihn zu verhindern, die Andro-
hung von Zwang ist. Eine freie Gesellschaft hat dieses Problem geldst, in-
dem sie dem Staat das Monopol der Zwangsausiibung ibertragt und

21 Berlin: Zwei Freiheitsbegriffe (wie Anm. 12), S. 255. Wihrend Berlin die ,,Heuchelei” und
»Selbsttduschung™ der politischen Agitatoren kritisiert, spricht von Hayek von ,,Sophis-
men“ und ,,Tricks, mit denen die Menschen bewogen werden koénnen, im Namen der Frei-
heit ihre Freiheit aufzugeben®, von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18), S. 22 f.

22 Als ,,Politologik* bezeichnet Dolf Sternberger eine normative politische Anthropologie, die
das natiirliche Wesen des Menschen als sozial bzw. politisch charakterisiert und dieses zu-
gleich als natiirliche Norm begreift. Die Aussage des Aristoteles, dass der Mensch ein poli-
tisches Lebewesen ist, ein ,,zoon politikon®, ist deskriptiv-definitorisch wie auch normativ
zu verstehen. So fallt Aristoteles iiber den, der freiwillig auBerhalb der Polis lebt, ein har-
sches Urteil, dieser sei schlechter oder besser als ein Mensch: ein Tier oder ein Gott. Sieche
Aristoteles: Politik, Buch I, und Dolf Sternberger: Drei Wurzeln der Politik. Frankfurt a.M.
1978.

153

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

versucht, diese Gewalt des Staates auf jene Félle zu beschrianken, in denen
sie zur Vermeidung von Zwang durch private Personen erforderlich ist. Das
ist nur dadurch moglich, dass der Staat bekannte private Bereiche der Einzel-
nen gegen Eingriffe von anderen schiitzt.“?? Hier wire dann statt von illegiti-
mem, willkiirlichem von legitimiertem, rationalem Zwang zu sprechen.

Die Rationalitit des staatlichen Zwangs folgt aus von Hayeks Konzeption
politischer Rationalitdt, die im Folgenden mit Bezug auf die liberale Wahr-
heitsskepsis untersucht werden wird.

3. Friedrich von Hayek tiber politische Rationalitdt und politische Ordnung

Der osterreichische Okonom, Rechts- und Sozialphilosoph Friedrich August
von Hayek zdhlt zu den bedeutendsten liberalen Theoretikern des 20. Jahr-
hunderts. Eine Verkiirzung seines Schaffens auf den o©konomischen
(Neo-)Liberalismus erscheint so falsch wie betriiblich angesichts eines the-
matisch vielfdltigen und originellen Lebenswerks, das neben wirtschaftswis-
senschaftlichen Arbeiten zahlreiche Schriften zur Kritik des Sozialismus, ei-
ne Theorie spontaner Ordnung und kultureller Evolution, Arbeiten zur Ge-
schichte des politischen Denkens und vor allem zu zentralen Fragen der
Rechts- und Politik-Philosophie umfasst. Fiir unsere Fragestellung sind aber
weniger die inhaltlichen Aspekte seines Werkes als vielmehr ihr epistemolo-
gischer Hintergrund relevant, insofern hier von einem genuinen Wissens-
problem ausgehend eine formale statt eine substantielle Rationalitdt fiir die
Begriindung der politischen Ordnung anempfohlen wird. Das steht in Ein-
klang mit der These von Viktor Vanberg, ,,daf3 [die] liberale Auffassung das
Problem der ,Rationalitdt® politischer Ordnung nicht auf das ,Was®‘, sondern
auf das ,Wie* politischer Praxis bezieht. In diesem Sinne liegt dem liberalen
Politikverstdndnis eine ,formale’ Rationalititskonzeption von Politik
zugrunde.*?*

Die Grundsitze einer liberalen Gesellschaftsordnung — negative Freiheits-
rechte, Beschrinkung des staatlichen Zwangs auf ihre Sicherung, die Herr-
schaft des Gesetzes — sind fiir von Hayek nicht zuletzt deswegen wiinschens-
wert, weil sie der Einsicht in die Begrenztheit der menschlichen Verstandes-
kréfte angemessen sind. Der Liberalismus sei, wenngleich nicht die einzige,

23 Von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18), S. 29.

24 Vanberg (wie Anm. 9), S. 58. Eine vergleichbare Unterscheidung von zwei Typen der Ord-
nung, ,,Markt” und ,,Plan®, die auf zwei Typen der Rationalitét zuriickgefiihrt werden, hat
Ralf Dahrendorf entwickelt in: Markt und Plan. Zwei Typen der Rationalitit. Tiibingen
1966.

154

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

aber die erfolgreichste Methode, ,,mit dem unvollstandigen, verstreuten Wis-
sen fertigzuwerden, das des Menschen unabédnderliches Los ist.“?® Die
verbreitete politikphilosophische Uberzeugung hingegen, dass sich die Be-
griindung der politischen Ordnung einer rationalen Konstruktion aus reinem
Vernunftgebrauch, einer absichtsvollen vernunftgeleiteten Planung verdan-
ke, weist von Hayek als schiere ,,Anmaflung von Wissen“ zuriick. Ein sol-
cher ,,rationaler Konstruktivismus‘ zielt auf ein nicht einldosbares ,,Was* der
Politik, mithin ,,durch einen Prozef3 des deduktiven Denkens die Wahrheit zu
finden, der seinen Ausgang von einigen wenigen, klar umrissenen und nicht
bezweifelbaren Pramissen nimmt.“2¢ Dieser Vorstellung von Politik als Kon-
struktionsaufgabe, die mit einem Fundamentalismus der Begriindung ver-
bunden ist (und hiufig genug mit fundamentalistischen politischen Ordnun-
gen einhergeht),?’ stehe aber die ,,entscheidende Tatsache unseres Lebens
[gegeniiber]: daB wir nicht allwissend sind, dal wir uns von Augenblick zu
Augenblick neuen Tatsachen anpassen miissen, die wir zuvor nicht gekannt
haben, und dall wir deshalb unser Leben nicht nach einem vorgefafiten, de-
taillierten Plan einrichten konnen, in dem jede einzelne Handlung im voraus
jeder anderen rational angepasst ist.“*® Ohne umfassendes Wissen, ohne
Kenntnis der Wahrheit, ist die politische Ordnung als Ergebnis menschlichen
Handelns, nicht aber menschlichen Entwurfs zu verstehen, vor allem nicht
als das Ergebnis einer planenden Vernunft. Damit miisse aber auch die
sozialwissenschaftliche Erklirung wie gegebenenfalls die normative Uber-
priifung konkreter politischer Ordnungen davon ausgehen, ,,dal das Recht
niemals ausschlieBlich das Ergebnis eines Entwurfs ist, sondern nur im

25 F. A. von Hayek: Die Sprachverwirrung im politischen Denken mit einigen Vorschliagen
zur Abhilfe. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsdtze. Tibingen 1969,
S.206-231, hier S. 207.

26 F. A. von Hayek: Arten des Rationalismus. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte
Aufsitze. Tiibingen 1969, S. 75-90, hier S. 78. Diesem Irrtum des konstruktiven Rationalis-
mus unterliegen auch einige klassische Liberalisten, allen voran Jean-Jacques Rousseau,
siche F. A. von Hayek: Grundsitze einer liberalen Gesellschaftsordnung. In: Ders.: Frei-
burger Studien. Gesammelte Aufsitze. Tibingen 1969, S. 108-125. Diese Kritik an be-
stimmten Spielarten des Liberalismus, mehr aber noch der ausschlieSlich negative Frei-
heitsbegriff und die Theorie des self-ownership machen von Hayek zu einem Vertreter des
Libertarismus.

27 Fir von Hayek wie fiir den von ihm héufig zitierten Karl Popper ist dieses Denken prades-
tiniert fiir die intellektuelle Grundlegung des Totalitarismus, so von Hayek: Arten des Rati-
onalismus (wie Anm. 26), S.88: ,.der konstruktivistische Rationalismus [ist] immer und
iiberall zutiefst antiliberal gewesen.* Siehe auch Karl Popper: Die offene Gesellschaft und
ihre Feinde, 2. Bde., Miinchen 1980.

28 Ebda. S. 84. Daraus folgert, ,,dal die Philosophie wichtiger ist als die Wissenschaft. Denn
auf sehr vielen Gebieten kann es sich nicht darum handeln, unsere Unwissenscheit durch
Fortschritt des Wissens zu beseitigen, sondern nur darum, wie wir uns am besten der Tatsa-
che unabénderlichen Unwissens konkreter Umsténde anpassen kénnen®, F. A. von Hayek:
Rechtsordnung und Handelnsordnung. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsét-
ze. Tiibingen 1969, S. 161-198, hier S. 170/1.

155

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Rahmen der Regeln der Gerechtigkeit beurteilt und gepriift wird, die nie-
mand erfunden hat [und auch niemand als héhere Wahrheit erkannt hat,
Anm. E.O] und die Denken und Handeln der Menschen leiteten, schon ch
solche Regeln jemals in Worte gefaBt wurden.“?® Das Recht, die Idee und
die Institutionen der Gerechtigkeit haben sich im Laufe einer langen kultur-
ellen Evolution entwickelt. Daher kdnnen sie nicht von einem archimedi-
schen Punkt aus (neu) begriindet oder rational konstruiert werden (aller-
dings, wie spiter noch ausgefithrt werden wird, ,,formal® und ,negativ*
tiberpriift werden).

Diese erkenntnistheoretischen Uberlegungen liegen von Hayeks Theorie der
spontanen®, selbstgewirkten Ordnung zugrunde, nach der die Gesellschaft
weder ausschlieBlich als Ergebnis von ,,Physis®, einer vom menschlichen
Handeln unabhingigen Natur, noch ausschlielich als Ergebnis von
»,Nomos®, einer der menschlichen Planung und Rationalitdt unterworfenen
Konvention, zu betrachten sei, sondern als regelgeleitete Ordnung, die sich
aus einem letztlich evolutiondren kulturellen Prozess ergeben habe.’® Nur
ein kleiner Teil dieser Regeln sei der Rationalisierung und Planung zuging-
lich, wobei sich verschiedene ,,Schichten von Verhaltensregeln® iiberlagern:
einerseits genetisch ererbte, instinktive Antriebe, die durch die Physiologie
des Menschen bestimmt sind, dann die Uberreste kultureller Traditionen, die
sich erfolgreich durchgesetzt und etabliert haben. Schlielich ,,iiber all dem
jene diinne Schicht von Regeln, die bewusst angenommen und modifiziert
wurden, um bestimmten Zwecken zu dienen.‘3! Insofern auch die moderne
menschliche Gesellschaft einer spontanen, zugleich abstrakten und hoch
komplexen Ordnung entspricht, gilt auch fiir sie, dass nur ein geringer Teil
ihrer Regeln fiir gewihlte Zwecke intendiert und konstituiert wurde und als
rational kontrolliert gelten kann.>? Damit sind die Grenzen der Begriindbar-
keit der politischen Ordnung bereits markiert: der Riickgriff auf hohere oder
tiefere Wahrheiten der Politik verbietet sich ebenso wie die Unterstellung
von substantiellen politischen Funktionen und Zwecken. Die Regeln des

29 F. A. von Hayek: Die Ergebnisse menschlichen Handelns, aber nicht menschlichen Ent-
wurfs. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsétze. Tiibingen 1969, S. 97-107, hier
S. 104.

30 Zu der Kritik an der Nomos- und Physis-Vorstellung von Ordnung siche von Hayek: Die
Sprachverwirrung (wie Anm. 25) und Ders.: Arten der Ordnung. In: Ders.: Freiburger Stu-
dien. Gesammelte Aufsitze. Tiibingen 1969, S. 32-46. Die ausgearbeitete Theorie der kul-
turellen Evolution, die die genetischen und funktionalen Aspekte der sozialen Ordnung als
untrennbar darstellt, findet sich in: Die Anmafiung von Wissen. Neue Freiburger Studien.
Tiibingen 1996. Eine Untersuchung der erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theorie
spontaner Ordnung liegt vor mit Hardy Bouillon: Ordnung, Evolution und Erkenntnis.
Hayeks Sozialphilosophie und ihre erkenntnistheoretische Grundlage. Tiibingen 1991.

31 F. A. von Hayek: Die drei Quellen der menschlichen Werte. In: Die Anmafiung von Wis-
sen (wie Anm. 30), S. 37-75, hier S. 48.

32 Siehe von Hayek: Arten der Ordnung (wie Anm. 30).

156

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

menschlichen Zusammenlebens haben keine gemeinsamen Zielsetzungen
zum Inhalt (dem methodologischen Individualismus von Hayeks zufolge
koénnen ohnehin ausschlieBlich Individuen Ziele haben)?3 und miissen sich
darauf beschrinken, es keinem Individuum zu verunmdglichen, seine per-
sonlichen Ziele zu verfolgen. Anders gesagt: politische und rechtliche Re-
geln und Normen formulieren und schiitzen Handlungsgrenzen und keine
Handlungsziele.

Die ordnungstheoretische Grundlegung wird hier mit der Idee der negativen
Freiheit verbunden: , Freie Menschen, denen erlaubt sein soll, ihre Mittel
und Kenntnisse fiir ihre personlichen Ziele einzusetzen, diirfen keinen Re-
geln unterworfen werden, die ihnen sagen, was sie tun sollen, sondern nur
Regeln, die ihnen sagen, was sie nicht tun diirfen.*3* Damit wird die Briicke
von allgemeinen Uberlegungen zur Genese politischer Ordnungen hin zur
politischen Ordnung des Liberalismus geschlagen: Zwar haben sich die ge-
genwirtigen, modernen und ,,offenen Grofigesellschaften aus kleineren ,,ge-
schlossenen Stammesgesellschaften entwickelt, deren Mitglieder durch ge-
meinsame konkrete Zwecke verbunden waren. Aber eine solche Zweckbin-
dung und Wahrheitsunterstellung ist fiir die grofen pluralistischen Gesell-
schaften der Gegenwart letztlich nur um den Preis geschlossener, in letzter
Konsequenz totalitaristischer Gesellschaften zu haben. Deshalb ,,beruht die
Ordnung einer Offenen Gesellschaft und aller modernen Zivilisation weitge-
hend auf Meinungen.*3> Denn: ,,Aus der Diskussion und gegenseitigen Kri-
tik der unterschiedlichen, auf verschiedene Erfahrungen gestiitzten menschli-
chen Ansichten erwartet man eine erfolgreichere Wahrheitsfindung oder we-
nigstens die beste erreichbare Anniherung an die Wahrheit.*36

Diesen immer wieder durch demokratische Willensbildungen und Entschei-
dungsfindungen zu eruierenden ,,Wahrheiten®, die einer Entscheidung, aber
keiner Erkenntnis geschuldet sind, ein ,,Wie®, aber kein ,,Was“ der Politik
ausdriicken, stellt von Hayek einen formalen und negativen Gerechtigkeits-
test zur Seite. Dieser Test der verbotenen Ungerechtigkeit ist der Tatsache
geschuldet, ,,dall wir negative Kriterien haben, die uns zeigen, was ungerecht

33 Siehe F. A. von Hayek: Individualism: True and False. In: Individualism and Economic
Order. London 1976, S. 1-32. Fiir den Zusammenhang von Individualismus und Liberalis-
mus vgl. auch Reinhard Zintl: Individualistische Theorien und die Ordnung der Gesell-
schaft. Untersuchungen zur politischen Theorie von James M. Buchanan und Friedrich A.
v. Hayek, Berlin 1983.

34 Von Hayek: Grundsétze (wie Anm. 26), hier S. 115.

35 Von Hayek: Sprachverwirrung (wie Anm. 25), S. 218.

36 Von Hayek: Anmaflung von Wissen (wie Anm. 30), S. 244.

157

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ist, obgleich wir keine positiven Kriterien der Gerechtigkeit haben.*37 Die
Skepsis, die gegeniiber philosophischen oder politischen Theorien der kol-
lektiven Zweckbindung und Zielkonstruktion zum Ausdruck gebracht wur-
de, von Hayeks Kritik an dem Versuch, alle menschlichen Lebensbereiche
zum Gegenstand rationaler Kontrolle zu machen, hat somit keine umfassen-
de Wertneutralitdt, auch keinen Subjektivismus oder gar Fatalismus beziig-
lich der Verfassungsgrundsitze politischer Ordnungen zur Folge. Denn ,,daf3
die Erkenntnis der eigentlichen Grenzen rationaler Kontrolle eine der wich-
tigsten Anwendungen der Vernunft ist*,3® fiihrt weg von einer substantiellen
erkennenden Rationalitit in der Politik, hin zu einer formalen Rationalitét
der Verallgemeinerung, der Unparteilichkeit, Gleichheit und der abstrakten
Regeln, die in gleicher Weise fiir alle annehmbar und anwendbar sind.3° Un-
ter den Bedingungen unserer uniiberwindbaren relativen Unwissenheit und
der Nicht-Planbarkeit komplexer menschlicher Ordnungen sowie der Offen-
heit und Pluralitdt menschlicher Zielsetzungen werden diese allgemeinen ge-
meinsamen Regeln den Grundsétzen einer liberalen Gesellschaftsordnung
entsprechen. Diese ,,erzwingen keine bestimmten Handlungen (was immer
ein konkretes Ziel voraussetzt), sondern verbieten lediglich, die geschiitzte
Sphire eines Individuums zu verletzen, die durch eben diese Regeln abge-
steckt wird,“40 das ermdglicht ,,jedem zufillig herausgegriffenen Individuum
die beste Chance (...), seine Kenntnisse erfolgreich fiir seine personlichen
Zwecke zu nutzen* und garantiert ,eine friedliche Zusammenarbeit zum
wechselseitigen Nutzen der Menschen.“4!

Friedrich von Hayeks politische Philosophie ist ein in seiner Originalitét be-
stechendes, zugleich charakteristisches Beispiel dafiir, dass die liberale Be-
griindung der politischen Ordnung auch unter dem metaphysisch desillusio-
nierten Lichte der Wahrheitsskepsis gelingt. Die nicht-substantiierte, formale
politische Rationalitét reicht hin fiir die Verteidigung einer Verfassung der
Freiheit unter der Herrschaft des Gesetzes, die das friedliche Zusammenle-
ben von Menschen regelt, welche keine gemeinsamen Zwecke anstreben.
Die zentrale Frage der politischen Philosophie: ,,Was fiir Regeln miissen die

37 F. A. von Hayek: Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit. Landsberg/Lech 1981, S. 66 f.
Der Test wird an dieser Stelle ,,objektiv genannt: ,,In einer solchen Bemiihung in Rich-
tung auf die Weiterentwicklung eines Systems von Regeln, die zum gréfBten Teil von den
Mitgliedern einer Gesellschaft akzeptiert sind, gibt es auch eine objektive Priifung dessen,
was ungerecht ist (,objektiv® im Sinne von ,intersubjektiv giiltig®, aber nicht im Sinne von
universal).*.

38 Von Hayek: Arten des Rationalismus (wie Anm. 26), S. 87.

39 Ebda. S. 84: ,,Die einzige Art und Weise, in der wir unserem Leben tatsdchlich eine gewis-
se Ordnung geben konnen, besteht darin, gewisse abstrakte Regeln oder Prinzipien als
Wegweiser anzunehmen und uns dann streng an die angenommen Regeln zu halten, wenn
wir uns mit neu entstehenden Situationen auseinandersetzen.*

40 Von Hayek: Grundsétze (wie Anm. 26), S. 113.

41 Ebda.S.111.

158

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Individuen befolgen, wenn sich eine Ordnung ergeben soll?*,*? kann im Sin-
ne einer freiheitlichen politischen Ordnung beantwortet werden — ohne die
Notwendigkeit einer Wahrheit, aber mit Riicksicht auf das, was selbst unter
dem Faktum des gesellschaftlichen Pluralismus fiir alle freien und gleichen
Individuen zur Realisierung ihrer eigenen Lebenspldne verniinftig und ak-
zeptabel erscheint.

42 Von Hayek: Arten der Ordnung (wie Anm. 30), S. 39.

159

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

19.01.2028, 18:30:08.


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Volker Stalmann

Bernhard Falk (1867-1944) — Liberaler, Jude und
deutscher Patriot

Als langjdhriger Fraktionsvorsitzender der Deutschen Demokratischen Partei
bzw. der Deutschen Staatspartei im PreuBischen Landtag hatte Bernhard
Falk nicht unwesentlichen Anteil an der Gestaltung der Politik im groften
deutschen Land. Auch spielte er in der Kdlner Politik und in der Rheinland-
bewegung der Jahre 1918/19 und 1923 eine zentrale Rolle. Das Interesse an
der Person Bernhard Falk resultiert allerdings nicht nur aus der herausgeho-
benen politischen Position des Liberalen, sondern auch aus seiner Stellung
als jiidischer Deutscher, der 1939 in die Emigration gezwungen wurde. An-
hand seines Lebensweges kann exemplarisch die Geschichte akkulturierter
Juden im Kaiserreich und in der Weimarer Republik sowie das facettenrei-
che Verhiltnis der deutschen Juden zum politischen Liberalismus nachge-
zeichnet und konkretisiert werden. Falks 1936 verfassten Lebenserinnerun-
gen, die dieses Jahr von der Parlamentarismuskommission (KGParl) heraus-
gegeben werden,! stellen mithin eine hochst interessante Quelle fiir die Ge-
schichte des deutschen und preuBischen Liberalismus dar. Beispielhaft ver-
mogen sie die Handlungszwinge und -spielrdume einer Partei zu erhellen,
deren Niedergang die schleichende Erosion der parlamentarischen Grundla-
gen des Weimarer Staates wie in einem Brennspiegel erkennen ldsst.
Bernhard Falk wurde am 26. Mérz 1867 als Sohn jiidischer Eltern im rheini-
schen Bergheim/Erft nahe Koln geboren, wo sich seine Vorfahren im 18.
Jahrhundert niedergelassen hatten. Bernhards Vater Salomon, im Nachbarort
Oberaussem geboren, gehorte als Metzger zu den wohlhabenden jiidischen
Familien in Bergheim. Die gehobene soziale Stellung, das Ansehen und der
Respekt, der ihm zuteil wurde, kamen darin zum Ausdruck, dass er, wie be-
reits sein Vater Samuel Falk, mit kurzen Unterbrechungen von 1857
bis 1870 der jiidischen Gemeinde Bergheims vorstand.?

Zu den pragenden Momenten seiner Kindheit und Jugend zéhlte Bernhard
Falk die tiefe Religiositdt seiner Eltern. Sein Elternhaus sei ein ,,streng

1 Bernhard Falk (1867-1944). Erinnerungen eines liberalen Politikers. Eingeleitet und bearbei-
tet von Volker Stalmann, Diisseldorf 2012.

2 Vgl. Heinz Gerd Friedt/Norbert Esser: Die Geschichte der jiidischen Gemeinde in Bergheim
1239-1945, Bergheim 1983, S. 13-59, 244.

161

https://dol. - am 19.01.2026, 18:30:08.



https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

