
Weitere Beiträge

Elif Özmen

Liberalismus zwischen Wahrheitsskepsis und
Wahrheitsanspruch –
Friedrich August von Hayek über politische
Rationalität und politische Ordnung

Die politische Philosophie der Gegenwart ist nachdrücklich durch das Werk
von John Rawls und seinem Versuch der kritischen Weiterführung der klas-
sischen liberalen Vertragstheorien geprägt. Nicht nur die Renaissance der
normativen politischen Philosophie ist seiner 1971 veröffentlichten „Theory
of Justice“ geschuldet.1 Auch die Revisionen und Verwerfungen, die Rawls
selbst in Reaktion auf die Kritik an der ursprünglichen Theorie ab den
1980er Jahren vorgenommen hat, entwickelten nachhaltige, die philosophi-
sche Debatte begrifflich und methodisch prägende Kraft. Das gilt vor allem
für den Terminus, den Rawls zur Bezeichnung seiner späteren Theorie
wählt: „Politischer Liberalismus“. Kurz gesagt ist eine Theorie der Gerech-
tigkeit politisch und nicht metaphysisch, wenn sie angesichts des faktischen
weltanschaulichen Pluralismus, der charakteristisch ist für moderne demo-
kratische Gesellschaften, alle strittigen, inkommensurablen und konflikt-
trächtigen Lehren meidet – auch wenn es durchaus sein kann, dass einige
dieser Lehren wahr und andere falsch sind.2
An dieses Rawlssche Diktum knüpft eine Debatte über das Verhältnis von
Wahrheit und Politik an, die für die begründungstheoretische Grundlegung,
mithin das Selbstverständnis des Liberalismus als einer normativen politi-
schen Theorie zentral ist. Diese Liberalismus-interne Debatte (zu der der so-
genannte „Familienstreit“ zwischen Jürgen Habermas und John Rawls, der
postmoderne Entwurf eines (selbst-)ironischen Liberalismus von Richard

1 John Rawls: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M. 1971.
2 „Welche Urteile alles in allem wahr sind, ist für den politischen Liberalismus ohne Bedeu-

tung, da er alle Probleme unter seinen eigenen, begrenzteren Gesichtspunkten betrachtet.“
John Rawls: Politischer Liberalismus. Frankfurt a.M. 1998, S. 17.

146

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rorty wie auch die Diskussion um einen neutralen Liberalismus von Bruce
Ackerman und Charles Larmore gehören)3 kreist um die Frage, ob und in
welchem Sinne es die methodisch-argumentative Systematik des Liberalis-
mus erlaubt, Wahrheit als einen Gegenstand oder gar als Ergebnis der Be-
gründung der politischen Ordnung zu verstehen.
Die naheliegende Antwort auf diese Frage scheint negativ zu sein. Der Libe-
ralismus ist geradezu dadurch charakterisiert, dass er Wahrheitsansprüche
zurückweist in dem Sinne, dass die normativen Regeln des Zusammenlebens
nicht als vom Subjekt unabhängige Sachverhalte einer metaphysischen
Wirklichkeit gegeben sind. Sondern diese Normen sind Gegenstand und Er-
gebnis der Begründung der politischen Ordnung selbst. Während dieses me-
taphysisch hypostasierte Verständnis von Wahrheit also zurückgewiesen
wird, historisch durch den radikalen neuzeitlichen Bruch mit der politischen
Philosophie der Antike und des Mittelalters vollzogen, legt es die normative
Grammatik des Liberalismus zugleich nahe, dass Wahrheitsansprüche in ei-
nem nicht-metaphysischen Sinne, im Sinne der objektiven Geltung bzw. der
allgemeinen rationalen Akzeptabilität sehr wohl erhoben werden.4
Ich werde mich im Folgenden weitgehend auf das Moment der liberalen
Wahrheitsskepsis konzentrieren, zunächst durch eine Gegenüberstellung von
zwei Begründungsmodi der politischen Ordnung, die zwei unterschiedliche
Politikverständnisse – als Erkenntnisproblem einerseits, als Entscheidungs-
problem andererseits – begründen (1). Der Liberalismus versteht Politik als
Entscheidungsproblem – als ein wichtiger Grund hierfür wird die Idee der
negativen Freiheit analysiert werden (2). Abschießend wird diese konstrukti-
ve Verknüpfung von negativem Freiheitsbegriff und Wahrheitsskepsis an ei-
nem Aspekt des Werkes von Friedrich August von Hayek konkretisiert wer-
den, nämlich der Rolle der politischen Rationalität für eine freiheitlich ver-
fasste politische Ordnung (3).5

3 Siehe Wilfried Hinsch: Zur Idee des politischen Liberalismus. John Rawls in der Diskussi-
on. Frankfurt a.M. 1997, darin: Jürgen Habermas: Versöhnung durch öffentlichen Vernunft-
gebrauch, S. 169-195, und John Rawls: Erwiderung auf Habermas, S. 196-262. Richard Ror-
ty: Kontingenz, Ironie und Solidarität. Frankfurt a.M. 1992; Bruce Ackerman: Social Justice
in the Liberal State. New Haven/London 1980, S. 349ff.; Ders.: Political Liberalisms. In:
Journal of Philosophy 91 (1994), S. 364-386; Charles Larmore: Strukturen moralischer
Komplexität. Stuttgart/Weimar 1995, Kap. 3.

4 Diese Position wird ausführlich begründet in meiner Habilitationsschrift: Truth matters! Zu
den begründungstheoretischen Grundlagen des politischen Liberalismus (in Vorbereitung
für die Publikation). Ein Teil der Kritik an Rawls‘ Diktum liegt vor mit: Julian Nida-Rüme-
lin/Elif Özmen: Zur Normativität des Politischen in der säkularen, liberalen und sozialen
Demokratie. In: Jahrbuch für Recht und Ethik, Bd. 19 (2011), S. 51-63.

5 Im Folgenden werden durchweg die Begriffe „Liberalismus“ und „liberal“ verwendet, ohne
auf Binnendifferenzierungen einzugehen, etwa zwischen „Libertarismus“ (wofür von Hayek
stehen würde) oder „sozialstaatlicher Liberalismus“ (John Rawls könnte als ein Vertreter
gelten). Diese Unterscheidungen sind für die hier leitende erkenntnis- und begründungstheo-
retische Frage irrelevant.

147

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Begründung der politischen Ordnung als Erkenntnis- und
Entscheidungsproblem

Das Problem der Wahrheit als das Problem des Verhältnisses von Wahrheit
und Politik kann mit Blick auf die Geschichte des politikphilosophischen
Denkens auf zweierlei Weise verstanden werden. Die erste Möglichkeit ist
einem „fundamentalistischen Begründungsprojekt“ geschuldet (vom engl.
„foundationalism“), demzufolge wir unsere Überzeugungen dadurch recht-
fertigen, dass wir auf etwas rekurrieren, das seinerseits weder begründungs-
bedürftig noch begründungsfähig ist, sondern gewissermaßen aus sich selbst
heraus wahr. Dieses Fundament unseres Wissens wird üblicherweise durch
einen erkenntnistheoretischen und metaphysischen Realismus gestützt. Dem-
zufolge sind die Objekte der Erkenntnis Elemente einer realen Welt, die un-
abhängig ist vom Subjekt – also unseren Kenntnissen, Meinungen, Überzeu-
gungen, ja unabhängig von unserer Existenz. Daher müssen wir uns als Sub-
jekte der Erkenntnis in unseren Erkenntnisbemühungen an dem Objekt der
Erkenntnis orientieren und zwar in einem vorwiegend passiven und rezepti-
ven Modus. Nicht, dass wir unsere Überzeugungen für begründet oder wahr
halten, sondern dass sie in Relation zu objektiven, von unserem Fürwahrhal-
ten unabhängigen Sachverhalten begründet sind, qualifiziert sie als Wissen.
Der locus classicus für eine fundamentalistische Begründung der politischen
Ordnung mittels der Erkenntnis einer alleinigen, umfassenden, unbezweifel-
baren Wahrheit ist Platons „Politeia“. Normen, Prinzipien, Institutionen so-
wie der Aufbau der Polis werden begründet durch Rekurs auf ein Funda-
ment, das seine Substanz durch einen erkenntnistheoretischen und metaphysi-
schen Realismus gewinnt. Die Idee des Guten, die in einer real existierenden
Welt des Denkbaren „den Dingen, welche erkannt werden, Wahrheit ver-
leiht“,6 ist das Objekt der politischen Erkenntnis, an welchem sich deren
Subjekt rezeptiv orientieren muss. Das Erkenntnisobjekt ist unabhängig von
dem, was Menschen für wahr halten, d.h. von ihren Meinungen (doxa). Will
man zu Wissen, zu wahren gerechtfertigten Meinungen (episteme) gelangen,
muss eine Übereinstimmung zwischen dem, was wirklich ist – die Idee des
Guten und die davon abhängige Gerechtigkeit – und den menschlichen Be-
gründungen der politischen Ordnung hergestellt sein. Diese Übereinstim-
mung des subjektiven Denkens mit dem objektiven Sein ist das Ergebnis ei-
ner richtigen Einsicht, die, von Platon als exklusiv vorgestellt, die politische
Tugend der Weisheit (sophia) begründet. Die Wenigen, die zu dieser exklu-
siven Einsicht gelangen, sind somit im Besitz eines „Wissen[s], auf Grund
dessen sie nicht über irgendeine einzelne staatliche Angelegenheit, sondern

1.

6 Platon: Der Staat. In: Sämtliche Dialoge, Bd. V, in der Übersetzung von Otto Apelt. Ham-
burg 1998, hier (508).

148

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


über den Staat als Ganzes“7 beraten können. Deswegen sollen eben diese
Wissenden als Philosophenkönige über die Polis herrschen.
In Abgrenzung von dem fundamentalistischen Begründungsmodus und den
mit ihm verbundenen metaphysischen Grundlegungen des Wissens und un-
seres Erkenntnisvermögens betrachtet das „liberale Begründungsprojekt“ die
Vorstellung einer substantiellen alleinigen Wahrheit, an der sich die Begrün-
dung der politischen Ordnung orientieren könne oder gar müsse, mit großer
Skepsis. Die Normen des Zusammenlebens sind nicht irgendwo „gegeben“,
so dass die Begründungsleistung darin aufgehen könnte, diese Sachverhalte
zu erkennen und als unabhängige Strukturprinzipien nachzuvollziehen im
Sinne des „Spiegelns“ des Vorgegeben.8 Sondern diese Normen sind Gegen-
stand und Ergebnis der Begründung selbst; sie werden gleichsam „gemacht“.
Nicht, dass Wahrheit unwichtig oder überflüssig ist, sondern dass es keine
alleinige umfassende Wahrheit in der Politik gibt, mithin kein metaphysi-
sches Wissen über die richtige Form, Funktion und Handlungsweise politi-
scher Ordnungen, ist der Ausgangspunkt dieses Begründungsprojekts. Sein
Ziel besteht darin, zuvorderst den Gegenstand, die Bedingungen und auch
die Grenzen der Begründung der politischen Ordnung festzulegen, als dessen
Ergebnis dann erst die „richtige“, besser gesagt: die rechtfertigungsfähige
politische Ordnung konstituiert bzw. legitimiert werden kann.
Die klassischen Vertragstheorien sind ein gutes Beispiel für das liberale Be-
gründungsprojekt, insofern sie sich nicht an feststehenden Strategien, ferti-
gen Lösungen oder einer gegebenen, lediglich zu „spiegelnden“ Ordnung
orientieren, sondern an der (kontrafaktischen) Situation der Individuen vor
aller Politik. Zur Veranschaulichung dieses vorpolitischen und vorsozialen
Ausgangspunkts der Begründung dient der „Naturzustand“ mit seiner argu-
mentationsstrategischen Abstraktion von Zwang. In einem Zustand, in dem
verbindliche politische und rechtliche Ordnungen fehlen, verfolgen freie und
gleiche Individuen ihre Interessen mit allen geeigneten Mitteln, was unwei-
gerlich zu Konflikten führt. Jedenfalls einige dieser Interessenskonflikte sind
in ihren Auswirkungen für jeden so nachteilig, dass ihre Befriedung jedem
Einzelnen vernünftig erscheinen muss. Da die langfristige und verlässliche
Konfliktlösung allerdings weder durch das einzelne Individuum geleistet
werden kann, noch durch Koalitionen oder bloße Kooperationsversprechen
mit einigen anderen, muss die Kooperationsvereinbarung, ergo: der Vertrag,
vernünftigerweise von allen Individuen getragen und durch Zwangsbefugnis,
d.h. politische und rechtliche Institutionen, den Staat, gesichert werden. Die
politische Ordnung ist somit in ihrer Funktion, ihren Zwecken und

7 Platon: Der Staat (428).
8 Diese erkenntnistheoretische Konzeption des „Spiegelns“ einer gegebenen Ordnung führt

Richard Rorty aus in: Der Spiegel der Natur. Eine Kritik der Philosophie. Frankfurt a.M
1981.

149

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Befugnissen eine Konvention, deren Konstituierung und Legitimierung der
(hypothetischen) Zustimmung freier und gleicher, zunächst apolitischer Indi-
viduen unterliegt.
Der fundamentalistische und der liberale Modus der Begründung der politi-
schen Ordnung unterscheiden sich also schon in ihrem Verständnis davon,
welche Art von Problem die politische Philosophie eigentlich verhandelt und
auf welche Weise und mit welcher erkenntnis- und begründungstheoreti-
schen Methode dieses Problem gelöst werden kann. Für den Fundamentalis-
mus ist das vorrangige Problem der politischen Philosophie ein Erkenntnis-
problem. Die Begründung der politischen Ordnung kommt nicht durch den
Meinungsaustausch, das Argumentieren und Überzeugenwollen, die Wil-
lensbildung oder durch Kooperation und Konsens zustande, sondern durch
die Erkenntnis einer substantiellen Wahrheit. Die Begründung der politi-
schen Ordnung ist daher von den Meinungen und Überzeugungen der
schlussendlich von ihr Betroffenen – der Untertanen, der Bürger – unabhän-
gig, in letzter Konsequenz ihren Beurteilungen und ihrer Zustimmung entzo-
gen. Dagegen verortet der Liberalismus das zentrale politikphilosophische
Problem nicht in der Erkenntnis, sondern in der Analyse der Bedingungen
und Gründe, unter denen die politische Ordnung überhaupt erst „gemacht“
wird. Für den Liberalismus ist das Problem der Begründung somit ein Ent-
scheidungsproblem, das von der Vorstellung ausgeht, „daß es zur Frage poli-
tischer Zielsetzung prinzipiell verschiedene Einstellungen, Ansichten und
Interessen geben kann und daß keine ‚objektiven’ Kriterien für die Bestim-
mung einer exklusiven, allgemeinverbindlichen Lösung existieren. (…) Es
muß ein Entscheidungsmodell angegeben werden, das dem Festlegen einer
Zielvorgabe dienen soll.“9

Viktor Vanberg, von dem dieses Zitat wie auch die Unterscheidung von „Er-
kenntnis“- und „Entscheidungsproblem“ stammt, sieht das liberale Politik-
verständnis im Zusammenhang mit der Auffassung, „daß niemand die Legi-
timation haben kann und von daher auch niemandem die Möglichkeit gege-
ben werden soll, für andere festzulegen, was sie als Ziel ihres Handelns zu
wählen habe.“10 Diese Auffassung gründet in einer Idee der Freiheit, die im
Folgenden einen weiteren Aspekt der liberalen Wahrheitsskepsis erhellen
soll.

9 Viktor Vanberg: Wissenschaftsverständnis, Sozialtheorie und politische Programmatik.
Tübingen 1973, S. 59.

10 Ebda. S. 58.

150

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Die Idee der negativen Freiheit

Der Liberalismus ist eine Philosophie der Freiheit. Das Plädoyer für die Frei-
heit des Individuums – für die bürgerlichen Freiheitsrechte im politischen
Bereich und für die Freiheit der Handlungen, Überzeugungen, Praktiken und
Lebensformen im persönlichen Bereich – ist sein charakteristisches Merk-
mal.11 Zugleich ist der Begriff „Freiheit“ Gegenstand von nicht enden wol-
lenden Disputen, verschiedenen Interpretationen oder gar inkommensurablen
Freiheitskonzeptionen. Diese grundsätzliche Umstrittenheit („essential con-
testability“)12 des Freiheitsbegriffs kann aber für die im Detail wohlmöglich
sehr unterschiedlichen Theorie-Varianten auf einen gemeinsamen Ausgangs-
punkt heruntergebrochen werden: die Idee der negativen Freiheit.
Die Unterscheidung von „negativer“ und „positiver Freiheit“ hat durch die
Arbeiten von Isaiah Berlin Eingang in die politische Philosophie gefunden.13

Ihm zufolge begründet die „Ansicht, daß es einen bestimmten persönlichen
Freiraum geben müsse, der unter keinen Umständen verletzt werden dür-
fe“,14 die Idee negativer Freiheit als „den Bereich, in dem sich ein Mensch
ungehindert durch andere betätigen kann.“15 Dieser (schlußendlich durch li-
berale Freiheits- bzw. Abwehrrechte) zu garantierende persönliche Bereich
ist im Sinne einer Bedingung der Möglichkeit der Persönlichkeitsentwick-
lung und Lebensführung des Individuums zu verstehen, dem „Mindestmaß
an Platz, das notwendig ist, um jene natürlichen Fähigkeiten zu entwickeln,
die es ihm überhaupt erst ermöglichen, die verschiedenen Zwecke, die Men-
schen für gut, richtig und heilig halten, zu verfolgen oder auch nur zu erken-
nen.“16 Diese Idee der Freiheit als Unabhängigkeit von Fremdbestimmung,
insbesondere als das Freisein von Zwang durch Dritte, steht im Zentrum des
Liberalismus. Es ist eine genuin politische Freiheit, denn sie meint weder
das Verhältnis des Menschen zu sich selbst, zur Welt oder zu Gott, sondern
die Freiheit von Menschen im äußeren Verhältnis zu anderen Menschen und

2.

11 Jedenfalls dann, wenn man Freiheit verknüpft mit Gleichheit (es geht stets um gleiche Frei-
heit) und einem methodischen und normativen Individualismus (die Einschränkung der in-
dividuellen Freiheiten ist gegenüber jedem betroffenen Individuum legitimationsbedürftig).
Siehe die Darstellung des Liberalismus als zeitgenössisches Paradigma der politischen Phi-
losophie in Elif Özmen: Politische Philosophie. Zur Einführung. Hamburg 2013.

12 Von einer „essential contestability“ spricht erstmal Gallie bei solchen Begriffe, z.B. “free-
dom (…) the proper use of which inevitably involves endless disputes about their proper
uses on the part of their users”, Walter Bryce Gallie: Essentially Contested Concepts. In:
Proceedings of the Aristotelian Society 56 (1955/56), S. 167-198, hier S. 169.

13 Isaiah Berlin: Zwei Freiheitsbegriffe. In: Ders.: Freiheit. Vier Versuche. Frankfurt a.M.
2006, S. 197-256. (Erstmals veröffentlicht in englischer Sprache 1958).

14 Ebda. S. 203.
15 Ebda. S. 201.
16 Ebda. S. 203.

151

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


innerhalb der Gesellschaft, insbesondere im Verhältnis zu staatlichen
Institutionen.
Der Gegenbegriff zu negativer Freiheit ist somit Zwang: „Einen Menschen
zwingen heißt ihn seiner Freiheit berauben.“17 Für Friedrich von Hayek ist
Zwang „gerade deshalb ein Übel, weil er auf diese Weise ein Individuum als
denkendes und wertendes Wesen ausschaltet und es zum bloßen Werkzeug
zur Erreichung der Zwecke eines anderen macht.“18 Personen sind demzu-
folge in dem Maße frei, in dem sie freie Handlungsoptionen haben. In wel-
cher Weise die freie, d.h. äußerlich ungehinderte, keinem Zwang durch Drit-
te unterliegende Person handelt – ob sie etwa bestimmte Prinzipien des mo-
ralischen oder auch nur rationalen Handelns oder des guten oder autonomen
Lebens befolgt – ist kein Gegenstand der negativen Freiheitskonzeption.
Demzufolge hat es auch nichts mit der Freiheit oder Unfreiheit der Person zu
tun, ob sie bestimmte Fähigkeiten und Überzeugungen ausbildet oder för-
dert, bestimmte Gelegenheiten ergreift oder unverwirklicht lässt. Negative
Freiheit ist ein „Möglichkeitsbegriff“. Er ist nicht substantiiert, sondern ge-
wissermaßen leer, insofern den Individuen in der Ausübung ihrer Freiheit,
d.h. ihren Handlungen und Entscheidungen und ihrer Lebensführung, nicht
schon bestimmte Zwecke unterstellt werden dürfen.19 Eben diese Idee der
negativen Freiheit stellt von Hayek seinen Überlegungen zur „Verfassung
der Freiheit“ voran: „Ob er [der Einzelne, EÖ] frei ist oder nicht, hängt nicht
vom Bereich der Wahl ab, sondern davon, ob er erwarten kann, den Lauf sei-
ner Handlungen nach seinen gegenwärtigen Absichten zu gestalten, oder ob
jemand anderer die Macht hat, die Umstände so zu modifizieren, daß er nach
dem Willen des anderen und nicht nach seinem eigenen Willen handeln
wird. Freiheit setzt daher voraus, daß dem Einzelnen ein privater Bereich ge-
sichert ist, daß es in seiner Umgebung einen Bereich von Umständen gibt, in
die andere nicht eingreifen können.“20

Isaiah Berlin verbindet das Plädoyer für die Idee der negativen Freiheit mit
einer Kritik an denjenigen („positiven“) Freiheitskonzeptionen, die unter ei-
ner „metaphysischen Decke“ arbeiten, indem sie ihre moralischen, religiösen

17 Ebda. S. 201.
18 F. A. von Hayek: Die Verfassung der Freiheit. 4. Auflage, Tübingen 2005, S. 29 (Erstmals

veröffentlicht in englischer Sprache 1960). Zum Zwangsbegriff vgl. Philipp Batthyány:
Zwang als Grundübel der Gesellschaft? Der Begriff des Zwangs bei Friedrich August von
Hayek. Tübingen 2007.

19 Dieses in der Diskussion mittlerweile etablierte Verständnis von negativer Freiheit als
„Möglichkeitsbegriff“ und positiver Freiheit als „Verwirklichungsbegriff“ geht zurück auf
Charles Taylor: Der Irrtum der negativen Freiheit. In: Ders.: Negative Freiheit? Zur Kritik
des neuzeitlichen Individualismus. Frankfurt a.M. 1999, S. 118-144.

20 Von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18) S. 17. Für seine Freiheitskonzeption vgl. John N.
Gray: Freiheit im Denken Hayeks, Tübingen 1995, und Calvin M. Hoy: A Philosophy of
Individual Freedom. The Political Thought of F. A. von Hayek. Westport 1984.

152

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


und ideologischen Ziele unter dem hehren Namen der Freiheit verfolgen.21

Negative Freiheit hat und braucht keine solche „metaphysische Decke“, was
es erlaubt, auf das (anti-fundamentalistische) liberale Begründungsprojekt
zurückzukommen. Als dessen Ausgangspunkt wurde die Zurückweisung ei-
nes vor aller Begründung stehenden, letztlich metaphysischen Wissens über
die richtige Form, Funktion und Handlungsweise politischer Ordnungen dar-
gestellt. Hinter dem gemeinschaftlichen Leben und dem Regiertwerden, oder
anders gesagt: hinter der Faktizität sozialer und politischer Ordnungen steckt
keine höhere Wahrheit oder Politologik.22 Im nicht-konventionalisierten, na-
türlichen Zustand kommt dem Einzelnen zunächst und vorrangig Freiheit zu
– etwa die „Freiheit von“ (sozialen, rechtlichen, moralischen) Bindungen,
äußeren und inneren Hindernissen und damit verbunden die „Freiheit zu“
tun, was ihm beliebt, zu nehmen, was ihm begehrenswert erscheint, zu leben,
wie es ihm angenehm ist. Diese natürliche Freiheit des Menschen ist norma-
tiv grundlegend, d.h. ihre politische Einschränkung, primär mit dem Mittel
der rechtlichen Befugnis zu zwingen, bedarf grundsätzlich der Legitimation.
Diese erfolgt gegenüber und zugleich durch die Mitglieder der politischen
und rechtlichen Gemeinschaft, die Freiheitsbeschränkungen hinnehmen
müssen. Unter welchen Bedingungen werden sie das vernünftigerweise tun?
Die liberale Antwort bedient sich erneut der Idee der Freiheit: freie und glei-
che Individuen werden einer staatlichen Befugnis, sie zur Erhaltung von all-
gemeinen gesatzten Regeln zu zwingen, nur dann zustimmen, wenn dieser
freiheitsbegrenzende Zwang zugleich Freiheit sichert. Es gibt also Formen
und Funktionen staatlichen Zwangs, die aufgrund ihrer freiheitsbeschränken-
den Konsequenzen gewissermaßen immer noch übel, aber dennoch gerecht-
fertigt sind, um größeres Übel – die unvermeidlichen Konflikte des mensch-
lichen Zusammenlebens, die ihrerseits mit Gewalt und Zwang einhergehen
können – zu vermeiden. Friedrich von Hayek analysiert das als „Paradoxon
der Freiheit“ bekannte Problem wie folgt: „Zwang kann jedoch nicht völlig
vermieden werden, weil die einzige Methode, ihn zu verhindern, die Andro-
hung von Zwang ist. Eine freie Gesellschaft hat dieses Problem gelöst, in-
dem sie dem Staat das Monopol der Zwangsausübung überträgt und

21 Berlin: Zwei Freiheitsbegriffe (wie Anm. 12), S. 255. Während Berlin die „Heuchelei“ und
„Selbsttäuschung“ der politischen Agitatoren kritisiert, spricht von Hayek von „Sophis-
men“ und „Tricks, mit denen die Menschen bewogen werden können, im Namen der Frei-
heit ihre Freiheit aufzugeben“, von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18), S. 22 f.

22 Als „Politologik“ bezeichnet Dolf Sternberger eine normative politische Anthropologie, die
das natürliche Wesen des Menschen als sozial bzw. politisch charakterisiert und dieses zu-
gleich als natürliche Norm begreift. Die Aussage des Aristoteles, dass der Mensch ein poli-
tisches Lebewesen ist, ein „zoon politikon“, ist deskriptiv-definitorisch wie auch normativ
zu verstehen. So fällt Aristoteles über den, der freiwillig außerhalb der Polis lebt, ein har-
sches Urteil, dieser sei schlechter oder besser als ein Mensch: ein Tier oder ein Gott. Siehe
Aristoteles: Politik, Buch I, und Dolf Sternberger: Drei Wurzeln der Politik. Frankfurt a.M.
1978.

153

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


versucht, diese Gewalt des Staates auf jene Fälle zu beschränken, in denen
sie zur Vermeidung von Zwang durch private Personen erforderlich ist. Das
ist nur dadurch möglich, dass der Staat bekannte private Bereiche der Einzel-
nen gegen Eingriffe von anderen schützt.“23 Hier wäre dann statt von illegiti-
mem, willkürlichem von legitimiertem, rationalem Zwang zu sprechen.
Die Rationalität des staatlichen Zwangs folgt aus von Hayeks Konzeption
politischer Rationalität, die im Folgenden mit Bezug auf die liberale Wahr-
heitsskepsis untersucht werden wird.

Friedrich von Hayek über politische Rationalität und politische Ordnung

Der österreichische Ökonom, Rechts- und Sozialphilosoph Friedrich August
von Hayek zählt zu den bedeutendsten liberalen Theoretikern des 20. Jahr-
hunderts. Eine Verkürzung seines Schaffens auf den ökonomischen
(Neo-)Liberalismus erscheint so falsch wie betrüblich angesichts eines the-
matisch vielfältigen und originellen Lebenswerks, das neben wirtschaftswis-
senschaftlichen Arbeiten zahlreiche Schriften zur Kritik des Sozialismus, ei-
ne Theorie spontaner Ordnung und kultureller Evolution, Arbeiten zur Ge-
schichte des politischen Denkens und vor allem zu zentralen Fragen der
Rechts- und Politik-Philosophie umfasst. Für unsere Fragestellung sind aber
weniger die inhaltlichen Aspekte seines Werkes als vielmehr ihr epistemolo-
gischer Hintergrund relevant, insofern hier von einem genuinen Wissens-
problem ausgehend eine formale statt eine substantielle Rationalität für die
Begründung der politischen Ordnung anempfohlen wird. Das steht in Ein-
klang mit der These von Viktor Vanberg, „daß [die] liberale Auffassung das
Problem der ‚Rationalität‘ politischer Ordnung nicht auf das ‚Was‘, sondern
auf das ‚Wie‘ politischer Praxis bezieht. In diesem Sinne liegt dem liberalen
Politikverständnis eine ‚formale‘ Rationalitätskonzeption von Politik
zugrunde.“24

Die Grundsätze einer liberalen Gesellschaftsordnung – negative Freiheits-
rechte, Beschränkung des staatlichen Zwangs auf ihre Sicherung, die Herr-
schaft des Gesetzes – sind für von Hayek nicht zuletzt deswegen wünschens-
wert, weil sie der Einsicht in die Begrenztheit der menschlichen Verstandes-
kräfte angemessen sind. Der Liberalismus sei, wenngleich nicht die einzige,

3.

23 Von Hayek: Verfassung (wie Anm. 18), S. 29.
24 Vanberg (wie Anm. 9), S. 58. Eine vergleichbare Unterscheidung von zwei Typen der Ord-

nung, „Markt“ und „Plan“, die auf zwei Typen der Rationalität zurückgeführt werden, hat
Ralf Dahrendorf entwickelt in: Markt und Plan. Zwei Typen der Rationalität. Tübingen
1966.

154

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


aber die erfolgreichste Methode, „mit dem unvollständigen, verstreuten Wis-
sen fertigzuwerden, das des Menschen unabänderliches Los ist.“25 Die
verbreitete politikphilosophische Überzeugung hingegen, dass sich die Be-
gründung der politischen Ordnung einer rationalen Konstruktion aus reinem
Vernunftgebrauch, einer absichtsvollen vernunftgeleiteten Planung verdan-
ke, weist von Hayek als schiere „Anmaßung von Wissen“ zurück. Ein sol-
cher „rationaler Konstruktivismus“ zielt auf ein nicht einlösbares „Was“ der
Politik, mithin „durch einen Prozeß des deduktiven Denkens die Wahrheit zu
finden, der seinen Ausgang von einigen wenigen, klar umrissenen und nicht
bezweifelbaren Prämissen nimmt.“26 Dieser Vorstellung von Politik als Kon-
struktionsaufgabe, die mit einem Fundamentalismus der Begründung ver-
bunden ist (und häufig genug mit fundamentalistischen politischen Ordnun-
gen einhergeht),27 stehe aber die „entscheidende Tatsache unseres Lebens
[gegenüber]: daß wir nicht allwissend sind, daß wir uns von Augenblick zu
Augenblick neuen Tatsachen anpassen müssen, die wir zuvor nicht gekannt
haben, und daß wir deshalb unser Leben nicht nach einem vorgefaßten, de-
taillierten Plan einrichten können, in dem jede einzelne Handlung im voraus
jeder anderen rational angepasst ist.“28 Ohne umfassendes Wissen, ohne
Kenntnis der Wahrheit, ist die politische Ordnung als Ergebnis menschlichen
Handelns, nicht aber menschlichen Entwurfs zu verstehen, vor allem nicht
als das Ergebnis einer planenden Vernunft. Damit müsse aber auch die
sozialwissenschaftliche Erklärung wie gegebenenfalls die normative Über-
prüfung konkreter politischer Ordnungen davon ausgehen, „daß das Recht
niemals ausschließlich das Ergebnis eines Entwurfs ist, sondern nur im

25 F. A. von Hayek: Die Sprachverwirrung im politischen Denken mit einigen Vorschlägen
zur Abhilfe. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1969,
S. 206-231, hier S. 207.

26 F. A. von Hayek: Arten des Rationalismus. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte
Aufsätze. Tübingen 1969, S. 75-90, hier S. 78. Diesem Irrtum des konstruktiven Rationalis-
mus unterliegen auch einige klassische Liberalisten, allen voran Jean-Jacques Rousseau,
siehe F. A. von Hayek: Grundsätze einer liberalen Gesellschaftsordnung. In: Ders.: Frei-
burger Studien. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1969, S. 108-125. Diese Kritik an be-
stimmten Spielarten des Liberalismus, mehr aber noch der ausschließlich negative Frei-
heitsbegriff und die Theorie des self-ownership machen von Hayek zu einem Vertreter des
Libertarismus.

27 Für von Hayek wie für den von ihm häufig zitierten Karl Popper ist dieses Denken prädes-
tiniert für die intellektuelle Grundlegung des Totalitarismus, so von Hayek: Arten des Rati-
onalismus (wie Anm. 26), S. 88: „der konstruktivistische Rationalismus [ist] immer und
überall zutiefst antiliberal gewesen.“ Siehe auch Karl Popper: Die offene Gesellschaft und
ihre Feinde, 2. Bde., München 1980.

28 Ebda. S. 84. Daraus folgert, „daß die Philosophie wichtiger ist als die Wissenschaft. Denn
auf sehr vielen Gebieten kann es sich nicht darum handeln, unsere Unwissenscheit durch
Fortschritt des Wissens zu beseitigen, sondern nur darum, wie wir uns am besten der Tatsa-
che unabänderlichen Unwissens konkreter Umstände anpassen können“, F. A. von Hayek:
Rechtsordnung und Handelnsordnung. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsät-
ze. Tübingen 1969, S. 161-198, hier S. 170/1.

155

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Rahmen der Regeln der Gerechtigkeit beurteilt und geprüft wird, die nie-
mand erfunden hat [und auch niemand als höhere Wahrheit erkannt hat,
Anm. E.Ö] und die Denken und Handeln der Menschen leiteten, schon eh
solche Regeln jemals in Worte gefaßt wurden.“29 Das Recht, die Idee und
die Institutionen der Gerechtigkeit haben sich im Laufe einer langen kultur-
ellen Evolution entwickelt. Daher können sie nicht von einem archimedi-
schen Punkt aus (neu) begründet oder rational konstruiert werden (aller-
dings, wie später noch ausgeführt werden wird, „formal“ und „negativ“
überprüft werden).
Diese erkenntnistheoretischen Überlegungen liegen von Hayeks Theorie der
„spontanen“, selbstgewirkten Ordnung zugrunde, nach der die Gesellschaft
weder ausschließlich als Ergebnis von „Physis“, einer vom menschlichen
Handeln unabhängigen Natur, noch ausschließlich als Ergebnis von
„Nomos“, einer der menschlichen Planung und Rationalität unterworfenen
Konvention, zu betrachten sei, sondern als regelgeleitete Ordnung, die sich
aus einem letztlich evolutionären kulturellen Prozess ergeben habe.30 Nur
ein kleiner Teil dieser Regeln sei der Rationalisierung und Planung zugäng-
lich, wobei sich verschiedene „Schichten von Verhaltensregeln“ überlagern:
einerseits genetisch ererbte, instinktive Antriebe, die durch die Physiologie
des Menschen bestimmt sind, dann die Überreste kultureller Traditionen, die
sich erfolgreich durchgesetzt und etabliert haben. Schließlich „über all dem
jene dünne Schicht von Regeln, die bewusst angenommen und modifiziert
wurden, um bestimmten Zwecken zu dienen.“31 Insofern auch die moderne
menschliche Gesellschaft einer spontanen, zugleich abstrakten und hoch
komplexen Ordnung entspricht, gilt auch für sie, dass nur ein geringer Teil
ihrer Regeln für gewählte Zwecke intendiert und konstituiert wurde und als
rational kontrolliert gelten kann.32 Damit sind die Grenzen der Begründbar-
keit der politischen Ordnung bereits markiert: der Rückgriff auf höhere oder
tiefere Wahrheiten der Politik verbietet sich ebenso wie die Unterstellung
von substantiellen politischen Funktionen und Zwecken. Die Regeln des

29 F. A. von Hayek: Die Ergebnisse menschlichen Handelns, aber nicht menschlichen Ent-
wurfs. In: Ders.: Freiburger Studien. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1969, S. 97-107, hier
S. 104.

30 Zu der Kritik an der Nomos- und Physis-Vorstellung von Ordnung siehe von Hayek: Die
Sprachverwirrung (wie Anm. 25) und Ders.: Arten der Ordnung. In: Ders.: Freiburger Stu-
dien. Gesammelte Aufsätze. Tübingen 1969, S. 32-46. Die ausgearbeitete Theorie der kul-
turellen Evolution, die die genetischen und funktionalen Aspekte der sozialen Ordnung als
untrennbar darstellt, findet sich in: Die Anmaßung von Wissen. Neue Freiburger Studien.
Tübingen 1996. Eine Untersuchung der erkenntnistheoretischen Grundlagen der Theorie
spontaner Ordnung liegt vor mit Hardy Bouillon: Ordnung, Evolution und Erkenntnis.
Hayeks Sozialphilosophie und ihre erkenntnistheoretische Grundlage. Tübingen 1991.

31 F. A. von Hayek: Die drei Quellen der menschlichen Werte. In: Die Anmaßung von Wis-
sen (wie Anm. 30), S. 37-75, hier S. 48.

32 Siehe von Hayek: Arten der Ordnung (wie Anm. 30).

156

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


menschlichen Zusammenlebens haben keine gemeinsamen Zielsetzungen
zum Inhalt (dem methodologischen Individualismus von Hayeks zufolge
können ohnehin ausschließlich Individuen Ziele haben)33 und müssen sich
darauf beschränken, es keinem Individuum zu verunmöglichen, seine per-
sönlichen Ziele zu verfolgen. Anders gesagt: politische und rechtliche Re-
geln und Normen formulieren und schützen Handlungsgrenzen und keine
Handlungsziele.
Die ordnungstheoretische Grundlegung wird hier mit der Idee der negativen
Freiheit verbunden: „Freie Menschen, denen erlaubt sein soll, ihre Mittel
und Kenntnisse für ihre persönlichen Ziele einzusetzen, dürfen keinen Re-
geln unterworfen werden, die ihnen sagen, was sie tun sollen, sondern nur
Regeln, die ihnen sagen, was sie nicht tun dürfen.“34 Damit wird die Brücke
von allgemeinen Überlegungen zur Genese politischer Ordnungen hin zur
politischen Ordnung des Liberalismus geschlagen: Zwar haben sich die ge-
genwärtigen, modernen und „offenen“ Großgesellschaften aus kleineren „ge-
schlossenen“ Stammesgesellschaften entwickelt, deren Mitglieder durch ge-
meinsame konkrete Zwecke verbunden waren. Aber eine solche Zweckbin-
dung und Wahrheitsunterstellung ist für die großen pluralistischen Gesell-
schaften der Gegenwart letztlich nur um den Preis geschlossener, in letzter
Konsequenz totalitaristischer Gesellschaften zu haben. Deshalb „beruht die
Ordnung einer Offenen Gesellschaft und aller modernen Zivilisation weitge-
hend auf Meinungen.“35 Denn: „Aus der Diskussion und gegenseitigen Kri-
tik der unterschiedlichen, auf verschiedene Erfahrungen gestützten menschli-
chen Ansichten erwartet man eine erfolgreichere Wahrheitsfindung oder we-
nigstens die beste erreichbare Annäherung an die Wahrheit.“36

Diesen immer wieder durch demokratische Willensbildungen und Entschei-
dungsfindungen zu eruierenden „Wahrheiten“, die einer Entscheidung, aber
keiner Erkenntnis geschuldet sind, ein „Wie“, aber kein „Was“ der Politik
ausdrücken, stellt von Hayek einen formalen und negativen Gerechtigkeits-
test zur Seite. Dieser Test der verbotenen Ungerechtigkeit ist der Tatsache
geschuldet, „daß wir negative Kriterien haben, die uns zeigen, was ungerecht

33 Siehe F. A. von Hayek: Individualism: True and False. In: Individualism and Economic
Order. London 1976, S. 1-32. Für den Zusammenhang von Individualismus und Liberalis-
mus vgl. auch Reinhard Zintl: Individualistische Theorien und die Ordnung der Gesell-
schaft. Untersuchungen zur politischen Theorie von James M. Buchanan und Friedrich A.
v. Hayek, Berlin 1983.

34 Von Hayek: Grundsätze (wie Anm. 26), hier S. 115.
35 Von Hayek: Sprachverwirrung (wie Anm. 25), S. 218.
36 Von Hayek: Anmaßung von Wissen (wie Anm. 30), S. 244.

157

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ist, obgleich wir keine positiven Kriterien der Gerechtigkeit haben.“37 Die
Skepsis, die gegenüber philosophischen oder politischen Theorien der kol-
lektiven Zweckbindung und Zielkonstruktion zum Ausdruck gebracht wur-
de, von Hayeks Kritik an dem Versuch, alle menschlichen Lebensbereiche
zum Gegenstand rationaler Kontrolle zu machen, hat somit keine umfassen-
de Wertneutralität, auch keinen Subjektivismus oder gar Fatalismus bezüg-
lich der Verfassungsgrundsätze politischer Ordnungen zur Folge. Denn „daß
die Erkenntnis der eigentlichen Grenzen rationaler Kontrolle eine der wich-
tigsten Anwendungen der Vernunft ist“,38 führt weg von einer substantiellen
erkennenden Rationalität in der Politik, hin zu einer formalen Rationalität
der Verallgemeinerung, der Unparteilichkeit, Gleichheit und der abstrakten
Regeln, die in gleicher Weise für alle annehmbar und anwendbar sind.39 Un-
ter den Bedingungen unserer unüberwindbaren relativen Unwissenheit und
der Nicht-Planbarkeit komplexer menschlicher Ordnungen sowie der Offen-
heit und Pluralität menschlicher Zielsetzungen werden diese allgemeinen ge-
meinsamen Regeln den Grundsätzen einer liberalen Gesellschaftsordnung
entsprechen. Diese „erzwingen keine bestimmten Handlungen (was immer
ein konkretes Ziel voraussetzt), sondern verbieten lediglich, die geschützte
Sphäre eines Individuums zu verletzen, die durch eben diese Regeln abge-
steckt wird,“40 das ermöglicht „jedem zufällig herausgegriffenen Individuum
die beste Chance (…), seine Kenntnisse erfolgreich für seine persönlichen
Zwecke zu nutzen“ und garantiert „eine friedliche Zusammenarbeit zum
wechselseitigen Nutzen der Menschen.“41

Friedrich von Hayeks politische Philosophie ist ein in seiner Originalität be-
stechendes, zugleich charakteristisches Beispiel dafür, dass die liberale Be-
gründung der politischen Ordnung auch unter dem metaphysisch desillusio-
nierten Lichte der Wahrheitsskepsis gelingt. Die nicht-substantiierte, formale
politische Rationalität reicht hin für die Verteidigung einer Verfassung der
Freiheit unter der Herrschaft des Gesetzes, die das friedliche Zusammenle-
ben von Menschen regelt, welche keine gemeinsamen Zwecke anstreben.
Die zentrale Frage der politischen Philosophie: „Was für Regeln müssen die

37 F. A. von Hayek: Die Illusion der sozialen Gerechtigkeit. Landsberg/Lech 1981, S. 66 f.
Der Test wird an dieser Stelle „objektiv“ genannt: „In einer solchen Bemühung in Rich-
tung auf die Weiterentwicklung eines Systems von Regeln, die zum größten Teil von den
Mitgliedern einer Gesellschaft akzeptiert sind, gibt es auch eine objektive Prüfung dessen,
was ungerecht ist (‚objektiv‘ im Sinne von ‚intersubjektiv gültig‘, aber nicht im Sinne von
universal).“.

38 Von Hayek: Arten des Rationalismus (wie Anm. 26), S. 87.
39 Ebda. S. 84: „Die einzige Art und Weise, in der wir unserem Leben tatsächlich eine gewis-

se Ordnung geben können, besteht darin, gewisse abstrakte Regeln oder Prinzipien als
Wegweiser anzunehmen und uns dann streng an die angenommen Regeln zu halten, wenn
wir uns mit neu entstehenden Situationen auseinandersetzen.“

40 Von Hayek: Grundsätze (wie Anm. 26), S. 113.
41 Ebda. S. 111.

158

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Individuen befolgen, wenn sich eine Ordnung ergeben soll?“,42 kann im Sin-
ne einer freiheitlichen politischen Ordnung beantwortet werden – ohne die
Notwendigkeit einer Wahrheit, aber mit Rücksicht auf das, was selbst unter
dem Faktum des gesellschaftlichen Pluralismus für alle freien und gleichen
Individuen zur Realisierung ihrer eigenen Lebenspläne vernünftig und ak-
zeptabel erscheint.

42 Von Hayek: Arten der Ordnung (wie Anm. 30), S. 39.

159

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Volker Stalmann

Bernhard Falk (1867–1944) – Liberaler, Jude und
deutscher Patriot

Als langjähriger Fraktionsvorsitzender der Deutschen Demokratischen Partei
bzw. der Deutschen Staatspartei im Preußischen Landtag hatte Bernhard
Falk nicht unwesentlichen Anteil an der Gestaltung der Politik im größten
deutschen Land. Auch spielte er in der Kölner Politik und in der Rheinland-
bewegung der Jahre 1918/19 und 1923 eine zentrale Rolle. Das Interesse an
der Person Bernhard Falk resultiert allerdings nicht nur aus der herausgeho-
benen politischen Position des Liberalen, sondern auch aus seiner Stellung
als jüdischer Deutscher, der 1939 in die Emigration gezwungen wurde. An-
hand seines Lebensweges kann exemplarisch die Geschichte akkulturierter
Juden im Kaiserreich und in der Weimarer Republik sowie das facettenrei-
che Verhältnis der deutschen Juden zum politischen Liberalismus nachge-
zeichnet und konkretisiert werden. Falks 1936 verfassten Lebenserinnerun-
gen, die dieses Jahr von der Parlamentarismuskommission (KGParl) heraus-
gegeben werden,1 stellen mithin eine höchst interessante Quelle für die Ge-
schichte des deutschen und preußischen Liberalismus dar. Beispielhaft ver-
mögen sie die Handlungszwänge und ‑spielräume einer Partei zu erhellen,
deren Niedergang die schleichende Erosion der parlamentarischen Grundla-
gen des Weimarer Staates wie in einem Brennspiegel erkennen lässt.
Bernhard Falk wurde am 26. März 1867 als Sohn jüdischer Eltern im rheini-
schen Bergheim/Erft nahe Köln geboren, wo sich seine Vorfahren im 18.
Jahrhundert niedergelassen hatten. Bernhards Vater Salomon, im Nachbarort
Oberaussem geboren, gehörte als Metzger zu den wohlhabenden jüdischen
Familien in Bergheim. Die gehobene soziale Stellung, das Ansehen und der
Respekt, der ihm zuteil wurde, kamen darin zum Ausdruck, dass er, wie be-
reits sein Vater Samuel Falk, mit kurzen Unterbrechungen von 1857
bis 1870 der jüdischen Gemeinde Bergheims vorstand.2
Zu den prägenden Momenten seiner Kindheit und Jugend zählte Bernhard
Falk die tiefe Religiosität seiner Eltern. Sein Elternhaus sei ein „streng

1 Bernhard Falk (1867-1944). Erinnerungen eines liberalen Politikers. Eingeleitet und bearbei-
tet von Volker Stalmann, Düsseldorf 2012.

2 Vgl. Heinz Gerd Friedt/Norbert Esser: Die Geschichte der jüdischen Gemeinde in Bergheim
1239-1945, Bergheim 1983, S. 13–59, 244.

161

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146 - am 19.01.2026, 19:30:09. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845253879-146
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

