Il. Weitere Zugange

Die weiteren Zuginge zu meiner Analyseposition sollen iiber zwei Kapitel
organisiert werden, die — quasi als Pfade — als Einleitung und als Grund-
legung betitelt werden.

3. EINLEITUNG

Armut! wird in einem breiten Schrifttum - engagiert und kontrovers —
diskutiert’. Exemplarische Signatur dieser Zeit ist das Phinomen des
offentlichen Tafelns®. Obwohl zunehmend erforscht, wissen wir nicht
genau, ob und inwieweit gerade hier soziale Hilfe verkoppelt ist mit einer
Ordnung des von Scham* und Demiitigung geprigten personalen Erleb-
nisgeschehens®.

Eine neuartige Sozialfigur ist der »Pfandsammler«®. Bei aller interner
Typendifferenzierung: Auch er ist eine Signatur der neuen Zeit der sozia-
len Marginalisierungen, Prekarisierungen und Exklusionen. Es geht also
um das tiefe Bediirfnis des Dazugehérens.”

Dass jede Ungleichheit Differenzierung ist, aber nicht jede Differen-
zierung auch Ungleichheit meinen muss, ist evident®. Die neuere An-

1 | Huster u.a. 2008; Brady/Burton 2016; Jefferson 2012.

2 | Sanders/Weth 2008; Selke 2015.

3 | Lorenz2012.

4 | Vgl. auch Briegleb 2016.

5 | Dazu auch Sennett 2007a; Projektgruppe »Neue Mitleids6konomie« 2016.
6 | Moser2014. Vgl. ferner Catterfeld/Knecht 2015.

7 | Vgl. auch Weimann 2016.

8 | Mau/Schdneck 2015.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32

Menschenwiirde als heilige Ordnung

erkennungstheorie’ auf der Grundlage des Differenzdenkens (Diversi-
tit'%) kniipft hier an. Und auch der iltere freiheitliche Sozialismus in der
Tradition der Kolner Weisser-Schule (dazu weiter unten nochmals etwas
mebhr) traf bereits diese Unterscheidung und konstatierte — in motiva-
tionspsychologischer Sicht — das Spornungspostulat in der Einkommens-
verteilung in einer arbeitsteiligen Leistungsgesellschaft. Aber dies wurde
hier als — integriertes — Element in einer von sozialer Gerechtigkeit ge-
prigten distributiven und re-distributiven Sozial- und Gesellschaftspoli-
tik™ verstanden.

Ich greife nochmals bereits dargelegte Zusammenhinge auf: Armut
ist mehr als Einkommensarmut. Das ist wahr, aber heikel, weil die fiir
diese These notwendige Argumentation nicht einfacher Natur ist. Der
Diskurs iiber Einkommensarmut ist mitunter von schwierigen Positio-
nen geprigt. So leide man auf hohem Niveau, man moége doch nur in den
globalen Siiden'? schauen. Oder: Eigentlich gibe es keine Einkommensar-
mut, denn es gebe ja die Grundsicherungsarten im System des deutschen
Sozialrechts®. In der ganzen Diskursordnung wechseln sich Licht, Schat-
ten und Nebel ab und durchmischen sich. Und an allen Positionen ist
etwas dran. So wissen wir aus der Sozialpsychologie des Wohlbefindens™,
dass das subjektive Gliick und die soziale Zufriedenheit der Person von
der Positionierung im sozialen Gefiige abhingt: im Vergleich zwischen
Individuen und Gruppen oder auch im Zeitvergleich (frither zu heute).
Daraus erwuchs die Kenntnis von den (Un-)Zufriedenheitsparadoxien,
die im Lichte differentieller Psychologie in Verbindung mit der Theorie
(der Reduktion) kognitiver Dissonanzen plausibilisierbar sind. Und na-
tuirlich ist die Zahl der im Winter erfrierenden Obdachlosen nicht mit der
Zahl der jede Minute massenhaft sterbenden Kindern in dem globalen
Siiden zu vergleichen. Und dennoch: Auch in den Wohlstandszentren der
globalen Welt ist Armut ein soziales Drama. Und mogen die Armen auch
Transferleistungen bekommen: Aus der klassischen Soziologie von Georg

9 | Kloc-Konkolowicz 2015.

10 | Blum/Zschocke/Rheinberger 2016.

11 | Vgl. in Schulz-Nieswandt 2006; Schulz-Nieswandt 2006a.

12 | Dazu auch Beck 2016.

13 | Vgl. auch Vanderborght/Parijs 2005; weltweit gesehen: Leisering/Buhr/Trai-
ser-Diop 2006.

14 | Vgl. in Fetchenhauer 2011.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

Simmel (2009) wissen wir um die Problematik, dass gerade der Transfer-
bezug die Abhingigkeit schafft, die — sozialkonstruktiv’® — als Stigma®®
empfunden wird.

4. GRUNDLEGUNG

Der Mensch ist eine vielgestaltige Figur und zu verstehen als Subjekt im
Modus seiner Vergesellschaftung, die sich tief in ihm — subjektivierend
— formativ einschreibt. Das Auflen und das Innen, das Exogene und das
Endogene falten sich ineinander. In diesem Sinne sind Vergesellschaf-
tung und intra-personaler psychischer Arbeitsapparat eine Dynamik der
Faltung, indem das Auflen sich nach Innen einschichtet und sich das
Innere nach Auflen — als Ausdrucksverhalten — kreativ verwirklicht, eben
entiduflert.

Diese »Natur«, begriffen von der theologischen Anthropologie und
dem humanistischen Existenzialismus® als gottloser Onto-Theologie®,
ist ambivalenter Art, geprigt von der evolutioniren Einschreibung einer
zutiefst tragischen Art. Immer wird der Mensch »schuldlos schuldig«2°.
Insofern stimmt es, dass Freuds Psychoanalyse zugleich eine Kulturtheo-
rie war. Die psychische Endogenitit inkorporiert Konflikte als Reprisen-

15 | Berger/Luckmann 2013.

16 | Goffman 2010. Klassifikation der Wirklichkeit durch den menschlichen Geist
ist unabdingbar, weil die Wirklichkeit geordnet werden muss. Aber es ist eben
Ordnungsbildung. Mittels dieser Klassifikationsordnungen werden Normierungen
transportiert. Es etablieren sich dergestalt Macht-Wissens-Systeme. Aus Unter-
scheidungen werden Hierarchien oder Innen-Auen-Strukturen, die soziale Pa-
thologien der Normwerte und Abweichungsmuster polarisieren. Insofern liegt das
Problem gar nicht allein in dem Sprachspiel, Menschen zu »Féllen« (Bergmann/
Dausendschdon-Gay/Oberzaucher 2014; Neuberger 2004; Ludwig-Mayerhofer/
Behrend/Sondermann 2007; Thieme 2013) zu ent-personalisieren, indem sie im
Archivierungsdispositiv sozialer Biirokratie katalogisierbar werden. Vgl. auch zum
Themenkomplex Lutz 2010.

17 | Sehr grundlegend in seiner Perspektivbildung Ahrens 2004.

18 | Thurnherr/Higli 2007.

19 | Schulz-Nieswandt 2015a.

20 | Schadewaldt 1991.

14,02.2026, 11:55:57.

33


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34

Menschenwiirde als heilige Ordnung

tation sozialer Konfigurationen. Und diese lagern sich somit als Schuld-
erfahrung ab.

Der Mensch ist oftmals abgriindig?, ein homo abyssus. Zugleich ist er
zur Gestaltwerdung eines homo donans fihig*?, der sich personalisiert im
Modus eines gelingenden sozialen Miteinanders aus der Kraftquelle der
Liebe im Geiste sozialer Gerechtigkeit®. Hier das Gleichgewicht nicht zu
finden oder zu verlieren, macht den Kern der Neurosenlehre der Psycho-
dynamik aus. Doch ist diese Neurosenlehre zugleich kritische Soziologie.
Eingelassen in diese Struktur eines bi-polar aufgespannten Spektrums
des verfehlten (uneigentlichen) oder gelingenden (eigentlichen) Daseins
ist der Mensch als homo patiens angesiedelt.

Der homo patiens** darf nun nicht im diagnostischen Blick von Medi-
zin, Pflege und Heilpidagogik verkiirzt verstanden werden. Dies gilt auch
fur die volkerrechtliche Regelung der Grundrechte der Menschen mit Be-
hinderungen?® und der Kinder®® der UN.

Auch die Armut im Sinne sozio-6konomischer Regime verletzt das
Gebot der Inklusion” und ist im Rahmen einer Soziologie sozialer Ex-
klusion®® zu verstehen. Und dennoch ist auch dieser Rekurs auf Einkom-

21 | Vgl. auch Aspekte in Platthaus 2004.

22 | Schulz-Nieswandt 2014a.

23 | Schulz-Nieswandt 2009.

24 | Schulz-Nieswandt 2010.

25 | Welke 2012.

26 | Schmahl 2016.

27 | Inklusion (Schulz-Nieswandt 2016a) wird im Rahmen eines normativ-rechtli-
chen Mehr-Ebenen-Systems von Vélkerrecht und Europarecht vorangetrieben und
hat sich im nationalen Recht verankert. Inklusion setzt soziale Lernprozesse vor-
aus, denn transformieren muss sich die psychodynamische Selbstaufstellung der
Menschen sowie die kulturelle Grammatik des sozialen Zusammenlebens (&dhnlich
neuerdings: Bauman 2016 sowie Castro Varela/Mecheril 2016). Inklusion ist kei-
ne triviale Geschichte. Ort dieser kulturellen Transformationen ist letztendlich die
Ebene der kommunalen Sozialpolitik. Es geht um das Miteinander und somit um
die Zukunft des homo patiens im Gemeinwesen. Inklusion ist ein Prozess, voller
Ambivalenzen und wissenschaftlich nur inter-disziplindr angemessen zu begrei-
fen. Vor diesem Hintergrund sind auch Fragen der De-Institutionalisierung und der
Teilhabechancen iiber den gesamten Lebenslauf hinweg einzuordnen.

28 | Kronauer 2010.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

mensarmut verkiirzend. Gemeint ist nun nicht eine Argumentation im
Zuge einer verflachten Lebenslagenforschung. Die Zusammenhinge
zwischen Einkommen, Gesundheit, Wohnen, Bildung etc. sind iiberaus
bekannt. Auch iiberzeugt eine neuere non mainstream-Okonomie?® letzt-
endlich nicht. Sie verkiirzt die Dogmengeschichte um die heterodoxen
Stromungen. Und die psychoanalytische Brille ist doch stark vereinfacht
angesichts einer komplexen Psychodynamik, die immer zugleich als
Kehrseite einer — sozialisatorisch inskriptiven und generativen — kulturel-
len Grammatik des Sozialen gelesen werden muss.

Es geht vielmehr um die Unbedingtheit der Wiirde als Fundamental-
kategorie einer gottlosen Theologie.

Art.1des GG¥ ist kantianisch zu verstehen. Art. 2 GG ist rawlsianisch
(vgl. dazu im Anhang 1) de-chiffrierbar.

Damit ist eine Schnittfliche zwischen Okonomik, Recht und Ethik be-
nannt. Sie kann struktural wie folgt angeordnet definiert werden:

Okonomik : Recht : Ethik

Pareto-Rawls-Prinzip : Art. 2 GG : Sittengesetz nach Kant.

Im Hintergrund bzw. in der Tiefe wirksam ist die strukturale Entspre-
chung von

Unantastbare Wiirde nach Art. 1 GG
Mensch als Selbstzweck im kategorischen Imperativ nach Kant.

Auch* ein Blick in den EUV ist signifikant. Art. 2 EUV lautet: »Die Werte,
auf die sich die Union griindet, sind die Achtung der Menschenwiirde,
Freiheit, Demokratie, Gleichheit, Rechtsstaatlichkeit und die Wahrung
der Menschenrechte einschlielich der Rechte der Personen, die Minder-
heiten angehoren. Diese Werte sind allen Mitgliedstaaten in einer Gesell-
schaft gemeinsam, die sich durch Pluralismus, Nichtdiskriminierung,

29 | Forrester 1998; 2002; Piketty 2015; 2016; Sedlacek 2013; Sedlacek/Tanzer
2015.

30 | Enders 1997.

31 | Vgl. dazu auch in Blémacher 2016.

14,02.2026, 11:55:57.

35


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Toleranz, Gerechtigkeit, Solidaritit und die Gleichheit von Frauen und
Minnern auszeichnet.«*

In Art. 3 (2) EUV lesen wir: Die EU »bekdmpft soziale Ausgrenzung
und Diskriminierungen und férdert soziale Gerechtigkeit und sozialen
Schutz, die Gleichstellung von Frauen und Minnern, die Solidaritit zwi-
schen den Generationen und den Schutz der Rechte des Kindes.« Es folgt
der Satz: »Sie fordert den wirtschaftlichen, sozialen und territorialen Zu-
sammenbhalt und die Solidaritit zwischen den Mitgliedstaaten.«

Es gibt im EUV weitere relevante Fundstellen.

Insgesamt sind die rechtlichen Interdependenzen in einem Mehr-Ebe-
nen-Regime zu lesen: Nach Art. 3 (3) des EUV von Lissabon ist die EU
eine soziale Marktwirtschaft und versteht sich als eine in der Priambel
fundierte Wertegemeinschaft. Die Grundrechtscharta von Nizza aus dem
Jahr 2000 ist mit dem Lissaboner Vertrag zum Primirrecht (Art. 6 EUV)
geworden. Damit sind den UnionsbiirgerInnen wirtschaftliche, politische
und soziale Grundrechte verbiirgt. So haben Kinder soziale Grundrech-
te (Art. 24), die sich — dem Volkerrecht analog — als ein Grundrecht auf
Umwelten des gelingenden Aufwachsens interpretieren lassen. In diesem
Kontext ist auch der Schutz der Familie zu sehen (Art. 33 Abs. 1). Verbiirgt
ist auch das Grundrecht auf freien Zugang zu den Sozialschutzsystemen
und den Dienstleistungen von allgemeinem Interesse (DAI) in Art. 34. Es
finden verschiedene Verkniipfungen von Art. 34 Grundrechtscharta mit
einzelnen Artikeln des EUV und AEUV statt (u.a. Art. 4 Abs. EUV sowie
Art.14 AEUV).

Das europdische Recht ist nun einerseits intergouvernemental als
Volkerrecht zu verstehen, andererseits entfaltet sich eine gewisse euro-
piische Supranationalitit, da dieses Vertragsrecht fiir die Mitgliedstaaten
konstitutionellen Charakter hat. Diese Elemente des EUV/AEUYV stirken
zentrale Elemente des deutschen GG, wie sie sich verdichtet ablagern in
§ 1 SGB I. Die DAI fundieren auf europiischer Ebene zusitzlich die kom-
munale Daseinsvorsorge gemifd Art. 28 i. V. m. Art. 72 GG im Lichte
von Art. 20 vor dem Hintergrund von Art. 2 und 1 GG. Damit starkt das
EU-Recht die bundesdeutsche Sozialpolitik als Gewihrleistung sozialer
Infrastrukturen im Raum unter den Aspekten von Verfiigbarkeit, Er-

32 | Zu den Debatten iiber Menschenwiirde seit 1949: Baldus 2016; Benhabib
2016; Pfordten 2016.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

reichbarkeit, Zuginglichkeit und Qualitit. Dies spiegelt sich auch in den
obersten Zielen der Offenen Methode der Koordinierung (OMK) der EU.

Auch in der Prdambel der UN-Konvention zu den Grundrechten der
Kinder (UN KRK) finden sich, wie bereits angedeutet, dhnliche Formu-
lierungen, etwa die »Erwigung, dafl nach den in der Charta der Ver-
einten Nationen verkiindeten Grundsitzen die Anerkennung der allen
Mitgliedern der menschlichen Gesellschaft innewohnenden® Wiirde
und der Gleichheit und Unverduferlichkeit ihrer Rechte die Grundlage
von Freiheit, Gerechtigkeit und Frieden in der Welt bildet, eingedenk
dessen, dafl die Volker der Vereinten Nationen in der Charta ihren
Glauben an die Grundrechte und an Wiirde und Wert des Menschen
bekriftigt und beschlossen haben, den sozialen Fortschritt und bessere
Lebensbedingungen in groflerer Freiheit zu fordern«. In der Priambel
der UN BRK lautet es analog. Die Konvention sei vereinbart »unter Hin-
weis auf die in der Charta der Vereinten Nationen verkiindeten Grundsit-
ze, denen zufolge die Anerkennung der Wiirde und des Wertes, die allen
Mitgliedern der menschlichen Gesellschaft innewohnen, sowie ihrer glei-
chen und unveriuflerlichen Rechte die Grundlage von Freiheit, Gerech-
tigkeit und Frieden in der Welt bildet«.

Aber diese Hinweise sollen gentigen. Ich werde hier auch nicht alle Fa-
cetten des Themenkreises einer Philosophie der Menschenrechte®* strei-
fen oder gar behandeln kénnen; relevante Positionen sind leicht ausmach-
bar®. Ich positioniere mich selbst hier nur in einer spezifischen Form,
denn die Wurzeln der ganzen Frage- und Problemstellung in Bezug auf
soziale Politik liegen anthropologisch tiefer und verweisen auf eine Onto-
logie des Politischen des nackten Lebens des homo sacer®®. Und diese Sicht

33 | Ahnlich wie in Osterreich oder der Schweiz sieht das bundesdeutsche GG in
Art. 13 (passend auch die Rechtsprechung des BVerfG und des BVerwG) die »Un-
verletzbarkeit der Wohnung«vor. Und Art. 7 der Grundrechtscharta der EU, nunmehr
europdisches Primarrecht infolge der Nennung im EUV, sieht ebenso ein Recht auf
Anerkennung der Wohnung einer Person an, womit infolge dieser konstitutionellen
Europarechtsentwicklung auch fiir Deutschland privates Wohnen der Person einen
menschenrechtskonventionellen Grundrechtscharakter erhalten hat.

34 | Gosepath/Lohmann 2007; Sandkiihler 2015; Schaber 2012; Schweidler
2011; Menke/Raimondi 2011; Haratsch 2010.

35 | Eichenhofer 2012.

36 | Loick 2011.

14,02.2026, 11:55:57.

37


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38

Menschenwiirde als heilige Ordnung

transzendiert — aber onto-immanent — aus meiner Perspektive in Richtung
auf das Telos des Person-Seins als weltoffener, liebender Modus® des
Menschen im gelingenden sozialen Miteinander des homo donans.

Damit bemiihe ich mich - ohne hier auf die klassischen Beitrige zur
Opfertheorie etwa von Roger Caillois, René Girard oder Walter Burkert?®
etc.® einzugehen — zugleich, die Menschrechte nicht nur im Lichte einer
negativen Ethik mit Blick auf den Opferstatus des homo patiens zu be-
griinden.

Ich habe bislang Opfertheorie und Theorie der Gabe immer verkniipft
betrachtet®. Auch die neuere Literatur thematisiert diesen Komplex,
ebenso die Relevanz fiir das sozialpolitische Geschehen*.

Es geht nicht allein um Schutzrechte, sondern um die Philosophie der
positiven Diskriminierung, die heute eine Praxis der Befihigung meint,
sofern sie auf subjektive Kompetenzen abstellt, und die heute zugleich
auf die Gewihrleistung anregender Umwelten fokussiert, um objektive
Moglichkeitsraiume zur Entfaltung der Kompetenzen zu schaffen. Denn
relative Autonomie ist immer kontextuell und in soziale Relationen ein-
gelassen.

Freiheit ist nur im grammatischen Modus der »empowernden« Gebor-
genheit generierbar.

Dieser Diskurs iiber die Wiirde zwischen Theorien des Opfers, der
Pflicht, der Rechte und des Schutzes wird in der neueren Literatur ex-
plizit gefithrt*. Es geht um die Konfiguration verschiedener Perspektiven
auf das Menschenrecht: um die Perspektiven von Opfer und Schutz und
Recht und Pflicht. Das Gute im Menschen ist zum Ausgangspunkt zu
nehmen. Daher hat er Rechte.

Anders formuliert: Es geht nicht nur darum, den Menschen — an-
gesichts des Bosen des Opferns des Menschen — zu schiitzen und ihn
zu verteidigen, sondern ihn positiv zu konstituieren. Das Politische ist
damit eben nicht nur Agonalitit im Kontext der hegemonialen Kimpfe,
sondern muss in der Politik ihren Fluchtpunkt durchaus in der Ethik der

37 | Nussbaum 2016.

38 | Bierl 2010.

39 | Wolf 2004; Heinsohn 1996.

40 | Schulz-Nieswandt 2014a und in anderen Publikationen.

41 | Bruckmann 2015; Grund 2015; Trenkwalder-Egger 2015; Breytenbach 2016.
42 | Knoepffler 2016; Hoffmann/Link-Wieczorek/Mandry 2016.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

personalen Daseinsfithrung des Menschen haben, also anthropologische
Referenzsysteme bemiihen, die die ontologischen Bestimmungen des
Menschen fundamental reflektieren. Politik ist hier Ordnung des — ge-
lingenden — Zusammenlebens. Formen des uneigentlichen Zusammen-
lebens — also der Entfremdung — sind zu iiberwinden. Dazu gehort die
Uberwindung des Reduktionismus der Gesellschaft auf die Kilte des Ver-
trages und somit auf die Okonomik der Interessen ebenso wie die Idee
eines ewigen Hegemonialkampfes in diesem possessiven System der In-
teressen. Erstens muss der Hegemonialkampf der Interessen (HkI) trans-
formiert werden in struggle about ideas® (sai):

Hkl — sai,

und zweitens muss dieser Kampf der Ideen zu einem — im normativen
Kern — kollektiv geteilten Gut (commons of idea: coi) werden:

sai — coi.

Eine Erneuerung der Ontologie des Politischen als Prozessgeschehen
erscheint angebracht. Aber so wie gleich nochmals betont wird, dass es
verkiirzt wire, eine auf Hegemonie abstellende agonale Theorie des Poli-
tischen um die Ethik der Liebe zu kiirzen, so muss herausgestellt werden,
dass eine Re-Formulierung einer ontologischen Theorie des Politischen
nicht in der Tradition von Leo Strauss (1977)* und Eric Voegelin® stehen
kann.

Die Kritik an Liberalismus und Kapitalismus sei nicht in Frage ge-
stellt, wenn sie sich nicht zu jener eskapistischen Totalitarismuskritik ver-
steigt, wie sie in Stromungen der »konservativen Revolution« zu finden
ist*®.

43 | Hier sind Anlehnungen an Forschungen von Nancy Frazer méglich: vgl. z.B.
in Frazer 2003.

44 | Kauffmann 2012.

45 | Henkel 1998.

46 | Dazu ausfiihrlich und differenziert in Schulz-Nieswandt 2017. In einer spéa-
teren, schon im Werden begriffenen Monographie zu Richard Seewald werde ich
dessen katholische Kulturkritik (in Konvergenz und Divergenz zur Position von Er-
hart Kastner) inter-textuell entfalten.

14,02.2026, 11:55:57.

39


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

40

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Es geht nicht um die Rickkehr zu einer antiken Philosophie, in der
das Politische auf Ordnungen abzielt, die in ihrer Totalitit im homo re-
ligosus verankert ist. Eine solche Uberwindung der Moderne ist weder
moglich noch erstrebenswert. Genau dies wire Totalitarismus politischer
Theologie. Nicht in toto ist eine natiirliche Ordnung mehr zu stiften.

Aber ich betone durchaus den Bedarf an Vergemeinschaftung hinsicht-
lich der tiefen — glaubenden — Akzeptanz der Basiswertestruktur einer
inklusiven Gesellschaft.

Die Idee der Inklusion ist nicht rational auszuhandeln und mit Ver-
nunft und Verstand als ein Interesse an dieser Ordnung begriindbar. Es
muss eine tiefe Einsicht in die nicht zur Disposition stehenden Idee be-
stehen. In diesem Sozialisationskern griindet Gesellschaft in Gemein-
schaft der Gliubigen, wurzelt die koinonia in ecclesia. Dies — diese trans-
zendentale Dimension moderner Vergesellschaftung — unterscheidet die
inklusive Gesellschaft von der liberalen Vertragsgesellschaft des posses-
siven Individualismus.

Diese ecclesiastische Transzendentaldimension der modernen koinonia
diffundiert aber nicht in alle Veristelungen des sozialen corpus des mo-
dernen Lebens. Nicht die Gesellschaft ist in toto eine religiése Ordnung.
Die Gesellschaft — soll sie inklusiv sein — basiert eben nur auf nicht-kon-
traktuellen Voraussetzungen des Kontrakts, beruht als System der Re-
ziprozititen auf der Offenheit einer vorgingigen Gabebereitschaft, die
psychodynamisch einen Vertrauensvorschuss ebenso bendétigt wie eine
psychodynamische Offenheit angesichts der wechselseitigen Konstitutio-
nalitit von Identitit und Alteritit?.

Diese Selbstbegrenzung meiner These ist wichtig, will der religiose
Sozialismus als freiheitsliebende Lehre von der personalistischen Ge-
sellschaftsgestaltungspolitik nicht selbst wiederum tiberschieflen in die
Gefahr eines ungewollten, aber dann doch schleichend zur Oberfliche
auftauchenden linken Totalitarismus. Doch auch die Abgrenzung zum
Liberalismus ist konstitutiv.

Denn: Diese Offenheit ist nicht die Ideologie der offenen Geselischaft.
Die Idee der Inklusion ist kein Relativismus. Sie ist offen in den Ergeb-
nissen, beruht aber auf einer transzendentalen Geschlossenheit geteilter Ba-
siswerte*®. Sie setzt somit eine von Liebe, Gabe, Vertrauen, Empathie und

47 | Dazu die gut skizzierte Theoriedebatte bei Birk 2016, S. 11ff.
48 | Vgl. Anhang 2.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

Mut geprigte Basispersonlichkeit” voraus. »Erziehung zur Miindigkeit«
ist eben Erziehung und setzt selbst Erziehung voraus. Erziehung, nicht
die Subjektivierungsmichte des epochalen Dispositivsystems selbst.

Hier mogen Diskurse aus der neueren deutschen Rezeption der fran-
zosischen Debatte um die ontologisch-ontische Differenz des Politischen
und der Politik im Rahmen einer agonalen®® Theorie des Wesens der Poli-
tik>, wohl jenseits einer Binirik von Freund und Feind bei Carl Schmitt®?,
ebenso einfliefen wie eine an Hannah Arendt angelehnte Theoriebildung
iiber Sorge®, Liebe und Politik>*. Diese Theorielinien sollen hier jedoch
nicht vertiefend aufgegriffen werden. Es geht um das heterotope Disposi-
tiv der Wiirde. Hier® — im biopolitischen Kontext>® gouvernementaler Re-
gime — konvergieren zum Teil das genealogische/archiologische Denken
von Agamben (2008) und Michel Foucault (2014).

Die (mitunter auf Walter Benjamin rekurrierende®) zeitontologische
Hermeneutik des Rémerbriefes bei Agamben (2000) stellt die entschei-

49 | Hier kdnnte an eine psychodynamisch fundierte Kulturanthropologie an-
geknlpft werden: Kardiner/Preble 1974, S. 256f., 263ff. Vgl. dazu auch Manson
1988.

50 | Mouffe 2014.

51 | Marchart2013.

52 | Obwohl Schmitt durchaus hier und in Kreisen der Frankfurter Schule selek-
tiv rezipiert wurde. Dies ist eines der schwierigen Interpretationsaspekte in der
Schmitt-Forschung. Vielleicht liegt hier gerade ein Beispiel fiir unkontrollierte
Gegeniibertragung der Angst der Wissenschaft im Sinne von Devereux (Abschnitt
V.) vor. Der Slogan Sozialismus statt Barbarei ist in der - paradox formulierten
- staatskommunistischen Praxis ja in grotesker Absurditat transformiert worden.
53 | Schuchter 2016; Weber 2016.

54 | Tommel 2013; Geulen/Kauffmann/Mein 2008; Breier/Gantschow 2012.

55 | Vgl. dazu auch Sarasin 2003.

56 | Lemke 2007; Muhle 2008; Jansen 2012.

57 | Vor allem im Kontext von Benjamins Aura-Begriff wird dies versténdlich. Kul-
tur- und religionsgeschichtlich liegt der Ursprung im religiosen Kult. Die aurati-
sche Daseinsweise ist in diesem Ursprung also an der Ritualfunktion gebunden.
Vor diesem Hintergrund ist die weitere Geschichte bei Benjamin eine solche des
Aura-Verlustes. In verzerrter, entfremdeter Form kommt die Sakralitdt im Waren-
konsum und in den Orten des Massenkonsums zum Ausdruck; in den Weltaus-
stellungen sah Benjamin die Wallfahrtsstatten des Warenfetischismus. Diese

14,02.2026, 11:55:57.

41


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

42

Menschenwiirde als heilige Ordnung

dende Frage®® nach der Bedeutung des Jetzt.>® Biniriken tun sich dabei
auf, etwa solche der Dualitit von Innen und Auflen als Diesseits und Jen-
seits. Es stellt sich die Frage nach der Gestaltung der Welt® als Aufgabe:
aus der Kraftquelle des Glaubens heraus hin oder als Abwendungshaltung
von der Welt weg?

Die Frage nach einem messianisch® aufgeladenen Jetzt — so gesehen
eine Zeit, die bleibt und auflerhalb des Flusses der chronologischen Zeit
steht — in Abgrenzung zu einer apokalyptischen Erwartung der Erlésung
in ferner Zukunft, die ich im Rekurs auf den paulinischen Romer-Brief
auch in der kritischen Auseinandersetzung mit der Zivilisationskritik
der konservativen Revolution® thematisiert habe, ist in der Literatur mit
Bezug auf Badiou®, Agamben, Zizek, Santner® subtil differenziert re-
konstruiert worden. Der Diskurs ist hier nicht ganz einfach, ist er doch
begleitet von gegenseitigen Rezeptionsschwichen (wobei es oftmals m.E.
gar nicht um authentisches Bemiihen des Verstehens geht, sondern um
markante inszenierende Selbst-Positionierung durch Abgrenzung) und
ist ein Gemisch aus Abgrenzungen in der theoretischen Fundierung und
Konvergenzen in méglichen Schlussfolgerungen. Doch was dennoch ent-
gegen all dieser Schwichen festzuhalten bleibt:

« Jedenfalls geht es letztendlich um die Frage der Offenheit des Men-
schen zur Freiheit und zum gelingenden Miteinander in der Imma-
nenz der Geschichte.

religionsphdnomenologisch anmutende Kulturdiagnose macht sich bei Benjamin
am »Grofistadtelend« topographisch fest. Benjamin fragt sich nun, ob mystisch
und messianisch in dieser elenden Welt nicht doch noch Formen authentischer
Aura-Erfahrung moglich ist. Aber genau darum geht es: Um Herbeifiihrung eines
anderen, sozialistischen Lebens. Ein Analogon ist wohl in Paul Tillichs Kairos-Er-
lebnis im kulturphilosophischen und onto-theologischen Kontext seines religio-
sen Sozialismus als Geschehen theonomer Kultur zu sehen.

58 | Vgl. auch Zizek 2003, S. 109ff.

59 | Vgl. dazu Zizek 2003, S. 142f.

60 | Dazu auch Borries 2016; Maar 2016; Banz 2016.

61 | Vgl. dazu auch Brumlik 2013.

62 | Schulz-Nieswandt 2017.

63 | Vgl. Badiou 2009.

64 | Finkelde 2007.

14.02.2026, 1:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

Anders — um das uralte Form-Problem® der Metaphysik, die in neuerer
Literatur wieder vielfach in interessanter Weise thematisiert wird®®, zu
aktualisieren — re-formuliert:

. Kommt die Essenz des Menschen in der Welt zur Existenz?

Gemeint ist®”: Eine generative (schopferische) Form (gF) transportiert
den Inhalt in eine expressive Form (eF), in der der Inhalt zum Ausdruck
kommt:

gF — Inhalt — eF.

Oder ist im Lichte des Verlusts der urspriinglichen Vorgeschichte der
Stindenwelt die Zukunft eine eschatologische Hoffnung, die das Jetzt und
Hier in die Bedeutungslosigkeit hinein eskamotiert?

In der neutestamentlichen Debatte des 20. Jahrhundert blieb es kon-
trovers, ob die Eschatologie — und somit die Erfiillung — auf die Zukunft
verweist oder ob das Jesus-Geschehen nicht bereits® das entscheidende
messianische Ereignis war und nun die Welt in diesem Lichte erfiillt ist.
Erneut werden Variationen zur Zwei-Reiche-Lehre evident:

« Geht es um eine Vermittlung von Glauben und Tun in der Hybriditit
beider Reiche im Hier und Jetzt?

« Oder geht es um eine strikte Trennung, wonach sich die glaubende
Haltung zur Welt des Jetzt und Hier nur Ekel abwehrend zuwenden
kann?

Ist Wahrheit nur auerhalb der sozialen Wirklichkeit zu finden®?
So sah es schon Luther infolge von 1, 16 und 17 Rémerbrief. In der Gna-
de, nichtim guten Tun ist der Mensch von Gott gerechtfertigt. Gleichwohl

65 | Auhser 2015; Schneider/Vogel 2016; Klammer u.a. 2016; Maar/Ruda/Vél-
ker2016.

66 | Vgl. theologisch auch Dalferth/Hunziker 2011.

67 | Vgl. auch zuletzt in Schulz-Nieswandt 2015b; 2016b.

68 | Zur Problematik der sékularisierten Eschatologie vgl. auch Hubbeling 1981,
S. 143ff.

69 | Vgl. dazu in Schulz-Nieswandt 2017.

14,02.2026, 11:55:57.

43


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

44

Menschenwiirde als heilige Ordnung

bleibt im Rémerbrief das Gebot der Nichstenliebe (13, 8-10) wirksam”.
In einer messianischen, nicht auf zukiinftige Apokalypse ausgerichteten
Auslegung des Jesu-Geschehens — in, so verstehe ich es, Agambens R6-
merbrief-Exegese: »Die Zeit, die bleibt« — wird die Differenz prignant. So
geht es bei allem heilsgeschichtlichen Uberschuss einer Theologie um
die Sozialreform — dieser einen — der Welt der Jetzt-Zeit im Lichte sozialer
Gerechtigkeit einer demokratisierten Welt.

Ich vertiefe nochmals das Thema Sein und vom Werden des Seins der
Person. Der Mensch ist Person, aber er wird dies erst: Ist es bereits und
wird es erst:

ist — bereits und wird — erst.

Das scheint der Logik zu widersprechen.

Das Kopula und wirft Fragen auf. Aber diese (mitunter Blochsche)
Ontologie des Noch-Nicht — den Sachverhalt von Essenz und Existenz so-
zialtheoretisch gewendet — als Erinnerung an einen noch nicht erfiillten
Traum ist modallogisch eben anders zu verstehen. Dem Menschen kann
man nicht — so auch die heilige Botschaft der Praambeln der relevanten
UN-Konventionen — sein Wesen berauben, auch dann nicht, wenn er es
nicht oder nur zum Teil Gestalt annehmend empirisch verwirklichen kann.

Sein Wesen an sich muss empirisch nicht zwingend zur Existenz
kommen. Das Potenzial bleibt dann unausgeschopft. Aber ein nicht zur
Wirklichkeit kommendes Potenzial ist als Potenzial dennoch da.

Das Wesen ist vom Modus einer abwesenden Anwesenheit. Genau diese
Eigenschaft der Anwesenheit des Abwesenden kommt ja dem transzenden-
ten Gott zu. Da hier aber nicht Gott, sondern die Wiirde des Menschen
das Thema ist, ist die Wiirde also géttlich.

Gott ist die (figiirliche) Idee der absoluten Wiirde. Urbild, Archetypus,
memethisch transportiert in der sozialen Evolution als Kulturgeschichte.
Nicht hinreichend dergestalt reflektiert, kann der Archetypus zu einer
Praxis symbiotischer Neurosen und autoritirer Personlichkeiten anstalts-
kirchlicher Herrschaft im Modus der Infantilisierung der Gott-Mensch-
Beziehung als ewige Eltern-Kind-Relation regressieren.

70 | Vgl. auch Moenikes 2007.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

Damit halte ich jede Kirche und Priesterherrschaft aus der Formulie-
rung meiner These von den heiligen Grundlagen des sikularen Rechts-
staates heraus. Alles andere wire der Anfang vom Ende des Rechtsstaates.
Der Rechtsstaat muss laizistisch sein.

Die Wirklichkeit ist also eine Doppelte, eine solche von Potenzialitit
und Faktizitit. In der geschichtlichen Zeit erfiillt sich das Messianische
dann, wenn Potenzialitit und Faktizitit zusammenfallen. Diese Inhalts-
Form-Metaphysik verstehe ich jetzt — wie schon bei Adorno oder Guy
Debord” — aber immanentistisch als Selbstwerdung des Menschen in der
Immanenz seines Seins.

Die ekstatische Dynamik der Personwerdung als Telos der Gattungs-
geschichte und als ertrdumter Lebenszyklus in der Ontogenese sowie die
transgressive Dynamik der Kultur des sozialen Miteinanders ist Transzen-
denz innerhalb der Immanenz der Vitalititsfunktion (Vf) des geschicht-
lichen Zeitstromes (gZ):

{[T] I} « Vf(82).

Die messianische Zeit (mZ) spielt sich in der Jetztzeit der geschichtlichen
Verkniipfung von Vergangenheit und Zukunft in der performativen Leis-
tung der Gegenwart ab: Die Gegenwart G ist die zeitliche Verortung als
generative Form (gF) der Gestaltwahrheitswerdung (Ausdrucksform: AF)
der Person als Telos (TdP):

gF (G™) — TdP —AF.

Im Rahmen dieser prozessorientierten Immanenzontologie ist die Idee der
nicht-theistischen Onto-Theologie — letztendlich eine sozio-kosmische
Metaphysik der personalen Kultur des Sozialen — zu sehen. Dies ist zu
verstehen als sikularisierte Imago Dei-Vision.

Im Christentum war diese post-theologische Metaphysik als Sozial-
ontologie auf anthropologischer Grundlage insofern immer schon ver-
borgen angelegt, weil Christentum zum freiheitsliebenden Sozialismus
strebt und treibt.”

71 | Vgl. dazu auch Beer 2012.
72 | Dabei wirkt die altere Debatte um eine »Theologie der Revolution« (Rend-
torff/Todt 1969) heute bereits weit weg und befremdlich. Diese exotische Anmu-

14,02.2026, 11:55:57.

45


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

46

Menschenwiirde als heilige Ordnung

Die herrschaftliche, hierarchische, autoritire, letztendlich zur Regres-
sion neigende Anstaltskirche ist dagegen die Entfremdungsform des ge-
nossenschaftlichen Archetypus.

Es ist die Form der Genossenschaft, die kulturgrammatisch nach mei-
ner Sicht der Dinge der Idee der Personalitit optimal wesensnah ist. Die
Idee des sozialen Rechtsstaates als legitime Herrschaft ist der gewachse-
nen Komplexitit der menschlichen Evolution geschuldet. Aber auch hier
bleibt jedoch die (mitunter kantische) Idee der Welt als Genossenschaft
der utopische Fluchtpunkt.

S
x

Diese Sicht ist angemessen nur zu erarbeiten im Denkhorizont eines frei-
heitlichen (gottlosen) religiésen Sozialismus.”

Die Idee der Autonomie des Menschen bettet sich ein in die Idee der
Person-Werdung im Zuge der Partizipation am Gemeinwesen. Wenn der
Mensch immer nur im Modus der Welt der Sprache ist™, dann bedeutet
dies phinomenologisch — dialogisch gedacht — einen konstitutiven Riick-
verweis auf den relationalen Charakter der Autonomie und deren Ur-
Konstitution durch die An-Rufung des Ich als ein Mich”.

Dies stiftet, anders als (in Bezug auf die Figur der Anrufung) bei Alt-
husser’® mit Blick auf die Herrschaft der polizeilichen Apparate”’, onto-
logisch formuliert, den genossenschaftlichen (und zugleich gemeinwirt-
schaftlich vertriglichen) Archetypus der menschlichen Gesellung, eine
sozialontologische Fundamentalfrage, die ich schon in ilteren Studien
zur historischen Anthropologie von Herrschaft und Genossenschaft’®
aufgeworfen habe.

tung der»Theologie der Revolution« (vgl. auch Metz 1973) wird evidentim Kontrast
mit den Darstellungen der konservativen Sozialreformbewegungen im neueren
Christentum (vgl. etwa in Budde 1961).

73 | Vgl. auch in Casper/Gabriel/Reuter 2016. Vgl. ferner Schempp 1969; Ewald
1984; Marquardt 1972.

74 | Dazu in Bollnow 1970, S. 114ff.

75 | Schulz-Nieswandt 2014a; 2015.

76 | Louis Althusser ist allerdings ein eigenkomplexes Thema. Vgl. auch Bruck-
schwaiger 2014.

77 | Schulz-Nieswandt 2015b.

78 | Schulz-Nieswandt 2003.

14,02.2026, 11:55:57.


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Il. Weitere Zugénge

In der nachfolgenden Analyse wird das Thema aber — aspektenhaft
— primir soziologisch, politologisch und psychologisch verstanden, abge-
handelt wird es inter-disziplindr. Die Analyse kniipft jedoch an einigen
Uberlegungen an, die ich am Ende einer meiner letzten Publikationen”
nur knapp skizziert habe®®: Sind Fragen (Bendixen 2012) zum sozialen
Fortschritt deckungsgleich mit Fragen zur Zivilisationsentwicklung?
Lost sich die Zivilisationskrise tiber den sozialen Fortschritt? Oder reicht
sozialer Fortschritt nicht hin zur Klirung der Frage der Zivilisation? Die-
se Fragenhorizonte haben sich erneut aktualisiert angesichts der Krise
der EU¥, angesichts einer Krise, die deshalb so tragisch erscheint, weil
die EU an der Schwelle zur Bildung einer solidarischen Rechtsgenossen-
schaft® stand, diese aber nunmehr verspielt, wenngleich die Briisseler
Regulationskultur® nicht ganz ohne Schuld ist fiir diese Krise. Die Bri-
ten, die ohnehin seit lingerer Zeit in der EU (kollektivguttheoretisch im
Lichte von Theoremen opportunistischen Verhaltens gesehen) nur Rosi-
nenpickerei betrieben haben, sind ja nur ein Baustein in dieser Erosion.
Wenn andere Staatschefs argumentieren, die EU sei keine Wertegemein-
schaft, so sind diese entweder unwissend oder willentlich verfassungs-
widrig, wenn der konstitutionelle Charakter der Vertrige bedacht wird.

79 | Schulz-Nieswandt 2016, S. 83f.

80 | Weil sie an anderer Stelle ausfiihrlich dargelegt werden: Schulz-Nieswandt
2017.

81 | Offe 2016.

82 | Schulz-Nieswandt 2012.

83 | Schulz-Nieswandt 2013b.

14.02.2026, 1:55:57.

47


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026,


https://doi.org/10.14361/9783839439418-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

