
Kategoriale Humandifferenzierungen

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


149

Matthias Krings

Andershäutigkeit 
Koloristische Humandifferenzierung im Vergleich

Hautfarbe als Marker von Differenz lesbar zu machen, wird meist auf 
die Erfindung von Menschenrassen durch die Naturkundler und Philoso-
phen der Aufklärung zurückgeführt. Dabei wurde vom Äußeren, visuell 
Wahrnehmbaren, auch auf innere Qualitäten geschlossen, sodass »An-
dershäutigkeit« (Benthien 2001: 172) mit wesensmäßigen Unterschieden 
in eins gesetzt wurde. Die Rassialisierung epidermischer Verschiedenheit 
lieferte sodann ein Legitimationsmuster, mit dem die hierarchische Ent-
menschung gerechtfertigt werden konnte, auf der Sklaverei und koloni-
ale Herrschaft aufbauten. Diese Spur prägt die transatlantische Wahr-
nehmung von Hautfarbe bis heute. Dass Rassismus auf Hautfarbe als 
Marker zur Unterscheidung von Menschen rekurriert, steht außer Fra-
ge. Bei einer Reduktion dieses Markers auf die Rassendifferenzierung ge-
raten jedoch anders gerahmte Unterscheidungen aus dem Blick, für die 
Hautfarbe ebenfalls ein zentraler Marker ist.1 

Groebner (2003) verweist darauf, dass die Geschichte der Hautfarben 
auch in Europa weit vor ihre Rassialisierung zurückreicht. Als Teil ärztli-
cher Diagnose ist die Beurteilung der Hautfarbe seit der antiken Humo-
ralmedizin, die vier Kategorien von complexiones unterschied (Koslovs-
ky 2014; Siraisi 1990), von Bedeutung und fließt bis heute in die basale 
medizinische Unterscheidung krank/gesund ein. Als Klassenmarker dient 
Hautfarbe in Europa von der Neuzeit bis zur Gegenwart: von der bis ins 
19. Jhd. üblichen ›noblen Blässe‹ der Aristokratie, über die Urlaubsbräu-
ne als Statussymbol der Mittelklasse im 20. Jhd., bis hin zur extremen 
Solariumsbräune, die spätestens im 21. Jhd. mit Unterschichtszugehörig-
keit assoziiert wird (Jablonski 2012: 190). Weitere Fälle zeigen sich im 
indischen Kastenwesen, das Hautfarbe integriert (Böck/Rao 1995), sowie 
in Varianten der ethnischen Unterscheidung in Afrika, bspw. von dunkel-
häutigen Bauern und hellhäutigen Wildbeutern im Kongo (Abega/Bigom-
be Logo 2006).

Für die Erfassung dieser und anderer Hautfarbe-basierten Unterschei-
dungen bietet sich der Begriff ›Kolorismus‹ an, der sich bis dato aus-
schließlich auf die Privilegierung heller gegenüber dunkler Hautfarbtöne 

1	 		  Ich danke Tobias Boll, Heike Drotbohm, Rachel Etse, Marion Grimberg, 
Christopher Hohl, Stefanie Husel, Stefan Hirschauer und Damaris Nübling 
für kritische Lektüren bzw. Unterstützung zu unterschiedlichen Zeitpunk-
ten der Entstehung dieses Aufsatzes.

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

innerhalb ›schwarzer‹ Bevölkerungsgruppen bezieht (Monk 2014). Ich 
schlage vor, ihn so zu erweitern, dass er zur Bezeichnung einer allgemei-
neren, übergeordneten Hautfarbton-basierten Form von Humandiffe-
renzierung verwendet werden kann. Der Rassismus lässt sich dann the-
oretisch schärfer als eine spezifische und besonders drastische Variante 
koloristischer Humandifferenzierung identifizieren.

Der Aufsatz vergleicht drei Varianten koloristischer Humandifferen-
zierung, die sich im Hinblick auf ihre gesellschaftlichen Kontexte, his-
torische Tiefe, geografische Reichweite, sowie soziale Konsequenzen für 
die Kategorisierten deutlich voneinander unterscheiden. Verglichen wer-
den sollen die Unterscheidung von ›Schwarzen‹ durch ›Weiße‹ (1), die 
von ›Oyibos‹ durch Nigerianer.innen (2) und die von ›Albinos‹ durch 
Pigmentierte (3). Ich gehe von der Hypothese aus, dass diese Hautfar-
be-basierten Unterscheidungen im Kern auf einem Verhältnis von Nor-
malität und Abweichung beruhen und (ursprünglich) in der erlebten 
hautfarblichen Normalität der sozialen Umwelt der Kategorisierenden 
zentriert sind.

Normalität wird durch Erfahrungswahrscheinlichkeiten konstituiert. 
Etwas der gewöhnlichen Erfahrung Widersprechendes, etwas Außerge-
wöhnliches, drängt sich der Benennung förmlich auf. Chronologisch 
geht dessen Benennung der des als normal Erlebten voraus. Mit ande-
ren Worten: bevor Europäer historisch »weiß« wurden, mussten Afrika-
ner erst einmal »schwarz« werden (Hund 2017); und auch ›albinos‹ ge-
rieten erst ins Blickfeld spanischer Seefahrer, nachdem die Erfahrung an 
fernen Küsten ›negros‹ zu treffen, in Folge der imperialen Expansion eta-
bliert war. Das Normale und das Deviante sind also dialektisch aufein-
ander bezogen. Dem Normalen wohnt sodann eine Art stille Normativi-
tät inne, d.h., was als normal und erwartbar gilt, wird zum Maßstab für 
die Bestimmung des Abweichenden. Man kann in diesem Zusammen-
hang von der »Leukonormativität« Europas (Zerubavel 2018: 34) bzw. 
der »Melanonormativität« Afrikas (Tettey, in Ero 2019: 10) sprechen. 
Letzteres ist ein Konzept, das ich aus dem Umfeld des politischen Ak-
tivismus von Menschen mit Albinismus übernehme. Unterschieden und 
benannt wird, was zu einem gegebenen Zeitpunkt von der jeweils haut-
farblichen Normalität abweicht. »What becomes marked will often be 
a matter of the quantitative inequality of the local distribution of a pop-
ulation« (Hirschauer 2023: 14).

Ich möchte kontrastiv danach fragen, wie die drei koloristischen Hu-
mankategorien, die die deviante Position der jeweiligen Unterscheidung 
ausmachen, hervorgebracht und praktisch vollzogen werden und wie 
sich die derart Kategorisierten dazu verhalten. Als Linse auf diese Pro-
zesse dienen mir die ethnolingualen Kategorien. Wie wurden und werden 
Bezeichnungen für als andershäutig Unterschiedene historisch geprägt 
und in welchen gesellschaftlichen Kontexten und sozialen Situationen 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


151

wurden bzw. werden sie verwendet? Welchem Wandel, welchen Kon-
junkturen unterliegen sie? Ein besonderes Augenmerk soll dabei auf dem 
affektiven Erleben und der Agentivität der Kategorisierten liegen.

Dieser Zuschnitt des Vergleichs ist durch Überlegungen zur Perspektivi-
tät und Agentivität der Humandifferenzierung inspiriert, die darauf Bezug 
nehmen, wie widerspenstig, kreativ und unberechenbar Menschen im Ge-
gensatz zu Dingen und Tieren mit Kategorisierungen umgehen, und darü-
ber hinaus, wie wenig sie das oft als Akteure tun, sondern nur als ›Organe‹ 
von Diskursen, Träger von kognitiven Schemata, oder Nutzer von Arte-
fakten (Hirschauer 2021: 164f.). Ich fokussiere im Folgenden lediglich ei-
nen kleinen Ausschnitt dieses Themenfelds, nämlich die Reaktivität von 
Stigmatisierten (dazu auch Lamont et al. 2019). Reaktionen reichen von 
stiller Zustimmung und Übernahme der Fremdkategorisierung als Selbst-
kategorisierung bis hin zu Ablehnung und widerständiger Selbstkatego-
risierung auf Basis einer alternativen Nomenklatur. Dabei ist davon aus-
zugehen, dass der Grad der Zurückweisung mit dem Grad der negativen 
sozialen Konsequenzen steigt, die eine Kategorisierung für davon Betrof-
fene bedeutet. Die zu vergleichenden Varianten koloristischer Humandif-
ferenzierung unterscheiden sich in dieser Hinsicht teils erheblich: von der 
europäischen und US-amerikanischen Schwarz/Weiß-Unterscheidung so-
wie den afrikanischen Varianten der Hypo/Pigmentierten-Unterscheidung 
gehen aufgrund ihrer potenziell lebensgefährlichen Effekte für die als de-
viant Kategorisierten andere Impulse zum Widerstand aus, als von der 
auf hellhäutige Fremde bezogenen Oyibo-Unterscheidung in Nigeria, die 
viel ambivalenter ist und in der Regel keine vergleichbar negativen Kon-
sequenzen hat. Wie zu zeigen sein wird, ergibt sich daraus auch ein unter-
schiedliches Potenzial zur Gruppenbildung, d.h. zur Formierung sozialer 
Gebilde wie Selbsthilfegruppen, Interessenvertretungen oder soziale Bewe-
gungen. Diese treiben den Kampf gegen folgenreiche asymmetrische Dif-
ferenzierungen voran und stiften Zusammengehörigkeit.

In den folgenden drei Kapiteln werden die drei beleuchteten Vari-
anten koloristischer Humandifferenzierung zuerst nacheinander darge-
stellt. Um den Vergleich vorzubereiten, ist jedes gleich aufgebaut: Auf 
eine kurze empirische Vignette, die auf widerständige Handlungen Ka-
tegorisierter Bezug nimmt, folgen Ausführungen zu Etymologie und Be-
griffsgeschichte der fraglichen Unterscheidung (a), darauf Erörterungen 
des Makrokontexts, d.h. der Machtverhältnisse und Wissenssysteme, de-
nen sie entstammt (b). Ein besonderes Gewicht liegt sodann auf der Mi-
kroebene und dem affektiven Erleben der Kategorisierten in konkreten 
sozialen Situationen (c), sowie deren Reaktionen auf das Unterschie-
denwerden, die vom Zurückweisen der kategorialen Fremdbezeichnung 
über deren Aneignung und Modifikation bis zum ›Zurückkategorisieren‹ 
mit komplementären Begriffen reichen (d). Als Primärquellen verwen-
de ich autobiografische Texte, Medienberichte, Social-Media-Accounts, 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


152

eigene Beobachtungen, Gespräche und Interviews. Das fünfte Kapitel 
bündelt die Erkenntnisse in vergleichender Optik, das Schlusskapitel ent-
wirft eine Heuristik koloristischen Unterscheidens.

Noch eine Vorbemerkung: Koloristische Humandifferenzierung kennt 
kein Außen, auch ich als Autor werde ständig von ihr erfasst oder be-
treibe sie selbst. Rassismus-kritische Ratgeberliteratur rassialisiert mich 
und ermahnt mich, mir meiner Privilegien als ›Weißer‹ bewusst zu wer-
den, da ich als Folge der in Deutschland herrschenden Leukonormati-
vität privilegiert sei. Folgt man dieser Logik, gehört zu diesen Privilegi-
en auch, zu bestimmten koloristischen bzw. rassistischen Begriffen, die 
von den durch sie Bezeichneten selbst dann noch als verletzend empfun-
den werden, wenn sie nur in Zitaten historischer Texte auftauchen, ei-
nen größeren Abstand haben zu können. Wie also umgehen mit der in 
Rassismus-kritischer Literatur etablierten Tabuisierung des sogenann-
ten N-Worts?2 Während sich Bezeichnungen eines Gegenüber oder einer 
andershäutigen Gruppe als N* heute definitiv verbieten, habe ich mich 
dazu entschlossen, den Begriff in Zitaten auszuschreiben. Zitierungen im 
Sinne eines wissenschaftlichen Sprechens über Sprache müssen möglich 
sein, allein schon deshalb, weil sonst verschleiert wird, wer wie spricht. 

1. Die Unterscheidung von ›Schwarzen‹ durch ›Weiße‹

Im August 2020 beschloss die Bezirksverordnetenversammlung von Ber-
lin-Mitte die Umbenennung der Berliner Mohrenstraße. Rassismuskriti-
sche Akteure hatten dies seit vielen Jahren gefordert, da der Straßenname 
schwarze Menschen herabwürdige und »von einer in unserer Gegen-
wart weiterwirkenden gewaltvollen deutschen und europäischen Kolo-
nialgeschichte« zeuge (offener Brief von 100 Wissenschaftlern). Die seit 
ca. 1700 existierende Straße lässt sich zur brandenburgisch-preußischen 
Kolonialzeit (1682–1717) in Bezug setzen, in der Jungen und junge Män-
ner, die in Afrika versklavt worden waren, als Militärmusiker, Hof- und 
Kammerdiener am Berliner Hof arbeiten mussten.3 Der neue Straßenna-
me soll nun an den afrikanischen Philosophen Wilhelm Anton Amo er-
innern, der in der ersten Hälfte des 18. Jh. in Halle, Wittenberg und Jena 
lehrte, bevor er 1746 nach Westafrika (heutiges Ghana) zurückkehrte. 

2	 		  Zur Begriffsgeschichte des amerikanischen Originals vgl. McWorther 
(2021), zum Umgang in Deutschland vgl. Dell (2015).

3	 		  So hatte Kurfürst Friedrich Wilhelm von Brandenburg den 1680 nach 
Westafrika entsandten Kapitän Bartelsen beauftragt, »ein halb Dutzend Skla-
ven von 14, 15 und 16 Jahren, welche schön und wohlgestaltet seien«, zu er-
werben und nach Berlin zu bringen (Wikiwand o.J.). Aufgrund mehrerer An-
wohnerklagen ist die Umbenennung bis April 2024 noch nicht erfolgt.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

Der Begriff ›Mohr‹ ist eine von mehreren historischen Fremdbezeich-
nungen, die Europäer.innen für Bewohner ihres Nachbarkontinents ge-
prägt haben. Ihre Gemeinsamkeit besteht darin, dass sie auf (Haut-)Far-
be Bezug nehmen. ›Mohr‹ leitet sich vom griechischen mauros (›braun‹, 
›schwarz‹) ab und bezeichnete ursprünglich die Bewohner Nordafrikas. 
Die lange Zeit synonym verwendete Bezeichnung ›Aethiopen‹ geht auf 
das griechische aithiops (Brandgesicht) zurück, der im 17. Jh. aus den 
romanischen Sprachen ins Deutsche entlehnte Begriff ›Neger‹, auf latei-
nisch niger (›schwarz‹). Während die beiden älteren Begriffe noch vor-
kolonialen Vorstellungswelten entsprangen und die so bezeichnete Hu-
mankategorie mit durchaus positiven Konnotationen verbanden, wurde 
der jüngere Begriff im Kontext des transatlantischen Sklavenhandels und 
der Etablierung der auf Zwangsarbeit basierenden Plantagenwirtschaft 
pejorisiert. In Folge kam auch in Deutschland der mit dem imaginierten 
Orient assoziierte Begriff ›Mohr‹ außer Gebrauch. »An seine Stelle trat 
das Wort ›Neger‹, das einen durch seine ›schwarze‹ Farbe ausgewiesenen 
barbarischen Primitiven suggeriert« (Martin 1993: 85). 

Die Rassifizierung der Hautfarbe wird durch den schwedischen Na-
turforscher Carolus Linnaeus im 18. Jh. vorbereitet. In der 10. Auflage 
seiner Systema naturae (1758) unterscheidet er Menschen in vier geo-
grafisch verortete Varietäten, denen er, noch von der älteren Komple-
xionenlehre inspiriert, neben Farben verschiedene Temperamente, aber 
auch soziale Organisationsformen zuordnet. So gelten die ›schwarzen‹ 
Bewohner Afrikas als phlegmatisch und durch Launen, die ›weißen‹ 
Europas als tatkräftig und durch Gesetze regiert. Solche hierarchisch 
angelegten Charakterisierungen verbreiten sich in den Gesellschaften 
auf beiden Seiten des Atlantiks und tragen dazu bei, die Versklavung 
›Schwarzer‹ zu rechtfertigen und daran trotz der zeitgleich aufkommen-
den Ideen von der Gleichheit und Freiheit aller Menschen festzuhalten. 
Besonders deutlich wird dieser Widerspruch am Beispiel Thomas Jef-
fersons, des dritten Präsidenten der Vereinigten Staaten und Mitver-
fassers der Unabhängigkeitserklärung von 1776 (»all men are created 
equal«). Jefferson (1787), selbst Sklavenbesitzer, sprach sich zwar für 
die Abschaffung der Sklaverei aus, sah in der mutmaßlichen Inferiori-
tät ›Schwarzer‹ aber ein Hindernis für deren Emanzipation: »I advance 
it therefore as a suspicion only, that the blacks (…) are inferior to the 
whites in the endowments both of body and mind. (…) This unfortu-
nate difference of colour, and perhaps of faculty, is a powerful obsta-
cle to the emancipation of these people.« In Deutschland ist Immanuel 
Kant, Vordenker der Menschenwürde und des Universalismus, davon 
überzeugt, dass die »Menschheit (…) in ihrer größten Vollkommen-
heit in der Race der Weißen« sei (Orig. 1802, hier 1982: 16) und in ei-
ner undatierten Notiz urteilt er: »Der Neger kann disciplinirt und cul-
tivirt, niemals aber ächt civilisiert werden. Er verfällt von selbst in die 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


154

Wildheit. Amerikaner und Neger können sich nicht selbstregiren. Die-
nen also nur zu Sclaven« (nach Schönecker 2021). 

Solche diskriminierenden Stereotype werden zum festen Bestandteil 
des geistigen Horizonts, der die koloniale Herrschaft Europas über Afri-
ka im ausgehenden 19. Jh. rahmt und legitimiert. Sie setzen sich in Wis-
senschaft und Alltag fort, leiten anthropologische ›Rassenforschung‹ und 
populäre Kultur an, werden in Völkerschauen inszeniert und durch Wer-
be- und Warenästhetik normalisiert (Zeller 2010). In der Konsumkultur 
taucht die exotistische Figur des verniedlichten ›Mohren‹ wieder auf, in 
Kinderliedern die des ›primitiven Wilden‹.

Frantz Fanon beschreibt in Schwarze Haut, weiße Masken (Orig. 1952, 
hier 1985) Szenen des verbalen Alltagsrassismus, die er in Frankreich um 
1950 häufig erlebte. Vor dem Hintergrund seiner psychiatrischen Aus-
bildung konstatiert er, der angerufene Schwarze stoße auf »Schwierig-
keiten bei der Herausbildung seines Körperschemas« (Fanon 1985: 80), 
insofern er den eigenen Körper nicht allein durch Selbstwahrnehmung 
erfahre, sondern in der Auseinandersetzung mit der Fremdwahrnehmung 
seitens des weißen Anrufers. In Fanons Worten wird dadurch die »Er-
kenntnis des Körpers« zu einer »rein negierende(n) Tätigkeit«, zu einer 
»Erkenntnis in der dritten Person« (ibid.). Seiner Individualität beraubt, 
erlebt Fanon sich als Exemplar einer Humankategorie und Verkörpe-
rung der damit assoziierten Stereotype. Auf die eigene Erfahrung Bezug 
nehmend schreibt er: 

»Und das Körperschema, an mehreren Stellen angegriffen, brach zusam-
men und machte einem epidermischen Rassenschema Platz (…). Ich war 
verantwortlich für meine Rasse, meine Vorfahren. Ich maß mich mit ob-
jektivem Blick, entdeckte meine Schwärze, meine ethnischen Merkmale 
– und Wörter zerrissen mir das Trommelfell: Menschenfresserei, geisti-
ge Zurückgebliebenheit, Fetischismus, Rassenmakel, Sklavenschiffe, und 
vor allem, ja vor allem: ›Y a bon Banania‹« (Fanon 1985: 81). 

Mit dem Verweis auf ›Banania‹, ein Kakao-Getränk, das über Jahrzehnte 
mit der Karikatur eines afrikanischen Kolonialsoldaten und dem Slogan 
›Y a bon‹ beworben wurde (letzterer eine Verballhornung des gebroche-
nen Französisch der Kolonialsoldaten), bezieht sich Fanon auf koloni-
al-rassistische Repräsentationen in der europäischen Konsumkultur, die 
die populäre Imagination und die Wahrnehmung ›schwarzer‹ Menschen 
in Europa bis heute färben (Zeller 2010). Fanon ist sich der Lächerlich-
keit solcher Repräsentationen, die als ikonische Formen neben sprach-
liche treten, zwar bewusst, angesichts ihrer Ubiquität gelingt es ihm je-
doch nicht, sie zu übersehen bzw. zu überhören.

»›Sieh mal, ein Neger!‹ Das war ein äußerer Ansporn, ein Nasenstüber, 
der mir unterwegs verpasst wurde. ›Sieh mal, ein Neger!‹ Das stimmte. 
Ich amüsierte mich. ›Sieh mal, ein Neger!‹ Langsam zog sich der Kreis 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


155

zusammen. Ich amüsierte mich unverhohlen. ›Mama, schau doch, der 
Neger da, ich hab’ Angst!‹ Angst! Angst! Man fing also an, sich vor mir 
zu fürchten. Ich wollte mich amüsieren, bis zum Ersticken, doch das war 
mir unmöglich geworden.«

Der Versuch scheitert, solche Formen rassistischer Benennung in Hör-
weite lachend als eine Praxis zurückzuweisen, die mehr über die Kate-
gorisierenden und deren Weltbild als über den Kategorisierten aussagt. 
Folglich schildert Fanon in einer weiteren Szene, wie seine Reaktion auf 
einen Ausdruck positiven Rassismus (»›Schau nur, er ist schön, dieser 
Neger‹«) in Wut umschlägt: »›Der schöne Neger scheißt auf Sie, Ma-
dame!‹« (Fanon 1985: 83).

In der frankophonen Welt wurden die Aneignung und Umwertung 
der Kategorie in den 1930er Jahren durch die literarisch-philosophi-
sche Négritude-Bewegung um Léopold Senghor, Aimé Césaire und Léon-
Gontran Damas angestoßen. Während Césaire und Damas, die aus der 
Karibik stammten, »Négritude als Positionierung und Ausdruck einer di-
alektischen Selbstdefinition, als Rekurs auf einen Ursprung bestimmen, 
um dadurch die historische Initiative wiederzugewinnen«, bezieht sich 
der Senegalese Senghor auf die »vitalen Kräfte« afrikanischer Menschen, 
wodurch seine Variante der Négritude essentialistische Züge annimmt 
(Simo 2017: 192). Auch die intellektuellen und politischen Bewegungen 
im anglophonen Raum fokussieren bis in die 1960er Jahre hinein in ers-
ter Linie die Umwertung der Kategorien, nicht deren Ablösung. Fremd-
bezeichnungen werden als Selbstbezeichnungen übernommen, so auch 
der aus heutiger Sicht befremdliche Begriff ›negro‹, der von W.E.B Du 
Bois bis Martin Luther King synonym zu ›black‹ verwendet wird. Du 
Bois ist sich des Problems zwar bewusst, konzediert jedoch: »We may 
and must (…) re-word our problem, but it is still a problem. It is still 
a problem of a group which we must by the necessity of language call 
a race, and which is ›Negro‹ by historical wording.« (Orig. 1936, hier 
2022: 7). Erst im Zuge der amerikanischen Bürgerrechtsbewegung setzt 
sich ›Black‹ als Selbstbezeichnung durch, wobei die Großschreibung die 
Differenz zur historischen Fremdbezeichnung und den Transfer von ei-
ner naturalisierten in eine kulturalisierte bzw. politische Kategorie deut-
lich machen soll. Parallel dazu etablieren sich zunächst ›Afro-American‹, 
später ›African American‹ als weithin akzeptierte Selbst- und Fremdbe-
zeichnung.

In Deutschland lässt sich von einer nachholenden Entwicklung spre-
chen, die Mitte der 1980er Jahre einsetzt und ab den 2000er Jahren 
an Intensität gewinnt.4 Im Zuge der Vernetzung und des Kampfs um 

4	 		  Ein wesentlicher Grund dafür ist in der im Vergleich zu den USA, Frankreich 
und Großbritannien deutlich geringeren Zahl afrikastämmiger Menschen zu 
suchen. Dies änderte sich erst in Folge verstärkter Einwanderung im Laufe 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


156

Selbstbestimmung ›Schwarzer Deutscher‹ bzw. ›Schwarzer Menschen in 
Deutschland‹ werden Konzepte und Praktiken vor allem aus den USA 
adaptiert. Dazu zählen neben analogen Prägungen für Selbstbezeichnun-
gen (›Afro-Deutsche‹, ›Schwarze Deutsche‹) auch die Tabuisierung rassis-
tischer Fremdbezeichnungen und deren Ersetzung durch Euphemismen 
(N-Wort, M-Wort) mit dem Ziel, die Reproduktion rassistischer Sprache 
und der damit verbundenen Stereotype zu unterbinden. In ihrem Aufsatz 
»Don’t you call me Neger! Das N-Wort, Trauma und Rassismus« erin-
nert Grada Kilomba (2004) an die Verbindung des Begriffs mit der Ge-
schichte der Versklavung und Kolonisierung, wodurch er mit »Brutalität, 
Verwundung und Schmerz« (173) aufgeladen sei. Mittels des psychoana-
lytischen Trauma-Konzepts argumentiert sie, dass die Konfrontation mit 
dem »N-Wort« diese Wunden aufreiße. »Wir müssen nicht nur auf einer 
individuellen Ebene, sondern auch auf einer historischen und kollektiven 
Ebene mit den Traumata des Kolonialismus umgehen, da Alltagsrassis-
mus eine Reinitiierung kolonialer Szenen ist, die uns Diskurse der Unter-
legenheit und Entfremdung wiederaufzwingt« (Kilomba 2009). So sind 
das ›N-Wort‹ und ferner auch das ›M-Wort‹ in den vergangenen 20 Jah-
ren wiederholt zum Austragungsort symbolischer Kämpfe geworden, mit 
denen rassistisch Diskriminierte (und Diskriminierbare) Anerkennung 
reklamieren. Zu nennen sind öffentliche Debatten über Streichungen 
der tabuisierten Begriffe aus Kinderbuchklassikern, die Umbenennung 
von Straßen und Apotheken, sowie die Kritik an den Spuren kolonialer 
Waren- und Werbeästhetik (Süßspeisen, Softeisvarianten, Biermarken). 
Ein besonders kurioser Fall ist die Kritik am Logo der Mainzer Dach-
deckerfirma Neger, das ikonografische Anklänge an koloniale Werbeäs-
thetik machte und den Familiennamen des Firmengründers bildlich in 
die stereotype Karikatur eines Afrikaners mit wulstigen Lippen und gro-
ßen Ohrringen übersetzte. Die 2015 über mehrere Monate andauernde 
Kontroverse wurde in öffentlichen Protestaktionen, in der Presse und vor 
allem in den sozialen Medien ausgetragen, blieb hinsichtlich der Forde-
rung der Kritiker auf Abänderung des Logos zunächst jedoch ohne Er-
folg (Kornes 2018; Krings 2018).5 

»Rassismus ist nicht biologisch, er funktioniert durch Diskurse, durch 
Worte und durch eine Reihe von Entsprechungen, welche Identitäten 
aufrechterhalten«, schreibt Kilomba (2009) und bezieht sich dabei auf 
die dialektische Beziehung von Fremd- und Selbstkategorisierung. Zu 

der letzten 20 bis 30 Jahre. Der von Katharina Oguntoye, May Ayim und 
Dagmar Schultz 1986 herausgegebene Sammelband Farbe bekennen. Afro-
deutsche Frauen auf den Spuren ihrer Geschichte gilt allgemein als Grün-
dungsdokument der afro-deutschen Bewegung.

5	 		  Inzwischen wurde das Logo allerdings überarbeitet oder ist ganz verschwun-
den.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


157

diesen »Identitäten« müssen auch jene gerechnet werden, die sich in Re-
aktion auf rassistische Praktiken konstituiert haben. Die Selbstkategori-
sierung als ›Schwarze‹ setzt sich von der historischen Fremdkategorisie-
rung (und auch der Selbstkategorisierung à la Négritude) dadurch ab, 
dass Zugehörigkeit nicht mehr naturalisiert, sondern kulturalisiert ge-
dacht wird, in erster Linie auf Basis geteilter individueller oder kollek-
tiver Erfahrung (Versklavung, Rassismus, Diskriminierung). So ist eine 
neue politische Form von Rassialisierung entstanden, deren Kategorien 
dadurch gebildet werden, dass Privilegierte von Disprivilegierten, Täter 
von Opfern unterschieden werden. In diesem Zusammenhang taucht der 
Begriff ›Person of Colour‹ (PoC) als Selbstbezeichnung für eine Kategorie 
von Personen auf, deren Gemeinsamkeit darin besteht, Opfer von Ras-
sismus zu sein, der von ›Weißen‹ ausgeht. Dieser Begriff geht paradoxer-
weise auf eine ursprünglich so bezeichnete dritte Personenkategorie zwi-
schen ›schwarz‹ und ›weiß‹ zurück, die in den französischen karibischen 
Kolonien und teils auch in den USA über erhebliche Macht verfügten 
und oft auch selbst Sklavenbesitzer waren (Ha 2009). In der aktuellen 
Verwendungsweise ist der Begriff jedoch politisch binarisiert und stellt 
einer entdifferenzierten Seite der Unterscheidung (›Weiße‹) eine zweite 
gegenüber, in der sich neben ›Schwarzen‹ noch viele andere von ›Weißen‹ 
Diskriminierte befinden. Die Paradoxie dieser Art von Begrifflichkeit be-
steht darin, zur Reifikation einer Differenzierung beizutragen, die poli-
tisch eigentlich bekämpft und abgebaut werden soll.

Neben aktivistischen Zurückweisungen der Fremdkategorisierung las-
sen sich affirmierende, teils auch ironische Aneignungen finden. Allen vo-
ran ist hier der von kubanischen Eltern abstammende Roberto Blanco zu 
nennen, der die deutsche Unterhaltungskultur ab den 1960ern über meh-
rere Jahrzehnte in der Figur des ›schwarzen‹ Exoten mitprägte; daneben 
aber auch Lokalheroen wie der aus den USA stammende Musiker und 
Türsteher Fred Hill, der von 1977 bis 2004 in Darmstadt lebte und in 
der lokalen Musikszene durch »Fred Hills schwarz-weiße Negerkapelle« 
präsent war (Gueye 2020). »Der Ton macht die Musik«, antwortet Ro-
berto Blanco auf die Frage, wie er es empfunden habe, als der bayerische 
Innenminister ihn 2015 einen »wunderbaren Neger« nannte. »So wie Jo-
achim Herrmann das gesagt hat, war das nicht böse oder rassistisch ge-
meint«, obschon »wunderbarer Farbiger« besser gewesen wäre (Blan-
co in Isringhaus 2015). In Kiel lehnt Andrew Onuegbu, der aus Nigeria 
stammende Betreiber des Restaurants ›Zum Mohrenkopf‹, die Umbe-
nennung seines Lokals ab und verhält sich somit entgegen dem Trend zur 
Verbannung vergleichbarer Namen aus dem öffentlichen Raum. »Die 
Diskussion gegen Rassismus wird am falschen Ende geführt und beruht 
auf Unwissenheit und falschen Forderungen«, zitiert ihn das Redaktions-
Netzwerk Deutschland (RND 2020). »Selbstverständlich gebe es Ras-
sismus auch in Deutschland, sagt Onuegbu. Dennoch rät er schwarzen 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


158

Personen, nicht die Opferrolle einzunehmen und überall Diskriminie-
rung und Benachteiligung zu befürchten« (ibid.).

2. Die Unterscheidung von ›Oyibos‹ durch Nigerianer

In ihrem Artikel »Oyibo is not a compliment!« zeichnet die in Nigeria 
lebende niederländische Journalistin Femke van Zeijl (2017) ihre Erfah-
rungen mit dem »o-word« nach, wie sie die in Südnigeria gebräuchli-
che Bezeichnung für hellhäutige Fremde nennt. Eingangs zählt sie drei 
exemplarische Szenen in Lagos auf: Während sie in einem Kino auf der 
Suche nach einem Sitzplatz an einheimischen Zuschauer.innen vorbei-
geht, ruft einer von ihnen ›Oyibo!‹, worauf die anderen lauthals lachen. 
Während sie auf offener Straße auf die Reparatur ihres Autos wartet, 
singen Schülerinnen der benachbarten Grundschule ein Kinderlied, das 
die Figur des Oyibo mit rotem Pfeffer assoziiert. Ein Stand-up-Come-
dian fragt von der Bühne herab, was sie als Oyibo denn in seiner Show 
verloren habe, sie würde das von ihm gesprochene Pidgin doch sowieso 
nicht verstehen. Ihrem nigerianischen Ehemann, der neben ihr sitzt, legt 
der Comedian doppeldeutig nahe, nicht geizig zu sein und seinen ›Oyi-
bo-Reichtum‹ mit anderen zu teilen.

›Oyibo‹ ist eine in Südnigeria verbreitete Fremdbezeichnung für Men-
schen, die sich durch relative Hellhäutigkeit und/oder Fremdheit aus-
zeichnen. Der Begriff wird im nigerianischen Englisch und im Pidgin-Eng-
lish verwendet und geht auf das gleichbedeutende Yoruba-Wort ›Oyinbo‹ 
zurück, dessen Etymologie uneindeutig ist. Samuel Ajayi Crowther – 
selbst Yoruba, aber in Sierra Leone aufgewachsen und später als Missi-
onar nach Nigeria zurückgekehrt – übersetzt oïbo und oyibo in seinem 
1852 erschienenen Wörterbuch des Yoruba mit »one who comes from 
the country beyond the sea.«6 Nur wenig später führt der US-amerikani-
sche Missionar Thomas J. Bowen oibó in seiner Grammatik des Yoruba 
auf das Verb bó (»to peel«) zurück. Wenn sich etwa nach einer Verbren-
nung die Haut eines Schwarzen abschäle, so Bowen, werde die Oberflä-
che weiß wie die Haut eines Weißen. Oibó bedeute wortwörtlich ›der Ge-
schälte‹ (Bowen 1858: 13). In seinem Wörterbuch übersetzt Bowen oibó 
dann jedoch rassialisierend als »a white man« (ibid. 30, 61). Ein späteres 
Yoruba-Wörterbuch von 1913 kombiniert Crowthers und Bowens Über-
setzungen als »one who comes from the country beyond the seas; a white 
man« (Anonym 1913: 190). Ein weiterer Eintrag spezifiziert die Bedeu-
tung als: »people beyond the waters, applied mostly to white men, but 
also to natives who have adopted European customs« (ibid. 202).

6	 		  Für diesen und die folgenden Hinweise zur Etymologie danke ich Christo-
pher Hohl. 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


159

Eine andere Herleitung, in der das Verb ›schälen‹ (bo) ebenfalls eine 
Rolle spielt, ergibt sich aus der onymischen Struktur des Yoruba-Namens 
Fatoyinbo. »Yoruba names are contracted sentences«, erläutert Fela So-
wande (1966: 46), sodass sich Fatoyinbo in »Ifa to Oyinbo« auseinan-
derziehen ließe, was »Ifa is to be equated with Oyinbo« bedeute, wobei 
Ifa das durch den Gott Orunmila in die Welt gebrachte Orakel meint. 
»Here, ›Oyinbo‹ is not the white man, but the Yoruba child of Yoruba 
parents who at birth is light-skinned and is held to bring good fortune 
to himself and to all connected with him« (ibid). Zur Erläuterung dieser 
Deutung verweist er auf einen Ifa-Vers, der darlegt, wie Orunmila mit 
Hilfe des Orakels ein Kind mit einer Frau namens Oyi zeugte, das zum 
archetypischen Oyinbo wurde. Die Ifa-Mythologie schildert, wie Orun-
mila und die schwangere Oyi ihrem Vater, dem Meeresgott Olokun, ei-
nen Besuch abstatten. Olokun bietet seiner Tochter »hot liquor« an, den 
sie trinkt. »When her baby arrived, it was white-skinned, and it was said 
that it was the hot liquor that had peeled off its dark skin; and so the 
baby was called ›Ebo‹, literally, ›eyiti o bo‹, that which has been peeled. 
This child was born in the house of Olokun. Orunmila then told the child 
to make his home with Olokun« (48). Laut Sowande könne Fatoyinbo 
dementsprechend auch als »the Spirit child whose dark skin was peeled 
by Oyi« (ibid.) übersetzt werden. »It is likely […] that the stanza […] may 
have supplied the origin of the Yoruba term ›Oyinbo‹ for the white man, 
who may have been thought to have his natural skin ›peeled‹ somewhere, 
sometime, for some mysterious reason. Or perhaps he was thought to be 
the descendant of the first ›Ebo‹ the child of Oyi and Orunmila« (ibid.). 

Diese Herleitung ist insofern interessant, als sie zum einen auf den 
aquatischen Raum und auf Reichtum verweist, beides wird sowohl mit 
dem Gott Olokun als auch mit Europäern assoziiert. Zum anderen legt 
sie nahe, dass es den Begriff ›Oyinbo‹ bereits vor der Ankunft der ers-
ten Europäer gegeben haben könnte, und er sich ursprünglich auf relativ 
hellhäutige Menschen innerhalb der afrikanischen Bevölkerung bezog. 
Diese Bedeutung wäre dann sekundär auf Menschen mit (noch) hellerer 
Haut übertragen worden, nachdem solche im späten 15. Jh. an der Gui-
nea-Küste anlandeten. 

Heute wird Oyibo nicht nur für Europäer.innen verwendet, sondern 
auch für hellhäutige Menschen, z.B. aus China, Indien oder arabischen 
Ländern. Hierin lässt sich zum einen eine für die Asymmetrie egozentri-
scher Wir/Die-Differenzierungen typische Versämtlichung der alterisier-
ten Seite erkennen (Hirschauer 2021: 165; vgl. mit dem Lumping der 
eigenen Seite bei PoC). und zum anderen ein Verweis darauf, dass die 
Begriffssemantik über Hautfarbe hinausragt. Die Autorin Sarah Manyi-
ka, selbst Tochter eines nigerianischen Vaters und einer britischen Mut-
ter, verweist dementsprechend darauf, dass der Begriff nicht in erster Li-
nie rassialisierte Differenz, sondern Fremdheit markiert: 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


160

»When I was a child [in the 1970s] I was frequently called oyinbo – the 
assumption was that because my skin was light, I was a foreigner or an 
expatriate. Oyinbo was meant to distinguish foreigners from locals […] 
The term was not meant to identify race but foreignness and would be 
used just as frequently for someone like me with fair skin as for any dark 
skinned African American or black foreigner viewed as being from the 
West« (Manyika 2003: 68).

Manyikas Warnung vor einer vorschnellen rassialisierenden Lesart 
des Oyibo-Begriffs durch die Übersetzung als ›Weiße/r‹ ist berechtigt. 
Eine solche Interpretation impliziert, dass der Unterscheidung von Oyi-
bos durch Nigerianer.innen dieselbe Abgrenzung, Theoretisierung und 
Machtbeziehung zugrunde liegt, wie dies bei der Unterscheidung von 
›Schwarzen‹ durch ›Weiße‹ im Rahmen der Rassendifferenzierung der 
Fall ist. Das erscheint jedoch zweifelhaft. Zum einen liegt die Vermu-
tung nahe, dass die Unterscheidung historisch jenseits bzw. in Absenz 
des europäischen Konzepts ›Rasse‹ entstanden ist, zum anderen wird 
relative Hellhäutigkeit farblich anders kodiert, nämlich als ›rot‹ (pupa) 
oder ›gelb‹ (ofeefee), und zwar sowohl in Bezug auf Europäer.innen als 
auch auf Afrikaner.innen oder von einem europäisch-afrikanischen El-
ternpaar Abstammende. Oyibo rassialisierend als ›Weiße/r‹ zu überset-
zen, bedeutet also gleich einen doppelten Kategorienfehler zu begehen.

Ein Kinderlied auf Pidgin-Englisch rekurriert auf rote Pfefferschoten 
und die Wirkung scharfer Speisen auf die farbliche Erscheinung der Kör-
peroberfläche. Es lautet: »Oyibo pepe / if you eat-e pepe / you go yel-
low more more« (Oyibo Pfeffer, wenn du Pfeffer isst, wirst du noch viel 
gelber). Dem afroamerikanischen Soziologen Calvin C. Hernton wurde 
dieser Sachverhalt während eines Nigeriabesuchs folgendermaßen er-
läutert: »It meant an African of black complexion whose constitution 
was unable to countenance the eating of pepper and the pepper had 
changed the African’s complexion to a lighter shade of brown, my com-
plexion« (Vorwort zu Jahn 1990: xix). Das Kinderlied lässt sich aller
dings auch umgekehrt deuten: »I think we thought white people going 
red (or yellow) after eating hot stuff was an interesting design flaw« (Pe-
quod 2018). Eine dritte Deutung bietet Danuta Mason (2021), eine pol-
nisch-amerikanische Ärztin, die in den 1960ern im ländlichen Südwest-
nigeria arbeitete. In ihrer unter dem Titel Oyinbo Pepe – White Face: 
My African Story erschienenen Autobiografie schildert sie, wie sie in 
den Dörfern auf Schritt und Tritt von Kindern verfolgt wurde, die das 
erwähnte Lied sangen. »The locals compared the ›white face‹ to the red 
Nigerian peppers after a scalding heat which changes the red color of 
the peppers to the flaming pink or ghostly white« (Mason 2021: 45). 

Nigerianer.innen verweisen darauf, das Oyibo ein neutraler, deskrip-
tiver Begriff sei, der auch als Kompliment verwendet werden könne. 
So auch der nigerianische Linguist Kọ́lá Túbọ̀sún (2009), der allerdings 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


161

einschränkend hinzufügt: »I personally have never considered it a com-
pliment of any sort when while walking with a white/caucasian person 
(even within a campus environment), passers-by most of whom are com-
plete and unwelcome strangers yell ›Oyinbo!‹ while pointing and gig-
gling excitely at the now totally embarrassed stranger.« Es hänge dem-
nach vom Kontext ab, ob der Begriff neutral oder beleidigend gemeint 
sei: »So, when used in a civil, polite conversation, Oyinbo is mainly a 
harmless term of reference, but it is insulting only when it is yelled out 
loud, especially by a(n unaquainted, unfriendly) stranger« (ibid.). Deut-
lich negativer bestimmt die Niederländerin van Zeijl die Verwendung des 
Begriffs und dessen Semantik:

»In many cases, oyibo is not really a compliment, is it? Oyibo stands for 
weak and gullible, there to make fun of. It stands for freckled skin that 
can’t stand the sun. For bleeding hearts that open up for any made-up 
sob story. For mugus [Betrugsopfer] waiting to be ripped off by sharp-
guy scammers. In that sense, the only positive side of oyibo is the finan-
cial one: the huge amounts of money oyibos are perceived to have ac-
cess to« (van Zeijl 2017).

Wenn als wohlhabend wahrgenommene hellhäutige Fremde im öffentli-
chen Raum als ›Oyibo‹ adressiert werden, dient dies in erster Linie dazu, 
ihre Aufmerksamkeit zu erlangen, um sie als Käufer zu gewinnen oder 
mit ihnen in Kontakt zu treten, in der vagen Hoffnung, dass sich daraus 
eine wie auch immer geartete Beziehung zum Vorteil des Rufers ergeben 
könnte. Oyibo-Rufe wären demnach ähnlich motiviert wie das soge-
nannte Catcalling, männliche Versuche, die Aufmerksamkeit von Frauen 
zu erlangen. Und ähnlich wie das Catcalling sind sie hochgradig ambi-
valent, changieren zwischen Auf- und Abwertung der adressierten Per-
sonenkategorie, und können bei den Adressierten Unbehagen auslösen. 

In seiner Autobiografie Oyibo!!! Weißer Sohn eines schwarzen Vaters 
(2009) beschreibt Anatol Egbuna Erfahrungen, die denen Fanons ver-
gleichbar sind. Wie Fanon stammt Egbuna von einer ›weißen‹ Mutter 
und einem ›schwarzen‹ Vater ab, seine Erfahrungen sind jedoch in einem 
anderen gesellschaftlichen und historischen Kontext situiert. Egbuna, 
Jahrgang 1978, wächst im südöstlichen Nigeria auf, der Heimat seines 
Vaters. Die epidermische Norm ist der Frankreichs diametral entgegen-
gesetzt, die Praktiken der Veranderung ähneln sich jedoch. Wie Fanon 
in Frankreich, so wird auch Egbuna in Nigeria mit einem Begriff ange-
rufen, der auf Andershäutigkeit rekurriert. An seine Einschulung erin-
nert er sich wie folgt:

»Verschämt und zudem total verängstigt stand ich nun vor der ganzen 
Klasse. Ich weinte. Die anderen Kinder lachten und flüsterten ›Oyibo!!!‹ 
vor sich her. Ein Junge, der ganz hinten in der Ecke saß, sprang auf und 
schrie ›Oyibo!!!‹. (…) Da fühlte ich das erste Mal, dass ich anders war, 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


162

anders als die anderen. Ich war das einzige weiße Kind in der Klasse von 
40. (…) In der kurzen Pause fingen die Mädchen aus meiner Klasse an, 
mit meinen Haaren zu spielen. ›Oyibo! Oyibo!!! Oyibo!!!‹, schrien sie. 
Meine Haare waren ziemlich lang und gelockt, was für einen Jungen in 
Nigeria einen sehr seltenen Anblick darstellte. Ich konnte nichts gegen 
sie ausrichten. Ich ließ sie einfach nur machen« (Egbuna 2009: 22f.).

Die Unterscheidung verfolgt ihn auf Schritt und Tritt. Sie begegnet ihm 
im Privaten, durch seine nigerianische Stiefmutter, die ihn misshandelt, 
sowie im öffentlichen Raum. Eine Szene, die er als Sekundarschüler auf 
einem städtischen Marktplatz erlebt, schildert er wie folgt:

»Auf dem Markt angekommen, schrien die Händler mich von allen Sei-
ten an. ›Oyibo! Oyibo!‹, riefen sie mir zu, als ich vorbeieilte. ›Komm, 
Oyibo, komm und kaufe frische Tomaten und Pfefferschoten, die sind 
so rot wie Du!‹, lachten sie. Sie beleidigten mich. Ich fühlte mich dann 
immer wie ein Außerirdischer. Ein weißes Kind unter Millionen von 
Schwarzen. Wieso ließen sie mich nicht einfach eines der ihren sein?« 
(Egbuna 2009: 60). 

Die amerikanische Ethnografin Carmen McCain, die Teile ihrer Kind-
heit in Nigeria verbrachte und im Rahmen ihrer Dissertationsforschung 
zu Beginn des 21. Jh. nach Nigeria zurückkehrte, empfindet die Veran-
derung durch Oyibo-Rufe als entmenschlichend:

»It can be extremely exhausting to have it called out to you hourly, by 
adults, as you are just walking around and trying to live your life. I 
have had students on a university campus yell it at me. I have had staff 
walk into a university office where I was filling a form and say ›oyin-
bo‹ loudly. I have had a student even start singing ›oyinbo pepe‹ behind 
my back as I walked out of a room. When I took offense, she protested 
that it was a ›praise song‹, and perhaps it is, although my 11 year old 
self who experienced this same song years ago did not feel like she was 
being praised but that she was being mocked. Perhaps my 11 year old 
self just didn’t understand, but… Inasmuch as no one enjoys constantly 
being singled out and reminded that they are different and ›other‹ and 
foreign and a spectacle, I wish that the chorus of ›oyinbo‹ would just 
stop, whether it is meant as a term of endearment or whether it is a jest 
or something worse. Whatever the etymology and whatever it ›actually‹ 
means, it feels dehumanizing when it is constantly yelled at you« (Mc-
Cain, in Pancocojams 2021).

Wie oben Túbọ̀sún verweist auch McCain darauf, dass Intonation und 
Kontext wesentlich daran beteiligt sind, wie eine Äußerung wahrgenom-
men wird (Roberto Blanco: »Der Ton macht die Musik«). Van Zeijl 
(2017) nennt drei mögliche Reaktionen: weglächeln, ignorieren, ins Ge-
spräch kommen; Praktiken, die Lamont et al. (2019) als typische Reak-
tionen auf Stigmatisierungserfahrungen beschreiben.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


163

»These days, when I hear the o-word, I no longer smile politely and 
move on. Most times I ignore it, since I would have a full-time job re-
sponding to every passerby who calls it out. Yet every once in a while, 
when I have time and feel up to it, I walk up to the speaker and try to 
explain why I think it is impolite« (van Zeijl 2017).

Indem van Zeijl den Begriff ›Oyibo‹ als »o-word« bezeichnet, stiftet sie 
eine Parallele zur Tabuisierung rassistischer Fremdbezeichnungen durch 
Rassismus-kritische Aktivist.innen im Globalen Norden (›n-word‹) und 
dadurch implizit einen Vergleich zum Rassismus europäisch-amerika-
nischer Prägung. Inwieweit dieser Vergleich angemessen ist, soll weiter 
unten diskutiert werden, hier sei lediglich angemerkt, dass er hinkt, so-
fern man ihn unter der Chiffre ›Rassismus‹ verhandelt – anstatt ihn als 
›Kolorismus‹ zu verstehen.

Die Aneignung der Fremdbezeichnung als Selbstbezeichnung lässt sich 
in Nigeria insbesondere in Form von Künstlernamen beobachten. Fares 
Boulos, ein in Nigeria aufgewachsener Libanese, hat sich als Oyibo Rebel 
einen Namen als Musiker, Schauspieler und Content Creator gemacht. Auf 
seinen Social-Media-Kanälen veröffentlicht er Sketche in nigerianischem 
Pidgin-English. Tiago Gomes, ein in Nigeria lebender Portugiese, der am 
Hof des Alaafin von Oyo aufwuchs, wo seine ebenfalls aus Portugal stam-
mende Mutter als Kulturbotschafterin tätig ist, nennt sich auf Instagram 
und TikTok Oyinbo ibile (Yoruba für ›traditioneller Oyinbo‹). Mit diesem 
Namen spielt er auf seine quasi muttersprachliche Kompetenz des Yoruba 
und die Wertschätzung traditioneller Yoruba-Praktiken an, die er auf sei-
nen Social Media-Kanälen zur Schau stellt. Als weitere Beispiele lassen sich 
die Social-Media-Profile White Oyinbo und Oyinbo Princess anführen, die 
von Europäer.innen betrieben werden, die sich seit einigen Jahren in Nige-
ria aufhalten, sowie das Profil von Oyinbonaijaboy, eines in Manchester 
lebenden Briten mit dort ansässigem Igbo-stämmigen Freundeskreis. Diese 
Selbstbezeichnungen basieren auf einer affirmativen, teils auch ironischen 
Aneignung der Fremdbezeichnung, wodurch Zugehörigkeit gestiftet wer-
den soll. Die Künstler und Social Media-Nutzerinnen zeigen so, dass sie 
ihre kategoriale Sortierung durch die schwarze Mehrheitsgesellschaft ak-
zeptieren, sind dabei jedoch bemüht, sich von der stereotypisierten Figur 
des Oyinbo abzusetzen. Indem sie mit ihren Performanzen demonstrieren, 
dass sie nigerianische sprachliche und kulturelle Codes beherrschen, be-
treiben sie doing being Nigerian while being Oyinbo. Die affirmative An-
eignung der Fremdbezeichnung stellt einen Weg in die nigerianische Ge-
sellschaft dar, der dem ähnelt, den Roberto Blanco mit seiner affirmativen 
Verkörperung der Figur des ›schwarzen‹ Exoten in der deutschen TV-Un-
terhaltungskultur einschlug. Dass ›Oyinbo‹ ohne Ehrverlust als Selbstbe-
zeichnung angeeignet werden kann, liegt daran, dass der Begriff, trotz ei-
ner gewissen Ambivalenz, per se nicht zu Ungunsten der Kategorisierten 
ausfällt, die er mit Privilegien und Reichtum assoziiert.

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


164

3. Die Unterscheidung von Hypopigmentierten  
durch Pigmentierte 

lm Juni 2011 bestieg der tansanische Albino-Aktivist Josephat Torner 
den Kilimanjaro. Auf dem knapp 6000 Meter hohen Gipfel angekom-
men, verkündete er: »I say to all people living with albinism in Africa: 
Come out of the darkness and live in the shadow of the sun no longer, 
for I have faced the mountain and I have faced the sun, and now I know 
we can all be free.« Torner stand ganz wörtlich auf dem ›Gipfel der Frei-
heit‹, denn er verbreitete seine Botschaft von der höchsten Stelle des Ber-
ges aus, die bis 1964 noch ›Kaiser-Wilhelm-Spitze‹ hieß, und erst mit der 
Unabhängigkeit Tansanias in ›Uhuru-Peak‹ (Freiheits-Spitze) umbenannt 
wurde. Indem er dieses nationale (und im Grunde auch panafrikanische) 
Freiheitssymbol in Besitz nahm, reklamierte er für sich und alle anderen 
Afrikaner.innen mit Albinismus gesellschaftliche Zugehörigkeit. 

In der Medizin bezeichnet der Begriff Albinismus (von lat. albus 
›weiß‹) ein genetisches Syndrom, das die Bildung des Pigments Melanin 
in Haut, Haaren und Netzhaut verhindert, was zu Hypopigmentierung 
führt, sodass Betroffene sich durch eine außergewöhnlich helle Haut- 
und Haarfarbe sowie ein stark eingeschränktes Sehvermögen auszeich-
nen. Albinismus kommt weltweit in allen Bevölkerungsgruppen vor, al-
lerdings in unterschiedlichen Prävalenzen. Im Folgenden beschränke ich 
mich auf die Darstellung historischer Entwicklungslinien der Unterschei-
dung von Hypopigmentierten durch Pigmentierte in Afrika sowie Euro-
pa und Nordamerika. 

In Afrika werden Hypopigmentierte gegenwärtig vielerorts diskrimi-
niert, ausgegrenzt oder sogar an Leib und Leben bedroht. Vorkolonial 
existierten je nach Gesellschaft variierende Formen mit ihnen umzuge-
hen, wobei allerorts ätiologische Bezüge zu transzendenten Mächten her-
gestellt wurden (Lagercrantz 1979). Bei den Yoruba sollen Hypopigmen-
tierte, afin, rituelle Funktionen an Schreinen übernommen haben, die 
dem Gott Obatala geweiht waren. In der Mythologie ist Obatala derje-
nige, der Menschen aus Lehm formte, bevor sie vom Schöpfergott Olo-
dumare Leben eingehaucht bekamen. Einige soll er im Palmweinrausch 
verformt haben (Soyinka 1976: 15), darunter auch den prototypischen 
afin, woraus sich die besondere Stellung Hypopigmentierter an Obata-
la-Schreinen ableitete (Johnson 1921: 165). In der christlich und musli-
misch überformten Gegenwart hat sich davon nichts erhalten. Hinweise 
auf eine besondere Wertschätzung liegen auch für das alte Kongo-Reich 
und dessen Nachfolgestaaten vor, wo sogenannte ndondo an den Höfen 
der Könige lebten. Andrew Battell, der um 1600 über zehn Jahre in der 
Region verbrachte, schrieb: 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


165

»They are very rare, and when such happen to be born, they are brought 
to the king, and become great witches: they are his councilors, and ad-
vice him of lucky und unlucky days before execution of his enterprises. 
When the king goes any whither the Dundas go with him, and beat the 
ground round about with certain exorcisms before the king sits down, 
and then sit down by him« (Battell in Ravenstein 1901: 81).

Nach Adolf Bastian (1859: 34) wurden Haare der ndondo als Glücks-
bringer gehandelt und, »theuer als Reliquien verkauft«. Eine rezente 
Parallele findet sich am tansanischen Ufer des Viktoriasees, wo Fischer 
Haare von Hypopigmentierten in ihre Netze weben, in der Hoffnung, 
dadurch ihre Beute zu vermehren. In der postkolonialen Gegenwart wird 
Hypopigmentierten die auch heute noch weit verbreitete Vorstellung, sie 
seien mit transzendenten Mächten verbunden, zum Verhängnis. »Medi-
zin-Morde« an Menschen mit Albinismus (Schühle 2013), die in Tan-
sania und benachbarten Ländern nach 2000 gehäuft begangen wurden, 
lassen sich als spätkapitalistische Ausprägungen der vorkolonialen ma-
gischen Rahmung des Albinismus deuten. Körperteile der sogenannten 
zeruzeru, deren Kategorisierung zwischen Geist und Mensch schwankt 
(Denny 2021: 37), sollen zur Erzeugung von Macht und Reichtum die-
nen. Zu diesem Zweck verarbeiten waganga (›Medizinmänner‹) sie in 
magische Mittel, die von Klienten als Amulette getragen oder konsu-
miert werden müssen.

In Europa wurde der Blick für Hypopigmentierte zunächst dort ge-
schärft, wo sie aufgrund des höheren Kontrasts gegenüber der normal-
pigmentierten Bevölkerung leichter ins Blickfeld gerieten. Der Begriff 
›Albino‹ taucht erstmalig im 16. Jh. in Spanien auf, wo er sich als Be-
zeichnung für ›hellhäutige‹ Indigene etabliert, die aufgrund ihrer Her-
kunft eigentlich hätten dunkelhäutig sein müssen. Über die Bevölkerung 
Neu Guineas schreibt der Historiograph Bartolomé Leonardo y Argen-
sola (1609): »Unter diesen schwarzen Leuten gibt es einige, die so weiß 
und blond sind, wie die Deutschen. Wenn sie in die Sonne gehen, wer-
den sie blind, obwohl sie nicht hineinschauen. In Spanien nennen wir 
sie Albinos.« Die nationale Brechung der Hypopigmentierung dient der 
Differenzierung des besonderen Hauttons der ›weißen‹ Indigenen ge-
genüber demjenigen ihrer spanischen Leser. Bei anderen Autoren wer-
den als Vergleichsfolie wahlweise Belgier, Niederländer oder Engländer 
herangezogen. Da diese Vergleiche nur begrenzt tragen, braucht es eine 
deutlichere Abgrenzung gegenüber dem generischen ›Weiß‹ aller Euro-
päer, wie sie der im Rückgriff auf den lateinischen Wortstamm ›alb-‹ mit 
Hilfe eines spanischen Diminutivs gebildete Begriff ›Albiño‹ (wörtlich: 
›Weißchen‹) bietet. 

Bis zur Übernahme dieses Begriffs in andere europäische Sprachen dau-
ert es noch mehr als 200 Jahre, denn in Frankreich, Italien, Deutschland 
und England wird das Phänomen zunächst an aus Afrika stammenden 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


166

Menschen wahrgenommen, die als ›nègres blancs‹, ›weiße Mohren‹ oder 
›leucaethiopes‹ bezeichnet werden. Für Naturkundler und Philosophen, 
die im 18. Jh. mit der Erfindung der Menschenrassen beschäftigt sind, 
stellen sie ein Klassifikationsproblem dar. Linné (1758) unterscheidet 
noch zwei Spezies der Gattung Mensch, die ›Tagmenschen‹, denen er 
die vier geografisch determinierten späteren Rassen zuordnet, und die 
›Nachtmenschen‹, unter die er die Leucaethiopen subsumiert. Als Hy-
popigmentierte schließlich auch unter europäischen Bevölkerungsgrup-
pen entdeckt werden, führt der französische Naturalist Georges-Lou-
is Leclerc de Buffon 1777 den Sammelbegriff blafards (›Blasse‹ oder 
›Bleiche‹) ein, worunter er »von der Natur benachteiligte« Individuen 
versteht (nach Curran 2009: 170). Zeitgleich kommt auch der deut-
sche Mediziner und Anthropologe Johann Friedrich Blumenbach zu der 
Überzeugung, dass die ›Leukaethiopie‹ als eine Krankheit aufzufassen 
sei (Kutzer 1990: 199). Im wenig später veröffentlichten Handbuch der 
Naturgeschichte schreibt er: »Die Kackerlacken,7 Blafards, Albinos oder 
weiße Mohren sind nicht einmal eine Spielart, geschweige eine besonde-
re Gattung, wozu sie der gute Voltaire so gern machen möchte: sondern 
eine Krankheit, die Menschen unter allen Meridianen befallen kann, 
und der auch Thiere unterworfen sind« (Blumenbach 1779: 64). Aus 
dem anthropologisch gerahmten ›weißen Schwarzen‹ (Leukaethiop) des 
18. Jh. wird im 19. der medizinisch gerahmte ›kränklich Weiße‹ (Leuko-
path), der als Patient die Symptome einer ›Krankheit‹ nun nicht allein 
mit Angehörigen anderer ›Rassen‹ der Spezies Mensch, sondern sogar 
gattungsübergreifend mit dem Tierreich teilen muss. In Folge setzen sich 
in der medizinischen Literatur die Begriffe ›Albinismus‹ für das Syndrom 
und ›Albino‹ für dessen Träger durch. Vererbungslehre und Eugenik rü-
cken Albinismus in der ersten Hälfte des 20. Jh. in die Nähe des Inzests. 
In der populären Kultur werden Hypopigmentierte (europäischer und 
afrikanischer Herkunft) als Attraktionen vermarktet, von der Freakshow 
um 1900 bis zu Spielfilmen um 2000. 

Kathrin Denny (2021) berichtet über alltägliche Diskriminierungen 
von Menschen mit Albinismus in Tansania. Schwangere spucken vor 
ihnen aus, um sich vor der Geburt eines hypopigmentierten Kindes zu 
schützen, die als Fluch oder Strafe der Ahnen für einen Tabubruch ge-
deutet wird. Passanten rufen ihnen ›dawa‹ (Medizin) oder ›deali‹ (von 
engl. ›deal‹) hinterher, was auf ihre magische bzw. ökonomische Verwert-
barkeit anspielt, oder beschimpfen sie als Hunde, Schweine oder Ziegen. 
Ein angehender Priester schildert, wie er als Kind die Fremdkategorisie-
rung als Selbstkategorisierung übernahm:

7	 		  ›Kakerlake‹ ist in deutschsprachigen medizinischen Publikationen um 1800 
eine gängige Metapher für Menschen mit Albinismus, die deren Photopho-
bie mit dem lichtscheuen Verhalten der Insekten gleichsetzt.  

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


167

»Schon als ich noch ganz klein war, merkte ich, dass ich nicht so war, 
wie die anderen Kinder. Die Leute schauten mich anders an und behan-
delten mich anders. Sie nannten mich zeruzeru und so dachte ich damals 
auch, ich sei ein zeruzeru. Wenn ich auf der Straße entlanglief, riefen 
die Leute dieses Wort und zeigten mit dem Finger auf mich. Sie sagten, 
ich könnte nicht sterben und würde irgendwann einfach verschwinden. 
Damals wusste ich nicht, ob das wahr ist. Ich dachte, vielleicht bin ich 
wirklich kein richtiger Mensch und würde mich tatsächlich einfach ir-
gendwann auflösen.«

Peter Ash, ein (in rassialisierter Perspektive) ›weißer‹ Kanadier mit Al-
binismus und Gründer der in Tansania tätigen NGO ›Under The Same 
Sun‹ wuchs in Montreal auf. Im Interview unserer Studie von 2017 er-
innert er sich so an seine Kindheit und Jugend: 

»Growing up in Montreal I had gone through name calling – all stuff 
most people with albinism go through in most countries – people star-
ring at you, people making comments, you know, and all that was at 
times challenging during my childhood … So, growing up, when I left 
the house I was called names or was given strange looks … some kid 
would yell at you across the street ›Hey albino!‹, or ›Look at that albi-
no!‹, you know, or ›whitey‹ or ›snow white‹, you know kids at school 
call each other names, you always get the kids that are teasing other 
kids about difference, right?«

Natalie Devora, eine albinotische Afroamerikanerin, erinnert sich in 
ihrer Autobiografie Black Girl, White Skin (2018) an ihre Schulzeit. In 
den 1970er Jahren geht sie im kalifornischen Oakland auf eine über-
wiegend von Schwarzen besuchte Junior High School: »I had been the 
brunt of jokes about my mother having had relations with a White man 
or a milkman or Casper’s father. I had been intentionally tripped, intim-
idated, and had food thrown at me in the lunchroom« (77). Vor dem 
Hintergrund der US-amerikanischen ›race relations‹ löst ihre kategori-
ale Ambiguität gewalttätige Übergriffe durch Mitschüler.innen aus. »In 
the spring of 1976 there was a great deal of racial discord in Oakland. 
In my school, if your skin was not brown you were a target of bullying. 
I was aware that White students were being attacked just because of 
their skin color. Sadly, I too would fall prey to attack because of my fair 
skin« (79). Ein brutaler Übergriff durch ›schwarze‹ Mitschüler:innen, 
bei dem sie mehrere Rippenbrüche erleidet, führt dazu, dass sie, ähnlich 
wie zunächst Fanon (nur unter umgekehrten Vorzeichen), die rassiali-
sierte Fremdwahrnehmung internalisiert. Von ihren ›schwarzen‹ Mit-
schüler:innen als ›Weiße‹ kategorisiert, wendet sie sich von ihnen ab und 
hofft auf einen Schulwechsel: »I come to hate being Black. I beg to go to 
a White school where I would look more like everyone else. [Instead] I 
stay in the same school, left to work through my terror and newfound 
internalized racism« (86).

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


168

In Ostafrika führte die zunehmende Gewalt gegen Menschen mit Albi-
nismus zu Beginn des 21. Jh. zu einem verstärkten Engagement internati-
onaler NGOs, die vor Ort neben den bereits ansässigen Selbsthilfegrup-
pen tätig wurden, darunter auch Peter Ashs 2008 in Kanada gegründete 
NGO Under the Same Sun (Motto: »Helping people with albinism to 
overcome deadly discrimination«). Die internationale Vernetzung gelingt 
schließlich auch unter dem Dach der UN-Menschenrechtskommission, 
die 2013 eine erste Resolution zum Schutz von Personen mit Albinis-
mus verabschiedete, 2015 den 13. Juni als jährlichen Albinism Awaren-
ess Day etablierte sowie das Amt eines ›UN Independent Expert on the 
enjoyment of human rights by persons with albinism‹ schuf, dessen erste 
Inhaberin Ikponwosa Ero, eine selbst von Albinismus betroffene, nige-
rianisch-kanadische Juristin wurde. Inzwischen wurde eine globale Per-
sonenkategorie institutionalisiert, die als ›Person with albinism‹ (PWA) 
bezeichnet wird. Diese Selbstkategorisierung wird gegenüber der älteren 
Fremdkategorisierung ›Albino‹ favorisiert, da sie die Person nicht mit 
dem Syndrom in eins setzt. 

Obgleich der Begriff ›Albino‹ noch nicht gänzlich tabuisiert ist, las-
sen sich Parallelen zu den symbolischen Kämpfen um Anerkennung ras-
sistisch Diskriminierter ausmachen. Beispielsweise stießen Ash und Ero 
eine Kontroverse um eine Biermarke der kanadischen Restaurantkette 
Earls an, das sogenannte ›Albino Rhino‹ Ale. Das Label zeigte eine ver-
menschlichende Karikatur eines weißen Nashorns mit Sonnenbrille. Ash 
und Ero reichten 2012 eine Klage beim Human Rights Tribunal des Bun-
desstaates British Columbia ein und bezeichneten die Biermarke als »of-
fensive and derogatory to people with the condition« (Rush 2013). Als 
Folge einer außergerichtlichen Einigung wurde der Begriff ›Albino‹ aus 
dem Markennamen entfernt.

Andernorts in Kanada lässt sich hingegen die selbstbewusste An-
eignung eines gleichlautenden Spitznamens beobachten. Auf der High 
School wurde Chad McGee, ein hypopigmentierter ›weißer‹ Kanadi-
er mit kräftiger Statur, von seinen Mitschüler.innen ›Albino Rhino‹ ge-
nannt.8 Unter dem Namen ›Albino Rhino Beer Review‹ betreibt er seit 
2011 einen YouTube-Kanal mit inzwischen über 8000 Videos, in denen 
er Bier aus aller Welt verkostet. In den USA firmierte der Afroamerika-
ner Victor Varnado als Schauspieler und Stand-up Comedian lange Jah-
re unter dem Beinamen ›Best Albino‹. Inzwischen hat er ihn abgelegt, 

8	 		  Der Name entstand unabhängig von der gleichnamigen Biersorte der Re-
staurantkette Earls. Chad wuchs im Osten Kanadas auf und ging in Ottawa 
zur Schule; die Restaurantkette Earls existierte zu diesem Zeitpunkt nur in 
den westlichen Bundesstaaten Kanadas. Der Name nimmt auf seine kräfti-
ge Statur Bezug, als Ringer im High School-Team machte er ihn sich zu ei-
gen (persönliches Interview, 14.7.2017).

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


169

vermutlich aufgrund der oben beschriebenen sprachpolitischen Verschie-
bungen. Der jamaikanische Dancehall-Musiker Winston Foster alias Yel-
lowman ist in dieser Reihe ebenfalls zu nennen, ferner auch der nigeri-
anische Rapper Yellowcee, sowie der tansanische Fußballverein Albino 
United.

»Proud to be pigment-free« stand auf Merchandise-T-Shirts, die auf 
dem 16. Nationalen Kongress der US-amerikanischen National Organi-
sation for Albinism and Hypopigmentation (NOAH) feilgeboten wur-
den. Die mehrtägige Tagung fand im Juli 2016 in Pittsburgh statt und 
war von über 1000 Gästen besucht, wobei Personen mit Albinismus 
in der Mehrheit waren. Unter den Mitgliedern der Organisation befin-
den sich auch zahlreiche (normal)pigmentierte Eltern hypopigmentierter 
Kinder. Ein Elternpaar erzählte mir, dass Jugendliche auf einer vorheri-
gen Tagung den Begriff »Pigmento« erfunden und sich einen Spaß daraus 
gemacht hätten, die nicht-hypopigmentierten Kongressteilnehmer.innen 
damit zu titulieren. In diesem Fall hatten Hypopigmentierte also einen 
Begriff für die bis dato nicht näher bezeichnete Norm-Kategorie gebildet, 
aus deren Perspektive historisch die kategorialen Bezeichnungen ›Albi-
no‹ und ›Hypopigmentierte/r‹ entstanden sind. Dadurch wurden sie nun 
selbst, wenn auch in unernster Rahmung und nur für die kurze Dau-
er einer dreitägigen Zusammenkunft, zu Kategorisierungsakteur.innen. 

4. Vergleichende Diskussion

Eine Gemeinsamkeit der drei Arten, Menschen anhand von Hautfarbe 
zu unterscheiden, besteht darin, dass sie am Körper ansetzen; zunächst 
an der Körperoberfläche, der Hauttönung. Während die ethnisierende 
Oyibo-Unterscheidung dort stehen bleibt, verorten die beiden ›verwis-
senschaftlichten‹ Unterscheidungen, die rassialisierende Schwarz/Weiß-
Unterscheidung und die medikalisierende Albino-Unterscheidung, Dif-
ferenz aber auch in tieferen Regionen des Körpers, bis hinunter auf die 
Ebene der Zellen und Genome, der kleinsten Bauteile des menschlichen 
Körpers. Ferner sind alle drei Unterscheidungen Wir/Die-Unterscheidun-
gen, die historisch auf der ungleichen lokalen Verteilung von Hautfar-
ben (und ihren Trägern) aufruhen und in der hautfarblichen Normalität 
der sozialen Umwelt der Kategorisierenden zentriert sind. Unterschie-
den und benannt wird das Abweichende, wobei Devianz und Normali-
tät dialektisch aufeinander bezogen sind. Chronologisch geht die Wahr-
nehmung und Bezeichnung des Abweichenden der Wahrnehmung der 
Normalität als impliziter Normierung voraus: Die Schwarz/Weiß-Diffe-
renzierung nahm ihren Ausgang in der Kategorisierung der von der his-
torischen epidermischen Normalität Europas Abweichenden als ›Moh-
ren‹ oder ›Aethiopen‹, während Europäer.innen erst zeitlich versetzt, im 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


170

Zuge der Klassifikationsbemühungen früher Wissenschaft ›weiß‹ wur-
den, wobei koloniale Expansion, Sklaverei und Plantagenökonomie den 
Kontext lieferten (Hund 2017). 

Unter den drei betrachteten koloristischen Differenzierungen hält ein-
zig die Schwarz/Weiß-Differenzierung eine sprachliche Benennung für 
das bereit, wovon unterschieden wird. Für die anderen beiden Differen-
zierungen gilt, was Aviatar Zerubavel (2018) »the remarkable power of 
the unremarkable« genannt hat. Das unterscheidende Zentrum, von dem 
die stille Normierung ausgeht, die den perspektivischen Hintergrund der 
Unterscheidung bildet, bleibt unbenannt. Der in einem melanonormati-
ven Kontext verortete nigerianische Begriff Oyibo, der Hautfarbton und 
Fremdheit koppelt, kennt keinen komplementären Begriff. Man kann 
den Gegenbegriff lediglich implizit aus den Verwendungszusammenhän-
gen rekonstruieren, wobei je nach Fokus und Differenzierung verschie-
dene möglich sind: Ein koloristischer Gegenbegriff wäre ›Dunkelhäu-
tige‹, ein ethnisierender ›Yoruba‹, ein rassialisierender ›Schwarze‹, ein 
kulturalisierender ›Einheimische‹, ein nationalisierender ›Nigerianer‹, 
ein auf geografische Herkunft rekurrierender ›Afrikaner‹. Ebenfalls ohne 
Gegenbegriffe bleiben die in den melanonormativen Kontexten afrika-
nischer Sprachen verorteten Bezeichnungen für Menschen mit Hypopig-
mentierung (afin, ndondo, zeruzeru), was auch auf den vor dem leuko-
normativen Hintergrund Spaniens entstandenen Begriff ›Albino‹ zutrifft, 
der sich ursprünglich auf außereuropäische Indigene bezog, die aufgrund 
ihrer Herkunft ›eigentlich‹ dunkelhäutig hätten sein müssen. Dass sich 
das erst kürzlich kreierte ›Pigmento‹ allgemein als Gegenbegriff zu ›Al-
bino‹ etablieren wird, ist zwar eher unwahrscheinlich, ich verwende den 
Begriff im Folgenden probeweise aber dennoch, da er es erlaubt, die Un-
terscheidung nicht einzig medikalisierend zu perspektivieren.9 

Die Unterschiede im Hinblick auf die Benennung verweisen darauf, 
dass die drei koloristischen Differenzierungen in verschieden verfassten 
›Ordnungen der Dinge‹ situiert sind. Die Oyibo-Unterscheidung und die 
afrikanischen Varianten der Albino/Pigmento-Unterscheidung sind auf 
die soziale Praxis des Alltags begrenzt. Die Schwarz/Weiß-Unterschei-
dung und die europäische Variante der Albino/Pigmento-Unterscheidung 

9	 		  Inwiefern die dadurch evozierte symmetrische Markierung von Minderhei-
ten und Mehrheiten politisch sinnvoll ist, wie es Zerubavel (2018) im An-
schluss an identitätspolitisch motivierte Aktivist.innen nahelegt, steht auf 
einem anderen Blatt. Hirschauer (2023: Fn16), der auf das in liberalen Ge-
sellschaften gesetzlich verankerte Recht auf Gleichbehandlung setzt, äußert 
sich skeptisch: »A symmetrical marking of all (including majorities), as sug-
gested by Zerubavel (2018), cannot work in societies principally built on in-
different inclusion. Implementing the promise of inclusion means designify-
ing the signified parties, that is, relieving them of their significant ›features‹ 
and ›identities‹«.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


171

wurden hingegen durch wissenschaftliche Ordnungen gestützt. Sie sind 
dadurch in Klassifikationssyteme eingebunden, die sie mit einer höheren 
Tragweite und Nachhaltigkeit ausstatten (Hirschauer 2021). Ihre gesell-
schaftliche Bedeutung konnte in dem Maße steigen, in dem sie vom Feld 
der Wissenschaft aus auf andere Felder ausstrahlten und dadurch auch 
immer mehr kulturelle Sinnschichten involvierten. Am deutlichsten lässt 
sich das für die in die Rassendifferenzierung eingebettete Schwarz/Weiß-
Unterscheidung feststellen, die bspw. in den USA, in Nazi-Deutschland 
oder Südafrika durch Recht, Politik und Medien gestützt wurde. 

Als Wir/Die-Unterscheidungen haben koloristische Formen der Hu-
mandifferenzierung eine Tendenz zur Asymmetrie (Hirschauer 2021). 
Bei der Albino/Pigmento- und der Oyibo-Unterscheidung zeigt sich dies 
schon formal im Mangel einer etablierten Bezeichnung für die Wir-Seite 
der Unterscheidung. Die Schwarz/Weiß-Unterscheidung ist formal zwar 
symmetrisch gebaut, die Wir- und Die-Seite werden jedoch asymmet-
risch valorisiert, was ebenfalls auf die beiden anderen Differenzierungen 
zutrifft. Die pejorativen Verwendungen sitzen auf der für Wir/Die-Un-
terscheidungen typischen asymmetrischen Applizierung der Unterschei-
dung auf, die bedingt, dass die Differenz ungleich mehr der Die-Seite der 
Unterscheidung als der Wir-Seite zugerechnet wird, die dementsprechend 
umso leichter mit negativen Bewertungen aufgeladen werden kann. 

Dabei muss koloristische Humandifferenzierung nicht grundsätzlich 
negativ für die als andershäutig Kategorisierten ausfallen. Die in vorko-
lonialer Zeit an den Höfen kongolesischer Herrscher lebenden Hypo-
pigmentierten verdeutlichen dies, ebenso wie die vereinzelt in Europa 
auftauchenden Afrikaner vor (!) der kolonialen Expansion Europas. In 
beiden Fällen korreliert die Wertschätzung mit der relativen Seltenheit 
des Auftretens von ›Exemplaren‹ der unterschiedenen Humankategorie. 
Diese Wertschätzung kippte jedoch, sobald sich die historischen Rah-
menbedingungen änderten: die neuzeitliche Expansion Europas beding-
te eine Intensivierung des Kontakts und verwandelte Afrikaner.innen 
von ›edlen Mohren‹ in ›primitive Wilde‹, die zu Sklaven, d.h. zu Waren 
degradiert und an den Rand des Menschseins geschoben werden konn-
ten. Die spätkapitalistischen Verhältnisse, die afrikanische Staaten wie 
Tansania heute prägen, machen Hypopigmentierte zu Freiwild. Ihre As-
soziation mit dem Geisterreich, die einst ihre Wertschätzung bedingte, 
wird ihnen nun zum Verhängnis. Jenseits dieser historischen Abfolgen 
gilt, dass Verachtung und Verehrung Kehrseiten sind, sodass sich auch 
gegenwärtig noch Formen von »Allophilie« (Kohl 1997) finden lassen, 
sei es unter ›Weißen‹, die ›Schwarze‹, oder unter ›Pigmentos‹, die ›Albi-
nos‹ überhöhen. So ist auch die Oyibo-Unterscheidung in dieser Hinsicht 
weniger eindeutig. Zur Kolonialzeit wurden Europäer als abschreckend 
und faszinierend zugleich wahrgenommen (Krings 2015: 28f.). Ihre re-
zente Kategorisierung als potenziell wohlhabende Fremde mit körperlich 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


172

schwacher Konstitution fällt nicht weniger ambivalent, aber dennoch 
nicht grundsätzlich negativ für sie aus.10 Es deutet sich hier also an, dass 
die drei Differenzierungen im Hinblick auf die positive Wertzuschrei-
bung zu einer bestimmten der beiden Seiten ungleich verfahren. Während 
die beiden erstgenannten die Wir-Seite auf- und die Die-Seite abwerten, 
fällt dies bei der Oyibo-Unterscheidung uneindeutiger aus. 

Wechselt man die Perspektive und schaut aus der Sicht der Katego-
risierten auf sprachlich-kommunikative Akte des Unterscheidungsvoll-
zugs, empfinden es die ›Bewohner.innen‹ aller drei Kategorien als unan-
genehm bis diffamierend, mit Begriffen adressiert zu werden, die sie zu 
Andershäutigen machen, sie also stigmatisieren (Hirschauer 2021: 168). 
Für die Schwarz/Weiß-Differenzierung und die Albino/Pigmento-Diffe-
renzierung lässt sich das leicht nachvollziehen, sind die mit der Kate-
gorisierung verbundenen negativen Konsequenzen – Diskriminierung, 
gewalttätige Übergriffe – doch real. Warum aber als Oyibo Angerufe-
ne dies ebenfalls als unangenehm oder gar »dehumanizing« (McCain) 
empfinden,11 obwohl ihnen eher Distinktion als Abwertung droht, ist 
erklärungsbedürftig. Ich schlage vor, den Grund dafür zum einen in ei-
ner rassialisierenden Deutung der Oyibo-Unterscheidung zu suchen, die 
den als solchen Stigmatisierten durch ihre euro- bzw. US-zentrischen Er-
fahrungshorizonte nahegelegt wird. Zum anderen lässt sich mit Goff-
man (1967) feststellen, dass alle Menschen in irgendeiner Hinsicht kon-
textweise zu stigmatisierbaren Minderheiten werden können. Hierbei 
gilt es, die in rassialisierter Perspektive unterschiedlichen Humankatego-
rien (›Weiße‹ und ›Schwarze‹), die in der nigerianischen Humankatego-
rie Oyibo identisch sein können, getrennt zu betrachten. Die Asymmetrie 
von Wir/Die-Unterscheidungen bedingt, dass ›Weiße‹ in Europa und ten-
denziell auch in den USA viel weniger ›Rasse‹ verkörpern als ›Schwarze‹ 
(analog zu Frauen, die aufgrund des Androzentrismus der Geschlechter-
differenzierung Gender verkörpern müssen, vgl. Hirschauer 2021). Stei-
gen ›Weiße‹ nun in Nigeria aus dem Flugzeug, finden sie sich in einem 
Kontext wieder, in dem sie zur hautfarblichen Minderheit gehören, und 
erleben vielleicht zum ersten Mal koloristische Stigmatisierung. ›Weiße‹ 
deuten diese für sie unbekannte Erfahrung nun im Referenzrahmen der 
ihnen bekannten Rassendifferenzierung. Dies gilt zwar auch für ›schwar-
ze‹ Europäer oder Amerikanerinnen, die allerdings gerade weil sie meist 

10			  Dass sie auch zur Zielscheibe nigerianischer Vorauszahlungsbetrüger und 
Internet-Scammer werden, worauf auch van Zeijl (2017) anspielt, klammere 
ich an dieser Stelle aus (vgl. dazu Krings 2015: Kap 7 »Master and Mugu«). 

11			  McCain formuliert so hart, obwohl sie sich von einer rassialisierenden Le-
sart des Oyibo-Begriffs distanziert: »I understand that ›oyinbo‹ is not meant 
to be derogatory and I don’t think you can call it racist – as foreigners/white 
people in Nigeria are usually privileged and not victims of structural rac-
ism« (McCain in Pancocojam 2021).

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


173

bereits über Stigmatisierungserfahrungen verfügen, sich von einem mela-
nonormativen Kontext das Gegenteil erhoffen, und ihre Kategorisierung 
als ›Oyibo‹ deshalb als irritierende Zumutung wahrnehmen, weil sie da-
durch scheinbar ›weiß‹ gemacht werden (Manyika 2003).

Dass die einen etwas anderes hören als die anderen sagen, hängt mit 
der dominanten Stellung der Rassendifferenzierung gegenüber den an-
deren beiden Varianten koloristischer Humandifferenzierung zusammen. 
Dadurch kommt es zu begrifflich-konzeptuellen Überlagerungen. Eine sol-
che liegt ebenfalls vor, wenn Hypopigmentierte als ›Oyibo‹ adressiert oder 
mit dem Kinderlied ›Oyibo pepe‹ konfrontiert werden. Jenseits der No-
menklatur lassen sich Interferenzen aber auch in Bezug auf Fälle beobach-
ten, in denen sich zwei koloristische Unterscheidungen kreuzen. So kann 
es beispielsweise einen Unterschied machen, ob ›schwarze‹ Menschen mit 
Albinismus als ›schwarz‹ oder ›weiß‹ wahrgenommen werden. Die albi-
notische Afroamerikanerin Natalie Devora (2018: 79) galt in einer von 
›Schwarzen‹ dominierten Highschool in den USA als ›Weiße‹, mit stark 
negativen sozialen Konsequenzen. Umgekehrt werden ›schwarze‹ Hypo-
pigmentierte in Afrika u.U. bevorzugt behandelt, weil sie ›Weißen‹ ähneln. 
Dementsprechend wünschte sich Devora (2018: 86) in eine ›weiße‹ Schu-
le zu wechseln. Je nach Kontext lassen sich also (dis)privilegierende Ef-
fekte spezifischer Kreuzungen beobachten, wobei auch hier gilt, dass die 
Rassendifferenzierung als Wahrnehmung dominierende Rahmung auftritt.

Eine ähnliche Abstufung der drei Varianten koloristischer Humandif-
ferenzierung zeigt sich schließlich auch für das Verhältnis von Fremd- 
und Selbstkategorisierung. Hier hat die Schwarz/Weiß-Unterscheidung 
auf Seiten der als deviant Kategorisierten mit der Zurückweisung und 
Tabuisierung rassistischer Bezeichnungen (N-Wort, M-Wort) und Ikono-
grafie (koloniale Werbeästhetik), sowie im Hinblick auf die Aufwertung 
des zentralen kategorialen Markers (dunkle Hautfarbe) die prononcier-
testen Gegenreaktionen ausgelöst. Als ›Albino‹ Kategorisierte haben sich 
in ihren inzwischen global vernetzten politischen Kämpfen um Inklusion 
und Anerkennung zwar durch dieses Modell inspirieren lassen, eine ver-
gleichbare Vehemenz nimmt die Zurückweisung der Fremdkategorisie-
rung jedoch nur dort an, wo sie für Hypopigmentierte potenziell lebens-
gefährlich ist, etwa in Tansania (Denny 2021). Als Oyibo Kategorisierte 
weisen die Unterscheidung dagegen höchstens individuell und situativ 
zurück, nicht aber auf Basis eines bereits etablierten und auch von Inte-
ressenvertretungen artikulierten Gegendiskurses.

In Bezug auf die Nomenklatur der Selbstkategorisierung lässt sich 
feststellen, dass in allen drei Varianten koloristischer Humandifferen-
zierung auf verschiedenen sprachlichen Ebenen Bezüge zu den begriffli-
chen Formen der Fremdkategorisierung hergestellt werden. Dabei wird 
die Fremdbezeichnung häufig mit einer Distanzierungsgeste angeeig-
net, womit eine Umwertung oder Neurahmung zum Ausdruck gebracht 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


174

werden soll. Wenn ›albino‹ zu ›person with albinism‹ erweitert wird, 
handelt es sich um eine lexikalische Expansion inklusive semantischer 
Verschiebung. Die Großschreibung des Adjektivs ›schwarz‹ durch Akti-
visten markiert eine Differenz auf der Ebene der Schrift und signalisiert 
dadurch die kulturalistische Neurahmung der naturalistisch gerahmten 
Fremdkategorisierung. Im Namen der US-HipHop-Gruppe N.W.A., der 
für ›Niggaz with Attitudes‹ steht, wird die umwertende, auf Distinktion 
zielende Aneignung eines abwertenden Begriffs auf der Ebene von Schrift 
durch lautzentrierte Schreibung zum Ausdruck gebracht. Ebenfalls auf 
Distinktion zielende Aneignungen von Fremdbezeichnungen lassen sich 
für den ›Schwarzen‹ Betreiber des Restaurants ›Zum Mohrenkopf‹, den 
libanesisch-nigerianischen Musiker ›Oyibo Rebel‹, sowie den kanadi-
schen Bier-Sommelier ›Albino Rhino‹ nennen.

Im Hinblick auf die Vergemeinschaftung durch Vereine, Interessenver-
tretungen oder soziale Bewegungen gehen von den drei Varianten koloris-
tischer Humandifferenzierung ebenfalls unterschiedliche Impulse aus. Die 
Schwarz/Weiß-Unterscheidung ist unter den drei Differenzierungen dieje-
nige, die zahlenmäßig die größte Personengruppe betrifft. Auf nationaler 
Ebene wurden in vielen Ländern Interessenvertretungen gegründet, von 
der US-amerikanischen Black Panther Party bis zur Initiative Schwarze 
Menschen in Deutschland. Von der panafrikanischen Bewegung ab 1900, 
der US-Bürgerrechtsbewegung um 1960 und der Black-Lives-Matter-Be-
wegung ab 2013 gingen starke, transnationale Vernetzungsimpulse aus. 
Ähnliches lässt sich für die Albino/Pigmento-Unterscheidung feststellen, 
wenn auch nicht mit gleicher historischer Tiefe und zahlenmäßiger Stär-
ke. Vergemeinschaftung findet hier ebenfalls national (TAS in Tansania 
oder NOAH in den USA), kontinental (Africa Albinism Network) und 
transkontinental (Global Albinism Alliance) statt. Dabei wird ein Ver-
bundenheitsgefühl hervorgebracht, das quer zu nationaler, rassialisierter 
oder religiöser Zugehörigkeit liegt. Der kanadische NGO-Gründer Peter 
Ash bringt es auf den Punkt, wenn er über afrikanische Hypopigmentier-
te sagt: »These are my people«. Die Oyibo-Unterscheidung kann hier an-
gesichts ihrer regionalen Begrenztheit und dadurch, dass sie sich de facto 
auf nur eine geringe Anzahl von Personen auswirkt (Expats in Nigeria) 
nicht mithalten. Gruppenbildend wirkt sie allenfalls situativ, wenn sie 
scherzhaft unter Expats am Stammtisch benutzt wird.

5. Schluss

Der Vergleich der drei Varianten koloristischer Humandifferenzierung 
hat gezeigt, dass das Unterscheiden mit Hautfarbe in spezifischen histo-
rischen und räumlichen Konstellationen von Mehrheiten und Minder-
heiten gründet. In solchen Konstellationen entwickeln sich Kategorien 

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175

der Andershäutigkeit für Menschen, deren Hautfarbe jeweils lokal von 
der Hautfarbe der Mehrheit abweicht. Die Benennung des Abweichen-
den produziert gleichzeitig Vorstellungen einer auf der Gegenseite der 
Unterscheidung vorhandenen hautfarblichen Normalität, der eine stille 
Normativität innewohnt, wodurch was als normal und erwartbar gilt, 
zum Maßstab für die Bestimmung des Abweichenden wird. Bei zweien 
der drei Varianten geschieht dies stillschweigend, lediglich die Schwarz/
Weiß-Unterscheidung benennt das, wovon unterschieden wird. 

Die drei Varianten koloristischer Humandifferenzierung sind in un-
terschiedliche Wissensordnungen eingebettet, woraus auch eine un-
terschiedliche Reichweite und Dauerhaftigkeit entsteht. Während die 
Schwarz/Weiß-Unterscheidung und die europäische Variante der Albi-
no/Pigmento-Unterscheidung in die Wissenschaft eingingen und durch 
sie stabilisiert wurden, bewegen sich die Oyibo-Unterscheidung sowie 
die afrikanischen Varianten der Albino/Pigmento-Unterscheidung auf 
der Ebene von mündlich tradierten Ethnotaxonomien. 

Unterschiede zwischen den drei Varianten zeigen sich ebenfalls in den 
Auswirkungen für die Kategorisierten. Dabei gilt, dass Andershäutig-
keit nicht grundsätzlich negativ bewertet werden muss. Ihre Bewertung 
hängt von sozialen und ökonomischen Rahmenbedingungen ab, die his-
torischem Wandel unterliegen. »Abwehr und Verlangen« (Kohl 1987) 
sind Kehrseiten der Unterscheidung Andershäutiger. Eine ursprüngliche 
Ambivalenz gegenüber Andershäutigen oder auch deren Wertschätzung 
kann in Abwertung kippen. Die Schwarz/Weiß-Unterscheidung macht 
dies überdeutlich, ferner lässt es sich auch für einige afrikanische Beispiele 
der Albino/Pigmento-Unterscheidung belegen. In beiden Fällen lassen sich 
Differenzierungspraktiken beobachten, welche die als andershäutig Ka-
tegorisierten an den Rand oder sogar jenseits des Menschseins schieben. 

Mit dem Ausmaß, in dem die jeweilige Variante koloristischer Hu-
mandifferenzierung für die als andershäutig Kategorisierten ins Nega-
tive kippt, steigt auch das Ausmaß des Widerstands. Er zeigt sich im 
Zurückweisen der kategorialen Nomenklatur, der Umwertung des zen-
tralen Markers Hautfarbe, sowie der Selbstkategorisierung auf Basis 
neuer Begrifflichkeiten. Ehemals als ›Zeruzeru‹ kategorisierte Tansanier.
innen machen dabei Anleihen an der Terminologie eines anderen Bezugs-
rahmens, wenn sie sich selbst medikalisierend als ›Albinos‹ bzw. ›Men-
schen mit Albinismus‹ kategorisieren. Ehemals als ›Mohren‹ oder ›Neger‹ 
Stigmatisierte greifen auf andere als weniger diffamierend empfundene 
Fremdbezeichnungen der gleichen Differenzierung zurück (›Schwarze‹ 
oder ›People of Colour‹), eignen sich diese als Selbstbezeichnungen aber 
mit Distanzierungsgeste an, die ebenfalls die Verschiebung des Deutungs-
rahmens anzeigt (von Naturalisierung zu Kulturalisierung). Distanzie-
rungsgesten sind die Großschreibung des Adjektivs ›schwarz‹ bzw. die 
Abkürzung ›PoC‹, die wie alle Akronyme offiziell und fachsprachlich 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


176

klingt. Subkulturell oder individuell lassen sich aber auch Formen ex-
pliziter Übernahme und Umwertung beobachten: von Senghor (›Négri-
tude‹) über US-Rapper (›Niggaz with Attitudes‹) bis hin zum Kieler Gas-
tronomen (»Ich bin als Mohr auf die Welt gekommen und stolz darauf«, 
RND 2020). Da die Kategorisierung als Oyibo jenseits einer teils als un-
angenehm empfundenen Anrufung im öffentlichen Raum kaum negative 
soziale Konsequenzen für die Unterschiedenen hat, zeigen sich bei die-
ser Variante koloristischer Humandifferenzierung kaum widerständige 
Praktiken, die über kurze Interventionen im Alltag hinausgingen. Aller-
dings lassen sich Übernahmen in Form von Künstlernamen oder Alias-
namen (Social Media-Profile) beobachten, die die Akzeptanz der Fremd-
kategorisierung zum Ausdruck bringen und dadurch Zugehörigkeit zur 
nigerianischen Gesellschaft stiften sollen. Bei den beiden anderen Vari-
anten koloristischer Humandifferenzierung ist es gegenwärtig, von Aus-
nahmen abgesehen, eher umgekehrt, sollen hier doch durch die Zurück-
weisung der Fremdbezeichnung Gleichwertigkeit und gesellschaftliche 
Zugehörigkeit gestiftet werden. 

Insgesamt weist koloristische Humandifferenzierung über die Engfüh-
rung der Signifizierung von Hautfarbe auf rassialisierte Zugehörigkeit 
hinaus. Auf Basis des Vergleichs der drei koloristischen Differenzierun-
gen lässt sich eine vorläufige Heuristik des Unterscheidens mit Hautfar-
be erstellen: Rassialisierender Kolorismus (1) macht Andershäutige zu 
Sklaven, die wie Tiere oder Dinge gehandelt werden können, schiebt sie 
also über den Rand des Menschseins hinaus. Ethnisierender Kolorismus 
(2) macht Andershäutige zu Fremden, medikalisierender Kolorismus (3) 
macht sie zu Kranken oder genetisch Defekten, sakralisierender Kolo-
rismus (4), wie er in Bezug auf die afrikanischen afin, ndondo und ze-
ruzeru vorliegt, macht sie zu Medien transzendenter Kraft. Eine weitere 
Form ließe sich als ästhetisierender Kolorismus (5) bezeichnen, der An-
dershäutige als Besitzer einer ›sinnlich‹ anregenden Ressource rahmt, die 
in der Welt der Kunst, Mode und Werbung von Bedeutung ist (s. Krings 
2017: 379ff.). 

Literatur

Abega, S. C./Bigombe Logo, P. (Hg.) (2006): La Marginalisation des Pygmées 
d’Afrique Centrale, Paris: Africaine d’Edition.

Anonym (1913): Dictionary of the Yoruba language, Lagos: Church Mis-
sionary Society Bookshop.

Bastian, A. (1859): Ein Besuch in San Salvador, der Hauptstadt des König-
reichs Congo, Bremen: Strack.

Benthien, C. (2001): Haut. Literaturgeschichte, Körperbilder, Grenzdiskur-
se, Hamburg: Rowohlt.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


177

Blumenbach, J. F. (1779): Handbuch der Naturgeschichte, Göttingen: Die-
terich.

Böck, M./Rao, A. (1995): Aspekte der Gesellschaftsstruktur Indiens. Kas-
ten und Stämme, in: Rothermund, D. (Hg.), Indien. Ein Handbuch, Mün-
chen: Beck, 111–131.

Bowen, T. (1858): Grammar and dictionary of the Yoruba language, Wash-
ington: Smithsonian Institute.

Crowther, S. (1852): Vocabulary of the Yoruba language, London: Seeleys. 
Curran, A. S. (2011): The Anatomy of Blackness. Science and Slavery in 

the Age of Enlightenment, Baltimore: Johns Hopkins University Press.
Dell, M. (2015): »Das N-Wort. Eine Faszinationsgeschichte«, Merkur 69: 56–64.
Denny, K. (2021): Menschen mit Albinismus. Die Karriere einer Personen-

kategorie in Tansania, Cologne: Köppe.
Devora, N. (2018): Black Girl, White Skin. A Life in Stories, o.O.: Selbst-

verlag.
Du Bois, W.E.B. (2022): »Along the Color Line«. Eine Reise durch Deutsch-

land 1936, München: Beck.
Egbuna, A. (2009): Oyibo!!! Weißer Sohn eines schwarzen Vaters. o.O.: no-

vum pro.
Ero, I. (2019): »Round table on human rights and albinism. Seeking con-

sensus and priorities on advocacy and research«, Genf: United Na-
tions Human Rights Council, [https://documents.un.org/doc/undoc/gen/
g19/014/26/pdf/g1901426.pdf], (letzter Zugriff 2024-10-09).

Fanon, F. (1985): Schwarze Haut, weiße Masken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Goffman, I. (1967): Stigma. Über Techniken der Bewältigung beschädigter 

Identität, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Groebner; V. (2003): »Haben Hautfarben eine Geschichte? Personenbe-

schreibungen und ihre Kategorien zwischen dem 13. und dem 16. Jahr-
hundert«, Zeitschrift für Historische Forschung 30 (1): 1–17.

Gueye, S. (2020): Eine Heiner-Legende. Auf den Spuren von Fred Hill, 
[https://heinerlegende.com/], (letzter Zugriff 2024-10-11).

Ha, K. N. (2009): »›People of Color‹ als Diversity-Ansatz in der antiras-
sistischen Selbstbenennungs- und Identitätspolitik«, Heimatkunde. Mi-
grationspolitisches Portal, [https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/
people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-
und], (letzter Zugriff 9.10.2024-10-09).

Hirschauer, S. (2021): »Menschen unterscheiden. Grundlinien einer Theorie 
der Humandifferenzierung«, Zeitschrift für Soziologie 50 (3–4): 155–174.

Hirschauer, S. (2023): »Telling People Apart: Outline of a Theory of Human 
Differentiation«, Sociological Theory, 41 (4): 1–25.

Hund, W. D. (2017): Wie die Deutschen weiß wurden. Kleine (Heimat)Ge-
schichte des Rassismus, Stuttgart: Metzler.

Irsinghaus, J. (2015): »Wunderbarer Neger ist keine Beleidigung«, Rheini-
sche Post, 2.9.2015, [https://rp-online.de/panorama/robert-blanco-zu-joachim-
herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527], (letzter 
Zugriff 9.10.2024-10-09). 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://heinerlegende.com/
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://heinerlegende.com/
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527


178

Jahn, J. (1990): Muntu. African culture and the Western world, New York: 
Grove Press.

Jefferson, T. (1787): Notes on the State of Virginia, London: John Stockdale.
Jablonski, N. (2012): Living Color. The Biological and Social Meaning of 

Skin Color, Berkeley: University of California Press.
Johnson, S. (1921): The History of the Yorubas. From the Earliest Times 

to the Beginning of the British Protectorate, Lagos: C.M.S. Bookshops.
Kant, I. (1982): »Immanuel Kant’s physische Geographie. Zweyter Band«, 

in: Kant, I./Henscheid, E.: Der Neger (Negerl), München: Renner, 7–24.
Kilomba, G. (2004): »Don’t you call me Neger! Das N-Wort, Trauma und 

Rassismus«, in: AntiDiskriminierungsBüro Köln et al. (Hg.), The Black 
Book. Deutschlands Häutungen, Frankfurt a.M.: IKO, 73–182.

Kilomba, G. (2009): »Das N-Wort«, Bundeszentrale für politische 
Bildung, [https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-
diaspora/59448/das-n-wort/], (letzter Zugriff 9.10.2024-10-09).

Kohl, K.-H. (1987): Abwehr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie, 
Frankfurt a.M.: Edition Qumran im Campus Verlag.

Kohl, K.-H. (1997): »Homöophobie und Allophilie als Dilemma der deutsch-
sprachigen Völkerkunde«, Zeitschrift für Ethnologie 122 (1): 101–110.

Kornes, G. (2018): »Der Streit um das Firmenlogo des Mainzer Dachdecker-
betriebs Neger. Chronik einer Debatte«, Zeitschrift für Kulturwissenschaf-
ten 2/2018: 186–192.

Koslovsky, C. (2014): »Knowing skin in early modern Europe, c. 1450–
1750«, History Compass 12 (10): 794–806.

Krings, M. (2015): African Appropriations. Cultural Difference, Mimesis, 
and Media, Bloomington: Indiana University Press.

Krings, M. (2017): »Albinismus. Rekodierungen einer Humankategorie 
in historisch variablen Rahmungen«, in: Hirschauer, S. (Hg.), Un/doing 
Differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Weilerswist:  Velbrück 
Wissenschaft, 358–390.

Krings, M. (2018): »Identitätspolitik, allenthalben«, Zeitschrift für Kultur-
wissenschaften 2/2018: 192–195.

Kutzer, M. (1990): »Kakerlaken. Rasse oder Kranke? Die Diskussion des Al-
binismus in der Anthropologie der zweiten Häfte des 18. Jahrhunderts«, 
in: Mann, G./Dumont, F. (Hg.), Die Natur des Menschen. Probleme der 
Physischen Anthropologie und Rassenkunde (1750–1850), Stuttgart/New 
York: Fischer, 189–220.

Lamont, M./Moraes Silva, G./Welburn, J.S./Guetzkow, J./Mizrachi, N./Her-
zog, H./Reis, E. (2019): Getting Respect. Responding to Stigma and Dis-
crimination in the United States, Brazil, and Israel, Princeton: Universi-
ty Press.

Lagercrantz, S. (1979): Albinism and its Occurrence in Africa. Occasion-
al Papers VII. Varia, Uppsala. Förutvarande Institutionen för Allmän och 
Jämförande Etnografi vid Uppsala Universitet, 39–89.

Leonardo y Argensola, B. (1609): Conquista de las Islas Malucas, Madrid: 
Alonso Martin.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/


179

Linné, C. von (1758): Systema naturæ per regna tria naturæ, secundum 
classes, ordines, genera, species, cum characteribus, differentiis, synony-
mis, locis, Stockholm: Lars Salvi.

Manyika, S. (2003): »Oyinbo«, in: Rahier, J. M./Hintzen, P. (Hg.), Problema-
tizing Blackness. Self Ethnographies by Black Immigrants to the United 
States, New York: Routledge, 65–84.

Martin, P. (1993): Schwarze Teufel, edle Mohren. Afrikaner in Bewußtsein 
und Geschichte der Deutschen, Hamburg: Junius.

Mason, D. (2021): Oyinbo Pepe – White Face. My African Story, Conneaut 
Lake: Page Publishing.

McWorther, J. (2021): »How the N-word became unsayable«, The New 
York Times, 30. 4. 2021, [https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/
john-mcwhorter-n-word-unsayable.html], (letzter Zugriff 2024-10-09).

Monk, E.P. Jr. (2014): »Skin tone stratification among black Americans, 
2001–2003«, Social Forces 92(4): 1313–1337.

o.A. (2021): »Is The Nigerian Children’s Chant ›Oyinbo Pepper‹ Offensive?«, 
Pancocojams, [http://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-
childrens-chant-oyinbo.html], (letzter Zugriff 2024-10-11).

Pequod (2018): »Nigerian suya«, Komodo Kamado Ceramic Forum, 
1.7.2018, [https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/], 
(letzter Zugriff 2024-10-09).

Ravenstein, E.G. (1901): The Strange Adventures of Andrew Battell of Leigh, 
in Angola and the Adjoining Regions, London: Hakluyt Society.

o.A. (o.J.): »Mohrenstraße (Berlin)«, Wikiwand, [https://www.wikiwand.com/
de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)], (letzter Zugriff 2024-10-11).

o.A. (2020): »›Zum Mohrenkopf‹. Schwarzer Gastronom will sein Restaurant 
nicht umbenennen«, RND RedaktionsNetzwerk Deutschland, 31.8.2020, 
[https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-
warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-
IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html], (letzter Zugriff 2024-10-
09).

Rush, C. (2013): »Earls settles human rights case. ›Albino‹ removed from 
beer brand«, Toronto Star, [https://www.thestar.com/news/canada/earls-
settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_
ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html], (letzter Zugriff 2024-
10-09).

Schönecker, D. (2021): »Amerikaner seien »zu schwach für schwere Arbeit«. 
Und Schwarze faul. Wie ich lernte, dass Kant Rassist war«, Neue Zürcher 
Zeitung, 16.4.2021, [https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-
arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194], (letzter Zugriff 
2024-10-09).

Schühle, J. (2013): »Medicine Murder of People with Albinism in Tanzania. 
How Casino Capitalism Creates Rumorscapes and Occult Economies«, 
CAS Working Paper (2): 3–35.

Siraisi, N. (1990): Medieval and Early Renaissance Medicine, The Universi-
ty of Chicago Press. 

ANDERSHÄUTIGKEIT

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194


180

Simo, D. (2017). »Négritude«, in: Göttsche, D./Dunker, A./Dürbeck, G. 
(Hg.): Handbuch Postkolonialismus und Literatur, Stuttgart: Metzler.

Sowande, F. (1966): The Mind of a Nation. The Yoruba Child, Ibadan: Uni-
versity Press.

Soyinka, W. (1976): Myth, Literature and the African World, Cambridge: 
University Press.

Túbọ̀sún, K. (2009): »Is ›Oyinbo‹ a derogatory word?«, KTravula, [https://
www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/], (letzter Zu-
griff 2024-10-09).

Van Zeijl, F. (2017): »›Oyibo‹ is not a compliment«, YNaija.com, 18.7.2017, 
[https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/], (letzter Zu-
griff 2024-09-10).

Zeller, J. (2010): Weiße Blicke, Schwarze Körper. Afrikaner im Spiegel west-
licher Alltagskultur, Erfurt: Sutton Verlag.

Zerubavel, E. (2018): Taken for Granted. The Remarkable Power of the Un-
remarkable, Princeton University Press.

MATTHIAS KRINGS

https://doi.org/10.5771/9783748962809-149 - am 23.01.2026, 03:53:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/

