Kategoriale Humandifferenzierungen

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/



https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Andershautigkeit

Koloristische Humandifferenzierung im Vergleich

Hautfarbe als Marker von Differenz lesbar zu machen, wird meist auf
die Erfindung von Menschenrassen durch die Naturkundler und Philoso-
phen der Aufklirung zuriickgefithrt. Dabei wurde vom AufSeren, visuell
Wahrnehmbaren, auch auf innere Qualitidten geschlossen, sodass » An-
dershiutigkeit« (Benthien 2001: 172) mit wesensmafSigen Unterschieden
in eins gesetzt wurde. Die Rassialisierung epidermischer Verschiedenheit
lieferte sodann ein Legitimationsmuster, mit dem die hierarchische Ent-
menschung gerechtfertigt werden konnte, auf der Sklaverei und koloni-
ale Herrschaft aufbauten. Diese Spur prigt die transatlantische Wahr-
nehmung von Hautfarbe bis heute. Dass Rassismus auf Hautfarbe als
Marker zur Unterscheidung von Menschen rekurriert, steht aufSer Fra-
ge. Bei einer Reduktion dieses Markers auf die Rassendifferenzierung ge-
raten jedoch anders gerahmte Unterscheidungen aus dem Blick, fur die
Hautfarbe ebenfalls ein zentraler Marker ist.”

Groebner (2003) verweist darauf, dass die Geschichte der Hautfarben
auch in Europa weit vor ihre Rassialisierung zuriickreicht. Als Teil arztli-
cher Diagnose ist die Beurteilung der Hautfarbe seit der antiken Humo-
ralmedizin, die vier Kategorien von complexiones unterschied (Koslovs-
ky 2014; Siraisi 1990), von Bedeutung und fliefSt bis heute in die basale
medizinische Unterscheidung krank/gesund ein. Als Klassenmarker dient
Hautfarbe in Europa von der Neuzeit bis zur Gegenwart: von der bis ins
19. Jhd. tiblichen >noblen Blasse« der Aristokratie, tiber die Urlaubsbriu-
ne als Statussymbol der Mittelklasse im 20. Jhd., bis hin zur extremen
Solariumsbriune, die spatestens im 21. Jhd. mit Unterschichtszugehorig-
keit assoziiert wird (Jablonski 2012: 190). Weitere Fille zeigen sich im
indischen Kastenwesen, das Hautfarbe integriert (Bock/Rao 1995), sowie
in Varianten der ethnischen Unterscheidung in Afrika, bspw. von dunkel-
hautigen Bauern und hellhdutigen Wildbeutern im Kongo (Abega/Bigom-
be Logo 2006).

Fiir die Erfassung dieser und anderer Hautfarbe-basierten Unterschei-
dungen bietet sich der Begriff sKolorismus« an, der sich bis dato aus-
schliefSlich auf die Privilegierung heller gegentiber dunkler Hautfarbtone

1 Ich danke Tobias Boll, Heike Drotbohm, Rachel Etse, Marion Grimberg,
Christopher Hohl, Stefanie Husel, Stefan Hirschauer und Damaris Niibling
fiir kritische Lektiiren bzw. Unterstiitzung zu unterschiedlichen Zeitpunk-
ten der Entstehung dieses Aufsatzes.

149

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

innerhalb >schwarzer< Bevolkerungsgruppen bezieht (Monk 2014). Ich
schlage vor, ihn so zu erweitern, dass er zur Bezeichnung einer allgemei-
neren, ubergeordneten Hautfarbton-basierten Form von Humandiffe-
renzierung verwendet werden kann. Der Rassismus ldsst sich dann the-
oretisch schirfer als eine spezifische und besonders drastische Variante
koloristischer Humandifferenzierung identifizieren.

Der Aufsatz vergleicht drei Varianten koloristischer Humandifferen-
zierung, die sich im Hinblick auf ihre gesellschaftlichen Kontexte, his-
torische Tiefe, geografische Reichweite, sowie soziale Konsequenzen fiir
die Kategorisierten deutlich voneinander unterscheiden. Verglichen wer-
den sollen die Unterscheidung von >Schwarzen«< durch »>WeifSe« (1), die
von >Oyibos< durch Nigerianer.innen (2) und die von >Albinos< durch
Pigmentierte (3). Ich gehe von der Hypothese aus, dass diese Hautfar-
be-basierten Unterscheidungen im Kern auf einem Verhiltnis von Nor-
malitit und Abweichung beruhen und (urspriinglich) in der erlebten
hautfarblichen Normalitit der sozialen Umwelt der Kategorisierenden
zentriert sind.

Normalitat wird durch Erfahrungswahrscheinlichkeiten konstituiert.
Etwas der gewohnlichen Erfahrung Widersprechendes, etwas AufSerge-
wohnliches, drangt sich der Benennung formlich auf. Chronologisch
geht dessen Benennung der des als normal Erlebten voraus. Mit ande-
ren Worten: bevor Europaer historisch »weif$« wurden, mussten Afrika-
ner erst einmal »schwarz« werden (Hund 2017); und auch >albinos< ge-
rieten erst ins Blickfeld spanischer Seefahrer, nachdem die Erfahrung an
fernen Kiisten >negros« zu treffen, in Folge der imperialen Expansion eta-
bliert war. Das Normale und das Deviante sind also dialektisch aufein-
ander bezogen. Dem Normalen wohnt sodann eine Art stille Normativi-
tit inne, d.h., was als normal und erwartbar gilt, wird zum MafSstab fiir
die Bestimmung des Abweichenden. Man kann in diesem Zusammen-
hang von der » Leukonormativitit« Europas (Zerubavel 2018: 34) bzw.
der »Melanonormativitit« Afrikas (Tettey, in Ero 2019: 10) sprechen.
Letzteres ist ein Konzept, das ich aus dem Umfeld des politischen Ak-
tivismus von Menschen mit Albinismus tibernehme. Unterschieden und
benannt wird, was zu einem gegebenen Zeitpunkt von der jeweils haut-
farblichen Normalitdt abweicht. »What becomes marked will often be
a matter of the quantitative inequality of the local distribution of a pop-
ulation« (Hirschauer 2023: 14).

Ich mochte kontrastiv danach fragen, wie die drei koloristischen Hu-
mankategorien, die die deviante Position der jeweiligen Unterscheidung
ausmachen, hervorgebracht und praktisch vollzogen werden und wie
sich die derart Kategorisierten dazu verhalten. Als Linse auf diese Pro-
zesse dienen mir die ethnolingualen Kategorien. Wie wurden und werden
Bezeichnungen fiir als andershiutig Unterschiedene historisch gepragt
und in welchen gesellschaftlichen Kontexten und sozialen Situationen

150

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

wurden bzw. werden sie verwendet? Welchem Wandel, welchen Kon-
junkturen unterliegen sie? Ein besonderes Augenmerk soll dabei auf dem
affektiven Erleben und der Agentivitit der Kategorisierten liegen.

Dieser Zuschnitt des Vergleichs ist durch Uberlegungen zur Perspektivi-
tat und Agentivitit der Humandifferenzierung inspiriert, die darauf Bezug
nehmen, wie widerspenstig, kreativ und unberechenbar Menschen im Ge-
gensatz zu Dingen und Tieren mit Kategorisierungen umgehen, und darii-
ber hinaus, wie wenig sie das oft als Akteure tun, sondern nur als >Organex
von Diskursen, Trager von kognitiven Schemata, oder Nutzer von Arte-
fakten (Hirschauer 2021: 164f.). Ich fokussiere im Folgenden lediglich ei-
nen kleinen Ausschnitt dieses Themenfelds, nimlich die Reaktivitit von
Stigmatisierten (dazu auch Lamont et al. 2019). Reaktionen reichen von
stiller Zustimmung und Ubernahme der Fremdkategorisierung als Selbst-
kategorisierung bis hin zu Ablehnung und widerstandiger Selbstkatego-
risierung auf Basis einer alternativen Nomenklatur. Dabei ist davon aus-
zugehen, dass der Grad der Zuriickweisung mit dem Grad der negativen
sozialen Konsequenzen steigt, die eine Kategorisierung fir davon Betrof-
fene bedeutet. Die zu vergleichenden Varianten koloristischer Humandif-
ferenzierung unterscheiden sich in dieser Hinsicht teils erheblich: von der
europidischen und US-amerikanischen Schwarz/Weif-Unterscheidung so-
wie den afrikanischen Varianten der Hypo/Pigmentierten-Unterscheidung
gehen aufgrund ihrer potenziell lebensgefahrlichen Effekte fur die als de-
viant Kategorisierten andere Impulse zum Widerstand aus, als von der
auf hellhdutige Fremde bezogenen Oyibo-Unterscheidung in Nigeria, die
viel ambivalenter ist und in der Regel keine vergleichbar negativen Kon-
sequenzen hat. Wie zu zeigen sein wird, ergibt sich daraus auch ein unter-
schiedliches Potenzial zur Gruppenbildung, d.h. zur Formierung sozialer
Gebilde wie Selbsthilfegruppen, Interessenvertretungen oder soziale Bewe-
gungen. Diese treiben den Kampf gegen folgenreiche asymmetrische Dif-
ferenzierungen voran und stiften Zusammengehorigkeit.

In den folgenden drei Kapiteln werden die drei beleuchteten Vari-
anten koloristischer Humandifferenzierung zuerst nacheinander darge-
stellt. Um den Vergleich vorzubereiten, ist jedes gleich aufgebaut: Auf
eine kurze empirische Vignette, die auf widerstindige Handlungen Ka-
tegorisierter Bezug nimmt, folgen Ausfithrungen zu Etymologie und Be-
griffsgeschichte der fraglichen Unterscheidung (a), darauf Erorterungen
des Makrokontexts, d.h. der Machtverhiltnisse und Wissenssysteme, de-
nen sie entstammt (b). Ein besonderes Gewicht liegt sodann auf der Mi-
kroebene und dem affektiven Erleben der Kategorisierten in konkreten
sozialen Situationen (c), sowie deren Reaktionen auf das Unterschie-
denwerden, die vom Zuriickweisen der kategorialen Fremdbezeichnung
iiber deren Aneignung und Modifikation bis zum >Zuriickkategorisierenc
mit komplementiren Begriffen reichen (d). Als Primarquellen verwen-
de ich autobiografische Texte, Medienberichte, Social-Media-Accounts,

I51

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

eigene Beobachtungen, Gesprache und Interviews. Das funfte Kapitel
biindelt die Erkenntnisse in vergleichender Optik, das Schlusskapitel ent-
wirft eine Heuristik koloristischen Unterscheidens.

Noch eine Vorbemerkung: Koloristische Humandifferenzierung kennt
kein AufSen, auch ich als Autor werde stindig von ihr erfasst oder be-
treibe sie selbst. Rassismus-kritische Ratgeberliteratur rassialisiert mich
und ermahnt mich, mir meiner Privilegien als >WeifSer« bewusst zu wer-
den, da ich als Folge der in Deutschland herrschenden Leukonormati-
vitdt privilegiert sei. Folgt man dieser Logik, gehort zu diesen Privilegi-
en auch, zu bestimmten koloristischen bzw. rassistischen Begriffen, die
von den durch sie Bezeichneten selbst dann noch als verletzend empfun-
den werden, wenn sie nur in Zitaten historischer Texte auftauchen, ei-
nen grofferen Abstand haben zu konnen. Wie also umgehen mit der in
Rassismus-kritischer Literatur etablierten Tabuisierung des sogenann-
ten N-Worts?* Wihrend sich Bezeichnungen eines Gegentiber oder einer
andershautigen Gruppe als N* heute definitiv verbieten, habe ich mich
dazu entschlossen, den Begriff in Zitaten auszuschreiben. Zitierungen im
Sinne eines wissenschaftlichen Sprechens uber Sprache mussen moglich
sein, allein schon deshalb, weil sonst verschleiert wird, wer wie spricht.

1. Die Unterscheidung von >Schwarzen« durch »WeifSe«

Im August 2020 beschloss die Bezirksverordnetenversammlung von Ber-
lin-Mitte die Umbenennung der Berliner Mohrenstrafse. Rassismuskriti-
sche Akteure hatten dies seit vielen Jahren gefordert, da der StrafSenname
schwarze Menschen herabwiirdige und »von einer in unserer Gegen-
wart weiterwirkenden gewaltvollen deutschen und europaischen Kolo-
nialgeschichte« zeuge (offener Brief von 100 Wissenschaftlern). Die seit
ca. 1700 existierende StrafSe ldsst sich zur brandenburgisch-preufischen
Kolonialzeit (1682-1717) in Bezug setzen, in der Jungen und junge Man-
ner, die in Afrika versklavt worden waren, als Militirmusiker, Hof- und
Kammerdiener am Berliner Hof arbeiten mussten.> Der neue Straffenna-
me soll nun an den afrikanischen Philosophen Wilhelm Anton Amo er-
innern, der in der ersten Halfte des 18. Jh. in Halle, Wittenberg und Jena
lehrte, bevor er 1746 nach Westafrika (heutiges Ghana) zuriickkehrte.

2 Zur Begriffsgeschichte des amerikanischen Originals vgl. McWorther
(2021), zum Umgang in Deutschland vgl. Dell (2015).

3 So hatte Kurfiirst Friedrich Wilhelm von Brandenburg den 1680 nach
Westafrika entsandten Kapitan Bartelsen beauftragt, »ein halb Dutzend Skla-
ven von 14, 15 und 16 Jahren, welche schon und wohlgestaltet seien«, zu er-
werben und nach Berlin zu bringen (Wikiwand o.].). Aufgrund mehrerer An-
wohnerklagen ist die Umbenennung bis April 2024 noch nicht erfolgt.

I52

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

Der Begriff »Mohr« ist eine von mehreren historischen Fremdbezeich-
nungen, die Europder.innen fiir Bewohner ihres Nachbarkontinents ge-
pragt haben. Thre Gemeinsamkeit besteht darin, dass sie auf (Haut-)Far-
be Bezug nehmen. sMohr« leitet sich vom griechischen mauros (>brauns,
sschwarz<) ab und bezeichnete urspriinglich die Bewohner Nordafrikas.
Die lange Zeit synonym verwendete Bezeichnung >Aethiopen« geht auf
das griechische aithiops (Brandgesicht) zurtick, der im 17. Jh. aus den
romanischen Sprachen ins Deutsche entlehnte Begriff >Neger, auf latei-
nisch niger (>schwarz<). Wihrend die beiden ilteren Begriffe noch vor-
kolonialen Vorstellungswelten entsprangen und die so bezeichnete Hu-
mankategorie mit durchaus positiven Konnotationen verbanden, wurde
der jiingere Begriff im Kontext des transatlantischen Sklavenhandels und
der Etablierung der auf Zwangsarbeit basierenden Plantagenwirtschaft
pejorisiert. In Folge kam auch in Deutschland der mit dem imaginierten
Orient assoziierte Begriff -Mohr< aufler Gebrauch. » An seine Stelle trat
das Wort >Neger«, das einen durch seine >schwarze< Farbe ausgewiesenen
barbarischen Primitiven suggeriert« (Martin 1993: 85).

Die Rassifizierung der Hautfarbe wird durch den schwedischen Na-
turforscher Carolus Linnaeus im 18. Jh. vorbereitet. In der 1o. Auflage
seiner Systema naturae (1758) unterscheidet er Menschen in vier geo-
grafisch verortete Varietdten, denen er, noch von der ilteren Komple-
xionenlehre inspiriert, neben Farben verschiedene Temperamente, aber
auch soziale Organisationsformen zuordnet. So gelten die >schwarzenc
Bewohner Afrikas als phlegmatisch und durch Launen, die »weifSen<
Europas als tatkraftig und durch Gesetze regiert. Solche hierarchisch
angelegten Charakterisierungen verbreiten sich in den Gesellschaften
auf beiden Seiten des Atlantiks und tragen dazu bei, die Versklavung
»Schwarzer« zu rechtfertigen und daran trotz der zeitgleich aufkommen-
den Ideen von der Gleichheit und Freiheit aller Menschen festzuhalten.
Besonders deutlich wird dieser Widerspruch am Beispiel Thomas Jef-
fersons, des dritten Prisidenten der Vereinigten Staaten und Mitver-
fassers der Unabhingigkeitserklarung von 1776 (»all men are created
equal«). Jefferson (1787), selbst Sklavenbesitzer, sprach sich zwar fiir
die Abschaffung der Sklaverei aus, sah in der mutmaflichen Inferiori-
tat >Schwarzer«< aber ein Hindernis fur deren Emanzipation: »I advance
it therefore as a suspicion only, that the blacks (...) are inferior to the
whites in the endowments both of body and mind. (...) This unfortu-
nate difference of colour, and perhaps of faculty, is a powerful obsta-
cle to the emancipation of these people.« In Deutschland ist Immanuel
Kant, Vordenker der Menschenwiirde und des Universalismus, davon
uiberzeugt, dass die »Menschheit (...) in ihrer grofiten Vollkommen-
heit in der Race der WeifSen« sei (Orig. 1802, hier 1982: 16) und in ei-
ner undatierten Notiz urteilt er: »Der Neger kann disciplinirt und cul-
tivirt, niemals aber dcht civilisiert werden. Er verfillt von selbst in die

153

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Wildheit. Amerikaner und Neger konnen sich nicht selbstregiren. Die-
nen also nur zu Sclaven« (nach Schonecker 2021).

Solche diskriminierenden Stereotype werden zum festen Bestandteil
des geistigen Horizonts, der die koloniale Herrschaft Europas tiber Afri-
ka im ausgehenden 19. Jh. rahmt und legitimiert. Sie setzen sich in Wis-
senschaft und Alltag fort, leiten anthropologische »Rassenforschung« und
populire Kultur an, werden in Vélkerschauen inszeniert und durch Wer-
be- und Warenisthetik normalisiert (Zeller 2010). In der Konsumkultur
taucht die exotistische Figur des verniedlichten >sMohren« wieder auf, in
Kinderliedern die des >primitiven Wildenx.

Frantz Fanon beschreibt in Schwarze Haut, weifSe Masken (Orig. 1952,
hier 1985) Szenen des verbalen Alltagsrassismus, die er in Frankreich um
1950 hdufig erlebte. Vor dem Hintergrund seiner psychiatrischen Aus-
bildung konstatiert er, der angerufene Schwarze stofSe auf »Schwierig-
keiten bei der Herausbildung seines Korperschemas« (Fanon 1985: 80),
insofern er den eigenen Korper nicht allein durch Selbstwahrnehmung
erfahre, sondern in der Auseinandersetzung mit der Fremdwahrnehmung
seitens des weifSen Anrufers. In Fanons Worten wird dadurch die »Er-
kenntnis des Korpers« zu einer »rein negierende(n) Tatigkeit«, zu einer
»Erkenntnis in der dritten Person« (ibid.). Seiner Individualitit beraubt,
erlebt Fanon sich als Exemplar einer Humankategorie und Verkorpe-
rung der damit assoziierten Stereotype. Auf die eigene Erfahrung Bezug
nehmend schreibt er:

»Und das Korperschema, an mehreren Stellen angegriffen, brach zusam-
men und machte einem epidermischen Rassenschema Platz (...). Ich war
verantwortlich fiir meine Rasse, meine Vorfahren. Ich maf$ mich mit ob-
jektivem Blick, entdeckte meine Schwirze, meine ethnischen Merkmale
— und Worter zerrissen mir das Trommelfell: Menschenfresserei, geisti-
ge Zuriickgebliebenheit, Fetischismus, Rassenmakel, Sklavenschiffe, und
vor allem, ja vor allem: >Y a bon Banania«« (Fanon 1985: 81).

Mit dem Verweis auf >Banania, ein Kakao-Getrank, das tiber Jahrzehnte
mit der Karikatur eines afrikanischen Kolonialsoldaten und dem Slogan
»Y a bon< beworben wurde (letzterer eine Verballhornung des gebroche-
nen Franzosisch der Kolonialsoldaten), bezieht sich Fanon auf koloni-
al-rassistische Reprisentationen in der europdischen Konsumkultur, die
die populdre Imagination und die Wahrnehmung >schwarzer< Menschen
in Europa bis heute firben (Zeller 2010). Fanon ist sich der Lacherlich-
keit solcher Reprisentationen, die als ikonische Formen neben sprach-
liche treten, zwar bewusst, angesichts ihrer Ubiquitit gelingt es ihm je-
doch nicht, sie zu tibersehen bzw. zu iiberhoren.

»Sieh mal, ein Neger!< Das war ein dufSerer Ansporn, ein Nasenstiiber,
der mir unterwegs verpasst wurde. >Sieh mal, ein Neger!< Das stimmte.
Ich amiisierte mich. >Sieh mal, ein Neger!< Langsam zog sich der Kreis

154

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

zusammen. Ich amiisierte mich unverhohlen. -Mama, schau doch, der
Neger da, ich hab’ Angst!< Angst! Angst! Man fing also an, sich vor mir
zu furchten. Ich wollte mich amiisieren, bis zum Ersticken, doch das war
mir unmoglich geworden. «

Der Versuch scheitert, solche Formen rassistischer Benennung in Hor-
weite lachend als eine Praxis zuriickzuweisen, die mehr tiber die Kate-
gorisierenden und deren Weltbild als tiber den Kategorisierten aussagt.
Folglich schildert Fanon in einer weiteren Szene, wie seine Reaktion auf
einen Ausdruck positiven Rassismus (»>Schau nur, er ist schon, dieser
Neger««) in Wut umschldgt: » Der schone Neger scheifst auf Sie, Ma-
dame!«« (Fanon 1985: 83).

In der frankophonen Welt wurden die Aneignung und Umwertung
der Kategorie in den 1930er Jahren durch die literarisch-philosophi-
sche Négritude-Bewegung um Léopold Senghor, Aimé Césaire und Léon-
Gontran Damas angestofsen. Wahrend Césaire und Damas, die aus der
Karibik stammten, » Négritude als Positionierung und Ausdruck einer di-
alektischen Selbstdefinition, als Rekurs auf einen Ursprung bestimmen,
um dadurch die historische Initiative wiederzugewinnen«, bezieht sich
der Senegalese Senghor auf die »vitalen Krifte« afrikanischer Menschen,
wodurch seine Variante der Négritude essentialistische Ziige annimmt
(Simo 2017: 192). Auch die intellektuellen und politischen Bewegungen
im anglophonen Raum fokussieren bis in die 1960er Jahre hinein in ers-
ter Linie die Umwertung der Kategorien, nicht deren Ablosung. Fremd-
bezeichnungen werden als Selbstbezeichnungen tibernommen, so auch
der aus heutiger Sicht befremdliche Begriff rnegro<, der von W.E.B Du
Bois bis Martin Luther King synonym zu >black< verwendet wird. Du
Bois ist sich des Problems zwar bewusst, konzediert jedoch: » We may
and must (...) re-word our problem, but it is still a problem. It is still
a problem of a group which we must by the necessity of language call
a race, and which is >Negro« by historical wording.« (Orig. 1936, hier
2022: 7). Erst im Zuge der amerikanischen Burgerrechtsbewegung setzt
sich >Black« als Selbstbezeichnung durch, wobei die Grof$schreibung die
Differenz zur historischen Fremdbezeichnung und den Transfer von ei-
ner naturalisierten in eine kulturalisierte bzw. politische Kategorie deut-
lich machen soll. Parallel dazu etablieren sich zunichst >Afro-Americans,
spater >African American« als weithin akzeptierte Selbst- und Fremdbe-
zeichnung.

In Deutschland lasst sich von einer nachholenden Entwicklung spre-
chen, die Mitte der 198ocer Jahre einsetzt und ab den 2000er Jahren
an Intensitdt gewinnt.* Im Zuge der Vernetzung und des Kampfs um

4  Ein wesentlicher Grund dafiir ist in der im Vergleich zu den USA, Frankreich

und GrofSbritannien deutlich geringeren Zahl afrikastimmiger Menschen zu
suchen. Dies dnderte sich erst in Folge verstirkter Einwanderung im Laufe

155

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Selbstbestimmung >Schwarzer Deutscher< bzw. »Schwarzer Menschen in
Deutschland« werden Konzepte und Praktiken vor allem aus den USA
adaptiert. Dazu zihlen neben analogen Pragungen fiir Selbstbezeichnun-
gen (>Afro-Deutsches, >Schwarze Deutsche<) auch die Tabuisierung rassis-
tischer Fremdbezeichnungen und deren Ersetzung durch Euphemismen
(N-Wort, M-Wort) mit dem Ziel, die Reproduktion rassistischer Sprache
und der damit verbundenen Stereotype zu unterbinden. In ihrem Aufsatz
»Don’t you call me Neger! Das N-Wort, Trauma und Rassismus« erin-
nert Grada Kilomba (2004) an die Verbindung des Begriffs mit der Ge-
schichte der Versklavung und Kolonisierung, wodurch er mit »Brutalitit,
Verwundung und Schmerz« (173) aufgeladen sei. Mittels des psychoana-
lytischen Trauma-Konzepts argumentiert sie, dass die Konfrontation mit
dem »N-Wort« diese Wunden aufreifse. » Wir miissen nicht nur auf einer
individuellen Ebene, sondern auch auf einer historischen und kollektiven
Ebene mit den Traumata des Kolonialismus umgehen, da Alltagsrassis-
mus eine Reinitiierung kolonialer Szenen ist, die uns Diskurse der Unter-
legenheit und Entfremdung wiederaufzwingt« (Kilomba 2009). So sind
das >N-Wort< und ferner auch das >-M-Wort< in den vergangenen 20 Jah-
ren wiederholt zum Austragungsort symbolischer Kimpfe geworden, mit
denen rassistisch Diskriminierte (und Diskriminierbare) Anerkennung
reklamieren. Zu nennen sind 6ffentliche Debatten iiber Streichungen
der tabuisierten Begriffe aus Kinderbuchklassikern, die Umbenennung
von Straflen und Apotheken, sowie die Kritik an den Spuren kolonialer
Waren- und Werbeasthetik (Stiffspeisen, Softeisvarianten, Biermarken).
Ein besonders kurioser Fall ist die Kritik am Logo der Mainzer Dach-
deckerfirma Neger, das ikonografische Ankliange an koloniale Werbeis-
thetik machte und den Familiennamen des Firmengriinders bildlich in
die stereotype Karikatur eines Afrikaners mit wulstigen Lippen und gro-
Ben Ohrringen tbersetzte. Die 2015 liber mehrere Monate andauernde
Kontroverse wurde in 6ffentlichen Protestaktionen, in der Presse und vor
allem in den sozialen Medien ausgetragen, blieb hinsichtlich der Forde-
rung der Kritiker auf Abdanderung des Logos zunichst jedoch ohne Er-
folg (Kornes 2018; Krings 2018).5

»Rassismus ist nicht biologisch, er funktioniert durch Diskurse, durch
Worte und durch eine Reihe von Entsprechungen, welche Identitdaten
aufrechterhalten«, schreibt Kilomba (2009) und bezieht sich dabei auf
die dialektische Beziehung von Fremd- und Selbstkategorisierung. Zu

der letzten 20 bis 30 Jahre. Der von Katharina Oguntoye, May Ayim und
Dagmar Schultz 1986 herausgegebene Sammelband Farbe bekennen. Afro-
deutsche Frauen auf den Spuren ibrer Geschichte gilt allgemein als Griin-
dungsdokument der afro-deutschen Bewegung.

5 Inzwischen wurde das Logo allerdings tiberarbeitet oder ist ganz verschwun-
den.

156

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

diesen »Identitidten« miissen auch jene gerechnet werden, die sich in Re-
aktion auf rassistische Praktiken konstituiert haben. Die Selbstkategori-
sierung als >Schwarze« setzt sich von der historischen Fremdkategorisie-
rung (und auch der Selbstkategorisierung a la Négritude) dadurch ab,
dass Zugehorigkeit nicht mehr naturalisiert, sondern kulturalisiert ge-
dacht wird, in erster Linie auf Basis geteilter individueller oder kollek-
tiver Erfahrung (Versklavung, Rassismus, Diskriminierung). So ist eine
neue politische Form von Rassialisierung entstanden, deren Kategorien
dadurch gebildet werden, dass Privilegierte von Disprivilegierten, Tater
von Opfern unterschieden werden. In diesem Zusammenhang taucht der
Begriff >Person of Colour< (PoC) als Selbstbezeichnung fiir eine Kategorie
von Personen auf, deren Gemeinsamkeit darin besteht, Opfer von Ras-
sismus zu sein, der von >WeifSen< ausgeht. Dieser Begriff geht paradoxer-
weise auf eine urspringlich so bezeichnete dritte Personenkategorie zwi-
schen >schwarz« und >weif$« zuriick, die in den franzdsischen karibischen
Kolonien und teils auch in den USA tiber erhebliche Macht verfiigten
und oft auch selbst Sklavenbesitzer waren (Ha 2009). In der aktuellen
Verwendungsweise ist der Begriff jedoch politisch binarisiert und stellt
einer entdifferenzierten Seite der Unterscheidung (»WeifSe<) eine zweite
gegentiber, in der sich neben >Schwarzen« noch viele andere von »WeifSen«
Diskriminierte befinden. Die Paradoxie dieser Art von Begrifflichkeit be-
steht darin, zur Reifikation einer Differenzierung beizutragen, die poli-
tisch eigentlich bekampft und abgebaut werden soll.

Neben aktivistischen Zuriickweisungen der Fremdkategorisierung las-
sen sich affirmierende, teils auch ironische Aneignungen finden. Allen vo-
ran ist hier der von kubanischen Eltern abstammende Roberto Blanco zu
nennen, der die deutsche Unterhaltungskultur ab den 1960ern tiber meh-
rere Jahrzehnte in der Figur des >schwarzen< Exoten mitpragte; daneben
aber auch Lokalheroen wie der aus den USA stammende Musiker und
Tirsteher Fred Hill, der von 1977 bis 2004 in Darmstadt lebte und in
der lokalen Musikszene durch »Fred Hills schwarz-weifSe Negerkapelle«
priasent war (Gueye 2020). »Der Ton macht die Musik «, antwortet Ro-
berto Blanco auf die Frage, wie er es empfunden habe, als der bayerische
Innenminister ihn 2015 einen »wunderbaren Neger« nannte. »So wie Jo-
achim Herrmann das gesagt hat, war das nicht bose oder rassistisch ge-
meint«, obschon »wunderbarer Farbiger« besser gewesen wire (Blan-
co in Isringhaus 2015). In Kiel lehnt Andrew Onuegbu, der aus Nigeria
stammende Betreiber des Restaurants >Zum Mohrenkopf<, die Umbe-
nennung seines Lokals ab und verhilt sich somit entgegen dem Trend zur
Verbannung vergleichbarer Namen aus dem o6ffentlichen Raum. »Die
Diskussion gegen Rassismus wird am falschen Ende gefihrt und beruht
auf Unwissenheit und falschen Forderungen«, zitiert ihn das Redaktions-
Netzwerk Deutschland (RND 2020). »Selbstverstindlich gebe es Ras-
sismus auch in Deutschland, sagt Onuegbu. Dennoch rit er schwarzen

157

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Personen, nicht die Opferrolle einzunehmen und tiberall Diskriminie-
rung und Benachteiligung zu befiirchten« (ibid.).

2. Die Unterscheidung von >Oyibos« durch Nigerianer

In ihrem Artikel »Oyibo is not a compliment!« zeichnet die in Nigeria
lebende niederlindische Journalistin Femke van Zeijl (2017) ihre Erfah-
rungen mit dem »o-word« nach, wie sie die in Sudnigeria gebrauchli-
che Bezeichnung fur hellhdutige Fremde nennt. Eingangs zahlt sie drei
exemplarische Szenen in Lagos auf: Wahrend sie in einem Kino auf der
Suche nach einem Sitzplatz an einheimischen Zuschauer.innen vorbei-
geht, ruft einer von ihnen >Oyibo!«, worauf die anderen lauthals lachen.
Waihrend sie auf offener Strafe auf die Reparatur ihres Autos wartet,
singen Schiilerinnen der benachbarten Grundschule ein Kinderlied, das
die Figur des Oyibo mit rotem Pfeffer assoziiert. Ein Stand-up-Come-
dian fragt von der Bithne herab, was sie als Oyibo denn in seiner Show
verloren habe, sie wiirde das von ihm gesprochene Pidgin doch sowieso
nicht verstehen. Threm nigerianischen Ehemann, der neben ihr sitzt, legt
der Comedian doppeldeutig nahe, nicht geizig zu sein und seinen >Oyi-
bo-Reichtum« mit anderen zu teilen.

»Oyiboc« ist eine in Siidnigeria verbreitete Fremdbezeichnung fur Men-
schen, die sich durch relative Hellhdutigkeit und/oder Fremdheit aus-
zeichnen. Der Begriff wird im nigerianischen Englisch und im Pidgin-Eng-
lish verwendet und geht auf das gleichbedeutende Yoruba-Wort >Oyinbo«
zuriick, dessen Etymologie uneindeutig ist. Samuel Ajayi Crowther —
selbst Yoruba, aber in Sierra Leone aufgewachsen und spater als Missi-
onar nach Nigeria zuriickgekehrt — tibersetzt oibo und oyibo in seinem
1852 erschienenen Worterbuch des Yoruba mit »one who comes from
the country beyond the sea.«® Nur wenig spiter fithrt der US-amerikani-
sche Missionar Thomas J. Bowen 0ib6 in seiner Grammatik des Yoruba
auf das Verb b6 (»to peel«) zurtick. Wenn sich etwa nach einer Verbren-
nung die Haut eines Schwarzen abschile, so Bowen, werde die Oberfli-
che weifd wie die Haut eines Weifsen. Oibé bedeute wortwortlich »der Ge-
schilte< (Bowen 1858: 13). In seinem Worterbuch tibersetzt Bowen 0ibd
dann jedoch rassialisierend als »a white man« (ibid. 30, 61). Ein spiteres
Yoruba-Worterbuch von 1913 kombiniert Crowthers und Bowens Uber-
setzungen als »one who comes from the country beyond the seas; a white
man« (Anonym 1913: 190). Ein weiterer Eintrag spezifiziert die Bedeu-
tung als: »people beyond the waters, applied mostly to white men, but
also to natives who have adopted European customs« (ibid. 202).

6  Fur diesen und die folgenden Hinweise zur Etymologie danke ich Christo-

pher Hohl.

158

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

Eine andere Herleitung, in der das Verb sschilen«< (bo) ebenfalls eine
Rolle spielt, ergibt sich aus der onymischen Struktur des Yoruba-Namens
Fatoyinbo. » Yoruba names are contracted sentences«, erldutert Fela So-
wande (1966: 46), sodass sich Fatoyinbo in »Ifa to Oyinbo« auseinan-
derziehen liefSe, was »Ifa is to be equated with Oyinbo« bedeute, wobei
Ifa das durch den Gott Orunmila in die Welt gebrachte Orakel meint.
»Here, >Oyinbo« is not the white man, but the Yoruba child of Yoruba
parents who at birth is light-skinned and is held to bring good fortune
to himself and to all connected with him« (ibid). Zur Erlauterung dieser
Deutung verweist er auf einen Ifa-Vers, der darlegt, wie Orunmila mit
Hilfe des Orakels ein Kind mit einer Frau namens Oyi zeugte, das zum
archetypischen Oyinbo wurde. Die Ifa-Mythologie schildert, wie Orun-
mila und die schwangere Oyi ihrem Vater, dem Meeresgott Olokun, ei-
nen Besuch abstatten. Olokun bietet seiner Tochter »hot liquor« an, den
sie trinkt. » When her baby arrived, it was white-skinned, and it was said
that it was the hot liquor that had peeled off its dark skin; and so the
baby was called >Eboq, literally, »eyiti o bos, that which has been peeled.
This child was born in the house of Olokun. Orunmila then told the child
to make his home with Olokun« (48). Laut Sowande konne Fatoyinbo
dementsprechend auch als »the Spirit child whose dark skin was peeled
by Oyi« (ibid.) iibersetzt werden. »It is likely [...] that the stanza [...] may
have supplied the origin of the Yoruba term >Oyinbo« for the white man,
who may have been thought to have his natural skin >peeled< somewhere,
sometime, for some mysterious reason. Or perhaps he was thought to be
the descendant of the first >Ebo« the child of Oyi and Orunmila« (ibid.).

Diese Herleitung ist insofern interessant, als sie zum einen auf den
aquatischen Raum und auf Reichtum verweist, beides wird sowohl mit
dem Gott Olokun als auch mit Europdern assoziiert. Zum anderen legt
sie nahe, dass es den Begriff >Oyinbo« bereits vor der Ankunft der ers-
ten Europder gegeben haben koénnte, und er sich urspriinglich auf relativ
hellhdutige Menschen innerhalb der afrikanischen Bevolkerung bezog.
Diese Bedeutung wire dann sekundir auf Menschen mit (noch) hellerer
Haut tibertragen worden, nachdem solche im spaten 15. Jh. an der Gui-
nea-Kiiste anlandeten.

Heute wird Oyibo nicht nur fir Europder.innen verwendet, sondern
auch fir hellhdutige Menschen, z.B. aus China, Indien oder arabischen
Liandern. Hierin ldsst sich zum einen eine fur die Asymmetrie egozentri-
scher Wir/Die-Differenzierungen typische Versamtlichung der alterisier-
ten Seite erkennen (Hirschauer 2021: 165; vgl. mit dem Lumping der
eigenen Seite bei PoC). und zum anderen ein Verweis darauf, dass die
Begriffssemantik uber Hautfarbe hinausragt. Die Autorin Sarah Manyi-
ka, selbst Tochter eines nigerianischen Vaters und einer britischen Mut-
ter, verweist dementsprechend darauf, dass der Begriff nicht in erster Li-
nie rassialisierte Differenz, sondern Fremdheit markiert:

159

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

»When I was a child [in the 1970s] I was frequently called oyinbo — the
assumption was that because my skin was light, I was a foreigner or an
expatriate. Oyinbo was meant to distinguish foreigners from locals [...]
The term was not meant to identify race but foreignness and would be
used just as frequently for someone like me with fair skin as for any dark
skinned African American or black foreigner viewed as being from the
West« (Manyika 2003: 68).

Manyikas Warnung vor einer vorschnellen rassialisierenden Lesart
des Oyibo-Begriffs durch die Ubersetzung als »WeifSe/r« ist berechtigt.
Eine solche Interpretation impliziert, dass der Unterscheidung von Oyi-
bos durch Nigerianer.innen dieselbe Abgrenzung, Theoretisierung und
Machtbeziehung zugrunde liegt, wie dies bei der Unterscheidung von
»Schwarzen< durch >WeifSe< im Rahmen der Rassendifferenzierung der
Fall ist. Das erscheint jedoch zweifelhaft. Zum einen liegt die Vermu-
tung nahe, dass die Unterscheidung historisch jenseits bzw. in Absenz
des europdischen Konzepts >Rasse« entstanden ist, zum anderen wird
relative Hellhautigkeit farblich anders kodiert, namlich als >rot< (pupa)
oder >gelb« (ofeefee), und zwar sowohl in Bezug auf Europaer.innen als
auch auf Afrikaner.innen oder von einem europdisch-afrikanischen El-
ternpaar Abstammende. Oyibo rassialisierend als »WeifSe/r< zu tiberset-
zen, bedeutet also gleich einen doppelten Kategorienfehler zu begehen.
Ein Kinderlied auf Pidgin-Englisch rekurriert auf rote Pfefferschoten
und die Wirkung scharfer Speisen auf die farbliche Erscheinung der Kor-
peroberflache. Es lautet: »Oyibo pepe / if you eat-e pepe / you go yel-
low more more« (Oyibo Pfeffer, wenn du Pfeffer isst, wirst du noch viel
gelber). Dem afroamerikanischen Soziologen Calvin C. Hernton wurde
dieser Sachverhalt wihrend eines Nigeriabesuchs folgendermaflen er-
lautert: »It meant an African of black complexion whose constitution
was unable to countenance the eating of pepper and the pepper had
changed the African’s complexion to a lighter shade of brown, my com-
plexion« (Vorwort zu Jahn 1990: xix). Das Kinderlied lasst sich aller-
dings auch umgekehrt deuten: »I think we thought white people going
red (or yellow) after eating hot stuff was an interesting design flaw « (Pe-
quod 2018). Eine dritte Deutung bietet Danuta Mason (2021), eine pol-
nisch-amerikanische Arztin, die in den 1960ern im lindlichen Siidwest-
nigeria arbeitete. In ihrer unter dem Titel Oyinbo Pepe — White Face:
My African Story erschienenen Autobiografie schildert sie, wie sie in
den Dorfern auf Schritt und Tritt von Kindern verfolgt wurde, die das
erwahnte Lied sangen. » The locals compared the >white face« to the red
Nigerian peppers after a scalding heat which changes the red color of
the peppers to the flaming pink or ghostly white« (Mason 2021: 45).
Nigerianer.innen verweisen darauf, das Oyibo ein neutraler, deskrip-
tiver Begriff sei, der auch als Kompliment verwendet werden konne.
So auch der nigerianische Linguist K¢ld Tubosun (2009), der allerdings

160

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

einschriankend hinzufiigt: »I personally have never considered it a com-
pliment of any sort when while walking with a white/caucasian person
(even within a campus environment), passers-by most of whom are com-
plete and unwelcome strangers yell »Oyinbo!« while pointing and gig-
gling excitely at the now totally embarrassed stranger.« Es hinge dem-
nach vom Kontext ab, ob der Begriff neutral oder beleidigend gemeint
sei: »So, when used in a civil, polite conversation, Oyinbo is mainly a
harmless term of reference, but it is insulting only when it is yelled out
loud, especially by a(n unaquainted, unfriendly) stranger« (ibid.). Deut-
lich negativer bestimmt die Niederlinderin van Zeijl die Verwendung des
Begriffs und dessen Semantik:

»In many cases, oyibo is not really a compliment, is it? Oyibo stands for
weak and gullible, there to make fun of. It stands for freckled skin that
can’t stand the sun. For bleeding hearts that open up for any made-up
sob story. For mugus [Betrugsopfer] waiting to be ripped off by sharp-
guy scammers. In that sense, the only positive side of oyibo is the finan-
cial one: the huge amounts of money oyibos are perceived to have ac-
cess to« (van Zeijl 2017).

Wenn als wohlhabend wahrgenommene hellhautige Fremde im 6ffentli-
chen Raum als >Oyibo<adressiert werden, dient dies in erster Linie dazu,
ihre Aufmerksamkeit zu erlangen, um sie als Kdufer zu gewinnen oder
mit ihnen in Kontakt zu treten, in der vagen Hoffnung, dass sich daraus
eine wie auch immer geartete Beziehung zum Vorteil des Rufers ergeben
konnte. Oyibo-Rufe wiren demnach dhnlich motiviert wie das soge-
nannte Catcalling, mannliche Versuche, die Aufmerksamkeit von Frauen
zu erlangen. Und dhnlich wie das Catcalling sind sie hochgradig ambi-
valent, changieren zwischen Auf- und Abwertung der adressierten Per-
sonenkategorie, und konnen bei den Adressierten Unbehagen auslosen.

In seiner Autobiografie Oyibo!!! Weiffer Sobn eines schwarzen Vaters
(2009) beschreibt Anatol Egbuna Erfahrungen, die denen Fanons ver-
gleichbar sind. Wie Fanon stammt Egbuna von einer >weifSen< Mutter
und einem >schwarzen< Vater ab, seine Erfahrungen sind jedoch in einem
anderen gesellschaftlichen und historischen Kontext situiert. Egbuna,
Jahrgang 1978, wachst im sudostlichen Nigeria auf, der Heimat seines
Vaters. Die epidermische Norm ist der Frankreichs diametral entgegen-
gesetzt, die Praktiken der Veranderung dhneln sich jedoch. Wie Fanon
in Frankreich, so wird auch Egbuna in Nigeria mit einem Begriff ange-
rufen, der auf Andershautigkeit rekurriert. An seine Einschulung erin-
nert er sich wie folgt:

»Verschimt und zudem total verdngstigt stand ich nun vor der ganzen
Klasse. Ich weinte. Die anderen Kinder lachten und fliisterten >Oyibo!!!«
vor sich her. Ein Junge, der ganz hinten in der Ecke safS, sprang auf und
schrie >Oyibo!!!«. (...) Da fiihlte ich das erste Mal, dass ich anders war,

161

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

anders als die anderen. Ich war das einzige weifle Kind in der Klasse von
40. (...) In der kurzen Pause fingen die Madchen aus meiner Klasse an,
mit meinen Haaren zu spielen. >Oyibo! Oyibo!!! Oyibo!!!«, schrien sie.
Meine Haare waren ziemlich lang und gelockt, was fiir einen Jungen in
Nigeria einen sehr seltenen Anblick darstellte. Ich konnte nichts gegen
sie ausrichten. Ich lief§ sie einfach nur machen« (Egbuna 2009: 22f.).

Die Unterscheidung verfolgt ihn auf Schritt und Tritt. Sie begegnet ihm
im Privaten, durch seine nigerianische Stiefmutter, die ihn misshandelt,
sowie im offentlichen Raum. Eine Szene, die er als Sekundarschiiler auf
einem stadtischen Marktplatz erlebt, schildert er wie folgt:

»Auf dem Markt angekommen, schrien die Hiandler mich von allen Sei-
ten an. >Oyibo! Oyibo!«, riefen sie mir zu, als ich vorbeieilte. >Komm,
Oyibo, komm und kaufe frische Tomaten und Pfefferschoten, die sind
so rot wie Du!<, lachten sie. Sie beleidigten mich. Ich fithlte mich dann
immer wie ein Auflerirdischer. Ein weifSes Kind unter Millionen von
Schwarzen. Wieso lieflen sie mich nicht einfach eines der ihren sein?«
(Egbuna 2009: 60).

Die amerikanische Ethnografin Carmen McCain, die Teile ihrer Kind-
heit in Nigeria verbrachte und im Rahmen ihrer Dissertationsforschung
zu Beginn des 21. Jh. nach Nigeria zuriickkehrte, empfindet die Veran-
derung durch Oyibo-Rufe als entmenschlichend:

»It can be extremely exhausting to have it called out to you hourly, by
adults, as you are just walking around and trying to live your life. I
have had students on a university campus yell it at me. I have had staff
walk into a university office where I was filling a form and say >oyin-
bo<loudly. I have had a student even start singing »oyinbo pepe« behind
my back as I walked out of a room. When I took offense, she protested
that it was a >praise songs, and perhaps it is, although my 11 year old
self who experienced this same song years ago did not feel like she was
being praised but that she was being mocked. Perhaps my 11 year old
self just didn’t understand, but... Inasmuch as no one enjoys constantly
being singled out and reminded that they are different and >other< and
foreign and a spectacle, I wish that the chorus of >oyinbo< would just
stop, whether it is meant as a term of endearment or whether it is a jest
or something worse. Whatever the etymology and whatever it »actually<
means, it feels dehumanizing when it is constantly yelled at you« (Mc-
Cain, in Pancocojams 2021).

Wie oben Tubgstin verweist auch McCain darauf, dass Intonation und
Kontext wesentlich daran beteiligt sind, wie eine Auflerung wahrgenom-
men wird (Roberto Blanco: »Der Ton macht die Musik«). Van Zeijl
(2017) nennt drei mogliche Reaktionen: weglicheln, ignorieren, ins Ge-
sprach kommen; Praktiken, die Lamont et al. (2019) als typische Reak-
tionen auf Stigmatisierungserfahrungen beschreiben.

162

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

»These days, when I hear the o-word, I no longer smile politely and
move on. Most times [ ignore it, since I would have a full-time job re-
sponding to every passerby who calls it out. Yet every once in a while,
when I have time and feel up to it, I walk up to the speaker and try to
explain why I think it is impolite« (van Zeijl 2017).

Indem van Zeijl den Begriff >Oyibo« als »o-word« bezeichnet, stiftet sie
eine Parallele zur Tabuisierung rassistischer Fremdbezeichnungen durch
Rassismus-kritische Aktivist.innen im Globalen Norden (>n-word<) und
dadurch implizit einen Vergleich zum Rassismus europaisch-amerika-
nischer Pragung. Inwieweit dieser Vergleich angemessen ist, soll weiter
unten diskutiert werden, hier sei lediglich angemerkt, dass er hinkt, so-
fern man ihn unter der Chiffre sRassismus< verhandelt — anstatt ihn als
>Kolorismus« zu verstehen.

Die Aneignung der Fremdbezeichnung als Selbstbezeichnung lasst sich
in Nigeria insbesondere in Form von Kiinstlernamen beobachten. Fares
Boulos, ein in Nigeria aufgewachsener Libanese, hat sich als Oyibo Rebel
einen Namen als Musiker, Schauspieler und Content Creator gemacht. Auf
seinen Social-Media-Kanilen veroffentlicht er Sketche in nigerianischem
Pidgin-English. Tiago Gomes, ein in Nigeria lebender Portugiese, der am
Hof des Alaafin von Oyo aufwuchs, wo seine ebenfalls aus Portugal stam-
mende Mutter als Kulturbotschafterin tétig ist, nennt sich auf Instagram
und TikTok Oyinbo ibile (Yoruba fiir »traditioneller Oyinbo<). Mit diesem
Namen spielt er auf seine quasi muttersprachliche Kompetenz des Yoruba
und die Wertschitzung traditioneller Yoruba-Praktiken an, die er auf sei-
nen Social Media-Kanailen zur Schau stellt. Als weitere Beispiele lassen sich
die Social-Media-Profile White Oyinbo und Oyinbo Princess anfiihren, die
von Européer.innen betrieben werden, die sich seit einigen Jahren in Nige-
ria aufhalten, sowie das Profil von Oyinbonaijaboy, eines in Manchester
lebenden Briten mit dort ansissigem Igbo-stimmigen Freundeskreis. Diese
Selbstbezeichnungen basieren auf einer affirmativen, teils auch ironischen
Aneignung der Fremdbezeichnung, wodurch Zugehorigkeit gestiftet wer-
den soll. Die Kiinstler und Social Media-Nutzerinnen zeigen so, dass sie
ihre kategoriale Sortierung durch die schwarze Mehrheitsgesellschaft ak-
zeptieren, sind dabei jedoch bemiiht, sich von der stereotypisierten Figur
des Oyinbo abzusetzen. Indem sie mit ihren Performanzen demonstrieren,
dass sie nigerianische sprachliche und kulturelle Codes beherrschen, be-
treiben sie doing being Nigerian while being Oyinbo. Die affirmative An-
eignung der Fremdbezeichnung stellt einen Weg in die nigerianische Ge-
sellschaft dar, der dem ahnelt, den Roberto Blanco mit seiner affirmativen
Verkorperung der Figur des >schwarzen< Exoten in der deutschen TV-Un-
terhaltungskultur einschlug. Dass >Oyinbo< ohne Ehrverlust als Selbstbe-
zeichnung angeeignet werden kann, liegt daran, dass der Begriff, trotz ei-
ner gewissen Ambivalenz, per se nicht zu Ungunsten der Kategorisierten
ausfillt, die er mit Privilegien und Reichtum assoziiert.

163

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

3. Die Unterscheidung von Hypopigmentierten
durch Pigmentierte

Im Juni 2011 bestieg der tansanische Albino-Aktivist Josephat Torner
den Kilimanjaro. Auf dem knapp 6000 Meter hohen Gipfel angekom-
men, verkiindete er: »I say to all people living with albinism in Africa:
Come out of the darkness and live in the shadow of the sun no longer,
for I have faced the mountain and I have faced the sun, and now I know
we can all be free.« Torner stand ganz wortlich auf dem >Gipfel der Frei-
heit, denn er verbreitete seine Botschaft von der hochsten Stelle des Ber-
ges aus, die bis 1964 noch >Kaiser-Wilhelm-Spitze« hief3, und erst mit der
Unabhingigkeit Tansanias in >Uhuru-Peak« (Freiheits-Spitze) umbenannt
wurde. Indem er dieses nationale (und im Grunde auch panafrikanische)
Freiheitssymbol in Besitz nahm, reklamierte er fiir sich und alle anderen
Afrikaner.innen mit Albinismus gesellschaftliche Zugehorigkeit.

In der Medizin bezeichnet der Begriff Albinismus (von lat. albus
>weif$<) ein genetisches Syndrom, das die Bildung des Pigments Melanin
in Haut, Haaren und Netzhaut verhindert, was zu Hypopigmentierung
fiithrt, sodass Betroffene sich durch eine auSergewohnlich helle Haut-
und Haarfarbe sowie ein stark eingeschrianktes Sehvermogen auszeich-
nen. Albinismus kommt weltweit in allen Bevolkerungsgruppen vor, al-
lerdings in unterschiedlichen Pravalenzen. Im Folgenden beschranke ich
mich auf die Darstellung historischer Entwicklungslinien der Unterschei-
dung von Hypopigmentierten durch Pigmentierte in Afrika sowie Euro-
pa und Nordamerika.

In Afrika werden Hypopigmentierte gegenwartig vielerorts diskrimi-
niert, ausgegrenzt oder sogar an Leib und Leben bedroht. Vorkolonial
existierten je nach Gesellschaft variierende Formen mit ihnen umzuge-
hen, wobei allerorts dtiologische Bezuige zu transzendenten Machten her-
gestellt wurden (Lagercrantz 1979). Bei den Yoruba sollen Hypopigmen-
tierte, afin, rituelle Funktionen an Schreinen iibernommen haben, die
dem Gott Obatala geweiht waren. In der Mythologie ist Obatala derje-
nige, der Menschen aus Lehm formte, bevor sie vom Schopfergott Olo-
dumare Leben eingehaucht bekamen. Einige soll er im Palmweinrausch
verformt haben (Soyinka 1976: 15), darunter auch den prototypischen
afin, woraus sich die besondere Stellung Hypopigmentierter an Obata-
la-Schreinen ableitete (Johnson 1921: 165). In der christlich und musli-
misch tiberformten Gegenwart hat sich davon nichts erhalten. Hinweise
auf eine besondere Wertschitzung liegen auch fir das alte Kongo-Reich
und dessen Nachfolgestaaten vor, wo sogenannte ndondo an den Hofen
der Konige lebten. Andrew Battell, der um 1600 tiber zehn Jahre in der
Region verbrachte, schrieb:

164

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

»They are very rare, and when such happen to be born, they are brought
to the king, and become great witches: they are his councilors, and ad-
vice him of lucky und unlucky days before execution of his enterprises.
When the king goes any whither the Dundas go with him, and beat the
ground round about with certain exorcisms before the king sits down,
and then sit down by him« (Battell in Ravenstein 1901: 81).

Nach Adolf Bastian (1859: 34) wurden Haare der ndondo als Gliicks-
bringer gehandelt und, »theuer als Reliquien verkauft«. Eine rezente
Parallele findet sich am tansanischen Ufer des Viktoriasees, wo Fischer
Haare von Hypopigmentierten in ihre Netze weben, in der Hoffnung,
dadurch ihre Beute zu vermehren. In der postkolonialen Gegenwart wird
Hypopigmentierten die auch heute noch weit verbreitete Vorstellung, sie
seien mit transzendenten Machten verbunden, zum Verhdngnis. »Medi-
zin-Morde« an Menschen mit Albinismus (Schiihle 2013), die in Tan-
sania und benachbarten Liandern nach 2000 gehiuft begangen wurden,
lassen sich als spatkapitalistische Auspragungen der vorkolonialen ma-
gischen Rahmung des Albinismus deuten. Korperteile der sogenannten
zeruzeru, deren Kategorisierung zwischen Geist und Mensch schwankt
(Denny 2021: 37), sollen zur Erzeugung von Macht und Reichtum die-
nen. Zu diesem Zweck verarbeiten waganga (>Medizinmanner«) sie in
magische Mittel, die von Klienten als Amulette getragen oder konsu-
miert werden mussen.

In Europa wurde der Blick fur Hypopigmentierte zundchst dort ge-
schirft, wo sie aufgrund des hoheren Kontrasts gegeniiber der normal-
pigmentierten Bevolkerung leichter ins Blickfeld gerieten. Der Begriff
>Albino« taucht erstmalig im 16. Jh. in Spanien auf, wo er sich als Be-
zeichnung fir >hellhdutige< Indigene etabliert, die aufgrund ihrer Her-
kunft eigentlich hitten dunkelhiutig sein miissen. Uber die Bevolkerung
Neu Guineas schreibt der Historiograph Bartolomé Leonardo y Argen-
sola (1609): »Unter diesen schwarzen Leuten gibt es einige, die so weif
und blond sind, wie die Deutschen. Wenn sie in die Sonne gehen, wer-
den sie blind, obwohl sie nicht hineinschauen. In Spanien nennen wir
sie Albinos.« Die nationale Brechung der Hypopigmentierung dient der
Differenzierung des besonderen Hauttons der >weifSen< Indigenen ge-
geniiber demjenigen ihrer spanischen Leser. Bei anderen Autoren wer-
den als Vergleichsfolie wahlweise Belgier, Niederldander oder Englinder
herangezogen. Da diese Vergleiche nur begrenzt tragen, braucht es eine
deutlichere Abgrenzung gegentiber dem generischen >WeifS< aller Euro-
pder, wie sie der im Riickgriff auf den lateinischen Wortstamm >alb-< mit
Hilfe eines spanischen Diminutivs gebildete Begriff >Albifio< (wortlich:
»Weifdchen«) bietet.

Bis zur Ubernahme dieses Begriffs in andere europdische Sprachen dau-
ert es noch mehr als 200 Jahre, denn in Frankreich, Italien, Deutschland
und England wird das Phinomen zunichst an aus Afrika stammenden

165

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Menschen wahrgenommen, die als >neégres blancs<, weifle Mohren< oder
sleucaethiopes« bezeichnet werden. Fir Naturkundler und Philosophen,
die im 18. Jh. mit der Erfindung der Menschenrassen beschiftigt sind,
stellen sie ein Klassifikationsproblem dar. Linné (1758) unterscheidet
noch zwei Spezies der Gattung Mensch, die >Tagmenschen<, denen er
die vier geografisch determinierten spateren Rassen zuordnet, und die
>Nachtmenschen<, unter die er die Leucaethiopen subsumiert. Als Hy-
popigmentierte schliefSlich auch unter europiischen Bevolkerungsgrup-
pen entdeckt werden, fithrt der franzdsische Naturalist Georges-Lou-
is Leclerc de Buffon 1777 den Sammelbegriff blafards (>Blasse< oder
>Bleiche«) ein, worunter er »von der Natur benachteiligte« Individuen
versteht (nach Curran 2009: 170). Zeitgleich kommt auch der deut-
sche Mediziner und Anthropologe Johann Friedrich Blumenbach zu der
Uberzeugung, dass die >Leukaethiopie« als eine Krankheit aufzufassen
sei (Kutzer 1990: 199). Im wenig spiter veroffentlichten Handbuch der
Naturgeschichte schreibt er: »Die Kackerlacken,” Blafards, Albinos oder
weifSe Mohren sind nicht einmal eine Spielart, geschweige eine besonde-
re Gattung, wozu sie der gute Voltaire so gern machen mochte: sondern
eine Krankheit, die Menschen unter allen Meridianen befallen kann,
und der auch Thiere unterworfen sind« (Blumenbach 1779: 64). Aus
dem anthropologisch gerahmten >weifSen Schwarzen« (Leukaethiop) des
18. Jh. wird im 19. der medizinisch gerahmte >kranklich Weifse« (Leuko-
path), der als Patient die Symptome einer >Krankheit< nun nicht allein
mit Angehorigen anderer >Rassen«< der Spezies Mensch, sondern sogar
gattungsiibergreifend mit dem Tierreich teilen muss. In Folge setzen sich
in der medizinischen Literatur die Begriffe »Albinismus« fiir das Syndrom
und >Albino« fiir dessen Triager durch. Vererbungslehre und Eugenik rii-
cken Albinismus in der ersten Hailfte des 20. Jh. in die Nihe des Inzests.
In der populdren Kultur werden Hypopigmentierte (europaischer und
afrikanischer Herkunft) als Attraktionen vermarktet, von der Freakshow
um 1900 bis zu Spielfilmen um 2000.

Kathrin Denny (2021) berichtet tiber alltdgliche Diskriminierungen
von Menschen mit Albinismus in Tansania. Schwangere spucken vor
ihnen aus, um sich vor der Geburt eines hypopigmentierten Kindes zu
schiitzen, die als Fluch oder Strafe der Ahnen fiir einen Tabubruch ge-
deutet wird. Passanten rufen ihnen >dawa« (Medizin) oder >deali< (von
engl. >deal) hinterher, was auf ihre magische bzw. 6konomische Verwert-
barkeit anspielt, oder beschimpfen sie als Hunde, Schweine oder Ziegen.
Ein angehender Priester schildert, wie er als Kind die Fremdkategorisie-
rung als Selbstkategorisierung iibernahm:

7 >Kakerlake«ist in deutschsprachigen medizinischen Publikationen um 1800
eine giangige Metapher fiir Menschen mit Albinismus, die deren Photopho-
bie mit dem lichtscheuen Verhalten der Insekten gleichsetzt.

166

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

»Schon als ich noch ganz klein war, merkte ich, dass ich nicht so war,
wie die anderen Kinder. Die Leute schauten mich anders an und behan-
delten mich anders. Sie nannten mich zeruzeru und so dachte ich damals
auch, ich sei ein zeruzeru. Wenn ich auf der Strafle entlanglief, riefen
die Leute dieses Wort und zeigten mit dem Finger auf mich. Sie sagten,
ich konnte nicht sterben und wiirde irgendwann einfach verschwinden.
Damals wusste ich nicht, ob das wahr ist. Ich dachte, vielleicht bin ich
wirklich kein richtiger Mensch und wiirde mich tatsichlich einfach ir-
gendwann auflosen. «

Peter Ash, ein (in rassialisierter Perspektive) >weifSer< Kanadier mit Al-
binismus und Griinder der in Tansania titigen NGO >Under The Same
Sun« wuchs in Montreal auf. Im Interview unserer Studie von 2017 er-
innert er sich so an seine Kindheit und Jugend:

»Growing up in Montreal I had gone through name calling — all stuff
most people with albinism go through in most countries — people star-
ring at you, people making comments, you know, and all that was at
times challenging during my childhood ... So, growing up, when I left
the house I was called names or was given strange looks ... some kid
would yell at you across the street >Hey albino!, or >Look at that albi-
no!«, you know, or >whitey< or >snow white<, you know kids at school
call each other names, you always get the kids that are teasing other
kids about difference, right?«

Natalie Devora, eine albinotische Afroamerikanerin, erinnert sich in
ihrer Autobiografie Black Girl, White Skin (2018) an ihre Schulzeit. In
den t970er Jahren geht sie im kalifornischen Oakland auf eine tber-
wiegend von Schwarzen besuchte Junior High School: »I had been the
brunt of jokes about my mother having had relations with a White man
or a milkman or Casper’s father. I had been intentionally tripped, intim-
idated, and had food thrown at me in the lunchroom« (77). Vor dem
Hintergrund der US-amerikanischen >race relations< 16st ihre kategori-
ale Ambiguitit gewalttitige Ubergriffe durch Mitschiiler.innen aus. »In
the spring of 1976 there was a great deal of racial discord in Oakland.
In my school, if your skin was not brown you were a target of bullying.
I was aware that White students were being attacked just because of
their skin color. Sadly, I too would fall prey to attack because of my fair
skin« (79). Ein brutaler Ubergriff durch >schwarze« Mitschiiler:innen,
bei dem sie mehrere Rippenbriiche erleidet, fiihrt dazu, dass sie, dhnlich
wie zundchst Fanon (nur unter umgekehrten Vorzeichen), die rassiali-
sierte Fremdwahrnehmung internalisiert. Von ihren >schwarzen< Mit-
schiiler:innen als >WeifSe« kategorisiert, wendet sie sich von ihnen ab und
hofft auf einen Schulwechsel: »I come to hate being Black. I beg to go to
a White school where I would look more like everyone else. [Instead] I
stay in the same school, left to work through my terror and newfound
internalized racism« (86).

167

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

In Ostafrika fihrte die zunehmende Gewalt gegen Menschen mit Albi-
nismus zu Beginn des 21. Jh. zu einem verstarkten Engagement internati-
onaler NGOs, die vor Ort neben den bereits ansissigen Selbsthilfegrup-
pen titig wurden, darunter auch Peter Ashs 2008 in Kanada gegriindete
NGO Under the Same Sun (Motto: »Helping people with albinism to
overcome deadly discrimination«). Die internationale Vernetzung gelingt
schliefSlich auch unter dem Dach der UN-Menschenrechtskommission,
die 2013 eine erste Resolution zum Schutz von Personen mit Albinis-
mus verabschiedete, 2015 den 13. Juni als jdhrlichen Albinism Awaren-
ess Day etablierte sowie das Amt eines >UN Independent Expert on the
enjoyment of human rights by persons with albinism« schuf, dessen erste
Inhaberin Tkponwosa Ero, eine selbst von Albinismus betroffene, nige-
rianisch-kanadische Juristin wurde. Inzwischen wurde eine globale Per-
sonenkategorie institutionalisiert, die als >Person with albinism« (PWA)
bezeichnet wird. Diese Selbstkategorisierung wird gegentiber der ilteren
Fremdkategorisierung >Albino« favorisiert, da sie die Person nicht mit
dem Syndrom in eins setzt.

Obgleich der Begriff »Albino< noch nicht ginzlich tabuisiert ist, las-
sen sich Parallelen zu den symbolischen Kampfen um Anerkennung ras-
sistisch Diskriminierter ausmachen. Beispielsweise stieffen Ash und Ero
eine Kontroverse um eine Biermarke der kanadischen Restaurantkette
Earls an, das sogenannte >Albino Rhino« Ale. Das Label zeigte eine ver-
menschlichende Karikatur eines weifSen Nashorns mit Sonnenbrille. Ash
und Ero reichten 2012 eine Klage beim Human Rights Tribunal des Bun-
desstaates British Columbia ein und bezeichneten die Biermarke als »of-
fensive and derogatory to people with the condition« (Rush 2013). Als
Folge einer aufSergerichtlichen Einigung wurde der Begriff >Albino< aus
dem Markennamen entfernt.

Andernorts in Kanada lasst sich hingegen die selbstbewusste An-
eignung eines gleichlautenden Spitznamens beobachten. Auf der High
School wurde Chad McGee, ein hypopigmentierter >weifSer« Kanadi-
er mit kriftiger Statur, von seinen Mitschiiler.innen >Albino Rhino« ge-
nannt.® Unter dem Namen >Albino Rhino Beer Review< betreibt er seit
2011 einen YouTube-Kanal mit inzwischen iiber §ooo Videos, in denen
er Bier aus aller Welt verkostet. In den USA firmierte der Afroamerika-
ner Victor Varnado als Schauspieler und Stand-up Comedian lange Jah-
re unter dem Beinamen >Best Albino«. Inzwischen hat er ihn abgelegt,

8  Der Name entstand unabhingig von der gleichnamigen Biersorte der Re-
staurantkette Earls. Chad wuchs im Osten Kanadas auf und ging in Ottawa
zur Schule; die Restaurantkette Earls existierte zu diesem Zeitpunkt nur in
den westlichen Bundesstaaten Kanadas. Der Name nimmt auf seine krafti-
ge Statur Bezug, als Ringer im High School-Team machte er ihn sich zu ei-
gen (personliches Interview, 14.7.2017).

168

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

vermutlich aufgrund der oben beschriebenen sprachpolitischen Verschie-
bungen. Der jamaikanische Dancehall-Musiker Winston Foster alias Yel-
lowman ist in dieser Reihe ebenfalls zu nennen, ferner auch der nigeri-
anische Rapper Yellowcee, sowie der tansanische Fufsballverein Albino
United.

»Proud to be pigment-free« stand auf Merchandise-T-Shirts, die auf
dem 16. Nationalen Kongress der US-amerikanischen National Organi-
sation for Albinism and Hypopigmentation (NOAH) feilgeboten wur-
den. Die mehrtigige Tagung fand im Juli 2016 in Pittsburgh statt und
war von iiber 1ooo Gisten besucht, wobei Personen mit Albinismus
in der Mehrheit waren. Unter den Mitgliedern der Organisation befin-
den sich auch zahlreiche (normal)pigmentierte Eltern hypopigmentierter
Kinder. Ein Elternpaar erzahlte mir, dass Jugendliche auf einer vorheri-
gen Tagung den Begriff »Pigmento« erfunden und sich einen Spaf$ daraus
gemacht hatten, die nicht-hypopigmentierten Kongressteilnehmer.innen
damit zu titulieren. In diesem Fall hatten Hypopigmentierte also einen
Begriff fuir die bis dato nicht naher bezeichnete Norm-Kategorie gebildet,
aus deren Perspektive historisch die kategorialen Bezeichnungen >Albi-
no< und >Hypopigmentierte/r< entstanden sind. Dadurch wurden sie nun
selbst, wenn auch in unernster Rahmung und nur fiir die kurze Dau-
er einer dreitdgigen Zusammenkunft, zu Kategorisierungsakteur.innen.

4. Vergleichende Diskussion

Eine Gemeinsamkeit der drei Arten, Menschen anhand von Hautfarbe
zu unterscheiden, besteht darin, dass sie am Korper ansetzen; zunachst
an der Korperoberflache, der Hauttonung. Wihrend die ethnisierende
Oyibo-Unterscheidung dort stehen bleibt, verorten die beiden >verwis-
senschaftlichten< Unterscheidungen, die rassialisierende Schwarz/Weif3-
Unterscheidung und die medikalisierende Albino-Unterscheidung, Dif-
ferenz aber auch in tieferen Regionen des Korpers, bis hinunter auf die
Ebene der Zellen und Genome, der kleinsten Bauteile des menschlichen
Korpers. Ferner sind alle drei Unterscheidungen Wir/Die-Unterscheidun-
gen, die historisch auf der ungleichen lokalen Verteilung von Hautfar-
ben (und ihren Tragern) aufruhen und in der hautfarblichen Normalitit
der sozialen Umwelt der Kategorisierenden zentriert sind. Unterschie-
den und benannt wird das Abweichende, wobei Devianz und Normali-
tat dialektisch aufeinander bezogen sind. Chronologisch geht die Wahr-
nehmung und Bezeichnung des Abweichenden der Wahrnehmung der
Normalitit als impliziter Normierung voraus: Die Schwarz/Weifs-Diffe-
renzierung nahm ihren Ausgang in der Kategorisierung der von der his-
torischen epidermischen Normalitit Europas Abweichenden als >Moh-
ren< oder >Aethiopen<, wihrend Europier.innen erst zeitlich versetzt, im

169

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

Zuge der Klassifikationsbemithungen friher Wissenschaft >weifS< wur-
den, wobei koloniale Expansion, Sklaverei und Plantagen6konomie den
Kontext lieferten (Hund 2017).

Unter den drei betrachteten koloristischen Differenzierungen halt ein-
zig die Schwarz/Weif3-Differenzierung eine sprachliche Benennung fiir
das bereit, wovon unterschieden wird. Fur die anderen beiden Differen-
zierungen gilt, was Aviatar Zerubavel (2018) »the remarkable power of
the unremarkable« genannt hat. Das unterscheidende Zentrum, von dem
die stille Normierung ausgeht, die den perspektivischen Hintergrund der
Unterscheidung bildet, bleibt unbenannt. Der in einem melanonormati-
ven Kontext verortete nigerianische Begriff Oyibo, der Hautfarbton und
Fremdheit koppelt, kennt keinen komplementiren Begriff. Man kann
den Gegenbegriff lediglich implizit aus den Verwendungszusammenhin-
gen rekonstruieren, wobei je nach Fokus und Differenzierung verschie-
dene moglich sind: Ein koloristischer Gegenbegriff wire »Dunkelhiu-
tiges, ein ethnisierender >Yorubag, ein rassialisierender >Schwarze«, ein
kulturalisierender >Einheimische<, ein nationalisierender >Nigerianerx,
ein auf geografische Herkunft rekurrierender >Afrikaner<. Ebenfalls ohne
Gegenbegriffe bleiben die in den melanonormativen Kontexten afrika-
nischer Sprachen verorteten Bezeichnungen fiir Menschen mit Hypopig-
mentierung (afin, ndondo, zeruzeru), was auch auf den vor dem leuko-
normativen Hintergrund Spaniens entstandenen Begriff >Albino« zutrifft,
der sich urspriinglich auf auflereuropaische Indigene bezog, die aufgrund
ihrer Herkunft >eigentlich< dunkelhiutig hatten sein mussen. Dass sich
das erst kirzlich kreierte >Pigmento« allgemein als Gegenbegriff zu >Al-
bino« etablieren wird, ist zwar eher unwahrscheinlich, ich verwende den
Begriff im Folgenden probeweise aber dennoch, da er es erlaubt, die Un-
terscheidung nicht einzig medikalisierend zu perspektivieren.®

Die Unterschiede im Hinblick auf die Benennung verweisen darauf,
dass die drei koloristischen Differenzierungen in verschieden verfassten
»>Ordnungen der Dingec situiert sind. Die Oyibo-Unterscheidung und die
afrikanischen Varianten der Albino/Pigmento-Unterscheidung sind auf
die soziale Praxis des Alltags begrenzt. Die Schwarz/Weif3-Unterschei-
dung und die europdische Variante der Albino/Pigmento-Unterscheidung

9 Inwiefern die dadurch evozierte symmetrische Markierung von Minderhei-
ten und Mehrheiten politisch sinnvoll ist, wie es Zerubavel (2018) im An-
schluss an identititspolitisch motivierte Aktivist.innen nahelegt, steht auf
einem anderen Blatt. Hirschauer (2023: Fnt6), der auf das in liberalen Ge-
sellschaften gesetzlich verankerte Recht auf Gleichbehandlung setzt, dzufSert
sich skeptisch: » A symmetrical marking of all (including majorities), as sug-
gested by Zerubavel (2018), cannot work in societies principally built on in-
different inclusion. Implementing the promise of inclusion means designify-
ing the signified parties, that is, relieving them of their significant >features<
and >identities<«.

170

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

wurden hingegen durch wissenschaftliche Ordnungen gestiitzt. Sie sind
dadurch in Klassifikationssyteme eingebunden, die sie mit einer hoheren
Tragweite und Nachhaltigkeit ausstatten (Hirschauer 2021). Thre gesell-
schaftliche Bedeutung konnte in dem MafSe steigen, in dem sie vom Feld
der Wissenschaft aus auf andere Felder ausstrahlten und dadurch auch
immer mehr kulturelle Sinnschichten involvierten. Am deutlichsten lasst
sich das fiir die in die Rassendifferenzierung eingebettete Schwarz/Weif3-
Unterscheidung feststellen, die bspw. in den USA, in Nazi-Deutschland
oder Siidafrika durch Recht, Politik und Medien gestuitzt wurde.

Als Wir/Die-Unterscheidungen haben koloristische Formen der Hu-
mandifferenzierung eine Tendenz zur Asymmetrie (Hirschauer 2021).
Bei der Albino/Pigmento- und der Oyibo-Unterscheidung zeigt sich dies
schon formal im Mangel einer etablierten Bezeichnung fir die Wir-Seite
der Unterscheidung. Die Schwarz/Weif3-Unterscheidung ist formal zwar
symmetrisch gebaut, die Wir- und Die-Seite werden jedoch asymmet-
risch valorisiert, was ebenfalls auf die beiden anderen Differenzierungen
zutrifft. Die pejorativen Verwendungen sitzen auf der fur Wir/Die-Un-
terscheidungen typischen asymmetrischen Applizierung der Unterschei-
dung auf, die bedingt, dass die Differenz ungleich mehr der Die-Seite der
Unterscheidung als der Wir-Seite zugerechnet wird, die dementsprechend
umso leichter mit negativen Bewertungen aufgeladen werden kann.

Dabei muss koloristische Humandifferenzierung nicht grundsatzlich
negativ fur die als andershdutig Kategorisierten ausfallen. Die in vorko-
lonialer Zeit an den Hofen kongolesischer Herrscher lebenden Hypo-
pigmentierten verdeutlichen dies, ebenso wie die vereinzelt in Europa
auftauchenden Afrikaner vor (!) der kolonialen Expansion Europas. In
beiden Fillen korreliert die Wertschiatzung mit der relativen Seltenheit
des Auftretens von >Exemplaren« der unterschiedenen Humankategorie.
Diese Wertschitzung kippte jedoch, sobald sich die historischen Rah-
menbedingungen dnderten: die neuzeitliche Expansion Europas beding-
te eine Intensivierung des Kontakts und verwandelte Afrikaner.innen
von >edlen Mohrenc« in >primitive Wilde«, die zu Sklaven, d.h. zu Waren
degradiert und an den Rand des Menschseins geschoben werden konn-
ten. Die spatkapitalistischen Verhiltnisse, die afrikanische Staaten wie
Tansania heute pragen, machen Hypopigmentierte zu Freiwild. Thre As-
soziation mit dem Geisterreich, die einst ihre Wertschatzung bedingte,
wird ihnen nun zum Verhingnis. Jenseits dieser historischen Abfolgen
gilt, dass Verachtung und Verehrung Kehrseiten sind, sodass sich auch
gegenwartig noch Formen von »Allophilie« (Kohl 1997) finden lassen,
sei es unter >WeifSen<, die >Schwarze<, oder unter >Pigmentos, die »Albi-
nos< iberhohen. So ist auch die Oyibo-Unterscheidung in dieser Hinsicht
weniger eindeutig. Zur Kolonialzeit wurden Europaer als abschreckend
und faszinierend zugleich wahrgenommen (Krings 2015: 28f.). Thre re-
zente Kategorisierung als potenziell wohlhabende Fremde mit korperlich

171

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

schwacher Konstitution fillt nicht weniger ambivalent, aber dennoch
nicht grundsatzlich negativ fur sie aus.™ Es deutet sich hier also an, dass
die drei Differenzierungen im Hinblick auf die positive Wertzuschrei-
bung zu einer bestimmten der beiden Seiten ungleich verfahren. Wahrend
die beiden erstgenannten die Wir-Seite auf- und die Die-Seite abwerten,
fillt dies bei der Oyibo-Unterscheidung uneindeutiger aus.

Wechselt man die Perspektive und schaut aus der Sicht der Katego-
risierten auf sprachlich-kommunikative Akte des Unterscheidungsvoll-
zugs, empfinden es die >Bewohner.innen« aller drei Kategorien als unan-
genehm bis diffamierend, mit Begriffen adressiert zu werden, die sie zu
Andershiutigen machen, sie also stigmatisieren (Hirschauer 2021: 168).
Fiir die Schwarz/Wei-Differenzierung und die Albino/Pigmento-Diffe-
renzierung lasst sich das leicht nachvollziehen, sind die mit der Kate-
gorisierung verbundenen negativen Konsequenzen — Diskriminierung,
gewalttitige Ubergriffe — doch real. Warum aber als Oyibo Angerufe-
ne dies ebenfalls als unangenehm oder gar »dehumanizing« (McCain)
empfinden,"* obwohl ihnen eher Distinktion als Abwertung droht, ist
erklarungsbedurftig. Ich schlage vor, den Grund dafiir zum einen in ei-
ner rassialisierenden Deutung der Oyibo-Unterscheidung zu suchen, die
den als solchen Stigmatisierten durch ihre euro- bzw. US-zentrischen Er-
fahrungshorizonte nahegelegt wird. Zum anderen lisst sich mit Goff-
man (1967) feststellen, dass alle Menschen in irgendeiner Hinsicht kon-
textweise zu stigmatisierbaren Minderheiten werden konnen. Hierbei
gilt es, die in rassialisierter Perspektive unterschiedlichen Humankatego-
rien (*Weifle< und >Schwarze<), die in der nigerianischen Humankatego-
rie Oyibo identisch sein konnen, getrennt zu betrachten. Die Asymmetrie
von Wir/Die-Unterscheidungen bedingt, dass »WeifSe< in Europa und ten-
denziell auch in den USA viel weniger >Rasse« verkorpern als >Schwarze«
(analog zu Frauen, die aufgrund des Androzentrismus der Geschlechter-
differenzierung Gender verkorpern missen, vgl. Hirschauer 2021). Stei-
gen >WeifSe« nun in Nigeria aus dem Flugzeug, finden sie sich in einem
Kontext wieder, in dem sie zur hautfarblichen Minderheit gehéren, und
erleben vielleicht zum ersten Mal koloristische Stigmatisierung. »WeifSe«
deuten diese fiir sie unbekannte Erfahrung nun im Referenzrahmen der
ihnen bekannten Rassendifferenzierung. Dies gilt zwar auch fiir sschwar-
ze< Europder oder Amerikanerinnen, die allerdings gerade weil sie meist

10 Dass sie auch zur Zielscheibe nigerianischer Vorauszahlungsbetriiger und
Internet-Scammer werden, worauf auch van Zeijl (2017) anspielt, klammere
ich an dieser Stelle aus (vgl. dazu Krings 201 5: Kap 7 »Master and Mugu«).

11 McCain formuliert so hart, obwohl sie sich von einer rassialisierenden Le-
sart des Oyibo-Begriffs distanziert: »I understand that >oyinbo« is not meant
to be derogatory and I don’t think you can call it racist — as foreigners/white
people in Nigeria are usually privileged and not victims of structural rac-
ism« (McCain in Pancocojam 2021).

172

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

bereits uber Stigmatisierungserfahrungen verfiigen, sich von einem mela-
nonormativen Kontext das Gegenteil erhoffen, und ihre Kategorisierung
als >Oyibo« deshalb als irritierende Zumutung wahrnehmen, weil sie da-
durch scheinbar >weifs« gemacht werden (Manyika 2003).

Dass die einen etwas anderes horen als die anderen sagen, hangt mit
der dominanten Stellung der Rassendifferenzierung gegeniiber den an-
deren beiden Varianten koloristischer Humandifferenzierung zusammen.
Dadurch kommt es zu begrifflich-konzeptuellen Uberlagerungen. Eine sol-
che liegt ebenfalls vor, wenn Hypopigmentierte als >Oyibo« adressiert oder
mit dem Kinderlied >Oyibo pepe« konfrontiert werden. Jenseits der No-
menklatur lassen sich Interferenzen aber auch in Bezug auf Fille beobach-
ten, in denen sich zwei koloristische Unterscheidungen kreuzen. So kann
es beispielsweise einen Unterschied machen, ob >schwarze« Menschen mit
Albinismus als >schwarz< oder >weif$« wahrgenommen werden. Die albi-
notische Afroamerikanerin Natalie Devora (2018: 79) galt in einer von
»Schwarzen<« dominierten Highschool in den USA als >WeifSe<, mit stark
negativen sozialen Konsequenzen. Umgekehrt werden >schwarze< Hypo-
pigmentierte in Afrika u.U. bevorzugt behandelt, weil sie »WeifSen< ahneln.
Dementsprechend wiinschte sich Devora (2018: 86) in eine >weifSe« Schu-
le zu wechseln. Je nach Kontext lassen sich also (dis)privilegierende Ef-
fekte spezifischer Kreuzungen beobachten, wobei auch hier gilt, dass die
Rassendifferenzierung als Wahrnehmung dominierende Rahmung auftritt.

Eine dhnliche Abstufung der drei Varianten koloristischer Humandif-
ferenzierung zeigt sich schliefSlich auch fir das Verhaltnis von Fremd-
und Selbstkategorisierung. Hier hat die Schwarz/Weif3-Unterscheidung
auf Seiten der als deviant Kategorisierten mit der Zuriickweisung und
Tabuisierung rassistischer Bezeichnungen (N-Wort, M-Wort) und Ikono-
grafie (koloniale Werbeisthetik), sowie im Hinblick auf die Aufwertung
des zentralen kategorialen Markers (dunkle Hautfarbe) die prononcier-
testen Gegenreaktionen ausgelost. Als >Albino« Kategorisierte haben sich
in ihren inzwischen global vernetzten politischen Kimpfen um Inklusion
und Anerkennung zwar durch dieses Modell inspirieren lassen, eine ver-
gleichbare Vehemenz nimmt die Zuriickweisung der Fremdkategorisie-
rung jedoch nur dort an, wo sie fiir Hypopigmentierte potenziell lebens-
gefahrlich ist, etwa in Tansania (Denny 2021). Als Oyibo Kategorisierte
weisen die Unterscheidung dagegen hochstens individuell und situativ
zuriick, nicht aber auf Basis eines bereits etablierten und auch von Inte-
ressenvertretungen artikulierten Gegendiskurses.

In Bezug auf die Nomenklatur der Selbstkategorisierung lasst sich
feststellen, dass in allen drei Varianten koloristischer Humandifferen-
zierung auf verschiedenen sprachlichen Ebenen Bezuge zu den begriffli-
chen Formen der Fremdkategorisierung hergestellt werden. Dabei wird
die Fremdbezeichnung hiufig mit einer Distanzierungsgeste angeeig-
net, womit eine Umwertung oder Neurahmung zum Ausdruck gebracht

173

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

werden soll. Wenn »albino« zu >person with albinism« erweitert wird,
handelt es sich um eine lexikalische Expansion inklusive semantischer
Verschiebung. Die Grofsschreibung des Adjektivs sschwarz« durch Akti-
visten markiert eine Differenz auf der Ebene der Schrift und signalisiert
dadurch die kulturalistische Neurahmung der naturalistisch gerahmten
Fremdkategorisierung. Im Namen der US-HipHop-Gruppe N.W.A., der
fiir \Niggaz with Attitudes« steht, wird die umwertende, auf Distinktion
zielende Aneignung eines abwertenden Begriffs auf der Ebene von Schrift
durch lautzentrierte Schreibung zum Ausdruck gebracht. Ebenfalls auf
Distinktion zielende Aneignungen von Fremdbezeichnungen lassen sich
fiir den >Schwarzen« Betreiber des Restaurants >Zum Mohrenkopf<, den
libanesisch-nigerianischen Musiker >Oyibo Rebel¢, sowie den kanadi-
schen Bier-Sommelier >Albino Rhino< nennen.

Im Hinblick auf die Vergemeinschaftung durch Vereine, Interessenver-
tretungen oder soziale Bewegungen gehen von den drei Varianten koloris-
tischer Humandifferenzierung ebenfalls unterschiedliche Impulse aus. Die
Schwarz/Weifs-Unterscheidung ist unter den drei Differenzierungen dieje-
nige, die zahlenmifig die grofite Personengruppe betrifft. Auf nationaler
Ebene wurden in vielen Lindern Interessenvertretungen gegrundet, von
der US-amerikanischen Black Panther Party bis zur Initiative Schwarze
Menschen in Deutschland. Von der panafrikanischen Bewegung ab 1900,
der US-Biirgerrechtsbewegung um 1960 und der Black-Lives-Matter-Be-
wegung ab 2013 gingen starke, transnationale Vernetzungsimpulse aus.
Ahnliches lisst sich fiir die Albino/Pigmento-Unterscheidung feststellen,
wenn auch nicht mit gleicher historischer Tiefe und zahlenmifSiger Stir-
ke. Vergemeinschaftung findet hier ebenfalls national (TAS in Tansania
oder NOAH in den USA), kontinental (Africa Albinism Network) und
transkontinental (Global Albinism Alliance) statt. Dabei wird ein Ver-
bundenheitsgefiihl hervorgebracht, das quer zu nationaler, rassialisierter
oder religioser Zugehorigkeit liegt. Der kanadische NGO-Griinder Peter
Ash bringt es auf den Punkt, wenn er iiber afrikanische Hypopigmentier-
te sagt: » These are my people«. Die Oyibo-Unterscheidung kann hier an-
gesichts ihrer regionalen Begrenztheit und dadurch, dass sie sich de facto
auf nur eine geringe Anzahl von Personen auswirkt (Expats in Nigeria)
nicht mithalten. Gruppenbildend wirkt sie allenfalls situativ, wenn sie
scherzhaft unter Expats am Stammtisch benutzt wird.

5. Schluss

Der Vergleich der drei Varianten koloristischer Humandifferenzierung
hat gezeigt, dass das Unterscheiden mit Hautfarbe in spezifischen histo-
rischen und raumlichen Konstellationen von Mehrheiten und Minder-
heiten griindet. In solchen Konstellationen entwickeln sich Kategorien

174

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

der Andershautigkeit fiir Menschen, deren Hautfarbe jeweils lokal von
der Hautfarbe der Mehrheit abweicht. Die Benennung des Abweichen-
den produziert gleichzeitig Vorstellungen einer auf der Gegenseite der
Unterscheidung vorhandenen hautfarblichen Normalitit, der eine stille
Normativitdt innewohnt, wodurch was als normal und erwartbar gilt,
zum MafSstab fir die Bestimmung des Abweichenden wird. Bei zweien
der drei Varianten geschieht dies stillschweigend, lediglich die Schwarz/
Weif$-Unterscheidung benennt das, wovon unterschieden wird.

Die drei Varianten koloristischer Humandifferenzierung sind in un-
terschiedliche Wissensordnungen eingebettet, woraus auch eine un-
terschiedliche Reichweite und Dauerhaftigkeit entsteht. Wahrend die
Schwarz/Weifs-Unterscheidung und die europdische Variante der Albi-
no/Pigmento-Unterscheidung in die Wissenschaft eingingen und durch
sie stabilisiert wurden, bewegen sich die Oyibo-Unterscheidung sowie
die afrikanischen Varianten der Albino/Pigmento-Unterscheidung auf
der Ebene von mundlich tradierten Ethnotaxonomien.

Unterschiede zwischen den drei Varianten zeigen sich ebenfalls in den
Auswirkungen fur die Kategorisierten. Dabei gilt, dass Andershautig-
keit nicht grundsitzlich negativ bewertet werden muss. Thre Bewertung
hangt von sozialen und 6konomischen Rahmenbedingungen ab, die his-
torischem Wandel unterliegen. » Abwehr und Verlangen« (Kohl 1987)
sind Kehrseiten der Unterscheidung Andershautiger. Eine ursprungliche
Ambivalenz gegeniiber Andershautigen oder auch deren Wertschatzung
kann in Abwertung kippen. Die Schwarz/Weif$-Unterscheidung macht
dies tiberdeutlich, ferner lasst es sich auch fur einige afrikanische Beispiele
der Albino/Pigmento-Unterscheidung belegen. In beiden Fillen lassen sich
Differenzierungspraktiken beobachten, welche die als andershiutig Ka-
tegorisierten an den Rand oder sogar jenseits des Menschseins schieben.

Mit dem Ausmafs, in dem die jeweilige Variante koloristischer Hu-
mandifferenzierung fiir die als andershiutig Kategorisierten ins Nega-
tive kippt, steigt auch das Ausmafs des Widerstands. Er zeigt sich im
Zuriickweisen der kategorialen Nomenklatur, der Umwertung des zen-
tralen Markers Hautfarbe, sowie der Selbstkategorisierung auf Basis
neuer Begrifflichkeiten. Ehemals als >Zeruzeru« kategorisierte Tansanier.
innen machen dabei Anleihen an der Terminologie eines anderen Bezugs-
rahmens, wenn sie sich selbst medikalisierend als >Albinos< bzw. -Men-
schen mit Albinismus< kategorisieren. Ehemals als >Mohren< oder >Neger«
Stigmatisierte greifen auf andere als weniger diffamierend empfundene
Fremdbezeichnungen der gleichen Differenzierung zurtick (»Schwarze«
oder >People of Colour«), eignen sich diese als Selbstbezeichnungen aber
mit Distanzierungsgeste an, die ebenfalls die Verschiebung des Deutungs-
rahmens anzeigt (von Naturalisierung zu Kulturalisierung). Distanzie-
rungsgesten sind die Grofsschreibung des Adjektivs >schwarz< bzw. die
Abkiurzung >PoCs, die wie alle Akronyme offiziell und fachsprachlich

175

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MATTHIAS KRINGS

klingt. Subkulturell oder individuell lassen sich aber auch Formen ex-
pliziter Ubernahme und Umwertung beobachten: von Senghor (-Négri-
tude<) tiber US-Rapper (*Niggaz with Attitudes<) bis hin zum Kieler Gas-
tronomen (»Ich bin als Mohr auf die Welt gekommen und stolz darauf,
RND 2020). Da die Kategorisierung als Oyibo jenseits einer teils als un-
angenehm empfundenen Anrufung im 6ffentlichen Raum kaum negative
soziale Konsequenzen fiir die Unterschiedenen hat, zeigen sich bei die-
ser Variante koloristischer Humandifferenzierung kaum widerstandige
Praktiken, die iiber kurze Interventionen im Alltag hinausgingen. Aller-
dings lassen sich Ubernahmen in Form von Kiinstlernamen oder Alias-
namen (Social Media-Profile) beobachten, die die Akzeptanz der Fremd-
kategorisierung zum Ausdruck bringen und dadurch Zugehorigkeit zur
nigerianischen Gesellschaft stiften sollen. Bei den beiden anderen Vari-
anten koloristischer Humandifferenzierung ist es gegenwartig, von Aus-
nahmen abgesehen, eher umgekehrt, sollen hier doch durch die Zuriick-
weisung der Fremdbezeichnung Gleichwertigkeit und gesellschaftliche
Zugehorigkeit gestiftet werden.

Insgesamt weist koloristische Humandifferenzierung tiber die Engfiih-
rung der Signifizierung von Hautfarbe auf rassialisierte Zugehorigkeit
hinaus. Auf Basis des Vergleichs der drei koloristischen Differenzierun-
gen ldsst sich eine vorldufige Heuristik des Unterscheidens mit Hautfar-
be erstellen: Rassialisierender Kolorismus (1) macht Andershiutige zu
Sklaven, die wie Tiere oder Dinge gehandelt werden konnen, schiebt sie
also uber den Rand des Menschseins hinaus. Ethnisierender Kolorismus
(2) macht Andershautige zu Fremden, medikalisierender Kolorismus (3)
macht sie zu Kranken oder genetisch Defekten, sakralisierender Kolo-
rismus (4), wie er in Bezug auf die afrikanischen afin, ndondo und ze-
ruzeru vorliegt, macht sie zu Medien transzendenter Kraft. Eine weitere
Form liefSe sich als dsthetisierender Kolorismus (5) bezeichnen, der An-
dershiutige als Besitzer einer >sinnlich< anregenden Ressource rahmt, die
in der Welt der Kunst, Mode und Werbung von Bedeutung ist (s. Krings

2017: 379ff.).

Literatur

Abega, S.C./Bigombe Logo, P. (Hg.) (2006): La Marginalisation des Pygmées
d’Afrique Centrale, Paris: Africaine d’Edition.

Anonym (1913): Dictionary of the Yoruba language, Lagos: Church Mis-
sionary Society Bookshop.

Bastian, A. (1859): Ein Besuch in San Salvador, der Hauptstadt des Konig-
reichs Congo, Bremen: Strack.

Benthien, C. (2001): Haut. Literaturgeschichte, Korperbilder, Grenzdiskur-
se, Hamburg: Rowohlt.

176

03:53:45. o


https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANDERSHAUTIGKEIT

Blumenbach, J. E (1779): Handbuch der Naturgeschichte, Gottingen: Die-
terich.

Bock, M./Rao, A. (1995): Aspekte der Gesellschaftsstruktur Indiens. Kas-
ten und Stamme, in: Rothermund, D. (Hg.), Indien. Ein Handbuch, Miin-
chen: Beck, 111-131.

Bowen, T. (1858): Grammar and dictionary of the Yoruba language, Wash-
ington: Smithsonian Institute.

Crowther, S. (1852): Vocabulary of the Yoruba language, London: Seeleys.

Curran, A.S. (2011): The Anatomy of Blackness. Science and Slavery in
the Age of Enlightenment, Baltimore: Johns Hopkins University Press.

Dell, M. (2015): »Das N-Wort. Eine Faszinationsgeschichte«, Merkur 69: 56-64.

Denny, K. (2021): Menschen mit Albinismus. Die Karriere einer Personen-
kategorie in Tansania, Cologne: Képpe.

Devora, N. (2018): Black Girl, White Skin. A Life in Stories, 0.0.: Selbst-
verlag.

Du Bois, W.E.B. (2022): » Along the Color Line«. Eine Reise durch Deutsch-
land 1936, Miinchen: Beck.

Egbuna, A. (2009): Oyibo!!! Weifler Sohn eines schwarzen Vaters. 0.0.: no-
vum pro.

Ero, I. (2019): »Round table on human rights and albinism. Seeking con-
sensus and priorities on advocacy and research«, Genf: United Na-
tions Human Rights Council, [https://documents.un.org/doc/undoc/gen/
g19/014/26/pdfigr9or426.pdf], (letzter Zugriff 2024-10-09).

Fanon, F. (1985): Schwarze Haut, weiffe Masken, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Goffman, L. (1967): Stigma. Uber Techniken der Bewiltigung beschidigter
Identitit, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Groebner; V. (2003): »Haben Hautfarben eine Geschichte? Personenbe-
schreibungen und ihre Kategorien zwischen dem 13. und dem 16. Jahr-
hundert«, Zeitschrift fiir Historische Forschung 30 (1): 1-17.

Gueye, S. (2020): Eine Heiner-Legende. Auf den Spuren von Fred Hill,
[https://heinerlegende.com/], (letzter Zugriff 2024-10-11).

Ha, K. N. (2009): »People of Color« als Diversity-Ansatz in der antiras-
sistischen Selbstbenennungs- und Identititspolitik«, Heimatkunde. Mi-
grationspolitisches Portal, [https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/
people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-
und], (letzter Zugriff 9.10.2024-10-09).

Hirschauer, S. (2021): »Menschen unterscheiden. Grundlinien einer Theorie
der Humandifferenzierung«, Zeitschrift fiir Soziologie 50 (3—4): 155-174.

Hirschauer, S. (2023): »Telling People Apart: Outline of a Theory of Human
Differentiation«, Sociological Theory, 41 (4): 1-25.

Hund, W. D. (2017): Wie die Deutschen weif§ wurden. Kleine (Heimat)Ge-
schichte des Rassismus, Stuttgart: Metzler.

Irsinghaus, J. (2015): »Wunderbarer Neger ist keine Beleidigung«, Rbeini-
sche Post, 2.9.20135, [https://rp-online.de/panorama/robert-blanco-zu-joachim-
herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527], (letzter
Zugriff 9.10.2024-10-09).

177

03:53:45. o


https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://heinerlegende.com/
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://documents.un.org/doc/undoc/gen/g19/014/26/pdf/g1901426.pdf
https://heinerlegende.com/
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://heimatkunde.boell.de/de/2009/11/01/people-color-als-diversity-ansatz-der-antirassistischen-selbstbenennungs-und
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527
https://rp-online.de/panorama/robert--blanco-zu-joachim-herrmann-wunderbarer-neger-ist-keine-beleidigung_aid-22026527

MATTHIAS KRINGS

Jahn, J. (1990): Muntu. African culture and the Western world, New York:
Grove Press.

Jefferson, T. (1787): Notes on the State of Virginia, London: John Stockdale.

Jablonski, N. (2012): Living Color. The Biological and Social Meaning of
Skin Color, Berkeley: University of California Press.

Johnson, S. (1921): The History of the Yorubas. From the Earliest Times
to the Beginning of the British Protectorate, Lagos: C.M.S. Bookshops.
Kant, I. (1982): »Immanuel Kant’s physische Geographie. Zweyter Band«,

in: Kant, I./Henscheid, E.: Der Neger (Negerl), Miinchen: Renner, 7—24.

Kilomba, G. (2004): »Don’t you call me Neger! Das N-Wort, Trauma und
Rassismus«, in: AntiDiskriminierungsBiiro Koln et al. (Hg.), The Black
Book. Deutschlands Hiutungen, Frankfurt a.M.: IKO, 73-182.

Kilomba, G. (2009): »Das N-Wort«, Bundeszentrale fiir politische
Bildung, [https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-
diaspora/59448/das-n-wort/], (letzter Zugriff 9.10.2024-10-09).

Kohl, K.-H. (1987): Abwebr und Verlangen. Zur Geschichte der Ethnologie,
Frankfurt a.M.: Edition Qumran im Campus Verlag.

Kohl, K.-H. (1997): »Homo6ophobie und Allophilie als Dilemma der deutsch-
sprachigen Volkerkunde«, Zeitschrift fiir Ethnologie 122 (1): 101-110.

Kornes, G. (2018): »Der Streit um das Firmenlogo des Mainzer Dachdecker-
betriebs Neger. Chronik einer Debatte«, Zeitschrift fiir Kulturwissenschaf-
ten 2/2018: 186-192.

Koslovsky, C. (2014): »Knowing skin in early modern Europe, c. 1450~
1750, History Compass 12 (10): 794—806.

Krings, M. (2015): African Appropriations. Cultural Difference, Mimesis,
and Media, Bloomington: Indiana University Press.

Krings, M. (2017): »Albinismus. Rekodierungen einer Humankategorie
in historisch variablen Rahmungen«, in: Hirschauer, S. (Hg.), Un/doing
Differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Weilerswist: Velbriick
Wissenschaft, 358-390.

Krings, M. (2018): »Identititspolitik, allenthalben«, Zeitschrift fiir Kultur-
wissenschaften 2/2018: 192—-195.

Kutzer, M. (1990): »Kakerlaken. Rasse oder Kranke? Die Diskussion des Al-
binismus in der Anthropologie der zweiten Hafte des 18. Jahrhunderts«,
in: Mann, G./Dumont, E. (Hg.), Die Natur des Menschen. Probleme der
Physischen Anthropologie und Rassenkunde (1750-1850), Stuttgart/New
York: Fischer, 189—220.

Lamont, M./Moraes Silva, G./Welburn, J.S./Guetzkow, J./Mizrachi, N./Her-
zog, H./Reis, E. (2019): Getting Respect. Responding to Stigma and Dis-
crimination in the United States, Brazil, and Israel, Princeton: Universi-
ty Press.

Lagercrantz, S. (1979): Albinism and its Occurrence in Africa. Occasion-
al Papers VII. Varia, Uppsala. Forutvarande Institutionen foér Allmin och
Jamforande Etnografi vid Uppsala Universitet, 39-89.

Leonardo y Argensola, B. (1609): Conquista de las Islas Malucas, Madrid:
Alonso Martin.

178

03:53:45. o


https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/
https://www.bpb.de/themen/migration-integration/afrikanische-diaspora/59448/das-n-wort/

ANDERSHAUTIGKEIT

Linné, C. von (1758): Systema nature per regna tria nature, secundum
classes, ordines, genera, species, cum characteribus, differentiis, synony-
mis, locis, Stockholm: Lars Salvi.

Manyika, S. (2003): »Oyinbo«, in: Rahier, J. M./Hintzen, P. (Hg.), Problema-
tizing Blackness. Self Ethnographies by Black Immigrants to the United
States, New York: Routledge, 65-84.

Martin, P. (1993): Schwarze Teufel, edle Mohren. Afrikaner in BewufStsein
und Geschichte der Deutschen, Hamburg: Junius.

Mason, D. (2021): Oyinbo Pepe — White Face. My African Story, Conneaut
Lake: Page Publishing.

McWorther, J. (2021): »How the N-word became unsayable«, The New
York Times, 30. 4. 2021, [https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/
john-mcwhorter-n-word-unsayable.html], (letzter Zugriff 2024-10-09).

Monk, E.P. Jr. (2014): »Skin tone stratification among black Americans,
2001-2003 «, Social Forces 92(4): 1313-1337.

0.A. (2021): »Is The Nigerian Children’s Chant >Oyinbo Pepper« Offensive?«,
Pancocojams, [http://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-
childrens-chant-oyinbo.html], (letzter Zugriff 2024-10-11).

Pequod (2018): »Nigerian suya«, Komodo Kamado Ceramic Forum,
1.7.2018, [https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/],
(letzter Zugriff 2024-10-09).

Ravenstein, E.G. (1901): The Strange Adventures of Andrew Battell of Leigh,
in Angola and the Adjoining Regions, London: Hakluyt Society.

0.A. (0.].): »MohrenstrafSe (Berlin) «, Wikiwand, [https://www.wikiwand.com/
de/articlessMohrenstra%C3 %9Fe_(Berlin)], (letzter Zugriff 2024-10-11).

0.A. (2020): »Zum Mohrenkopf«. Schwarzer Gastronom will sein Restaurant
nicht umbenennen«, RND RedaktionsNetzwerk Deutschland, 31.8.2020,
[https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-
warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-
IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html], (letzter Zugriff 2024-10-
09).

Rush, C. (2z013): »Earls settles human rights case. »Albino< removed from
beer brand«, Toronto Star, [https://www.thestar.com/news/canada/earls-
settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_
ddebsb34-8b16-5boo-a33d-13f591f5cf8d.html], (letzter Zugriff 2024-
10-09).

Schonecker, D. (2021): » Amerikaner seien »zu schwach fiir schwere Arbeit«.
Und Schwarze faul. Wie ich lernte, dass Kant Rassist war«, Neue Ziircher
Zeitung, 16.4.2021, [https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-
arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld. 16 12194], (letzter Zugriff
2024-10-09).

Schiihle, J. (2013): »Medicine Murder of People with Albinism in Tanzania.
How Casino Capitalism Creates Rumorscapes and Occult Economies«,
CAS Working Paper (2): 3-35.

Siraisi, N. (1990): Medieval and Early Renaissance Medicine, The Universi-
ty of Chicago Press.

179

03:53:45. o


https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.rnd.de/panorama/kieler-restaurant-zum-mohrenkopf-Â�warum-ein-schwarzer-gastronom-sein-lokal-nicht-umbennen-will-IP4ZSRMOHFCCXLAFCPNBBZWCGY.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://www.nytimes.com/2021/04/30/opinion/john-mcwhorter-n-word-unsayable.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://pancocojams.blogspot.com/2021/07/is-nigerian-childrens-chant-oyinbo.html
https://komodokamadoforum.com/topic/9039-nigerian-suya/
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.wikiwand.com/de/articles/Mohrenstra%C3%9Fe_(Berlin)
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.thestar.com/news/canada/earls-settles-human-rights-case-albino-removed-from-beer-brand/article_ddeb5b34-8b16-5b00-a33d-13f591f5cf8d.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194
https://www.nzz.ch/feuilleton/zu-faul-fuer-schwere-arbeit-wie-ich-lernte-dass-kant-rassist-war-ld.1612194

MATTHIAS KRINGS

Simo, D. (2017). »Négritude«, in: Gottsche, D./Dunker, A./Diirbeck, G.
(Hg.): Handbuch Postkolonialismus und Literatur, Stuttgart: Metzler.
Sowande, . (1966): The Mind of a Nation. The Yoruba Child, Ibadan: Uni-

versity Press.

Soyinka, W. (1976): Myth, Literature and the African World, Cambridge:
University Press.

Tibgsun, K. (2009): »Is >Oyinbo« a derogatory word?«, KTravula, [https://
www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/], (letzter Zu-
griff 2024-10-09).

Van Zeijl, F. (2017): » Oyiboc«is not a compliment«, YNaija.com, 18.7.2017,
[https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/], (letzter Zu-
griff 2024-09-10).

Zeller, J. (2010): WeifSe Blicke, Schwarze Korper. Afrikaner im Spiegel west-
licher Alltagskultur, Erfurt: Sutton Verlag.

Zerubavel, E. (2018): Taken for Granted. The Remarkable Power of the Un-
remarkable, Princeton University Press.

180

03:53:45. o


https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/
https://doi.org/10.5771/9783748962809-149
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://www.ktravula.com/2009/08/is-oyinbo-a-derogatory-word/
https://ynaija.com/femke-van-zeijl-oyibo-not-compliment/

