3. Immanentes Transzendieren und die Praxis
der Philosophie: Louis Althusser

3.1 Reflexion im Spannungsfeld von Wissenschaft,
Ideologie und Philosophie

In der Rekonstruktion der poetologischen Uberlegungen Bachelards haben sich
zwei ineinander verschrinkte, allerdings eher tentativ verbleibende, denn explizit
programmatisch ausgearbeitete Verschiebungen seiner philosophischen Proble-
matik gegeniiber den auf Naturwissenschaften bezogenen Arbeiten abgezeichnet:
Zum einen richtet Bachelard mit den &sthetischen Praxen das Hauptaugenmerk
dezidiert auf auBerwissenschaftliche Erfahrungen. Dies mag auch als Hinweis
darauf gedeutet werden, dass das Feld einer Epistemologie als Philosophie des
Wissens nicht auf wissenschaftliches Wissen reduzierbar ist. In Ankniipfung an
den Ausgangspunkt seiner epistemologischen Studien, dass die Erkennt-
nishindernisse dem Erkenntnisakt immanent sind (Bachelard BWG: 46), zeich-
nete sich damit auch ein gegen jegliches essenzialistisches Wissenschaftsver-
stindnis gerichtetes Projekt ab, Wissenschaftliches in seinem Verhéltnis zu
nicht-wissenschaftlichem Wissen als Wissenschaftliches zu bestimmen. Zum
anderen habe ich aufgezeigt, dass Bachelards Ansatz in der Poetik des Raumes
darum bemiiht ist, den Vollzug des poetischen Tuns zum methodischen Aus-
gangspunkt zu nehmen. So war es unter anderem die Bestimmung der Vollzugs-
seite, die in seiner noumenal-konstitutionstheoretischen Konzeption wissen-
schaftlicher Praxen als Phanomenotechniken unterbestimmt blieb. An diese bei-
den Argumentationslinien, ndmlich die verhéltnistheoretische Bestimmung von
Wissensformen und die Vollzugsseite der Wissensproduktion, kniipft das Projekt
Louis Althussers an, welches eine unorthodoxe Marx-Lektiire mit einem kriti-
schen Anschluss an Bachelard verbindet.

In diesem ersten Abschnitt werde ich zundchst die Grundziige der Althus-
ser’schen Uberlegungen zu Philosophie, Wissenschaften, Theorie und Praxis da-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

hingehend rekonstruieren, dass in ihnen grundlegend ein doppelt-reflexives Pra-
xisverstdndnis sowie eine rekonstruktionstheoretische philosophische Perspek-
tive angelegt sind. Bereits hier wird sich abzeichnen, dass seine philosophischen
Bemiihungen immer wieder eine Reflexionsfigur des Transzendierens aus der
Immanenz heraus aufweisen, und damit gleichsam {iber eine bloffe Immanenz-
philosophie hinausgehen. Im anschlieBenden Abschnitt 3.2 werde ich seine Pro-
blematisierung der empiristischen Problematik als Brennpunkt seiner konstitu-
tionskritischen Denkbewegungen herausarbeiten, aus der heraus er eine zentrale
Linie seiner programmatischen Neubestimmung der epistemologischen Proble-
matik, dort begriffen als Reflexion theoretischer Felder, entwickelt. Herauszu-
arbeiten, dass dieser konstitutionskritsche Ansatz mit der Raummetapher vom
theoretischen Feld grundlegend von einer Reflexionsfigur des Transzendierens
aus der Immanenz heraus geprégt ist, steht in Unterkapitel 3.3 im Zentrum. Ich
werde dort zeigen, dass sich damit eine Verschiebung der immanenzphilosophi-
schen Fragestellung von einer blofjen Immanenzperspektive hin zu einer Bestim-
mung des Verhdltnisses von Immanenz und Transzendenz, die im Ausgang der
Immanenz zu treffen ist, ergibt. Daran anschlieBend arbeite ich in Abschnitt 3.4
den Althusser’schen Ansatz, die Produktion der Kriterien der Geltung wissen-
schaftlicher Erkenntnis als eine den Wissenschaften immanente reflexive Praxis
zu begreifen, heraus. Gerade weil wissenschaftliche Praxen in eminenter Weise
als doppelt reflexive zu begreifen sind, erwichst aus ihnen nicht blo8 die inner-
wissenschaftliche Produktion neuer Erkenntnisse, sowie damit einhergehend, die
differenzielle (Re-)Produktion von Geltungskriterien, sondern zugleich eine Re-
flexion, die das mit innerwissenschaftlichen Mitteln Erklarbare iiberschreitet und
damit den Modus des Philosophischen einnimmt, ndmlich genau dann, wenn
sich Forschende zu ihrem Tun als wissenschaftlicher Praxis ins Verhéltnis set-
zen. Althusser bezeichnet diesen Reflexionsmodus als ,,spontane Philosophie der
Wissenschaftler (Althusser PSPW). An diese Uberlegungen ankniipfend zeige
ich in Kapitel 3.5 schlielich auf, welche iiber Rouse und Bachelard hinausge-
hende vielversprechende Antwort auf die Frage, was es heifit, wissenschaftliche
Praxen philosophisch zu reflektieren, sich entwickeln ldsst, wenn dieses sponta-
ne Philosophieren in den Blick genommen wird.

Auch wenn Althussers theoretisches Interesse vordergriindig der Verhiltnis-
bestimmung von marxistischer politischer Praxis und marxistischer Theorie gilt,
auch wenn er auf der Wissenschaftlichkeit der Marx’schen Theorie der Ge-
schichte der Gesellschaft — des Historischen Materialismus — beharrt und um ei-
ne Herausarbeitung der von Marx nicht eigens ausbuchstabierten Philosophie —
des vermeintlichen und sogenannten Dialektischen Materialismus — bemiiht ist,
sollte dies ebenso wenig wie sein permanenter Rekurs auf orthodox marxistische

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 243

Termini sowie auf Ausspriiche von Lenin und Mao dazu verleiten, Althusser als
marxistischen Apologeten links liegen zu lassen.' Wie im Folgenden zu zeigen
ist, entwickelt Althusser in seiner wesentlich durch die Epistémologie der Bache-
lard-Tradition geprigten Auseinandersetzung mit den Schiften Marx’ vielmehr
eine immanenzphilosophische Perspektive, die explizit ausgehend von der Refle-
xion gesellschaftlicher Praxis (Althusser DKL: 87) nach einer Verhéltnisbestim-
mung von Philosophie, Ideologie, Wissenschaft und Politik sucht. Und das be-
deutet fiir ihn grundlegend, verschiedene Formen von Tétigkeiten anhand ihrer
Reflexionsverhéltnisse zu unterscheiden. Wenn er sein Hauptaugenmerk auf die-
se Reflexionsverhéltnisse legt, dann wendet er sich damit zugleich gegen ein im
marxistischen Diskurs — und auch dariiber hinaus — weitverbreitetes Missver-
stdndnis dessen, was es bedeute, vom Primat der Praxis auszugehen. So ist be-
kanntlich das Diktum vom Primat der Praxis, hdufig mit Rekurs auf die Feuer-
bachthesen (Marx 1969), ein Topos, der oftmals zu einer sich marxistisch gerie-
renden dogmatischen Aburteilung jeglicher intellektuellen Betitigung veran-
schlagt wurde. Freilich beruhen solche Bestrebungen dann auf einem konstituti-
onstheoretisch-faktiven Praxisverstdndnis, welches Theorie als der Praxis duf3er-
liche Instanz begreift (vgl. Althusser DKL: 86). Einer solchen Fetischisierung
eines verkiirzten Praxisverstdndnisses gegeniiber legt Althusser unter dem Topos
des Materialismus an den spiteren Schriften von Marx eine immanenzphiloso-
phische Argumentationslinie frei, die von einer Kritik an Transzendenz- und
Konstitutionsfiguren motiviert ist, und sich damit als duBerst anschlussfahig fiir
die von Rouse und Bachelard angestoflenen Problemstellungen erweist. Es wird
zu zeigen sein, dass diese Argumentationslinie einen Ausweg aus den aporeti-
schen konstitutionstheoretischen Kipppunkten verspricht, in welche die Uberle-

1 Ohne Frage ist Althussers philosophisches Projekt parteilich, ndmlich fiir die emanzi-
patorische Politik der ArbeiterInnenbewegung. Wenn Althusser allerdings im orthodo-
xen Marxismus géngige Termini wie ,,Historischer Materialismus® oder ,,Dialekti-
scher Materialismus* gebraucht, dann fungieren sie bei ihm grundlegend anders als im
dogmatischen Gebrauch, ndmlich rekonstruktionstheoretisch. Siehe zu einer Rekon-
struktion des Materialismusbegriffes bei Althusser: Hackbarth 2015. Dass Althusser
solche im marxistischen Diskurs geldufige Ausdriicke aufgreift, sogleich aber in ei-
nem anderen Sinn gebraucht, ldsst sich dann durchaus auch als strategisch-subversive
theoriepolitische Intervention begreifen. Siehe zur diskursiven Konstellation der fran-
zo6sischen Linken in den 1960er Jahren, in die er in Form von aus heutiger Sicht mit-
unter befremdlichen Rekursen eingreift insb. Hackbarth 2015: 89-131.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

gungen von Rouse und Bachelard miindeten.” Der Fokus soll hier zunichst auf
Althussers Bemilthungen der erwédhnten Verhéltnisbestimmung von Wissen-
schaft, Ideologie und Philosophie gelegt werden, die seine Schriften durchzie-
hen, allerdings durchaus im Laufe der Zeit akzentuelle Verschiebungen erfahren
haben.

So bestimmt er zunéchst in Fiir Marx und Das Kapital lesen die von ihm an-
visierte philosophische Position als Theorie der theoretischen Praxis. Die weite-
ren Bestimmungsversuche, die er insbesondere in Philosophie und Spontane
Philosophie der Wissenschaftler sowie Lenin und die Philosophie entwickelt und
im Rahmen seiner Selbstkritik als Neubestimmung gegen einen vermeinten
Theorizismus seines vormaliges Projekt zugunsten einer Politisierung der Philo-
sophie ausgibt (ES: 53-62), lassen sich allerdings vielmehr als Fortfithrungen
von, denn als Alternativen zu seinen fritheren Entwiirfen begreifen.’” Was nim-
lich bereits das Projekt der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis leite-
te, ist der konsequente methodische Ausgang vom Primat praktischer Vollziige.
Gegen die transzendenzphilosophische Annahme eines Theorie-Praxis-Dualis-
mus bestimmt Althusser die theoretische Seite — insbesondere Wissenschaft und
Philosophie — ndmlich als theoretische Praxis, mithin als ein Moment der Form
gesellschaftlicher Praxis. Dies folgt dem Anspruch, die gesellschaftliche Wirk-
lichkeit gerade nicht nach Mal3gabe praxistranszendenter Kategorien zu begrei-
fen, sondern im Ausgang der Reflexion wirklicher gesellschaftlicher Tatigkeits-
vollziige zu bestimmen, so

,.dass alle Ebenen der gesellschaftlichen Existenz zugleich Orte unterschiedlicher Prakti-
ken sind: der 6konomischen Praxis, der politischen Praxis[,] der ideologischen Praxis, der
technischen Praxis und der wissenschaftlichen (oder auch der theoretischen) Praxis.* (Alt-
husser DKL: 87)

Diese ,,verortende” Bestimmung soll nun nicht als ontologische Trennung miss-
verstanden, sondern als analytische Unterscheidung an praktischen Vollziigen
begriffen werden. So geht er, im Unterschied zu einer essenzialistischen Gesell-

2 Freilich kann und soll dies im Rahmen dieser Arbeit nicht systematisch an den Origi-
nalschriften von Marx gepriift, allerdings an den Uberlegungen Althussers aufgezeigt
werden.

3 In dieser Hinsicht miissen dann weite Teile der Selbstkritik (Althusser ES) insofern
als Selbstmissverstiandnis gelten, als sich diejenigen Positionen, die Althusser retro-
spektiv in seine friheren Schriften hineinliest, so dort {iberhaupt nicht finden lassen.
Vgl. dazu systematisch: Turchetto 1994: 42f.; Briilhmann 1980: 257-265.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 245

schaftskonzeption, davon aus, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit in prakti-
schen Vollziigen reproduziert wird und an diesen Vollziigen 6konomische, poli-
tische, ideologische, technische, wissenschaftliche etc. Momente (,,Ebenen®)
voneinander unterschieden werden konnen. Wenn Althusser also methodisch
vom Primat der Praxis ausgeht, dann geht es ihm dabei um eine Formbestim-
mung der Vollzugsprozesse der (differenziellen) gesellschaftlichen Reproduktion,
die er im Ausgang der gesellschaftlichen Praxis begreift und gerade nicht als ein
gleichsam vollzugstranszendentes, praxiskonstitutives Prinzip annimmt. Deshalb
kann es in Althussers Perspektive

,keine Praxis im Allgemeinen [...] [geben; K.T.], sondern nur verschiedene [distincts;
Anm. d. Hrsg.] Praktiken, welche ihrerseits nicht in einem manichdischen Verhéltnis [der
Entgegensetzung; Anm. d. Hrsg.] zu einer Theorie stehen, die ihnen etwa ganz und gar

entgegengesetzt und fremd ware” (Althusser DKL: 86).

Wenn Althusser gleichwohl von einer allgemeinen Struktur der Praxis spricht,
dann ist diese Struktur also nicht als Konstitutionsprinzip, sondern als rekon-
struktionstheoretische Formbestimmung an Vollziigen und ihrer Reflexion zu
verstehen:

,unter Praxis verstehen wir im Allgemeinen jeden Prozess der Transformation eines be-
stimmten gegebenen Rohstoffs [...] in ein bestimmtes Produkt, eine Verdnderung, die
durch eine bestimmte menschliche Arbeit bewirkt wird, indem sie bestimmte (,,Produk-
tions““-)Mittel benutzt. In jeder so verstandenen Praxis ist das bestimmende Moment (oder
Element) des Prozesses weder der Rohstoff noch das Produkt, sondern die Praxis im enge-
ren Sinne: das Moment der Arbeit der Transformation selbst, das in einer spezifischen
Struktur Menschen, Mittel und eine technische Methode des Einsatzes der Mittel zusam-
men ans Werk setzt.“ (Althusser FM: 205; Herv. i.0.)

Dass Althusser den Vollzug, den Prozess der Transformation als bestimmendes
Moment der Praxis begreift, markiert seinen vollzugstheoretischen Anspruch.
Dieser wendet sich dann gegen konstitutionstheoretische Konzeptionen, wie wir
sie bei Rouse und Bachelard kennengelernt haben. Wéhrend Rouse ndmlich das
bestimmende Moment in der Praktikensituation verortete, rekurrierte Bachelard
auf ein schopferisches Subjekt. Als Transformationsprozess ldsst sich demge-
geniiber der Vollzug ausschlieBlich rekonstruktiv anhand der wirklichen Verén-
derungen, die sein Resultat vom Ausgangsrohstoff unterscheiden, bestimmen.
Diese Verdnderungsarbeit 1dsst sich also nicht als gleichsam magischer Akt der
,»Materialisierung® eines Theorems begreifen, sondern bedient sich — notwendi-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

gerweise — spezifischer verfiigbarer Mittel und Methoden, die sich ebenso wie
der bearbeitete Rohstoff, als Produkte anderer Praxen bestimmen lassen. In der
allgemeinen Produktionsstruktur lassen sich dann Praxisformen voneinander un-
terscheiden, und zwar

»indem [also; Anm. d. Hrsg.] wir das denken, was die Unterschiede zwischen diesen un-
terschiedlichen Strukturen [der Produktion; K.T.] ausmacht, das heif3t die Unterschiedlich-
keit des Objekts, auf welche sie angewandt werden, sowie die ihrer Produktionsmittel und

auch die der Verhiltnisse, in welchen sie produzieren* (Althusser DKL: 87).
In diesem Sinne lésst sich die 6konomische Praxis beschreiben als

»die der Verdnderung der gegebenen Natur (Rohstoffe) in Gebrauchs-Produkte durch die
Aktivitdt der existierenden Menschen [...], die durch methodisch geregelte Anwendung
bestimmter Produktionsmittel im Rahmen bestimmter Produktionsverhéltnisse arbeiten®
(Althusser FM: 205f.; Herv. 1.0.).

Der Gegenstand der politischen Praxis sind die gesellschaftlichen Verhéltnisse.
So sucht die (marxistische) politische Praxis vorfindliche gesellschaftliche Ver-
héltnisse in andere gesellschaftliche Verhéltnisse zu transformieren. Grundsitz-
lich bedient sich die politische Praxis in der Transformationsarbeit Vorstellungen
und Begriffen, die ideologisch sein kdnnen. So hat die ideologische Praxis das
»Bewusstsein*“ der Menschen (vgl. Althusser FM: 206), also diejenigen Vorstel-
lungen und Begriffe, in denen die Einzelnen ihre Selbst- und Weltbeziige den-
ken, zum Gegenstand und transformiert oder reproduziert also Vorstellungen
und Begriffe. Auch die wissenschaftliche theoretische Praxis hat Vorstellungen
und Begriffe wie auch ,,Tatsachen* zum Gegenstand. Im Unterschied zur ideolo-
gischen Praxis transformiert sie diese allerdings nicht in ihrerseits wiederum
ideologische Vorstellungen und Begriffe, sondern in Erkenntnisse und das heif3t
in ,,wissenschaftliche Wahrheiten* (vgl. Althusser FM: 207).

Ideologie und Wissenschaft — wie auch Philosophie — bestimmt Althusser al-
so in Form der Produktionsstruktur als theoretische Praxen. Damit richtet er sich
in doppelter Hinsicht gegen jeglichen Theorie-Praxis-Dualismus. Zum einen fllt

,»[d]ie theoretische Praxis [...] also unter die allgemeine Definition der Praxis. Sie arbeitet
an einem Rohstoff (Vorstellungen, Begriffe, Tatsachen), der ihr durch andere Praktiken
gegeben wird, die ,empirisch’, ,technisch® oder auch ,ideologisch® sein konnen* (Althus-
ser FM: 200).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 247

Sogar gemeinhin als hochst abstrakte, rein theoretisch gewéhnte Sphéren wie die
Mathematik oder die Philosophie gelten nunmehr als Praxen. Das bedeutet aber,
dass sie, erstens, durch ihre spezifische Transformationsarbeit an theoretischen
Gegenstidnden bestimmt werden und, zweitens, dass sie nicht in einem vermeint-
lich auBlergesellschaftlichen Raum vollzogen werden, sondern — zumindest mit-
telbar — an Gegensténden arbeiten und/oder sich Vorstellungen, Begriffen und
Methoden bedienen, welche anderen Praxen erwachsen (vgl. Althusser DKL:
88f.). Zugleich richtet sich, zweitens, die Konzeption der theoretischen Praxis
gegen die Vorstellung, es gébe schlichtweg theoriefreie Praxen, die vollig ohne
Riickgriff auf begriffliche Mittel eine Transformationsarbeit leisten. Denn ein
Praxisvollzug schlieft immer schon ein, sich zu gegebenen ,,Rohstoffen” und
verfligbaren Mitteln sowie dem erwirkten Produkt in ein reflexives Verhéltnis zu
setzen. Wenn nun aber alle Praxen begriffliche Momente aufweisen, dann be-
deutet dies zugleich, dass die theoretische Arbeit an und mit Begriffen nicht blof3
der (akademischen) Philosophie und den Wissenschaften vorbehalten ist. Viel-
mehr ist

selbst in ihren noch sehr rudimentidren Formen — auch in den ersten Stufen der Praxis
immer schon ein Element der ,Erkenntnis‘ [und das heif3t eine Reflexion des Gegenstands-
verhdltnisses; K.T.] enthalten [...], auch wenn es zutiefst von Ideologie durchdrungen sein
mag* (Althusser DKL: 87).

Althusser greift nun Bachelards Konzept des epistemologischen Bruchs auf, den
er in terminologischer Abgrenzung als epistemologischen Einschnitt bezeichnet.
Ein epistemologischer Einschnitt bestimmt sich dann durch eine

,spezifische [...] theoretische [...] Transformationsarbeit, die [...] eine Wissenschaft be-
griindet, indem sie diese von der Ideologie ihrer Vergangenheit ablost und diese Vergan-
genheit als ideologisch nachweist™ (Althusser FM: 207).

Uber Bachelard hinausgehend erschopft sich der epistemologische Einschnitt hin
zur Wissenschaftlichkeit dann nicht blof im Brechen mit der ,,gew6hnlichen
Erfahrung (Bachelard BWG: 44), sondern erfordert zugleich den Nachweis, dass
diese ,,gewohnliche* Erfahrung ideologisch gewesen ist. Er ,,impliziert also in
einer einzigen Bewegung die Produktion einer Erkenntnis und die Kritik einer Il1-
lusion* (Althusser FM: 204; Herv. 1.0.). Der epistemologische Einschnitt, der
die Wissenschaftlichkeit einer theoretischen Praxis auszeichnet, betrifft also Re-
flexionsverhdiltnisse von theoretischen Praxen. Das Bestimmen eines epistemo-
logischen Einschnitts schlieft also eine Reflexion auf das Verhiltnis von Wis-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

senschaft und Ideologie ein und iiberschreitet damit insofern ,,in einer einzigen
Bewegung® die blofe einzelwissenschaftliche Erkenntnisproduktion, als sie iiber
das Feld des mit einzelwissenschaftlichen Mitteln Bearbeitbaren hinausweist. In
anderen Worten, im Vollzug der Ablésung von einer ,,ideologischen® Vergan-
genheit erfolgen innerhalb der wissenschaftlichen Praxis also durchaus bereits
Reflexionen auf den Unterschied der eigenen wissenschaftlichen Erkenntnis zu
einer ideologisch formierten Gegenstandserfahrung und somit wird zugleich —
zumindest in Ansédtzen — die wissenschaftsimmanente Reflexion transzendiert.
Und an just jenem immanenten Transzendieren setzt die Althusser’sche Form-
bestimmung von Ideologie und Wissenschaft an. Gegeniiber einer transzendenz-
philosophischen Konzeption, welche die Philosophie als gleichsam richterliche
Instanz setzt, die — jenseits der theoretischen Praxen stehend — diese nach Wis-
senschaften und Ideologien sortiert, zeichnet sich diese Bestimmung der Philoso-
phie als immanenzphilosophische dadurch aus, dass Althusser den Widerstreit
zwischen wissenschaftlichen und ideologischen Momenten als der wissenschaft-
lichen Praxis immanent begreift.

Um die Problemstellung einer solchen philosophischen Perspektive zu cha-
rakterisieren, fithrt Althusser die begriffliche Unterscheidung von Theorie,
»Theorie” (in Anfiihrungszeichen) und THEORIE (in GroBbuchstaben) ein. Un-
ter ,,Theorie® versteht er dabei die wissenschaftliche Problematik eines For-
schungszusammenhangs. Mit dem Terminus der THEORIE als einer Form im
Modus der Reflexion des Vollzugs sucht er, die Rolle der Philosophie als Theo-
rie der theoretischen Praxis im Allgemeinen zu bestimmen:

,,Wir bezeichnen jede theoretische Praxis wissenschaftlichen Charakters als Theorie. Wir
nennen ,,Theorie” (in Anfithrungszeichen) das bestimmte theoretische System einer wirkli-
chen Wissenschaft (ihre Grundbegriffe in ihrer in einem bestimmten Augenblick mehr
oder weniger widerspriichlichen Einheit), zum Beispiel die Theorie der universellen An-
ziehungskraft, die Wellenmechanik etc. oder auch die ,,7heorie” des historischen Materia-
lismus. In ihrer ,, Theorie” reflektiert jede bestimmte Wissenschaft in der komplexen Ein-
heit ihrer Begriffe (einer librigens immer mehr oder weniger problematischen Einheit) die
Resultate, die zu Bedingungen und Mitteln ihrer eigenen theoretischen Praxis geworden
sind. Wir nennen THEORIE (in GroB3buchstaben) die allgemeine Theorie, das heif3t die
Theorie der Praxis im Allgemeinen, die selbst im Ausgang von der THEORIE der existie-
renden theoretischen Praktiken (der Wissenschaften) erarbeitet worden ist, die das ideolo-
gische Produkt der ,empirischen’, existierenden Praktiken (die konkrete Aktivitdt der
Menschen) in ,Erkenntnisse‘ (wissenschaftliche Wahrheiten) umwandelt.* (Althusser FM:
207; Herv. i.0.).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 249

Die ,,Theorie* (in Anfithrungszeichen) bezeichnet also die spezifische Begriffs-
und Methodenformation, innerhalb derer eine Wissenschaft zu einem bestimm-
ten historischen Zeitpunkt ihre spezifischen Gegensténde formiert:

,,Sie schlieBt, wenigstens in den Experimentalwissenschaften, nicht nur Begriffe in ihrer
rein theoretischen Existenz ein, sondern gleichermaflen das ganze Feld der Technik, auf

dem ein groBer Teil der theoretischen Begriffe angewandt wird.« (Althusser FM: 231)*

Nun zeichnet sie sich als ,,Theorie* zugleich dadurch aus, dass sie die wissen-
schaftsimmanente Reflexion ihrer begrifflichen, methodischen sowie experimen-
taltechnisch-gegensténdlichen Mittel in sich fasst. Sie umfasst also wesentlich,
etwa in Form von Validierungsstrategien etc., die Reflexion der Modalitéten ih-
rer spezifischen Gegenstédnde und ihrer wissenschaftlichen Mittel. So ist es die
Eigentlimlichkeit der wissenschaftlichen theoretischen Praxis, Erkenntnisse zu
produzieren, und ein Produkt einer theoretischen Praxis kann nur dann als Er-
kenntnis gelten, wenn es in einem immanent reflexiven Verhéltnis zur ,,Theorie“
steht. Dies unterscheidet Wissenschaft von der Tatigkeitsform der bloBen Tech-
nik, welche Losungen fiir von anderen Praxen an sie herangetragene Zweckset-
zungen sucht, diese Zwecksetzungen aber ihrerseits im Rahmen ihrer begriffli-
chen und methodischen Mittel nicht hinterfragen kann:

,,Die theoretische Praxis produziert Erkenntnisse, die dann anschlieBend als Mittel im

Dienste der Ziele einer technischen Praxis auftreten konnen. Jede technische Praxis wird

4 Dabei unterstellt Althusser — anders als die konstitutionstheoretische Konnotation der
technischen Anwendung von Begriffen suggeriert — keineswegs den Vorrang des Be-
griffs vor dem experimentaltechnischen Tun. Ferner betont Althusser, dass eine solche
,,Theorie“ eines bestehenden Forschungszweiges weder in explizit ausgearbeiteter
Form vorliegen noch intern vollig kohédrent oder gar konsistent sein muss: ,,Der ei-
gentliche und ausdriickliche theoretische Teil als solcher ist nur selten in einer nicht
widerspriichlichen Form vereinigt. Zum groen Teil besteht er aus lokal zu regionalen
Theorien vereinheitlichten Gebieten, die in einem komplexen und widerspriichlichen
Ganzen mit einer theoretisch nicht reflektierten Einheit koexistieren. Diese aufleror-
dentlich komplexe und widerspriichliche Einheit ist, jeweilig in einer spezifischen
Modalitdt, in der theoretischen Produktionsarbeit jeder Wissenschaft am Werke. Sie
konstituiert, zum Beispiel in den Experimentalwissenschaften, die ,Phdnomene‘ als
,Tatsachen‘, sie stellt eine existierende Schwierigkeit in der Form eines Problems dar,
sie ,l6st® dieses Problem durch theoretisch-technische Vorrichtungen, die das Geriist

dessen bilden, was eine idealistische Tradition ,Hypothesen‘ nennt, etc. (FM: 321)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

durch ihre Ziele definiert: bestimmte Wirkungen sind in einem bestimmten Gegenstand in
einer bestimmten Situation zu produzieren. Die Mittel hdngen von den Zielen ab. Jede
technische Praxis gebraucht unter den von ihr eingesetzten Mitteln auch Erkenntnisse, die
als Verfahren auftreten: Dabei geht es entweder um von auflen, von existierenden Wissen-
schaften entliechene Erkenntnisse oder aber blof8 um ,Erkenntnisse‘, die die technische
Praxis selbst produziert, um ihr Ziel zu erreichen. In allen Fallen ist das Verhiltnis zwi-
schen der Technik und der Erkenntnis ein duBerliches, nicht reflektiertes Verhiltnis, wie
es zwischen einer Wissenschaft und ihren Erkenntnissen existiert. [...] Auf sich allein ge-
stellt, produziert eine spontane (technische) Praxis nur die ,,Theorie“, die sie als Mittel
braucht, um das Ziel zu produzieren, das ihr auferlegt ist: Diese ,,Theorie* ist immer nur
die Reflexion dieses nicht kritisierten, nicht erkannten Ziels innerhalb seiner Verwirkli-
chungsmittel, das hei3t ein Unter-Produkt der Reflexion des Zieles der technischen Praxis
tiber diese Mittel.” (Althusser FM: 211f.; Herv. i.0.)

Wihrend innerhalb der technischen Praxis also durchaus theoriegestiitzte Refle-
xionen iiber ihre Mittel erfolgen, bleiben diese Mittel-Zweck-Reflexionen jedoch
von duleren Zwecksetzungen abhingig, sie erfolgen also nicht (relativ) auto-
nom.” Die einer wissenschaftlichen ,,Theorie* immanente Infragestellung von
Zwecksetzungen und die Reflexion auf alternative Mittel-Zweck-Verhiltnisse
zeichnet demgegeniiber das Wissenschaftliche aus: Um mithilfe einer ,,Theorie*
neue Erkenntnisse produzieren zu kdnnen, miissen die in diese ,,Theorie* einge-
gangenen begrifflichen und methodischen Mittel im Rahmen der wissenschaftli-
chen theoretischen Praxis valide sein, d.h. ihre Mittel miissen sich ihrerseits be-
reits als wissenschaftliche Erkenntnisse erwiesen haben. Wiahrend das bestim-
mende Moment der ,,Technik* also den technischen Vollziigen externe Zweck-
setzungen sind, ist das bestimmende Moment der wissenschaftlichen Praxis die

5 Aus technikphilosophischer Perspektive mag dieser Technikbegriff verkiirzt anmuten,
wird doch hier die Medialitdt der Technik vollig ausgeblendet (vgl. einschldgig zur
Medialitit der Technik: Hubig 2006). So hat insbesondere Rheinberger auf den Uber-
schuss, den technische Mittel in ihrer Reproduktion aufweisen, hingewiesen (Rhein-
berger 1992: 56, 2006a: 231.) und Technik damit als Moment wissenschaftlicher For-
schung bestimmt. Wenn Althusser Technik auf einen instrumentellen Mitteleinsatz
reduziert, schlieBt er damit allerdings nicht aus, dass Mittel auch Uberschiisse auf-
weisen konnen. Im Sinne einer Bestimmung von Reflexionsmodi geht es ihm hier
vielmehr darum, dass in einem solchen Fall bereits die ,,technische* hin zu einer ,,wis-
senschaftlichen” Reflexion transzendiert wird. Und so reserviert er die Bezeichnung

,» Technik fiir die bloBe Reflexion des reibungslosen Mitteleinsatzes.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 251

,, Theorie* als Reflexion auf die Mittel der eigenen Erkenntnisproduktion (vgl.
Althusser FM: 215).

Mit dieser immanenten Verortung der Reflexion auf die Mittel des wissen-
schaftlichen Tuns im Vollzug der theoretischen Praxis bereitet Althusser die Be-
stimmung der relativen Autonomie der theoretischen Praxis vor, auf die ich in
Abschnitt 3.4 nédher eingehen werde. Der Hinweis auf die Immanenz der Gel-
tungsbegriindung als innerwissenschaftliche Validierung der Mittel der Gegen-
standskonstitution ist an dieser Stelle zundchst mit Blick auf die Bestimmung der
Rolle der Philosophie als THEORIE, d.h. als Theorie der theoretischen Praxis
bedeutsam. So vermag zwar die theoretische Praxis im Modus der ,,Theorie® auf
die Mittel ihrer Vollziige reflektieren. Was die theoretische Praxis im blofBen
Modus der ,,Theorie* allerdings nicht leisten kann, ist ihre eigene Praxis als the-
oretische Praxis, also als Form der Produktion von Erkenntnissen zu reflek-
tieren. So Uberschreitet bereits die begriffliche Bestimmung des wissenschaft-
lichen Tuns in der Produktionsstruktur den Modus der ,,Theorie*:

,Die Erkenntnis des Prozesses dieser theoretischen Praxis in ihrer Allgemeinheit, das
heifit als spezifizierte Form, als wirkliche Differenz der Praxis [...] konstituiert dann eine
erste theoretische Ausarbeitung der THEORIE.* (Althusser FM: 215)

Sobald also die theoretische Praxis die vollzugsimmanente Reflexion hin zu ei-
ner hoherstufigen Reflexion der Form ihrer Vollziige als Erkenntnisprozesse
uberschreitet, transzendiert sie den Modus der ,,Theorie“ zum Modus der
THEORIE, der Theorie der theoretischen Praxis. Diese Reflexion im Modus der
THEORIE ist fiir das wissenschaftliche Tagesgeschift, fiir die Produktion von
Erkenntnissen, zwar in der Regel nicht notwendig, kann allerdings nicht unab-
hiéngig von diesem erfolgen. Meist setzt sie erst ein, wenn Schwierigkeiten wie
etwa unerwartete Ereignisse auftreten, die im Rahmen der bisherigen ,,Theorie*
nicht erkldrt werden kénnen, oder wenn in Zeiten des theoretischen Umbruchs
zuvor als unerschiitterlich gewéhnte theoretische Grundfesten ins Wanken gera-
ten — wie wir dies am Beispiel der Krise der Anschaulichkeit gesehen haben. Der
Reflexionsmodus der THEORIE wird also angestof3en,

»[w]enn Hilfe dabei gebraucht wird, praktische oder ,theoretische’ Schwierigkeiten zu

iiberwinden, beziehungsweise um Probleme zu 16sen, die durch das Spiel der in ihre eige-

nen Werke versunkenen und daher theoretisch blinden Praxis nicht gelost werden konnen,

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

oder auch, um eine noch tiefer liegenden [sic!] Krise zu bewiltigen“® (Althusser FM:
215f).

Die rekonstruktionstheoretische Pointe Althussers besteht nun darin, dass der
Reflexionsmodus der THEORIE angesichts der relativen Autonomie der theore-
tischen Praxis erst nachtrdglich, namlich als Reflexion auf getétigte Vollziige
theoretischer Praxen einsetzt (vgl. Althusser FM: 215). Und so firmiert unter der
Bezeichnung THEORIE, der Theorie der theoretischen Praxis, ausschlieBlich
dieses rekonstruktionstheoretische Philosophieren und eben nicht die traditionel-
le Philosophie — die fiir ihn beinahe ausnahmslos unter Idealismusverdacht steht
und ihm damit in problematischer Weise als ideologisch gilt. Ich werde in den
Abschnitten 3.2 und 3.5 darauf zuriickkommen. Gemeint ist damit, dass sich sol-
che philosophischen Positionen, auch wenn sie sich auf einen entkoppelten phi-
losophischen Diskurs zu beschridnken wahnen, sehr wohl mit ihren Begriffsbil-
dungen diejenigen Vorstellungen, die sich insbesondere WissenschaftlerInnen
von ihrem Tun machen, vermitteln. Solche philosophischen Positionen kénnen
damit als ein Moment der Reproduktion praktischer Ideologien begriffen wer-
den. In diesem Modus tritt ,,Philosophie* dann gerade nicht nachtriglich auf,
sondern konstituiert von aufien die Form, in der WissenschaftlerInnen ihre wis-
senschaftliche Praxis beschreiben. Genau dies zeigt Althusser, wie ich in Unter-
kapitel 3.5 erldutern werde, als ein epistemologisches Hindernis auf: Wenn Wis-
senschaftlerInnen in Zeiten einer , Krise“ ihrer Wissenschaft iiber die Grundla-
gen ihres wissenschaftlichen Tuns nun endlich nachzudenken bekunden, dann

6 Nebenbei bemerkt kann die theoretische Blindheit der Praxis, von der Althusser hier
spricht, keineswegs als Theoriefreiheit missverstanden werden. Vielmehr muss sie be-
griffen werden als ,,theorie“-immanent bedingtes Nichtsehen dessen, was iiber die be-
grifflichen und methodischen Gegenstandskonstitutionen der veranschlagten ,,Theo-
rie* hinausgeht. Auf diese immanente Formierung eines solchen Unsichtbaren komme
ich im Zusammenhang der theoretischen Felder in Abschnitt 3.3 zuriick. Wohlge-
merkt sollte die Rede von der theoretisch blinden Praxis ebenso nicht als Vorwurf an
WissenschaftlerInnen begriffen werden. So ist es im einzelwissenschaftlichen Tages-
geschift durchaus zweckdienlich, nicht jede Voraussetzung stets zu hinterfragen (vgl.
Althusser DKL: 22; Turchetto 1993: 76f.). Althusser fiihrt dahingehend ein Argument
ins Feld, welches in analoger Weise in der klassischen Wissenschaftstheorie insbeson-
dere als Kritik am Popper’schen Falsifikationismus vorgebracht wurde, ndmlich dass
die permanente Infragestellung vorausgesetzter theoretischer Grundlagen wissen-
schaftlichen Erkenntnisfortschritt hemmen wiirde (siehe einschldgig dazu: Lakatos
1974).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 253

bedeutet es nicht etwa, dass sie vorher nicht philosophiert — philosophische Ka-
tegorien veranschlagt — hétten, sondern vielmehr dass sie sich der Grenzen derje-
nigen Philosophien bewusst werden, die sie ,,bisher nur in ,praktischer Form* be-
trieben haben (Althusser LP: 8). Nun miissen die darauthin von den nun explizit
philosophierenden Wissenschaftlerlnnen vorgeschlagenen Alternativen nicht
zwangslaufig progressiver sein. Vielmehr sieht Althusser die Gefahr, ,,daB sie
philosophisch immer nur eine einzige Tendenz haben: Sie wiederholen und bele-
ben noch einmal die alten empiristischen oder formalistischen, und das heif3t
idealistischen Positionen [..].“ (Althusser LP: 8f.)’ Auch wenn der generalisie-
rende Duktus dieser Aussage iiberhoht sein mag, so haben wir am Beispiel von
Hahns und Bachelards Losungsversuchen angesichts der Krise der Anschaulich-
keit einschldgig gesehen — und wir kénnen Hahn und Bachelard aufgrund ihrer
Ausbildungsgénge durchaus unter Vorbehalt als philosophierende Wissenschaft-
ler begreifen —, dass in der Tat beide als Antwort auf einen in die Krise geraten-
den Kantianismus einen ebenso problematischen Idealismus, der die Mathematik
als konstitutiv fiir die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung setzt, vor-
schlagen.

Die Identifikation und Reflexion der spontanen Philosophien von Wissen-
schaftlerlnnen arbeitet Althusser in Philosophie und Spontane Philosophie des-
halb als eine wesentliche Aufgabe seines epistemologischen Projektes aus. Wie
ich in Abschnitt 3.5 nédher beleuchten werde, begreift er dieses Philosophieren
als ein Transzendieren der Wissenschaftsimmanenz. Wenn in der obigen Bestim-
mung der Ausdruck THEORIE sowohl im Explanans als auch im Explanandum
auftaucht, dann markiert dies in genau diesem Sinne die Pointe einer Reformu-
lierung der immanenzphilosophischen Problematik hin zu einer Reflexion im-
manenten Transzendierens. Zur Erinnerung:

,»Wir nennen THEORIE (in GrofSbuchstaben) die allgemeine Theorie, das heifit die Theo-
rie der Praxis im Allgemeinen, die selbst im Ausgang von der THEORIE der existierenden
theoretischen Praktiken (der Wissenschaften) erarbeitet worden ist [...].* (Althusser FM:
207)

Zum einen bestimmt Althusser also die THEORIE als ,,Theorie der Praxis im
Allgemeinen®, zum anderen diagnostiziert er, dass die bestehenden Wissenschaf-
ten durchaus iiber eine THEORIE verfiigen kdnnen, aus welcher erstere THEO-
RIE — als philosophische Theorie der Praxis — erarbeitet werden soll. Althusser

7 Auf Althussers ungewohnliche Subsumtion des Empirismus unter den Idealismus

werde ich im folgenden Abschnitt 3.2 ndher eingehen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

unterscheidet also begrifflich zwei Formen des Modus der THEORIE. Zum ei-
nen kann die THEORIE als Reflexionsmodus der ,,Theorie einer spezifischen
theoretischen Praxis auftreten, zum Beispiel wenn PhysikerInnen angesichts ei-
nes Doppelspaltexperiments die Bedingungen quantenphysikalischen Experi-
mentierens reflektieren. Solche Reflexionen tiberschreiten bereits die einzelwis-
senschaftliche Reflexion im Experimentieren und sind damit durchaus als ein
Philosophieren zu begreifen. Insofern sie sich allerdings auf den eingegrenzten
Gegenstandsbereich des quantenphysikalischen Experimentierens beschrianken,
stellen sie (noch) keine THEORIE als Theorie der Praxis im Allgemeinen dar,
welche die THEORIE einer theoretischen Praxis — etwa eine Bestimmung der
Form quantenphysikalischen Experimentierens — in ihrer differentia specifica zu
anderen Praxisformen und damit als spezifische Form der gesellschaftlichen
Praxis im Allgemeinen und der theoretischen Praxis im Besonderen bestimmen
konnen muss. Die philosophische Position, die Althusser als Theorie der theore-
tischen Praxis anvisiert, und die, wie er explizit bekundet, insbesondere an der
der wissenschaftlichen Praxis erwachsenden THEORIE ansetzen soll, muss also
die Form wissenschaftlicher Praxis zu anderen Formen gesellschaftlicher Praxis
in ein Verhdltnis setzen, um sie in ihrer Spezifik bestimmen zu kénnen, d.h. sie
muss erkldren konnen,

,warum ein faktisches Resultat, wie es von der Geschichte der Erkenntnis produziert wor-
den ist, [d.h.; Anm. d. Hrsg.] eine ganz bestimmte Erkenntnis, eben als Erkenntnis funkti-
oniert und nicht wie irgend ein anderes Resultat [eines Produktionsprozesses; Anm.
d. Hrsg.] ([ganz gleich; Anm. d. Hrsg.], ob es sich nun um einen Hammer, eine Sympho-
nie, eine Predigt, eine politische Losung usf. handelt)“ (Althusser DKL: 102; Herv. 1.0.).

Als Theorie der Praxis im Allgemeinen transzendiert diese anvisierte Philoso-
phie die auf eine einzelwissenschaftliche Problematik (,,Theorie®) beschrinkte
Reflexion hin zu einer Analyse und Kritik der — impliziten — Modalititen von
Praxisvollziigen und deren Reflexionen (vgl. Turchetto 1994: 52). So kdnnen
sich in Aussagen, die mit dem Anspruch vorgetragen werden, bloBe Produkte
wissenschaftlicher Praxen zu sein, durchaus ideologische und wissenschaftliche
Momente durchdringen, ndmlich genau dann, wenn von ihrem tatsidchlichen Pro-
duktionsprozess abstrahiert wird. Die Immanenzepistemologie muss deshalb in
einem ersten Schritt die immanenten Geltungskriterien theoretischer Praxen und
die Strukturbeziehungen zwischen den grundlegenden Begriffen ihrer ,,Theorie*
explizit machen, um sie als ein theoretisches Feld der Verifizierbarkeit aufzuzei-
gen (vgl. Turchetto 1994: 53) und sie damit zugleich vom Ideologischen zu un-
terscheiden.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 255

Die theorie-politische Konjunktur, aus der heraus Althusser diese Verhéltnis-
bestimmung als philosophische Problematik formuliert, ist eine zeitgendssische
Debatte um das Verhéltnis marxistischer Theorie zur marxistischen politischen
Praxis sowie um den Status marxistischer Theorie in Gestalt der Schriften von
Marx im Spannungsfeld von Ideologie, Wissenschaft und Philosophie. Insofern
entwickelt Althusser, und das mag durchaus irritieren, seine Bestimmung einer
allgemeinen Form der Wissenschaftlichkeit in erster Linie in der Analyse der
Marx’schen Theorie. Gleichwohl gehen seine Uberlegungen weit iiber eine ver-
meintliche ,,Wissenschaftstheorie® des Historischen Materialismus hinaus, viel-
mehr verfolgen sie tatséchlich den Anspruch einer allgemeinen Formbestim-
mung der Wissenschaftlichkeit. So bezieht er in seinen Argumentationen in Fiir
Marx und Das Kapital lesen gezielt Uberlegungen zu Naturwissenschaften, Ma-
thematik oder auch Psychologie und Soziologie systematisch mit ein.® Dass Alt-
husser mit der Marx’schen Theorie der Geschichte der Gesellschaft an einer Ge-
sellschaftswissenschaft ansetzt, mag dann auch als theoriepolitische Intervention
in das nach wie vor dominante, an einem naturwissenschaftlichen Prototyp —
zumeist der Physik — entwickelte Wissenschaftsverstindnis weiter Teile der Er-
kenntnis- und Wissenschaftstheorie gelesen werden. Auch die Epistemologie
Bachelards und der naturalistisch begriindete Ansatz Rouse’ reihten sich in die-
ser Hinsicht in die dominanten wissenschaftsreflexiven Stromungen ein. Mit der
Hinwendung zur Poetik bahnte Bachelard zwar den Weg fiir eine epistemologi-
sche Reflexion anderer ,,Wissensformen®, konnte diese aber — auch aufgrund der
dezidierten Entscheidung fiir die Kunstform der Dichtung als Reflexionsgegen-
stand — nicht unter Aspekten der Wissenschaftlichkeit in den Blick nehmen. In-
sofern ist mit Althussers Projekt, eine epistemologische Perspektive im Ausgang
der Reflexion gesellschaftlicher Praxis einzunehmen, auch der Anspruch ver-
bunden, Begriffe von Wissen und Wissenschaftlichkeit zu bestimmen, die sich
nicht blof auf die empirischen Naturwissenschaften beziehen.

Gegen die zeitgendssische, unter dem Topos des Humanismus firmierende —
einschlédgig etwa im Existenzialismus Sartres — zunehmende Hinwendung zu den
entfremdungstheoretischen Frithschriften zeigt Althusser in diesem Zusammen-
hang einen epistemologischen Einschnitt im Werk von Marx auf, der mit einer

8 Dies beruht wesentlich darauf, dass Althusser den Historischen Materialismus im Un-
terschied zu dogmatisch marxistischen Positionen nicht als die eminente Wissenschaft
schlechthin, sondern als eine Wissenschaft neben anderen begreift (vgl. dazu auch
Brithmann 1980: 228) und héngt freilich damit zusammen, dass er eine vom dogmati-
schen Marxismus grundverschiedene Auffassung des Historischen Materialismus
entwickelt.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Infragestellung der Hegel’sch/Feuerbach’schen Problematik in der Deutschen
Ideologie einsetze, um diese als ideologische letztlich im Kapital-Projekt zu
iiberwinden (vgl. ausfiihrlicher Althusser FM: 36-45). Die entfremdungstheoreti-
sche Problematik der Friihschriften begreift Althusser insofern als idealistisch —
und damit als ideologisch —, als sie einen transzendenten Begriff des Wesens des
Menschen voraussetzt. Indem Marx, in der Lesart Althussers, insbesondere diese
idealistische Ideologie vom menschlichen Wesen — ebenso wie weitere idealisti-
sche Konzeptionen, etwa ein teleologisches Geschichtsverstindnis — iiberwinde,
begriinde er mit dem Historischen Materialismus eine ,,wissenschaftliche®, denn
in diesem Sinne nicht auf ideologischen Begriffen fulende Theorie der Ge-
schichte der Gesellschaft, welche die Geschichte als Prozess ohne (vorgingig
vorausgesetztes) Subjekt (vgl. Althusser LP: 65f.) begreife.’

Die ,,Wissenschaftlichkeit™ des Historischen Materialismus beruhe damit auf
der Uberwindung idealistischer Positionen zugunsten eines materialistischen Be-
griffsgefiiges. ,,Materialistisch“ ist der Begriff von Geschichte als Prozess ohne
(vorgéngiges) Subjekt dann insofern, als er dem tatsdchlichen Geschehen keine
transzendenten Konstitutionsprinzipien unterstellt. Im Althusser’schen Begriffs-
gebrauch ist mit ,,Materialismus® folglich eine rekonstruktionstheoretische Re-
flexion im Ausgang des wirklichen Tuns gemeint. Wenn Marx, Althusser zufol-
ge, im Zuge seiner Formulierung der materialistischen Theorie der Geschichte
der Gesellschaft idealistische Argumentationen identifiziert, kritisiert und iiber-
windet, dann weist der Vollzug der Begriindung des Historischen Materialismus
als Wissenschaft zugleich {iber ein bloB3 einzelwissenschaftliches Forschungs-
interesse hinaus:

,»30 schldgt Marx, wenn er in der Theorie der Geschichte das alte Begriffspaar aus Indivi-
duum und menschlichem Wesen durch neue Begriffe (Produktivkrifte, Produktionsver-
hiltnisse etc.) ersetzt, in der Tat damit gleichzeitig eine neue Auffassung der ,Philosophie’
vor. Er ersetzt die alten Postulate (Empirismus-Idealismus des Subjekts, Empirismus-

Idealismus des Wesens), die nicht nur die Grundlage des Idealismus, sondern auch die des

9 Gegen die orthodoxe Auffassung vom ,,HISTOMAT", die die ,,Geschichte* als kon-
stitutives Subjekt hypostasiert und damit eine teleologische Geschichtsphilosophie vo-
raussetzt, besteht die Pointe von Althussers Reformulierung des Historischen Materia-
lismus gerade darin, dass dieser, indem er Geschichte partout als Prozess ohne konsti-
tutives Subjekt begreift, sich sogleich gegen jedwede Geschichtsteleologie und die
damit verbundenen dogmatischen Implikationen richtet. Aufgrund dieser antiteleolo-
gischen Funktionslogik gilt ihm der auf diese Weise reformulierte Historische Materi-

alismus als ,,wissenschaftlich.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 257

pramarxistischen Materialismus bilden, durch einen dialektisch-historischen Materialis-
mus der Praxis.” (Althusser FM: 291f.)

Althusser behauptet damit die /mmanenz der Marx’schen Philosophie, des Dia-
lektischen Materialismus im Historischen Materialismus und greift damit die
zeitgendssisch debattierte Frage nach dem Ort und dem Status der Marx’schen
Philosophie auf. So hat Marx seine philosophische Methode der Dialektik nicht
eigens in einem Schriftstiick ausbuchstabiert. Mit der These der Immanenz der
Marx’schen Philosophie geht Althusser somit zunichst davon aus, dass diese
,noch nicht anders existieren kann als in [Gestalt einer derartigen, Anm. d.
Hrsg.] Anspielung oder [eben; Anm. d. Hrsg.] im praktischen Vollzug“ (Althus-
ser DKL: 48). Aus diesem Grund visiert Althusser in Das Kapital lesen an, im
Nachvollzug die philosophische Argumentation von Marx in ihrer Argumentati-
onsbewegung sichtbar zu machen, ,,indem wir die Regeln einer Lektiire befolg-
ten, fiir die er uns in seiner eigenen Lektiire der klassischen Politischen Okono-
mie ein eindrucksvolles Modell gegeben und damit eine Lektion erteilt hat™ (Alt-
husser DKL: 45). Diese Vorgehensweise bezeichnet er als symptomale Lektiire.
Althussers Uberlegungen sind dementsprechend nicht als bloBe Marx-philo-
logische Untersuchungen misszuverstehen, die ihrerseits die Frage herausforder-
ten, welche philosophisch-systematische Relevanz es denn haben sollte, dariiber
zu spekulieren, welche nicht eigens dargelegte Philosophie die historische Per-
son Karl Marx vertreten haben konnte. Vielmehr findet Althusser im Kapital-
Projekt eine (implizite) immanenzphilosophische Perspektive vor. Wenn Althus-
ser also dogmatisch anmutend auf den Dialektischen Materialismus rekurriert,
dann ist damit kein kanonisches Paradigma gemeint, dass die Antworten auf jed-
wede philosophische Frage vorgibt, sondern eine neu bestimmte Immanenzphi-
losophie, die mit der Reflexion praktischer Vollziige anhebt. Genau deshalb
kann diese Position aber ausschlieBlich im Vollzug des Philosophierens beste-
hen. Sie ldsst sich vorfiihren, sie mag methodisch umrissen und in begrifflichen
Abgrenzungen Bestimmungsversuchen unterzogen werden. Als wesentlich durch
die Reflexionstdtigkeit bestimmte, die stets auf ein zu reflektierendes ,,Material®
angewiesen ist, ldsst sie sich jedoch nicht in einem abschlieenden, ein fiir alle
Mal giiltigen Text darlegen. Statt einer bloBen Theorie der Praxis im Sinne des
traditionellen Theorie-Praxis-Dualismus, ist sie als ,,(neue) Praxis der Philoso-
phie* (Althusser LP: 44) zu verstehen.'® Philosophieren als Praxis zu begreifen,

10 Ob sich Althusser dieser seinen Ausfiihrungen impliziten Pointe bewusst war, ist nicht
sicher, aber letztlich auch fiir die Uberzeugungskraft des Arguments unerheblich. Ein-

schldgig verdeutlicht dies die frappierende Spannung innerhalb des Aufsatzes Lenin

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

wiirde freilich nur dann einen Widerspruch zur Bestimmung der Philosophie als
THEORIE darstellen, wenn man einen Theorie-Praxis-Dualismus voraussetzt.
Wir haben allerdings gesehen, dass sich Althusser bereits in der Konzeption der
theoretischen Praxis gegen eine solche als idealistisch monierte Theorie-Praxis-
Dichotomie wendete. Was es bedeutet, Philosophieren in diesem Sinne als Pra-
xis zu begreifen, wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels ndher bestimmt.

3.2 Zur Kritik der empiristischen Problematik

Uber Bachelards und Rouse’ Problematisierungen des Subjekt-Objekt-Dualis-
mus hinausgehend, sucht Althusser also explizit nach einer Neubestimmung der
epistemologischen Problematik, die sich der Frage nach den spezifischen Moda-
litdten der Produktion von Erkenntnissen widmet. In dieser immanenzphiloso-
phischen Perspektive identifiziert Althusser zunéchst ein der klassischen empi-
ristischen erkenntnistheoretischen Problematik inhdrentes Problem, ndmlich,
dass diese einerseits den Erkenntnisvollzug voraussetzen muss, diesen anderer-
seits aber zugleich mit ihren eigenen begrifflichen Mitteln nicht als solchen be-
stimmen kann. Wenn Althusser in diesem Zusammenhang einen sehr weiten
Empirimusbegriff gebraucht, der sowohl den klassischen sensualistischen Empi-
rismus wie auch eine rationalistische Variante umfasst und sogar die Philosophie
Hegels einschlieBe (vgl. Althusser DKL: 53), dann nimmt er damit keine blof3
polemische Reduktion vor, sondern identifiziert eine gemeinsame empiristische
Problematik als Herzstiick der traditionellen Philosophie seit der Neuzeit (vgl.
Althusser DKL: 57f.), die von der (sowohl expliziten als auch impliziten) Vo-
raussetzung einer Subjekt-Objekt-Dichotomie geprigt ist (vgl. Althusser LP:
66;vgl. ausfiihrlicher auch Hackbarth 2015: 150f.). Nun hatten bereits Rouse und
Bachelard den Subjekt-Objekt-Dualismus fundamental kritisiert und auch ihre
philosophischen Bemiihungen suchten diesen zu iiberwinden. Althussers Kritik
geht allerdings insofern iiber die Einwdnde von Rouse und Bachelard hinaus, als
er erstens die Problematik der klassischen Erkenntnistheorie auf eine konstitu-
tionstheoretische Fragestellung zuriickfiihrt und zweitens die Frage nach der
praktischen Vermittlung als immanent in dieser klassischen Problematik ange-
legte, aber mit ihren begrifflichen Mitteln nicht explizierbare aufzeigt.

und die Philosophie (in der gleichnamigen Aufsatzsammlung LP 7-46) zwischen dem
Anspruch, dass nun die Zeit reif sei, die Marx’sche Philosophie aus dem Kapital her-
auszuarbeiten (vgl. Althusser LP: 23) und der schlussendlichen Bestimmung der mar-

xistischen Philosophie als neuer Praxis der Philosophie (vgl. Althusser LP: 44).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 259

Wie wir bereits im Zusammenhang des Anschaulichkeitsproblems am Bei-
spiel der Kant’schen Erkenntnistheorie gesehen haben, fiihrt die Dualititsannah-
me dazu, dass davon ausgegangen werden muss, Erkenntnis vollziehe sich zwi-
schen gegebenen und damit dem Erkenntnisakt vorgéngigen Objekten und Sub-
jekten (vgl. Althusser DKL: 53). Im Folgenden wird zu zeigen sein, dass sich
unter dieser Voraussetzung dann sowohl die Problemstellung der klassischen Er-
kenntnistheorie, die nach transzendenten Geltungsgriinden von Erkenntnis iiber-
haupt fragt, als auch die verschiedenen Losungsstrategien der unterschiedlichen
philosophischen Ansétze und — darauf zielt Althussers Kritik ab — deren ,,Blind-
heit” fiir eine praxisphilosophische Formulierung des Problems der Erkenntnis
ergeben.

In Absehung davon, ob in den einzelnen philosophischen Positionen das
Subjekt als transzendentales, als rationales, als psychologisches etc., sowie ob
das Objekt als bestindiges und unbewegliches Ding oder als Prozess in Bewe-
gung gedacht wird, geht es Althusser darum, dass dabei die Subjekt- und die Ob-
jektstelle stets als gegeben vorausgesetzt werden miissen (vgl. Althusser DKL:
53f.). Subjekt und Objekt miissen dann als dem Erkenntnisvollzug vorgingig
aufgefasst und konnen nicht als dessen Resultate in den Blick genommen wer-
den. Dies ist zunéchst vollig analog zu den Problemdiagnosen von Rouse und
Bachelard. Der springende Punkt, auf den Althusser mit dieser Feststellung iiber
diese beiden Autoren hinaus abzielt, ist dann allerdings, dass unter der Voraus-
setzung der Subjekt-Objekt-Dualitdt die Erkenntnistétigkeit — wie jede andere
Tatigkeit auch — ausschlieBlich konstitutionstheoretisch, ndmlich entweder als
durch das Subjekt oder durch das Objekt konstituiert, begriffen werden kann. In
der Problematik — d.h. mit den begrifflichen Mitteln — der klassischen Philoso-
phie der Moderne kann dann also keine Argumentation entwickelt werden, die
die wirklichen (Erkenntnis-)Vollziige an den methodischen Anfang stellt. Alt-
husser zeigt damit also eine der empiristischen Problematik implizite Reflexion
des Erkenntnisvollzugs auf, die allerdings innerhalb dieser nicht als Vollzug be-
stimmt werden kann. Dieses in der empiristischen Problematik zum Ausdruck
kommende Verschwinden der Vollzugsseite stellt nun, so Althusser, keine belie-
bige philosophische Nachléssigkeit dar, sondern ist als ideologisches Moment
des gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhanges zu begreifen. Insbesonde-
re reflektierten sich darin ndmlich — grofBtenteils unbewusste — Vorstellungen
iiber die gesellschaftliche Arbeitsteilung, grundlegend strukturiert nach der Tren-
nung in Hand- und Kopfarbeit. Des Weiteren schreibt sich hier zumeist eine be-
stimmte Vorstellung iiber eine funktionale Ausdifferenzierung der Disziplinen
ein, die insbesondere der Philosophie gegeniiber den Einzelwissenschaften die
Rolle der transzendenten Geltungsbegriindung zuschreibt (vgl. Althusser DKL:

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

86, PSPW: 48f.). Wenn also in der erkenntnistheoretischen Reflexion der Wis-
senschaften und deren Erkenntnisse vom Vollzugscharakter der Erkenntnispro-
duktion abstrahiert wird und diese auf ihre theorieformigen Produkte reduziert
werden, dann wird den Wissenschaften damit zugleich eine Position jenseits der
gesellschaftlichen Praxis, ndmlich in einer Sphére der ,,reinen Theorie® zuge-
schrieben. Auch die philosophische Reflexion ihrerseits wihnt sich dann in ei-
nem solchen auBergesellschaftlichen ,,Raum der Theorie®, wéhrend sie tatsdch-
lich, héchstgradig politisch, an der Reproduktion der gesellschaftlichen Arbeits-
teilung beteiligt ist.

Damit weist Althussers Empirimuskritik eine dessen Denken priagende
Denkbewegung auf, ndmlich das Denken der Problematisierung (vgl. Schmidt
2015: 4), und zwar in doppelter Hinsicht: Das Herausarbeiten der einer theoreti-
schen Formation immanenten Problematik — der Modalitéten ihrer Fragestellun-
gen und Losungsstrategien — verbindet sich dabei mit einer Problematisierung
dieser Problematik, die insofern immanenzphilosophisch erfolgt, als sie am im-
manent ,,Unsichtbaren® dieser Problematik ansetzt. In anderen Worten, Althus-
ser expliziert die impliziten Reflexionsbedingungen des Empirismus, um sie ei-
ner hoherstufigen Reflexion zugénglich zu machen.

Wir haben bereits gesehen, dass Althusser dem idealistischen Dualismus von
Theorie und Praxis die Bestimmung des wissenschaftlichen Tuns als theoretische
Praxis sowie der Philosophie als ihrerseits praxisformige Theorie der theoreti-
schen Praxis entgegensetzt. Inwiefern aber die Voraussetzung des Subjekt-
Objekt-Dualismus systematisch mit einer empiristischen und damit idealisti-
schen Erkenntnisauffassung einhergeht, gilt es nun aufzuzeigen. So bestimmt
Althusser als Charakteristikum des Empirismus diejenige die Philosophie seit
der Neuzeit pragende Auffassung, welche den Erkenntnisprozess in einem idea-
listischen Modell des Sehens begreift und dieses Sehen als Widerspiegelung des
Wesens eines Gegenstandes versteht (vgl. Althusser DKL: 54)."" Damit fiihrt

11 In dieser Hinsicht identifiziert Althusser dhnliche Problemlagen, die in der angelsidch-
sischen Philosophie prominent von Wilfrid Sellars unter dem Topos des Mythos des
Gegebenen (Sellars 1999) und von Richard Rorty als die Diagnose, die neuzeitliche
Philosophie durchziehe eine Auffassung der Erkenntnis nach dem Modell der Spiege-
lung (Rorty 1987), vorgetragen wurden. Allerdings unterscheidet sich die praxisphilo-
sophische Losungsperspektive Althussers grundlegend von denjenigen der angelséch-
sischen Autoren und vermeidet insbesondere die relativistischen Implikationen des
Rorty’schen Vorschlags. So rechnet Rorty in Der Spiegel der Natur (1987) im Aus-
gang angelsichsischer pragmatistischer und analytischer Positionen ebenso mit der

Auffassung von Erkenntnis als Spiegelung ab und plédiert dafiir, sich in der Philoso-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 261

Althusser den Empirismus also nicht auf ein explizites Bekenntnis zum Subjekt-
Objekt-Dualismus, sondern auf die Vorstellung, Erkenntnis vollziehe sich in
Form einer Sicht — und sei damit als Abbildrelation zu begreifen — zuriick. In
diesem empiristischen Verstdndnis besteht der Erkenntnisvorgang dann darin,
dass sich ein Subjekt das Wesen eines Objektes aneignet, und diese als Sehen
modellierte Aneignung setzt (implizit) voraus, dass jenes Wesen in einem gege-
benen Gegenstand vorliegt, aus welchem es lediglich extrahiert werden miisse.
Damit erscheint der Prozess der erkennenden Aneignung eines Gegenstandes als
von der Objektseite determiniert (vgl. Althusser DKL: 28). In der Regel wird
diese Objektdetermination dann als Geltungsgrund fiir die Objektivitét einer Er-
kenntnis angefiihrt. Im Unterschied zur landldufigen Bestimmung des Empiris-
mus, welche diesen auf die Auffassung, die Sinnlichkeit sei die letztinstanzliche
Quelle der Erkenntnis, zuriickfiihrt und ihn damit vom Rationalismus abgrenzt,
der als solche Quelle die Vernunft bzw. den Verstand setzt, orientiert sich Alt-
hussers Problematisierung des Empirismus also nicht primér an der jeweiligen
Priorisierung eines Erkenntnisvermdgens. Stattdessen bestimmt er formtheore-
tisch die spezifische abbildtheoretische Auffassung des Erkenntnisprozesses als
Kern des Empirismus.'? Nicht die explizite Setzung einer vorgingigen Gegeben-

phie vom Leitbild der Spiegelmetaphorik zu verabschieden. Demgegeniiber entwickelt
der Althusser-Schiiler Lecourt in der Schrift Lenins philosophische Strategie (1975b)
eine Perspektive, die jenseits einer verkiirzten Ausdeutung eine praxistheoretische Re-
formulierung des Spiegelungsverhéltnisses vorschldgt. Dies kiindigt bereits der Unter-
titel ,,Von der Widerspiegelung (ohne Spiegel) zum Prozef3 (ohne Subjekt) an.

12 So reduziert sich der Empirismus dann nicht bloB auf eine Theorie naturwissenschaft-
licher Erkenntnis, sondern schlieft ebenso bestimmte geisteswissenschaftliche Metho-
denverstiindnisse ein. Im Zuge seiner methodologischen Uberlegungen zur Lektiire
der Marx’schen Kapital-Schriften identifiziert Althusser unter anderem ein Lektiire-
verstindnis, welches die Antworten als unmittelbar im untersuchten Text gegeben vo-
raussetzt, als Fortfiihrung dieses ,,Mythos des Lesens® (Althusser DKL: 25). Ebenso
wie Galilei seine physikalische Forschung als Lesen im Buch der Welt beschreibe,
folge auch der junge Marx dem Leitgedanken, ein in den konkreten menschlichen Er-
zeugnissen vollig transparent sichtbares Wesen der menschlichen Geschichte ,,heraus-
lesen” zu konnen. Eine dogmatische Marx-Lektiire, die voraussetzt, ein essenzielles
Wesen des Marx’schen Denkens sei in dessen Schriften unmittelbar und der Lektiire-
arbeit vorgingig présent, reproduziere eben jenen Mythos des Lesens. Althusser weist
dabei auf das religiose Motiv dieser Auffassung hin, welche letztlich die Struktur der
Vorstellung spiegele, die heilige Schrift versammele die Weltwahrheit, welche aus

dieser bloB herausgelesen werden miisse (vgl. Althusser DKL: 24f.).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

heit der Gegenstandsseite, sondern deren Voraussetzung — sei diese implizit oder
explizit — in der Erkenntnisauffassung zeichnet eine Position dann als empiris-
tisch aus. Dies ermdglicht es ihm, auch Kant sowie dem von ihm so gelesenen
Hegel " eine empiristische Problematik zuzuschreiben. In diesem Sinne hatte ich
in Auftakt I gezeigt, dass auch Kants transzendentalphilosophische Position von
der Gegebenheit des Erfahrungsgegenstands ausgehen muss. Althussers Proble-
matisierung der empiristischen Problematik lduft dann auf die Pointe hinaus, die-
se Voraussetzung als idealistisch aufzuzeigen. Insofern ist Althussers Auseinan-
dersetzung mit dem Empirismus nicht als bloe Abrechnung mit einer partikula-
ren philosophischen Stromung zu verstehen, vielmehr verkorpert diese exempla-
risch eine Fundamentalkritik an jeglichen idealistischen Auffassungen, auch in-
nerhalb solcher Positionen, die sich — wie der klassisch sensualistische Empiris-
mus im engeren Sinne — partout antiidealistisch wahnen.

Wenn der Empirismus von einer abbildungstheoretischen Modellierung des
Erkenntnisprozesses ausgeht, dann muss er ndmlich implizit zwischen dem Real-
objekt — bzw. seiner Widerspiegelung im Bewusstsein, etwa in Form von Sinnes-
daten — und dem Wesen des Realobjektes unterscheiden. Verdeutlichen ldsst sich
dies bereits am klassischen sensualistischen Empirismus. SchlieBlich kann dieser
Erkenntnis nicht auf die Widerspiegelung der Mannigfaltigkeit der Erfahrung re-
duzieren, denn dann wiirde bereits jeder — moglicherweise der Tduschung unter-
liegende — Sinneseindruck eine Erkenntnis darstellen. Vielmehr muss er davon
ausgehen, dass sich an den Gegenstdnden der Erfahrung wesentliche und unwe-
sentliche, substanzielle und akzidenzielle Eigenschaften durchdringen. Als er-
kannt gilt ihm ein Gegenstand genau dann, wenn seine wesentlichen Eigenschaf-
ten identifiziert worden sind. Insofern besteht Erkenntnis dann in der Abstraktion

13 Hegel gilt ihm dann insofern als Empirist, als er zwar ,,unter gewissen Gesichtspunk-
ten die Erkenntnis als von einer Geschichte produziert begreift, [...] [allerdings; K.T.]
realisiert er doch die Erkenntnis in der Realitét einer Geschichte, die nichts anderes ist
als die Entfaltung dessen, was sie bereits an ihrem Ursprung enthalten hat* (Althusser
DKL: 53). Eine Lesart, die in affirmativer Weise den Hegel’schen Weltgeist als teleo-
logisches Subjekt der Geschichte begreift, vertritt insbesondere Alexandre Kojéve
(2000: 88f.), dessen Hegel-Rezeption in Frankreich wirkméchtig ist (vgl. dazu proble-
matisierend Hackbarth 2015: 89-113). Wenn Althusser Hegel kritisiert (vgl. Althusser
FM: 61-104; DKL: 53), dann stellt dies strenggenommen eine Kritik an diesem Ko-
jeve’schen Hegel dar. Demgegeniiber arbeiten Stekeler-Weithofer (2005), Hoffmann
(2004), Hubig (2008) und Baumann (2010: 172-182) ein rekonstruktionstheoretisches
Versténdnis der Hegel’schen Philosophie, insbesondere des Konzeptes des Weltgeis-

tes aus.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 263

des Unwesentlichen vom Wesentlichen. Weil das empiristische Erkenntnis-
modell allerdings den Erkenntnisprozess als passive Abbildung von Gegebenem
auffasst, muss der Empirismus voraussetzen, dass die Verschiedenheit wesentli-
cher und unwesentlicher Anteile bereits — dem Erkenntnisprozess vorgingig —
im gegebenen Objekt liegt:

,,Genauso wie das Gold vor seiner Extraktion als ein noch nicht von der Gesteinsader ge-
trenntes Gold in eben diesem Gestein existiert, so existiert auch das Wesen des Realen als
reales Wesen in dem Realen, welches es enthalt. (Althusser DKL: 54; Herv. i.0.)

Entscheidend fiir Althussers Charakterisierung der empiristischen Problematik
ist also, dass ihm eine Erkenntnisauffassung vollig unabhingig davon, wie ein
solches Abstraktionsverfahren im Einzelnen verstanden wird — ob als begriffs-
logische Analyse oder ob iiber experimentaltechnische Methoden vermittelt —
und wie das Reale — etwa holistisch, atomistisch, kontinuierlich oder diskret —
bestimmt wird, genau dann als empiristisch gilt, wenn sie — explizit oder implizit
— vom Gegebensein des Wesens im realen Objekt ausgeht.

Die Crux dieser empiristischen Erkenntnisauffassung liegt nun darin, dass sie
in der implizit vorausgesetzten Spaltung des realen Gegenstandes die Erkennt-
nistdtigkeit ihrerseits verschwinden lésst — diese indes gleichwohl voraussetzen
muss. Die Erkenntnistétigkeit mag dann zwar etwas am realen Objekt dndern —
etwa durch eine das Experimentieren vorbereitende Préparation der Untersu-
chungsgegenstidnde —, sie dndert allerding nichts an seinem wesentlichen Kern,
sondern verhilft diesem zur Erscheinung. Der Erkenntnisakt im engeren Sinne
muss dann reduziert werden auf den Augenblick der Sicht des zur Erscheinung
kommenden Wesens des Realobjektes. Da der Empirismus ein solches der Er-
kenntnisoperation vorgidngig bestehendes Wesen des Gegenstandes voraussetzt,
kann diese dem Gegenstand nichts Wesentliches hinzufligen. In dieser Hinsicht
muss sie in all ihren Effekten dann dem unwesentlichen Teil des zu erkennenden
realen Gegenstandes zugerechnet werden (vgl. Althusser DKL: 55) und zugleich
muss dennoch davon ausgegangen werden, dass sie dessen Wesen allererst iden-
tifiziert.

In seinem Versuch, die Objektseite zum bestimmenden Moment des Er-
kenntnisprozesses zu setzen, hypostasiert der Empirismus also die rekonstruktiv
am vollzogenen Erkenntnisakt gewonnene Unterscheidung zwischen dem Er-
kenntnisobjekt und Realobjekt zu einer objektstufigen Verschiedenheit am Er-
kenntnisobjekt (vgl. Althusser DKL: 57). Die Crux besteht dann also in einer
fundamentalen Diskrepanz zwischen der Form, in der er den Erkenntnisprozess

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

beschreibt, zu demjenigen, was er im Vollzug dieser Beschreibung tut. Imma-
nent im Vollzug seiner Argumentation

,.gesteht [der Empirismus damit; K.T.] ein, dass das Objekt der Erkenntnis nicht identisch
ist mit dem realen Objekt, denn er erklért [doch; Anm. d. Hrsg.], dass es blof} einen Teil
des realen Objektes ausmacht. Aber er leugnet zugleich, was er [damit; Anm. d. Hrsg.]
eingesteht — und zwar genau dadurch, dass er diesen Unterschied zwischen zwei Objekten,
dem Objekt der Erkenntnis und dem realen Objekt, auf eine einfache Unterscheidung zwi-
schen den Teilen eines einzigen Objektes reduziert: [ndmlich; Anm. d. Hrsg.] des realen
Objektes.” (Althusser DKL: 60).

Diese praktisch vollzogene, aber angesichts der eingeschrinkten begrifflichen
Moglichkeiten zugleich innerhalb der empiristischen Problematik nicht reflek-
tierbare Unterscheidung geht ferner mit ihren Verwendungsweisen des Wortes
,Objekt einher, welches einerseits im Sinne des Realobjektes fiir eine dem Er-
kenntnisprozess vorgiangige und dem Erkenntnissubjekt dulerliche Entitdt, ande-
rerseits im Sinne eines Erkenntnisobjektes, d.h. als von einem Subjekt im Er-
kenntnisvollzug angeeignetes Wesen eines Gegenstand — mithin als Resultat ei-
nes Erkenntnisprozesses — veranschlagt wird (vgl. Althusser DKL: 60). Letzteres
gesteht er in seiner Argumentation implizit ein und leugnet es zugleich, indem er
das angeeignete (sprich: erkannte Wesen) zu einem prakategorial gegeben Teil
des Realobjektes hypostasiert. Die begriffliche Unterscheidung zwischen Real-
objekt und Erkenntnisobjekt ist in der empiristischen Problematik somit als im-
manent abwesende Frage enthalten (vgl. Althusser DKL: 58). Althussers Formu-
lierung und Problematisierung dieser durch den Empirismus implizit aufgewor-
fenen Frage transzendiert dann notwendigerweise die Immanenz der empiristi-
schen Problematik.

Die implizite Zweideutig des Wortes ,,Objekt™ erklért sich dann genau da-
durch, dass der Empirismus, indem er einem Mythos der Gegebenheit der Ob-
jektseite unterliegt, von dem Tatigkeitscharakter der Erkenntnis notwendig abs-
trahieren muss und dabei das Bedingungsverhiltnis von Erkenntnisvollzug und
Erkenntnisprodukt konstitutionstheoretisch umkehrt. Oder in anderen Worten: Er
verkehrt die methodische Ordnung, welche er implizit voraussetzen muss. Wiir-
de der Empirismus dieser methodischen Ordnung gemél die Erkenntnis als 7d-
tigkeit in den Blick nehmen, miisste er einsehen, dass sich ein solches ,,Wesen*
ausschlieBlich rekonstruktionstheoretisch, ndmlich als Resultat eines erfolgten
Erkenntnisvollzugs bestimmen ldsst. In anderen Worten, er miisste einschen,
dass die zur konstitutiven Voraussetzung erklirte Spaltung der Objektseite einer
Reflexion auf getétigte Vollziige erwéchst.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 265

Da die empiristische Problematik den Gegenstand der Erkenntnis aber als
vorpraktisch gegebenes Realobjekt setzt, kann sie ihn gerade nicht als Rohstoff —
der immer bereits vorhergehenden Praxen entstammt — bestimmen. Indem er von
den (Tétigkeits-)Bedingungen, unter denen Wissenschaften zu ihren Gegenstén-
den kommen, abstrahiert, bemerkt er ferner nicht, dass

,.soweit man auch in die Vergangenheit eines Zweiges der Erkenntnis zuriickgehen mag —
dabei niemals mit ,reinen‘ sinnlichen Anschauungen oder Vorstellungen zu tun bekommt,
sondern es mit einem Rohstoff zu tun hat, der immer schon komplex ist, [also; Anm.
d. Hrsg.] mit einer Struktur von ,Anschauung ‘ oder ,Vorstellung ‘, in der in einer eigen-
timlichen , Verbindung® zugleich sinnliche ,Elemente’, technische Elemente und ideologi-
sche Elemente miteinander verkniipft sind* (Althusser DKL: 64; Herv. i.0.).

Der Empirismus kann dann das Erkenntnisobjekt gerade nicht als

,einen Gegenstand [betrachten; K.T.], welchen die Erkenntnis [weiter; Anm. d. Hrsg.]
transformieren wird, dessen Formen sie im Prozess seiner weiteren Entwicklung modifi-
zieren wird, um [dadurch wiederum; Anm. d. Hrsg.] Erkenntnisse zu produzieren, welche
dann wiederum unaufthorlich transformiert werden, die aber dabei niemals authdren, sich
auf ihr Objekt als auf ein Objekt der Erkenntnis zu beziehen* (Althusser DKL: 65; Herv.
1.0.).

Aufgrund des Mythos des Gegebenen (vgl. Althusser DKL: 95), der dazu verlei-
tet, das gegebene Realobjekt als konstitutiven Anfang des Erkenntnisprozesses
zu setzen, kann der Empirismus also die jeweiligen Modalititen, unter denen his-
torisch spezifische Wissenschaften an ihren Gegenstéinden arbeiten, nicht in den
Blick nehmen (vgl. Althusser DKL: 99). Weil der Empirismus die Erkenntnis-
beziehung als Sicht eines vorgingigen Objektes bestimmt, muss er wissenschaft-
lichen Fortschritt als kontinuierlichen Prozess der Verbesserung des Sehens, der
Verfeinerung des wissenschaftlichen Blicks verstehen, der das immer schon ge-
gebene und gleich bleibende wissenschaftliche Objekt blof3 differenzierter er-
fasst. Die Einstein’sche Relativititstheorie bezdge sich dann auf das gleiche Ob-
jekt wie die Newton’sche Mechanik und erkenne es lediglich ,,scharfsichtiger*
als diese (vgl. Althusser DKL: 64; vgl. dazu auch Hackbarth 2015: 150f.). Unter-
schiede in der Weise, wie die klassische Mechanik und die Relativitétstheorie ih-
re spezifischen Erkenntnisobjekte im Rahmen ihrer verschiedenen Problema-
tiken konstruieren — in anderen Worten, die Diskontinuitdt der Erkenntnismittel
—, welche Bachelard mit dem Terminus des Bruchs zu erfassen suchte, kann eine
empiristische Wissenschaftsauffassung dann nicht in den Blick nehmen. Der

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Mythos des Gegebenen geht also systematisch mit der Auffassung einher, die
Wissenschaftsgeschichte erfolge in Form eines kontinuierlichen Prozesses (vgl.
Althusser DKL: 24; vgl. dazu auch Bayertz/Vogeler 1977: 105).

Der empiristischen Problematik ist damit eine (idealistische) Tauschung iiber
das theoretische Tun immanent, und zwar sowohl hinsichtlich der eigenen philo-
sophischen Tétigkeit als auch im Hinblick auf die reflektierte wissenschaftliche
Titigkeit. Auf der Ebene des wissenschaftlichen Tuns besteht diese Téduschung
in der Reduktion des wissenschaftlichen Erkenntnisaktes auf die bloBe Sicht.
Auf der Ebene der philosophischen Reflexion hingegen liegt mit der Leugnung
der eigenen Unterscheidungstdtigkeit eine Tduschung der Empiristinnen iiber
das philosophische Tun vor: Um ihre Auffassung des Erkenntnisprozesses auf-
rechtzuerhalten, miissen sie die implizit getroffene begriffliche Unterscheidung
zwischen Real- und Erkenntnisobjekt als eine der Unterscheidungstitigkeit vor-
géngige Verschiedenheit auf Seiten des Realobjektes présentieren (vgl. Althusser
DKL: 60).

Freilich erfolgt Althussers Auseinandersetzung mit der empiristischen Pro-
blematik im Hinblick auf sein Projekt der Verhéltnisbestimmung von Wissen-
schaft, Ideologie und Philosophie. Mit den ihr immanenten idealistischen Ziigen
ist die empiristische Philosophie dann insofern ideologisch, als sie ein verzerrtes
Versténdnis ihrer eigenen philosophischen Tatigkeit wie auch der wissenschaft-
lichen Tatigkeit vermittelt. Gerade weil sie nicht auf die Bedingungen ihres Phi-
losophierens reflektiert, operiert sie im ,,notwendigerweise geschlossenen Raum‘
ihrer impliziten Problematik, ndmlich einer legitimatorischen Formulierung des
Problems der Erkenntnis, und weist damit ,,die theoretische Produktionsweise
der Ideologie* (Althusser DKL: 79) auf. Die ,,Empiristinnen” sind dann ihrer-
seits nicht als blof schopferische Subjekte zu begreifen, die ihre Erkenntnisauf-
fassung in einem gesellschaftsfreien Theorieraum ersinnen, sondern unterliegen
gesellschaftlichen Subjektivierungsprozessen. So ererbt der Empirismus die ide-
alistische Auffassung der Erkenntnis als Sicht von praktischen Ideologien (etwa
von Auffassungen iiber die gesellschaftliche Arbeitsteilung, von religioser My-
thologie etc.) und damit von ,,aullertheoretischen Instanzen“ (Althusser DKL:
78) und formuliert im Ausgang dieses Mythos eine gleichsam der wissenschaft-
lichen Praxis von auen aufgepfropfte legitimatorische Erkenntnisfrage, anstatt
wirkliche Prozesse der Erkenntnisproduktion an den Anfang zu stellen."*

14 Vgl. entsprechende Schliisselpassage zum Verhéltnis von praktischen Ideologien und
klassischer erkenntnistheoretischer Problematik und der Geschlossenheit letzterer:
,,Im Rahmen der theoretischen Produktionsweise der Ideologie (welche sich in dieser

Hinsicht ganz und gar von der theoretischen Produktionsweise der Wissenschaft un-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 267

Ideologisch ist die empiristische Problematik dann nicht bloB, weil sie ideo-
logische Momente der Trennung von Hand- und Kopfarbeit abbildet, weil sie ei-
nem religiésem Mythos des Sehens folgt (vgl. Althusser DKL: 78) oder andere
praktische Ideologien spiegelt, sondern weil sie damit ein wesentliches Moment
der Reproduktion dieser Ideologien darstellt, indem sie etwa mit ihrer Auffas-
sung des Erkenntnisprozesses den Wissenschaftlerlnnen ein ideologisches Ver-
héltnis zu ihrer eigenen Praxis suggeriert (vgl. Althusser PSPW: 40). Solche (un-
bewussten) Vererbungen philosophischer Positionen auf diejenigen Vorstellun-
gen, die WissenschaftlerInnen sich von ihrem eigenem Tun machen, thematisiert
Althusser spéter als ein Moment der sogenannten spontanen Philosophien der
WissenschaftlerInnen. Diese zu explizieren wird sich dann als eine wesentliche
Aufgabe einer immanenzphilosophischen Epistemologie bestimmen. Um dies zu
entwickeln, ist es allerdings notig, zunichst auf Althussers strukturale Reformu-
lierung der epistemologischen Problematik einzugehen.

terscheidet) ist die Formulierung eines Problems nichts anderes als der theoretische
Ausdruck fiir diejenigen Bedingungen, welche es ermdglichen, eine Losung, welche
bereits auBlerhalb des Prozesses der Erkenntnis produziert worden ist — weil diese
ndmlich von auBertheoretischen Instanzen und Anforderungen (von religidsen, morali-
schen, politischen oder anderen ,Interessen‘) durchgesetzt wird —[,] sich in einem
kiinstlichen Problem wiederzuerkennen, welches eigens fabriziert worden ist, um ihm
zugleich als theoretische Spiegelung und als praktische Rechtfertigung zu dienen. Die
gesamte westliche moderne Philosophie, welche von dem ,Problem der Erkenntnis*
beherrscht wird, wird auf diese Weise in der Tat von der Formulierung eines ,Prob-
lems* beherrscht, welches in [derart; Anm. d. Hrsg.] produzierten Ausdriicken und auf
einer [derart produzierten; Anm. d. Hrsg.] theoretischen Grundlage [als solches; Anm.
d. Hrsg.] produziert worden ist (dies bei einigen ganz bewusst, wiahrend andere dies
unbewusst getan haben), welche eben diejenigen theoretisch-praktischen Auswirkun-
gen ermoglichen sollten, welche von diesem Wiedererkennen im Spiegel erwartet
wurde. So wird dann die gesamte Geschichte der westlichen Philosophie nicht etwa
von dem ,Problem der Erkenntnis‘ beherrscht, sondern von dessen ideologischer Ld-
sung, d.h. [derjenigen Losung; Anm. d. Hrsg.] welche im Vorhinein von den prakti-
schen, religiésen[,] moralischen und politischen ,Interessen‘ durchgesetzt worden war,
welche der Wirklichkeit der Erkenntnis ganz fremd waren, aber doch in diese ,Prob-
lem[stellung; Anm. d. Hrsg.]* aufgenommen werden sollten. (Althusser DKL: 78f.;
Herv. i.0.).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

3.3 Theoretische Felder: Von der bloBen Immanenz zum
Transzendieren der Immanenz

Diesem ,,Idealismus® der erkenntnistheoretischen Problematik der philosophi-
schen Moderne, welche Althusser auf die Grundstruktur der empiristischen Er-
kenntnisauffassung zuriickfiihrt, setzt er eine ,,materialistische* Reformulierung
der Erkenntnisfrage gegeniiber, die statt von der ,,idealistischen* Legitimations-
frage von der Wirklichkeit wissenschaftlicher Erkenntnisproduktionen ausgeht.
Die Kernfrage der materialistischen Epistemologie lautet dann: ,,Durch welchen
Mechanismus produziert die Produktion des Objektes der Erkenntnis die kogni-
tive Aneignung des realen Objektes, welches auBerhalb des Denkens in der rea-
len Welt existiert? (Althusser DKL: 90) Gleichwohl sei vorweggenommen,
dass Althusser keineswegs eine abschlieBende Bestimmung jenes Erkenntnis-
effektes — des Mechanismus der Aneignung des realen Objekts mittels der Pro-
duktion des Erkenntnisobjektes — vorlegt, sondern hier vielmehr allererst die re-
konstruktionstheoretische Frage nach der Form, nach den Modalitéten, nach den
wirklichen Bedingungen und damit der Art und Weise wirklicher Erkenntnis-
vollziige formuliert. Insofern dient ihm die Reformulierung der Erkenntnisfrage
als Bestimmung der Problematik einer materialistischen Epistemologie. Erneut
erweisen sich also Althussers Uberlegungen als problematisierendes Denken.
Dieser programmatische Duktus sollte allerdings nicht als mangelnde Konse-
quenz gegen Althusser gewendet, sondern vielmehr als immanenzphilosophi-
scher Anspruch seiner Reformulierung der materialistischen Philosophie in Form
einer neuen philosophischen Praxis verstanden werden, die als fortzufiihrende
Praxis keinen endgiiltigen Abschluss finden kann — schlieBlich wiirde sie sonst in
einen Dogmatismus umkippen und eine erneute idealistisch geschlossene Proble-
matik der Erkenntnisfrage festschreiben.'”

15 Althusser steckt den Rahmen der ,,materialistischen* Reformulierung der Epistemolo-
gie wie folgt ab: ,,Mit anderen Worten muss die Frage nach der Aneignungsweise des
realen Objektes gestellt werden, welche fiir die [jeweilige; Anm. d. Hrsg.] Erkenntnis
spezifisch ist:

1) In einer Begrifflichkeit [des termes; Anm. d. Hrsg.], welche den Riickgriff auf die
ideologische Losung ausschliefit, wie sie in den ideologischen Figuren des
SUBJEKTES und des OBJEKTES sowie der Struktur ihrer wechselseitigen spie-
gelhaften Anerkennung/Wiedererkennung enthalten ist, in deren geschlossenem
Zirkel sie sich bewegen;

2) in einer Begrifflichkeit, welche einen Begriff der Struktur der Erkenntnis als eine

auf spezifische Weise offene Struktur ausbildet und zugleich den Begriff der Frage

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 269

In der Reflexion auf wirkliche Erkenntnisvollziige ist es dahingehend erfor-
derlich, das hat insbesondere seine Auseinandersetzung mit dem Empirismus ge-
zeigt, konsequent zwischen dem Realobjekt und dem Erkenntnisobjekt zu unter-
scheiden (vgl. Althusser DKL: 70). Denn gegen die Mythen des Gegebenen und
der Sicht betont Althusser, dass die wissenschaftliche theoretische Praxis immer
schon an etwas Allgemeinem, niemals jedoch an etwas blo3 Gegebenem arbei-
tet, auch wenn ihr Rohstoff als ,,bloe Tatsache* oder ,,reines Phdnomen* er-
scheint. Denn um ,, Tatsachen®, , Phdnomene® oder ,,Sinnesdaten* als solche zu
bestimmen, sind begriffliche und methodische Mittel vonn&ten, auch wenn diese
unbewusst veranschlagt werden. In anderen Worten, ,,Singularititen” wie ,,Tat-
sachen® oder ,,Sinnesdaten erweisen sich erst vor dem Hintergrund einer Pro-
blematik — im Falle der wissenschaftlichen Praxis vor einer ,,Theorie* im oben
skizzierten Sinne — als solche (vgl. Althusser FM: 229f.). Das Konstatieren einer
solchen Gegebenheit setzt also bereits Aneignungsbedingungen voraus, die aber
gerade mit Verweis auf eine vermeintliche Unmittelbarkeit unterschlagen wer-
den. Einzelwissenschaftliche ,,Theorien® bzw. Problematiken als Produktions-
mittel der theoretischen Praxis weisen nun ihrerseits als gesellschaftlich vermit-
telte die Form der Allgemeinheit auf, auch sie sind also nicht als unmittelbar ge-
gebene Singularititen zu begreifen. So bestimmt Althusser auf der Grundlage
der allgemeinen Produktionsstruktur die Form wissenschaftlicher Praxis als Pro-
zess, der an allen drei analytisch unterscheidbaren Stellen die Form von Allge-
meinheiten aufweist: Die theoretische Praxis arbeitet an einem Rohstoff in Form
problematisch gewordener élterer Erkenntnisse oder ideologischer Vorstellungen
(Allgemeinheiten I), die sie mithilfe einer einzelwissenschaftlichen ,,Theorie*,
also theoretischer, methodischer und gegenstindlicher Mittel (Allgemein-
heiten II) in wissenschaftliche Erkenntnisse (Allgemeinheiten III) transformiert
(vgl. Althusser FM: 230f).

Althusser kommt damit zu dem auf den ersten Blick iiberraschenden, denn
idealistisch anmutendem Schluss, dass der Vollzug der Erkenntnis ,,ganz und gar
innerhalb des Denkens* (Althusser DKL: 63) stattfindet. Althusser zielt damit
auf die Unhintergehbarkeit der Reflexivitdt der Erkenntnisproduktion ab. So
vollzieht er damit aber keineswegs eine idealistische Wende, sondern entwickelt
im Ausgang der Uberlegungen des spiten Marx eine materialistische Reformu-
lierung des Denkens, bestimmt als in Denkvollziigen ohne vorgingiges Subjekt
reproduziertes System der Bedingungen theoretischer Praxis:

bildet, welche sie selber an die Erkenntnis stellt — was [wiederum; Anm. d. Hrsg.]
impliziert, dass Ort und Funktion dieser Frage bei der Stellung der Frage als sol-
cher [ausdriicklich] durchdacht werden.* (Althusser DKL: 83f.; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

»Denn das ,Denken‘, um das es hier geht, ist nicht das Vermogen eines transzendentalen
Subjektes oder auch eines absoluten Bewusstseins, dem die reale Welt als Materie gegen-
iiberstiinde; dieses Denken ist genauso wenig das Vermdgen eines psychologischen Sub-
jektes, auch wenn menschliche Individuen seine Handlungstriager bilden. Dieses Denken
ist das historisch konstituierte System eines Denkapparates, der auf der natiirlichen und
gesellschaftlichen Realitét griindet und in ihr artikuliert ist. Es wird durch das System von
realen Bedingungen definiert, die es — wenn ich diese Formulierung wagen darf — zu einer
bestimmten Produktionsweise von Erkenntnissen machen.“ (Althusser DKL: 62; Herv.
1.0.)

Denken ist dann zu verstehen als eine Form gesellschaftlicher Praxis, die — wie
jede Praxis — materielle und ,,geistige” Momente aufweist, von anderen gesell-
schaftlichen Praxisformen, den 6konomischen, politischen und ideologischen,
letztinstanzlich ihren ,,Rohstoff* (in Form von Allgemeinheiten I) empféngt und
als Teil des gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhangs ,.eine bestimmte
objektive Realitdt aufweist (vgl. Althusser DKL: 62f.). Diese ,,Objektivitat®
griindet sich nun gerade nicht auf der Arbeit an vermeintlich unhintergehbar Ge-
gebenem, sondern darauf, dass wirkliche Praxen als immer auch materiale not-
wendigerweise an Gegenstanden vollzogen werden.

Im Sinne der doppelten Bedeutung von Bedingung als Erméglichung und
Begrenzung bedingt eine spezifische Problematik eines theoretischen Feldes —
seine ,,Theorie” — als Reflexionsbegriff auf die Gesamtheit ihrer Produktionsmit-
tel — nicht nur, welche Gegenstdnde eine bestimmte theoretische Praxis in den
Blick nehmen kann, sondern auch, was sie nicht als ihren Gegenstand reflektie-
ren kann. Und dieses zuvor Unsichtbare bestimmt sich freilich erst rekurrent,
nachdem es mit modifizierten Erkenntnismitteln ,,sichtbar* gemacht worden ist.
Gegen die idealistische Auffassung des Sehens arbeitet Althusser deshalb eine
strukturale Reformulierung des Sehens aus:

,,Die Sichtung ist [...] nicht mehr auf den Akt eines individuellen Subjekts zuriickzufiih-
ren, welches mit der Fahigkeit des ,Sehens® begabt ist, welche es dann entweder mit Auf-
merksamkeit oder aber in der Zerstreuung ausiibt; vielmehr ist die Sichtung das Ergebnis
seiner strukturellen Bedingungen, die Sichtung ist eine immanente Reflexionsbeziehung
des Feldes dieser Problematik zu ihren Gegenstéinden und ihren Problemen.” (Althusser
DKL: 37; Herv. i.0.)

Bereits in dieser Formulierung zeichnet sich ab, dass innerhalb eines durch eine

Problematik strukturierten Feldes einer theoretischen Praxis durchaus implizit an
Gegenstinden gearbeitet werden kann, welche allerdings innerhalb dieser ,,im-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 271

manenten Reflexionsbeziehung® nicht reflektiert werden koénnen und deshalb
nicht die Form von Erkenntnisgegenstinden annehmen. So bildet die Frage nach
den Bedingungen der Transformation theoretischer Problematiken, mithin die
Frage danach, was die Produktion eines neuen Erkenntnisgegenstandes ermog-
licht, den Hintergrund, vor dem Althusser diese Uberlegungen entwickelt. In an-
deren Worten, es geht ihm um eine Bestimmung der allgemeinen Form des wis-
senschaftlichen Uberschreitens einer vorherigen Problematik. Dazu miissen zu-
néchst epistemologische Briiche als Transformationen der Modalititen (wissen-
schaftlicher) theoretischer Praxen rekonstruktiv bestimmt werden. Dies schliefit
sowohl in historischer Perspektive die Reflexion grundlegender Veranderungen
innerhalb von Wissenschaftsformationen als auch des innerhalb der wissen-
schaftlichen Praxis permanent vollzogenen Brechens mit Ideologischem ein. Auf
diese zweite Richtung werde ich im Zusammenhang mit der spontanen Philoso-
phie der WissenschaftlerInnen zuriickkommen.

Die erste Richtung entwickelt Althusser im Einzelnen anhand der Frage, in-
wiefern Marx in seiner Kritik der klassischen politischen Okonomie mit seinen
mehrwerttheoretischen Uberlegungen nicht bloB einen additiven Erkenntnis-
gegenstand formiert, sondern zugleich grundlegend mit deren Problematik
bricht, welche wiederum gleichwohl die Voraussetzung seiner theoretischen In-
novation darstellt (vgl. Althusser DKL: 34f.). An der Methode der Marx’schen
Kritik unterscheidet Althusser dahingehend eine verkiirzt rekurrenzlogische Dar-
stellungsebene von einer kritisch-immanenztheoretischen. Seine durchaus als
Kritik am Psychologismus Bachelards zu lesende Pointe ist, dass die bloBe Re-
kurrenzmethode Gefahr 14duft, den idealistischen Mythos des Sehens zu reprodu-
zieren: Denn sie beurteilt die Analysen der politischen Okonomen nach Mafga-
be der bereits vorliegenden Mehrwerttheorie. Alles, was die politische Okono-
mie nicht ,,sieht* — etwa ihre begriffliche Vermengung des Wertes der Arbeit mit
dem Wert der Arbeitskraft —, erscheint dann als bloBes Versagen des Sehens, das
etwas Vorhandenes, was der Historische Materialismus doch so klar sehe, nicht
sieht. In anderen Worten, aus einer solchen verkiirzten Rekurrenzperspektive,
die die strukturalen Bedingungen ausklammert, muss dann das ,,Sehen des His-
torischen Materialismus als ein im Vergleich zu demjenigen der klassischen po-
litischen Okonomie ,,besseres Sehen* aufgefasst werden (vgl. Althusser DKL:
28f.). Demgegeniiber interessiert Althusser die andere, denn kritisch-immanenz-
theoretische Perspektive von Marx, die nach den Bedingungen des ,,Sehens* und
,Nichtsehens* der klassischen politischen Okonomie fragt:'®

16 Der von Althusser so rekonstruierte Marx vollzieht damit nicht blof3 einen epistemolo-

gischen Bruch, sondern reflektiert zugleich epistemologisch auf die Bedingungen die-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

,»[D]as Nicht-Sehen ist damit etwas, das selbst innerhalb des Sehens liegt, es ist selbst eine
Form des Sehens und steht daher in einem notwendigen Verhéltnis zum Sehen. [...] [I]n
dieser organischen Hineinmengung des Nicht-Sehens in das Sehen [besteht; K.T.] eine
Identitdt im Vollzug.* (Althusser DKL: 32)

Diesen immanenztheoretischen Modus bezeichnet Althusser als symptomale
Lektiire (vgl. Althusser DKL: 29). Jener kann dann nicht bei dem Befund stehen
bleiben, dass etwa die klassische politische Okonomie bestimmte Zusammen-
hénge sehr gut, manche lediglich defizitdr, andere hingegen iiberhaupt nicht
,»sieht”, sondern begreift deren spezifisches ,,Nichtsehen* und ,,Sehen* als Effekt
ihrer Problematik, der Bedingtheit ihres ,,Sehens“. Wéhrend die lediglich rekur-
rente Perspektive angesichts der latenten Anwesenheit von Problemen innerhalb
des Diskurses der fritheren Wissensformationen — etwa der begriffslogischen
Leerstelle, die die klassische politische Okonomie im unreflektierten Ubergang
von der Rede vom Wert der Arbeit zu derjenigen vom Wert der Arbeitskrafi an-
deutet oder aber der Indizien auf Oxidationsprozesse in den Experimentalpraxen
der Phlogistontheorie — zum blofen Staunen verdammt ist, muss die symptomale
Methode erklédren, warum das Nicht-sehen-Konnen des Mehrwerts oder des Sau-
erstoffs immanent in deren Problematiken begriindet liegt. Auch wenn innerhalb
der fritheren Problematik solche Spuren fiir die spéteren Konzepte — z.B. Sauer-
stoff, Mehrwert — produziert werden, so konnen sie immanent — mit ihren be-
grifflichen und methodischen Mitteln — nicht als Probleme formuliert werden.
Sie bleiben dann als Probleme, die eine theoretische Neuausrichtung und eine
Reformulierung der leitenden Fragestellungen erfordern wiirden, unsichtbar.'’

ses Bruchs. Dies sollte nun nicht dahingehend missverstanden werden, dass eine sol-
che epistemologische Reflexion konstitutiv das ,,epistemologische Brechen® von an
einer wissenschaftlichen Neuerung beteiligten WissenschaftlerInnen leitet. Denn epis-
temologische Briiche lassen sich schlie8lich erst rekurrent in der Reflexion auf neu er-
langte Erkenntnisse bestimmen. Die im Folgenden dargestellten Uberlegungen Alt-
hussers sind damit dezidiert als rekonstruktionstheoretische Reflexionen auf die Form
wissenschaftlicher Praxis zu verstehen.

17 Hinsichtlich des Mehrwerts formuliert Althusser dies wie folgt: ,,Was die politische
Okonomie nicht sieht, ist eben das, was sie fut: ihre Produktion einer neuen Antwort
ohne Frage und zugleich die Produktion einer neuen latenten Frage, die in dieser neu-
en Antwort gleichsam wie in einer Hohlform enthalten ist. Durch die liickenhaften
Begriffe ihrer neuen Antwort hindurch hat die politische Okonomie eine neue Frage
hervorgebracht, aber sie hat das ,unwissentlich® [a son insu; Anm. d. Hrsg.] getan.
(Althusser DKL: 35f.; Herv. i.0.)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 273

Das ,,Auftreten” von Problemen, welche mit den Mitteln der vorherigen Pro-
blematik nicht als solche formuliert werden konnen, bezeichnet Althusser — mit
Riickgriff auf Marx — als vollzugsimmanenten ,,Terrainwechsel” (vgl. Althusser
DKL: 36). Entscheidend ist, dass dieses ,,Auftreten von Problemen keine
gleichsam magische Erscheinung ist, sondern als Effekt der differenziellen Re-
produktion der theoretischen Produktionsmittel verstanden werden muss. Diese
erfolgt ndmlich nicht gleichsam idealistisch-voluntaristisch und damit reibungs-
los, sondern kann in ihren Vollziigen prinzipiell auf Widerstdndigkeiten an der
Gegenstandsseite stolen. Rekapitulieren wir Althussers Reformulierung der
epistemologischen Frage:

,,Durch welchen Mechanismus produziert die Produktion des Objektes der Erkenntnis die
kognitive Aneignung des realen Objektes, welches auflerhalb des Denkens in der realen
Welt existiert? (Althusser DKL: 90; Herv. i.0.)

Explizit spricht Althusser dort also von der Aneignung des realen Objektes durch
die Produktion des Erkenntnisobjektes. Auch wenn Althusser in seinen Ausfiih-
rungen diesen Aspekt durchaus unterbelichtet ldsst, so muss dies doch dahinge-
hend verstanden werden, dass ein Realobjekt zwar nicht unmittelbar zugénglich
ist, aber als Ausloser von Widerstandigkeiten, die sich in Form von Spuren in
der auf seine Aneignung zielenden Produktion des Erkenntnisobjektes zeigen,
rekonstruiert werden kann.'® Solche Spuren von Realobjekten sind dann also
stets ein grundlegendes Moment der differenziellen Reproduktion von Problema-
tiken. Die innerhalb der alten Problematik vollzogene

,,Produktion eines neuen Problems [...] [ist dann zu verstehen als; K.T.] ein noch labiles

Anzeichen [indice; Anm. d. Hrsg.] dafiir [...], dass die Produktion einer neuen theoreti-

18 Dass dieser Vermittlungsaspekt innerhalb der Uberlegungen Althussers durchaus an-
gedacht wird, verkennen Bayertz/Vogeler (1977) vollig. Sie sehen sich deshalb gen6-
tigt, diesen mit Riickgriff auf die Schriften von Marx herauszuarbeiten und gegen ihre
— durchaus fundierte, allerdings einseitig verbleibende Althusser-Rezeption — auszu-
spielen. Im Unterschied zu diesen sieht Rheinberger sehr deutlich, dass Althusser die
Frage nach der Vermittlung von Realobjekt und Erkenntnisobjekt aufwirft, hélt ihm
allerdings vor, dieser nicht zureichend nachzugehen (vgl. Rheinberger 1975: 938ff.).
Insofern ist Rheinbergers spaterer Entwurf, das epistemische Ding als mittels techni-
scher Dinge produzierte experimentaltechnische Darstellung zu begreifen, als Fort-

fithrung der Vermittlungsfrage zu verstehen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

schen Problematik moglich geworden ist, in Bezug auf die das neue Problem nur eine
symptomatische Modalitét darstellt* (Althusser DKL: 36f.; Herv. i.0.).

Immanent im ,,Uberschuss®, den die Produktionsmittel einer Problematik in ihrer
differenziellen Reproduktion aufweisen, werden also zugleich die Bedingungen
ihres Transzendierens — der Reflexion hin zu einer neuen Problematik — produ-
ziert (vgl. Rheinberger 2006a: 231). Wenn also Lavoisier in der Formulierung
der Oxidationstheorie oder Marx in der Formulierung des Historischen Materia-
lismus mit den vorherigen Problematiken brechen, dann nicht, weil sie als mit
Genius begabte Visiondre gleichsam aus dem Nichts heraus neue Problemstel-
lungen kreieren oder weil sie sich einer besonders griindlichen psychoanalyti-
schen Katharsis unterzogen haben und deshalb nun eine klare Sicht auf den Ge-
genstand hitten, sondern weil sie die symptomatischen Indizien der alten Proble-
matiken als Probleme formulieren. Sie konstituieren die neuen epistemischen
Objekte — den Sauerstoff, den Mehrwert — nicht ex nihilo, sondern sie transfor-
mieren eine den vorherigen wissenschaftlichen Praxen bereits implizite Gegen-
standlichkeit zu epistemischen Objekten, zu denen nun vermittels der reformu-
lierten Problematiken ein reflexives Verhiltnis eingenommen werden kann.'
Die alten Praxen arbeiten also bereits an diesen Gegenstdnden, verfiigen aber
nicht iiber die begrifflichen und methodischen Mittel, ihr Daran-Arbeiten als sol-
ches zu bestimmen. In anderen Worten, die PhlogistontheoretikerInnen oder die
Politischen OkonomInnen in der Phase des epistemologischen Brechens tun et-
was, von dem sie nicht wissen, dass sie es tun. Was sie getan haben, ndmlich den
epistemischen Bruch hin zur Mehrwerttheorie oder zur Oxidationstheorie vorzu-
bereiten, lasst sich dann freilich erst rekurrent bestimmen. Damit besteht die For-
mierung eines neuen epistemischen Objekts gerade nicht im Importieren eines
neuen ,,Dinges in ein theoretisches Feld oder einer freien Schopfung, sondern
markiert ein Moment einer neuen Reflexionsperspektive auf die Gegenstinde
des jeweiligen Tuns im Rahmen einer theoretischen Praxis.

Um in der Raummetaphorik zu verbleiben, die Althusser hier veranschlagt,
vollziehen sich epistemische Briiche dann innerhalb eines von einer Problematik
bestimmten epistemischen Feldes, welches damit sogleich reflexiv transzendiert

19 Um es erneut zu betonen: Was die historischen Personen Marx oder Lavoisier dabei
gedacht oder intendiert haben, ist in dieser Hinsicht irrelevant. Entscheidend ist, wie
sich ihr Tun in rekurrenter Perspektive als Transformation einer Problematik be-

schreiben lasst.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 275

wird. Wenn Althusser dabei dieser Raummetaphorik eine ,,Notwendigkeit** zu-
spricht, dient dies ihm dazu, die Bedingungen des Transzendierens einer Proble-
matik als ihr immanente zu bestimmen.”' In systematischer Hinsicht legt er damit
die Reflexionsfigur des Transzendierens aus der Immanenz heraus frei, mittels
derer sich das Verhdltnis von Immanenz und Transzendenz ausgehend von der
Immanenz begreifen lisst. Diese Rede von Innen und AuBen® ist dann auch im
Sinne einer Konstitutionskritik als Suche nach einer Terminologie zu verstehen,
in der Erkenntnisprozesse jenseits von subjektivistischem und objektivistischem
Vokabular thematisiert werden kdnnen. So richtete sich die strukturale Reformu-
lierung des ,,Sehens® schlieBlich gerade gegen den Mythos des Gegebenen — so-
wohl auf der Subjekt- als auch auf der Objektseite. Um dies zu verdeutlichen, er-
laube ich mir, eine lingere Passage aus Das Kapital lesen sukzessive zu zitieren
und zu kommentieren:

,,Das Unsichtbare eines sichtbaren Feldes stellt im Allgemeinen in der Entwicklung einer
Theorie nichts Beliebiges dar, was dem von diesem Feld definierten Sichtbaren duferlich
und fremd wire. Das Unsichtbare wird durch das Sichtbare als sein Unsichtbares definiert,
als das, was es zu sehen verbietet: Das Unsichtbare ist also nicht einfach — um wieder auf
die rdumliche Metapher zuriickzukommen — das AuBere des Sichtbaren, [der Inbegriff;

Anm. d. Hrsg.] seiner duflerlichen Finsternis, sondern vielmehr [der Inbegriff; K.T.] der

20 Vgl.: ,,Der Riickgriff auf rdumliche Metaphern (Feld, Terrain, Raum, Ort, Lage, Posi-
tion usf.), deren sich auch der vorliegende Text bedient, wirft ein theoretisches Prob-
lem auf: das seiner Geltungsgrundlagen, durch die sich seine Existenz in einem Dis-
kurs begriinden lédsst, der wissenschaftliche Anspriiche erhebt. Dieses Problem ldsst
sich folgendermalien als solches aussprechen: Warum erfordert eine bestimmte Form
des wissenschaftlichen Diskurses mit Notwendigkeit den Riickgriff auf Metaphern,
die nicht-wissenschaftlichen Diskursen entlehnt sind.* (Althusser, DKL: 39, Anm. 30)
Ich werde darauf in Kapitel 4.2 zuriickkommen. Nebenbei sei bemerkt, dass der Um-
stand, dass Althusser hier der epistemologischen Reflexion — zumindest dem Wortlaut
nach — einen wissenschaftlichen Anspruch zuschreibt, keineswegs mit deren Bestim-
mung, die er vornimmt, in Einklang zu bringen ist. Dies sollte aus den bisherigen
Ausfiithrungen deutlich geworden sein.

21 Voriiberlegungen zu dem folgenden Abschnitt habe ich bereits in Tulatz 2014 (insb.
433-435) veroffentlicht.

22 Dass die topologische Redeform von Innen und Auflen im Franzosischen Diskurs oft
auch zur Neubestimmung von Immanenz-Transzendenz-Verhaltnissen veranschlagt
wird, zeigt Petra Gehring in ihrer Studie Innen des AufSen — Auflen des Innen (1994)
anhand der Uberlegungen von Foucault, Derrida und Lyotard auf.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

innerhalb der AusschlieBung als solcher liegenden Finsternis, welche innerhalb des Sicht-
baren angelegt ist, weil sie durch die Struktur des Sichtbaren definiert wird.“ (Althusser
DKL: 39; Herv. i.0.)

Dies fasst die strukturale Bedingtheit des Sehens und Nichtsehens zusammen:
Gerade weil das ,,Sehen® vermittelt erfolgt, schlieBen dieselben Bedingungen,
die das ,,Sehen* bestimmter Gegenstande ermdglichen, anderes zu sehen aus.
Das ,,Unsichtbare® einer Problematik ist also nicht als ein ihr duflerlich Trans-
zendentes, sondern als ein ihr immanent Transzendentes zu begreifen. Gerade
weil die Problematik, in dieser Verhiltnisbestimmung der Immanenz der Trans-
zendenz das ihr Transzendente in sich tragt, werden in ihr zugleich die Bedin-
gungen ihres reflexiven Transzendierens produziert. Insofern spricht er hier nicht
nédher bestimmt von der Entwicklung einer Theorie, die nicht notwendigerweise
bereits in allen Entwicklungsstadien die Form der Wissenschaftlichkeit aufwei-
sen muss. Dies ist insofern bedeutsam, als sich prinzipiell auch aus ideologi-
schen Problematiken heraus Wissenschaften formieren konnen. In diesem Sinne
hatten wir gesehen, dass Althusser den Unterschied zwischen den Marx’schen
Friih- und Spétschriften durch einen Bruch mit der anthropologischen Problema-
tik Feuerbachs bestimmte, welcher die Wissenschaftlichkeit letzterer begriinde.
Uberdies bestimmen sich weite Teile der mit dem Anspruch der Wissenschaft-
lichkeit auftretenden Soziologie, Wirtschaftswissenschaften oder Psychologie als
ideologisch, genau dann, wenn sie ihre theoretischen Mittel nicht (relativ) auto-
nom reflektieren (vgl. Althusser FM: 211f.). Dies ist beispielsweise dann der
Fall, wenn die Soziologie als bloBe Sozialtechnik, die Psychologie als blofe
Technik der Wiederherstellung der Arbeitsfahigkeit oder die Wirtschaftswissen-
schaften als bloBe Lehre des Wirtschaftens in gegebenen 6konomischen Verhélt-
nissen fungieren. Sie arbeiten dann nicht (relativ) autonom, wenn — auch wenn
dies von den jeweiligen Forschenden mitunter gar nicht beabsichtigt ist — ihre
leitenden Forschungszwecke durch die Stabilisierung bestehender gesellschaftli-
cher Verhiltnisse bestimmt werden, welche mit den theoretischen Mitteln der
vorliegenden Problematik nicht hinterfragt — im Sinne eines reflexiven Trans-
zendierens — werden konnen. Dass solche disziplindren Formationen in diesem
Sinne ideologisch verfasst sind, bedeutet nun wiederum weder, dass sie iiber-
haupt keine wissenschaftlichen Momente in ihrem Methoden- und Begriffsdis-
positiv aufweisen, noch, dass aus ihnen prinzipiell keine Wissenschaften hervor-
gehen konnen. Vielmehr soll das Aufzeigen der ihnen immanenten ideologi-
schen Momente dazu verhelfen, epistemologische Briiche mit diesen zu ermdgli-
chen. Die unspezifische Rede von Theorie schlieft dariiber hinaus die philoso-
phische Praxis mit ein, in der ebenso epistemologische Briiche erfolgen kdnnen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 277

Wenn Althusser epistemische Briiche stets als Bruch mit einer bestimmten
Problematik rekonstruiert, die (bereits) wissenschaftlich oder (noch) ideologisch
verfasst ist, mithin epistemische Briiche stets in theoretischen Feldern erfolgen,
dann richtet sich dies also grundlegend gegen eine tabula rasa-Auffassung der
Formierung von Wissenschaften, theoretischer Formationen oder auch einzelner
theoretischer Innovationen. Denn wenn sich die Formierungen neuer Disziplinen
dann ebenso wie das Auftreten wissenschaftlicher Innovationen als epistemolo-
gischer Bruch in und mit einer Problematik bestimmen lassen, dann sind sie
nicht als absolute Neuanfange, sondern als ihrerseits immanent bedingte Restruk-
turierungen zu verstehen.” Genau dies sucht Althusser in rdumlicher Metapho-
rik zum Ausdruck zu bringen. Dazu muss er allerdings die veranschlagten
Raummetaphern von einer konstitutionstheoretischen Raumauffassung abgren-
zen, welche Raume als von duBeren Grenzen beschrinkte Gebilde versteht —
dem ,,Containerraum®, gegen den die in Auftakt II rekonstruierten raumtheoreti-
schen Positionen argumentierten:

,,Mit anderen Worten laufen die verfiihrerischen Metaphern des Terrains, des Horizonts
und damit der Grenzen eines durch eine gegebene Problematik definierten Sichtfeldes,

Gefahr, uns zu einer falschen Vorstellung dariiber zu verleiten, was ein derartiges Feld ei-

23 Wohlgemerkt miissen die alten, nunmehr restrukturierten und rekurrent bestimmbaren
Problematiken zu ihrer Zeit nicht notwendigerweise als eigenstéindig identifizierbare
Wissensformation in Erscheinung getreten sein. Althusser geht es vielmehr darum,
dass sich etwa Marx in der Formulierung des Historischen Materialismus zeitgendssi-
scher Begriffe und Vorstellungen — etwa der Terminologie Hegels — notwendigerwei-
se bedienen musste, auch wenn er wéihrenddessen diese begrifflichen Mittel transfor-
miert (vgl. dazu Althusser FM: 61-83). Dies gilt fiir sich vollig neu formierende Wis-
senschaften iiberhaupt, die sich einem vorher nicht wissenschaftlich bearbeiteten Ge-
genstand widmen. Ein weiteres Beispiel fiir eine solche neue Wissenschaft zeigt Alt-
husser an Sigmund Freuds Psychoanalyse auf (vgl. Althusser FuL), welche das Un-
bewusste als wissenschaftlichen Gegenstand formiert. Ebenso wie Marx war Freud
,,wie alle Neuerer genotigt, seine Entdeckung in vorgefundenen theoretischen Begrif-
fen zu denken, die fiir andere Zwecke gemacht waren (Althusser FuL: 6). Dies ist
nun nicht dahingehend misszuverstehen, dass theoretische Neuerungen gleichsam
konstitutionstheoretisch auf ihre Vorldufer zuriickfiihrbar sind. Im Gegenteil ermog-
licht es, veranschlagte Begriffe nicht nach Ma3gabe von Wortgleichheiten, sondern
im Hinblick auf die ihnen zugrundeliegenden Problematiken zu untersuchen, um da-
mit die Neuartigkeit einer theoretischen Innovation als Unterschied ihrer Problematik

zu vorherigen Problematiken aufzuzeigen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

gentlich ist — wenn wir ndmlich dieses Feld wortwortlich als eine rdumliche Metapher be-
greifen, ndmlich als einen Raum, der durch einen anderen Raum begrenzt wird, der au-
Jferhalb seiner liegt. Denn dieser andere Raum befindet sich insofern auch innerhalb des
ersten Raumes, als er ihn als seine Negation enthilt; dieser andere Raum ist der erste
Raum in eigener Person, welcher sich dadurch definiert, dass er die Negation dessen voll-
zieht, was er innerhalb seiner eigenen Grenzen ausschliefit. Genauso konnen wir sagen,
dass fiir ihn nur innere Grenzen existieren und dass er sein AuBeres im eigenen Inneren
tragt. Die Paradoxie des theoretischen Feldes besteht darin, dass er, wenn wir an der rdum-
lichen Metapher festhalten wollen, eben deswegen ein unendlicher [besser: unbegrenzter;
K.T.] [infini; Anm. d. Hrsg.] Raum ist, weil er definiert [défini; Anm. d. Hrsg.] ist, d.h.
ohne Grenzen, ohne duferliche Begrenzungen, welche ihn von gar nichts abschlieflen,
eben deswegen, weil er in seinem eigenen Inneren definiert und begrenzt wird und in sich
selbst die Endlichkeit [besser: Bestimmtheit; K.T.] seiner Definition trdgt, durch die er zu
dem wird, was er ist, nimlich durch den Ausschluss dessen, was er nicht ist.“ (Althusser
DKL: 39f,; Herv. i.0.)

Gerade weil dem theoretischen Feld sein Nicht-Sichtbares, mithin das ihm
Transzendente immanent ist, stellt es also — rekonstruktiv bestimmbar — den
Moglichkeitsraum seiner eigenen Umgestaltung dar. Es fungiert als Reflexions-
begriff auf die Bedingungen wissenschaftlicher Praxis sowie auf deren imma-
nentes Transzendieren in Form epistemischer Briiche. So deutet Turchetto die
paradox anmutende Formulierung, dass der Raum eines theoretischen Feld gera-
de wegen seiner inneren Begrenztheit unbegrenzt sei,”* dahingehend, dass diese
auch auf die Kontroversen und Konfrontationen alternativer Forschungsstromun-
gen anspielt (vgl. Turchetto 1994: 47). Das Feld einer theoretischen Praxis ist al-
so nicht als vollig unitarische Formation zu verstehen, sondern immer konfliktu-
ell angelegt, ansonsten kédme es schlieBlich zu einem Stillstand der Forschung.
Diesen Aspekt hatte auch Rouse hervorgehoben und dabei die Konfliktualitét als
Bedingung des Auftretens von Problemen bestimmt (vgl. Rouse 2002: 174), die
letztlich die Dynamik der Forschung antreiben. Im Unterschied zu Althusser, der
hier eben jene strukturell bedingten symptomalen Probleme, die auf die blinden
Flecke einer Problematik hinweisen, als Schliisselstellen wissenschaftlichen
Fortschritts hervorhebt, konnte Rouse allerdings nur gleichsam blole Meinungs-

24 Turchetto bezieht sich auf die Ubersetzung von Klaus-Dieter Thieme der Ausgabe von
1972. Griffiger als in der Neuiibersetzung von Frieder Otto Wolf heift es dort: ,,Das
Paradox des theoretischen Feldes besteht — wenn wir die Raummetapher beibehalten
wollen — darin, daf} es ein gerade durch seine Begrenzung unbegrenzter Raum ist.
(DKL 1972: 30)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 279

verschiedenheiten (etwa hinsichtlich der Interpretation von wissenschaftlichen
Ergebnissen, die er als divergierende Interpretationen einer gemeinsam geteilten
Situation bestimmte) in den Blick nehmen. Anders als Rouse, der das bindende
Moment wissenschaftlicher Praktiken unterbestimmt in gemeinsamen Anliegen
und Einsétzen (,,issues and stakes®) verortete, die er sodann mit dem naturalisti-
schen Anspruch kompensierte, verweist Turchetto mit Althusser demgegeniiber
darauf, dass es die gemeinsame Problematik ist, liber die sich ein epistemisches
Feld bestimmen ldsst: Divergierende Forschungsstromungen gehdren genau
dann demselben epistemischen Feld an, wenn sie ihre Gegenstidnde unter ver-
gleichbaren Modalititen produzieren (vgl. Turchetto 1994: 47). Genau dies er-
moglicht es ndmlich, Bezug auf die Resultate einer anderen Stromung zu neh-
men, und diese etwa mithilfe modifizierter Methoden, anders gelagerter Frage-
stellungen etc. in begriindeter Weise zu kritisieren. Mithin stellt die gemeinsame
Problematik dann auch die Bedingung der Konfrontierbarkeit divergenter Er-
kenntnisse dar (vgl. Turchetto 1994: 49). Stabilisieren sich die Konflikte dahin-
gehend, dass die begrifflichen und methodischen Mittel der jeweiligen Strémun-
gen die grundlegenden gemeinsamen Modalitdten nicht mehr teilen, dann for-
miert sich aus einem epistemischen Feld heraus mindestens eine neue Problema-
tik. Und wie Rheinberger betont hat, geschieht dies wesentlich in der differen-
ziellen Reproduktion der Forschungsmittel. Wenn eine abweichende Stromung
mithilfe von aus den alten entwickelten neuen begrifflichen und methodischen
Mitteln mit der vormaligen Problematik bricht, dann ist dies also als Reflexion
auf die innere Begrenztheit des alten epistemischen Feldes zu verstehen. Die Re-
formulierung einer Problematik ist damit ausschlieBlich durch ein epistemisches
Brechen zugleich in und mit dem alten epistemischen Feld moglich. Insofern ist
dann die interne Begrenztheit die Bedingung fiir die unvorhersehbare kiinftige
Transformation eines epistemischen Feldes — und damit seine Unbegrenztheit.
Auf dem Weg zu einer Formbestimmung wissenschaftlicher Praxen dient die
Raummetaphorik Althusser somit dazu, die strukturellen Bedingungen wissen-
schaftlichen Wandels reflexionsbegrifflich zu thematisieren.”> Denn wenn die
Bedingungen des epistemischen Brechens im theoretischen Feld — d.h. an den re-
produzierten Mitteln wissenschaftlicher Praxen — zu bestimmen sind, dann kann
kein vereinzelter Einzelner revolutionédr mit iiberkommenen Vorstellungen bre-
chen, wie dies Bachelards Psychologismus nahelegt. Stattdessen ist das Subjekt
der Anderung dann seinerseits in einem die Transformation begiinstigendem Be-

25 In Tulatz (2014: 435-437) habe ich die metaphorische Rede vom epistemischen Feld
zu Althussers Uberlegungen zur topischen Metapher von Basis und Uberbau (Althus-
ser IISA 1II: 46, 90-92) in Bezug gesetzt.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

dingungsgefiige zu verorten und formiert sich erst durch den Vollzug des episte-
mischen Brechens als Subjekt des Wandels. Insofern grenzt Althusser den Ter-
rainwechsel von der Vorstellung ab, ein vereinzelter Einzelner konnte ihn ge-
plant herbeifiihren.” Dies ergibt sich freilich bereits aus Althussers vollzugstheo-
retischer Perspektive. Diese erteilt nun allerdings nicht blo8 einem (methodisch
oder ontologisch) individualistischen Subjektivismus, sondern jeglicher Form
von konstitutionstheoretischen Subjektauffassungen eine Absage (siche dazu
Rheinberger 2014: 97-112). Denn um Erkenntnisvollziige konsequent als Prozes-
se ohne konstitutives Subjekt zu bestimmen, kann ebenso wenig auf kollektive —
sei es ,,die Arbeiterklasse* oder ,,die biirgerliche Wissenschaft” des dogmati-
schen Marxismus, sei es Latours und Woolgars autochthoner Stamm von Labor-
forscherlnnen (Latour/Woolgar 1986: 29) — wie auf historische Erkenntnis-
subjekte — sei es ein konstitutionstheoretisch gelesener ,,neuer wissenschaftlicher
Geist*“ Bachelards oder Barads tétiges Universum (Barad 2012: 22) — rekurriert
werden.”’ Indem solche konstitutionstheoretischen Auffassungen ein der Praxis
vorgédngiges und damit ihr duferliches transzendentes Subjekt voraussetzen
miissen, bestimmen sie, auch wenn sie sich als reine Immanenzphilosophien ge-
rieren, (implizit) das Verhéltnis von Immanenz und Transzendenz im Ausgang

26 Vgl. dazu.: ,,Dass wiederum dieser ,7Terrainwechsel‘, der als [unmittelbare; Anm.
d. Hrsg.] Wirkung diese Mauserung des Blicks produziert, selbst nur unter spezifi-
schen, komplexen und oft traumatischen Bedingungen produziert wird, und dass er
iberhaupt nicht auf den idealistischen Mythos einer Entscheidung des Geistes zuriick-
gefiihrt werden darf, der seinen Standpunkt [point de vue; Anm. d. Hrsg.] verdndert,
sondern einen ganzen Prozess ins Spiel bringt, den die Sichtweise des Subjekts kei-
neswegs produziert, sondern diesen nur an dem ihm eigentiimlichen Platz als solchen
reflektiert — dass in diesem Prozess einer wirklichen Transformation der Produktions-
mittel der Erkenntnis die Anspriiche eines ,konstituierenden Subjektes‘ ebenso grund-
los sind wie die Anspriiche des Subjekts des Sehens in der Produktion des Sichtbaren
—und dass dies alles sich in einer dialektischen Krise vollzieht, durch die sich eine
theoretische Struktur als solche verdndert, in welcher das Subjekt nicht die Rolle
spielt, die es zu spielen glaubt, sondern eben diejenige, welche ihm vom Mechanismus
des Prozesses zugewiesen wird — diese Frage kann hier nicht [ndher; Anm. d. Hrsg.]
untersucht werden.“ (Althusser DKL: 41)

27 Darauf verweist insbesondere Turchetto 1994: 49. Lecourt arbeitet diese Bestimmung
der Erkenntnis als Prozess ohne Subjekt in der Studie Lenins philosophische Strategie.
Von der Widerspiegelung (ohne Spiegel) zum Prozefs (ohne Subjekt) (1975b) weiter
aus, die geradezu als rekurrentes Hineinlesen der Uberlegungen Althussers in die Aus-

fithrungen Lenins anmutet.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 281

der Transzendenz, ndmlich als ein duferliches Verhdltnis. Wenn Althusser be-
zogen auf theoretische Felder demgegeniiber die Transzendenz als ein der Imma-
nenz immanent Transzendentes bestimmt, dann bestimmt er zugleich das Ver-
héltnis von Immanenz und Transzendenz in anderer Weise, ndmlich als innerli-
ches Verhiltnis und damit vor dem Primat der Immanenz. Im Unterschied zu ei-
ner bloffen Immanenzphilosophie, die sich in Opposition zu jedweden Transzen-
denzkonzeptionen wahnt, diese aber damit zugleich als duflerliche voraussetzen
muss, bricht Althusser damit die dichotome Verhéltnisbestimmung auf. Mit sei-
ner rekonstruktionstheoretischen Bestimmung der Transzendenz als der Imma-
nenz immanenter Transzendenz gerdt dann zugleich der Vollzug des Transzen-
dierens in den Blick. Und so dient ihm die Raummetaphorik vom theoretischen
Feld sowie von Innen und Auflen zur Formulierung der epistemologischen Pro-
blematik als Reflexion immanenten Transzendierens im Ausgang wissenschaftli-
cher Praxisvollziige.

3.4 Immanente Produktion der Geltungskriterien

Wenn epistemische Briiche, die schlieBlich die Produktion neuartiger Erkennt-
nisse markieren, innerhalb und mit theoretischen Feldern vollzogen werden,
dann bedeutet dies zugleich, dass die Reproduktion von Geltungskriterien inner-
halb der wissenschaftlichen Praxis erfolgt. Um der Wirklichkeit der wissen-
schaftlichen Erkenntnisproduktion Rechnung zu tragen, muss also zugestanden
werden, dass

,,die theoretische Praxis [...] durchaus fiir sich selbst ihr eigenes Kriterium [herausbildet;
K.T.], sie enthdlt durchaus in ihrem eigenen Inneren die [als solche; Anm. d. Hrsg.] defi-
nierten Protokolle der Validierung der Qualitét ihres Produktes, d.h. die Kriterien fiir die
Wissenschaftlichkeit der Produkte der wissenschaftlichen Praxis® (Althusser DKL: 88;
Herv. 1.0.).

Mit dieser immanenztheoretischen Bestimmung der Geltungskriterien wendet
sich Althusser gegen jegliche Form der duBerlichen Legitimation wissenschaftli-
cher Erkenntnisse. Nicht nur richtet sich dies also gegen jedwede transzendental-
philosophische Erkenntnistheorie, sondern auch gegen die pragmatistische Auf-
fassung, die Wahrheit einer Theorie erweise sich durch den Erfolg ihrer auf3er-
wissenschaftlichen Anwendung. Eine solche pragmatistische Konzeption schlug
letztlich auch Rouse mit der inferenzlogischen Argumentation als mutmaBlich
immanenzphilosophische Alternative zu einer transzendenzphilosophischen Gel-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

tungsbegriindung vor. Althusser verweist demgegeniiber darauf, dass die prag-
matistische Auffassung ein der wissenschaftlichen Praxis duferliches Kriterium
anlegt und damit die Wissenschaften nach MaBstdben bemisst, die der Eigentliim-
lichkeit ihrer Form, ndmlich Erkenntnisse als ihre spezifischen Produkte hervor-
zubringen, nicht gerecht wird. Denn die Malistdbe, welche eine pragmatistische
Geltungsbegriindung anlegt, erwachsen anderen, in der Regel technischen Pro-
blematiken. Diese konnen aber, aus sich heraus, im Reflexionsmodus der Nicht-
Wissenschaftlichkeit, ihre eigenen Bedingungen nicht vollstindig hinterfragen.
Oder anders ausgedriickt, die Form der Wissenschaftlichkeit zeichnet sich durch
epistemologische Briiche aus, d.h. durch das reflexive Transzendieren von Vo-
raussetzungen, deren Hinterfragen in alltagsweltlichen Praxen in der Regel we-
der notwendig noch zielfiihrend wire. Die Geltung wissenschaftlicher Erkennt-
nisse auf den Erfolg auBlerwissenschaftlicher Praxen zuriickzufiihren, wiirde
dann insofern die Form wissenschaftlicher Praxis einseitig verkiirzen, als auf
diese Weise von erfolgten epistemischen Briichen abstrahiert werden miisste.
Gerade weil es die Form wissenschaftlicher Praxis aber auszeichnet, die Mittel
ihrer eigenen Erkenntnisproduktion immanent reflexiv zu validieren, ist sie als
(relativ) autonom zu begreifen (vgl. Althusser DKL: 348). Mit der Bestimmung
der Wissenschaft als theoretische Praxis hatte Althusser sich grundlegend gegen
jegliches (vorgéngig) dichotomes Verstidndnis von Theorie und Praxis gerichtet.
Eine pragmatistische Konzeption hingegen wiirde, in der Lesart Althussers, inso-
fern in eine solche dichotome Auffassung zuriickfallen, als sie notwendigerweise
von einer theoriefreien Praxis ausgehen muss, die dann letztinstanzlich {iber die
Geltung der Theorie zu entscheiden habe.”® Unter dieser Voraussetzung miisste

28 Zu bedenken ist, dass Althusser hier in erster Linie solche dogmatisch marxistischen
Positionen adressiert, die von einem letztinstanzlichen Primat der politischen Praxis
ausgehen und damit fordern, wissenschaftliche Erkenntnisse nach politisch opportu-
nen Kriterien zu beurteilen. Wenn Althusser demgegeniiber polemisch schreibt:
,Denn weil die Theorie von Marx ,wahr® war, deswegen konnte sie mit Erfolg ange-
wendet werden — und sie ist nicht etwa wahr, weil sie mit Erfolg angewendet worden
ist.*“ (Althusser DKL: 88f.), dann proklamiert er damit weniger die dogmatisch anmu-
tende Behauptung der absoluten Wahrheit des Historischen Materialismus, sondern
richtet sich gegen die Reduktion des Wahrheitsbegriffs auf politischen Erfolg (vgl.
dazu auch Turchetto 1994: 51f.; Schmidt 2015: 3).

Zweifelsohne zeichnet Althusser damit ein polemisch verkiirztes Bild des Pragmatis-
mus. Demgegeniiber zeigt Schlaudt die Anschlussfahigkeit des friihen amerikanischen
Pragmatismus an das Projekt, den Erkenntnisprozess konsequent als Vermittlungsakt

zu begreifen. In diesem Zusammenhang entwickelt Schlaudt einen Ansatz, der die

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 283

sie zugleich von einem faktiven Praxisverstdndnis ausgehen, welches Praxis
nicht als reflexive Formbestimmung an Vollziigen begreifen kann.

Uberdies wendet sich Althusser auch gegen die Auffassung, Wissenschaften
mit verschiedenen Problematiken konnten einander begriinden. In Anspielung
auf das absurd retroaktive Konstitutionsverhiltnis, in welches Bachelard die Ma-
thematik und die Physik zueinander stellte (Bachelard E: 123), schreibt er:

,»Kein einziger Mathematiker auf der Welt wartet darauf, dass die Physik — in welcher
doch ganze Teile der Mathematik angewandt werden — ein Theorem verifizieren wiirde,
um es fiir bewiesen zu erkldren: Die ,Wahrheit® seines Theorems wird zu 100% durch Kri-
terien bestitigt, welche der Praxis der mathematischen Beweisfithrung vollig immanent
[intérieurs; Anm. d. Hrsg.] sind, also durch das Kriterium der mathematischen Praxis, d.h.
durch die Formen, welche die existierende mathematische Wissenschaftlichkeit verlangt.”
(Althusser DKL: 88; Herv. i. O.)

Weder konstituiert also die Mathematik das physikalisch Erkennbare apriorisch,
noch kdnnen physikalische Befunde aposteriorisch mathematische Theoreme be-
stitigen oder widerlegen. Im Unterschied zu einer bloBen Rechentechnik zeich-
net sich die Form der Wissenschaftlichkeit der Mathematik nédmlich genau da-
durch aus, dass sie reflexive Verfahren entwickelt, die die Geltung ihrer Resulta-
te absichern. Dies erlaubt nun andererseits nicht den Umkehrschluss, dass die
Mathematik fiir die Naturwissenschaften vollig irrelevant sei, denn die Praxis
der Mathematik ist insofern fiir die Praxis der exakten Naturwissenschaften kon-
stitutiv, als mathematische Methoden ein wesentliches Moment der naturwissen-
schaftlichen Praxis der Physik und Chemie darstellen.”” Wihrend Bachelard also
der Mathematik die Rolle der Gegenstandskonstitution der Physik (wie auch der
Chemie) zuschrieb — und sich damit in idealistischen Argumentationsfiguren
verstrickte —, betont Althusser, dass die mathematischen Gegenstinde keines-
wegs (unmittelbar) die spezifischen naturwissenschaftlichen Erkenntnisgegen-
stinde konstituieren, sondern dass die spezifische Form der naturwissenschaftli-

Rolle der naturwissenschaftlichen Erkenntnisgewinnung in der Identifikation von Re-
geln der Beherrschung, Herstellung und Sicherung von Mitteln der Naturbeherrschung
verortet (vgl. Schlaudt 2014, ins. 121ff). Inwiefern die Uberlegungen von Schlaudt
mit der Konzeption des epistemologischen Bruchs in Einklag zu bringen sind, miisste
eigens diskutiert werden.

29 Vgl.: ,,Von Konstitutionsverhéltnissen ist immer dann zu sprechen, wenn eine Wis-
senschaft oder ein Teil einer Wissenschaft in die Praxis einer anderen Wissenschaft
eingreift.” (Althusser PSPW: 38)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

chen Praxis der Produktion der eigenen Erkenntnisgegenstinde wesentlich For-
men mathematischer Praxis miteinschliefit. Die Form der Praxis der exakten Na-
turwissenschaften bestimmt sich also dadurch, dass sie in Anteilen mathematisch
vollzogen wird. Eine solche Mathematisierung stellt allerdings noch kein hinrei-
chendes Formkriterium der naturwissenschaftlichen Praxis dar (vgl. Althusser
PSPW: 36-40). So fahrt Althusser mit Blick auf die Immanenz der Produktion
der Geltungskriterien der Naturwissenschaften fort:

,Das Gleiche konnen wir in Bezug auf die Ergebnisse jeder Wissenschaft sagen: zumin-
dest fiir die entwickelsten [Wissenschaften, Anm. d. Hrsg.] und diejenigen Bereiche der
Erkenntnis, welche sie hinreichend im Griff haben [maitrisent; Anm. d. Hrsg.], liefern sie
selber das Kriterium fiir die Giiltigkeit ihrer Erkenntnisse — wobei dieses Kriterium voll-
stindig mit den strengen Formen der Ausiibung der jeweiligen wissenschaftlichen Praxis
zusammenfallt. Wir konnen dies in Bezug auf die ,experimentellen Wissenschaften sa-
gen: Das Kriterium ihrer Theorie sind ihre Experimente, welche die Form ihrer theoreti-
schen Praxis konstituieren.” (Althusser DKL: 88)

Die spezifische Form der Praxis der Naturwissenschaften zeichnet sich also
durch eine bestimmte Weise der Reflexion der Form ihrer Vollziige aus: Insbe-
sondere in der Reflexion auf ihr als Experimentieren bestimmtes Tun und die
Bedingungen und erzielten Resultate dieses Experimentierens validiert sie die
Kriterien ihrer eigenen Erkenntnisse. Wenn die immanente Geltungsbegriindung
damit aber wesentlich in der Reflexion auf die Bedingungen des Experimentie-
rens erfolgt, dann erfordert sie, das Experimentieren als Formbestimmung an ei-
nem Tun zu verstehen. Dieses reflexive Begreifen eines Tuns (etwa im Labor)
als Experimentieren (beispielsweise im Unterschied zur ebenso mitunter im La-
bor stattfindenden Kaffeepause, einer Gehaltsverhandlung oder einer Bodenrei-
nigung etc.) bestimmt dann dieses Tun allererst als ein Experimentieren. Anders
als ein faktives Praxisverstdndnis, wie wir es am Beispiel von Rouse kennenge-
lernt haben, ermdglicht eine solche Perspektive nun, auf die Formunterschiede
an Tatigkeiten sowie Tétigkeitsbedingungen zu reflektieren. Natiirliches, Sozia-
les, Wissenschaftliches, Politisches und Technisches fallen dann nicht mehr als
gleichsam objektstufige Komponenten von Performanzen ineinander, sondern
lassen sich der Form nach an Praxen unterscheiden. Im Anschluss an Althusser
miisste sich ndmlich ,Natiirliches” in der Reflexion auf die experimentellen
Vollziige rekonstruktiv als die indisponiblen Bedingungen dieses Tuns bestim-
men lassen, statt es als konstitutive Quelle normativer Bindung zu setzten, wie
Rouse dies vornimmt. Experimentieren als Tatigkeitsform ist dann der Vermitt-
lungsmodus, in dem Naturwissenschaften ,,Natiirliches* erschlieBen. In dieser

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 285

methodisch und theoretisch reflexiven ErschlieBung von ,,Natiirlichem* liegt nun
der wesentliche Formunterschied vom Experimentieren zu anderen Formbestim-
mungen an im Labor erfolgenden Tétigkeiten — etwa als soziale, technische etc.
— begriindet. Dies meint Althusser, wenn er dezidiert davon spricht, die Experi-
mente konstituierten die Form der naturwissenschaftlichen theoretischen Praxis.
Von anderen Wissenschaften, etwa der Mathematik, der Soziologie, der Psycho-
logie, den Geisteswissenschaften etc. unterscheiden sich die Naturwissenschaf-
ten dann dadurch, dass sie in der ihnen eigentiimlichen Tétigkeitsform des Expe-
rimentierens ,,Natiirliches, also dasjenige, dem ein von dem menschlichen Tun
unabhingiges Bestehen zukommt, vermittelt iiber ein spezifisches Tun — das Ex-
perimentieren — erschliefen.

3.5 Spontane Philosophie der Wissenschaftlerinnen:
Reflexion des wissenschaftlichen Tuns zwischen
Immanenz und Transzendenz

So trivial der Hinweis auch klingen mag, dass Experimentieren stets ein Tun ist,
erfordert diese Bestimmung doch einen Bruch mit der die moderne Philosophie
durchziehenden erkenntnistheoretischen Problematik, die in den verschiedensten
Auspragungen den Erkenntnisprozess auf ein abbildtheoretisches Spiegelungs-
verhéltnis zwischen gegebenen Subjekten und Objekten reduziert und mithin die
titige Seite des Erkenntnisvollzugs ausblendet. Auch praxisobjektivierende prag-
matistische Positionen kénnen der eigentiimlichen Tatigkeitsform des Experi-
mentierens dann nicht gerecht werden, wenn sie verkennen, dass die Bestim-
mung von einem Prozess als einem Tun bereits eine begrifflich vermittelte refle-
xive Bestimmung und keine unmittelbare Gegebenheit darstellt. Die Problemla-
gen einer solchen Auffassung habe ich an den Uberlegungen von Rouse aufge-
zeigt. Gleichsam als andere Seite der Medaille blenden sie das immanent refle-
xive begriffliche Moment des wissenschaftlichen Tuns aus. Ich hatte bereits an-
gedeutet, dass Althusser beide Pole solcher reduktionistischer philosophischer
Bestimmungen der wissenschaftlichen Praxis insofern als ideologisch moniert,
als sie den Wissenschaftlerlnnen von sachfremden Interessen geleitete Vorstel-
lungen, verkiirzte Begriffe etc. vermitteln, mittels derer diese sich — bewusst
oder unbewusst — zu ihrem wissenschaftlichen Tun ins Verhiltnis setzen.® Um

30 Im Rahmen dieses Buches konnen die ideologictheoretischen Uberlegungen Althus-
sers nur angedeutet werden. Zu betonen ist allerdings, dass die Form der ,,Ideologie*

stets ein seinerseits gesellschaftlich bedingtes ,,illusorisches” Verhiltnis bezeichnet,

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

welches die Einzelnen zu ihren Existenzbedingungen einnehmen: ,,Es sind nicht ihre
realen Existenzbedingungen, ihre reale Welt, die sich die ,Menschen‘ in der Ideologie
,vorstellen‘, sondern es ist vor allem ihr Verhdltnis zu diesen Existenzbedingungen,
das dort repréasentiert wird.* (Althusser IISA 1: 77) In anderen Worten, Ideologie be-
zeichnet eine Form der Reflexion des Vollzugs. Grundsétzlich unterscheidet Althusser
zwischen praktischen Ideologien, die in den gelebten Selbst- und Weltverhéltnissen
der Einzelnen bestehen und theoretischen ideologischen Formationen, welche den
Ausdruck der praktischen Ideologien in der Theorie darstellen. Letzte lassen sich ins-
besondere rekurrent nach erfolgten epistemologischen Briichen hin zur Wissenschaft-
lichkeit bestimmen. Praktische Ideologien bezeichnen also ,.komplexe Formationen
von Montagen aus Begriffen (notions), Vorstellungen und Bildern innerhalb von Ver-
haltensweisen, Handlungen, Haltungen und Gesten. Insgesamt fungieren sie als prak-
tische Normen, die die Haltungen und die konkrete Stellungnahme der Menschen ge-
geniiber den realen Gegenstdnden und den realen Problemen ihrer gesellschaftlichen
individuellen Existenz sowie ihrer Geschichte ,bestimmen‘.” (Althusser 1985 PSPW:
31) Als Ausdruck praktischer Ideologien in theoretischen Formationen ist ,,[e]in ideo-
logischer Satz [...] [dann zu verstehen als; K. T] ein Satz, der (obwohl er durchaus das
Symptom einer anderen Realitit ist als derjenigen, auf die er sich bezieht) als Satz in
bezug auf den Gegenstand, auf den er sich bezieht, falsch ist* (Althusser PSPW: 26).

Die zentralen Institutionen der Reproduktion praktischer Ideologien bezeichnet Alt-
husser als die sogenannten ,,ideologischen Staatsapparate, zu denen insbesondere das
Bildungswesen, die Familie und die kirchlichen Einrichtungen zdhlen. Dezidiert un-
terscheidet Althusser die ideologischen Staatsapparate vom repressivem Staatsapparat,
also den Komplex der repressiven Instanzen von Polizei, Militdr, Justizvollzugswesen,
sowie (Teilen der) Verwaltung (vgl. Althusser IISA I: 54). Im Unterschied zur Re-
pression, die mittels Gewalt operiert, wirkt Ideologie — wesentlich institutionell ver-
mittelt iiber die ideologischen Staatapparate — ndmlich im doppelten Sinne subjekti-
vierend: Die Einzelnen werden insofern unterworfen, als sie zugleich als bestimmte
Subjekte mit bestimmten Handlungsmdglichkeiten angerufen werden. Ideologie ist
damit handlungsbedingend im doppelten Sinne von Ermdglichung und Eingrenzung,
sie ist also nicht auf bloBe Repression zu reduzieren. Gegeniiber den fritheren Schrif-
ten Althussers, die in dieser Arbeit im Vordergrund stehen, arbeitet Althusser in sei-
nen spiteren Schriften (insb. IISA I, IISA II) das Ideologische als unhintergehbare
subjektkonstitutive Form heraus: ,,Die Existenz der Ideologie und die Anrufung der
Individuen als Subjekte sind eine und dieselbe Sache.” (IISA I: 89) Gegeniiber der
Konzeption der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis aus Fiir Marx hat
diese Unhintergehbarkeit des Ideologischen fiir den spateren Althusser dann auch zur

Konsequenz, die philosophische Reflexion auf Ideologisches ausschlieBlich im Aus-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 287

sich zu dem wissenschaftlichen Tun in ein Verhéltnis zu setzen, muss dieses —
und sei dies blof implizit — in einer Form bestimmt werden. Eine solche Form-
bestimmung eines Tuns iiberschreitet allerdings notwendigerweise den begriffli-
chen und methodischen Rahmen naturwissenschaftlicher ,,Theorien®, mithin ein-
zelwissenschaftlicher Produktionsmittel, denn diese dienen schlieSlich der Ver-
mittlung ihrer naturwissenschaftlichen Gegenstinde und stellen selbstverstdnd-
lich keine Begrifflichkeiten dafiir bereit, das wissenschaftliche Tun seinerseits
als spezifische Form gesellschafilicher Praxis zu bestimmen.

Deshalb iiberschreiten Naturwissenschaftlernnen bereits dann den im engen
Sinne einzelwissenschaftlichen ,,Theorie“-Rahmen, wenn sie ihr Experimentie-
ren als ein spezifisches Tun, ndmlich als wesentliches Moment ihrer Erkenntnis-
prozesse reflektieren. Diese Tendenz, das mit wissenschaftlichen Mitteln Be-
stimmbare zu iiberschreiten, begriindet sich darin, dass Wissenschaft zu betrei-
ben als theoretische Praxis wesentlich immer auch Denken einschlieft. So stehen
insbesondere die Gegenstinde der Naturwissenschaften in Bezug zu der Gegen-
standsseite gesellschaftlicher Weltbeziige. Wissenschaft zu praktizieren, geht
deshalb damit einher, sich bestimmte Vorstellungen von der eigenen Rolle als
Wissenschaftlerin, von der Form der Wissenschaftlichkeit, von der Funktion der
Wissenschaften in der Gesellschaft etc. zu machen — und sei dies blofl rudimen-
tér und implizit. Deshalb schlieBt in wissenschaftlichen Praxen Wissen zu erwer-
ben auch ein, iiber den Status der erworbenen Erkenntnisse nachzudenken. So
vermittelt bereits der (natur-)wissenschaftliche Schulunterricht gesellschaftspoli-
tische, forschungsethische und wissenschaftstheoretische Deutungsstrategien,
sich zu den Wissenschaften zu verhalten (vgl. Althusser PSPW: 48) und sie etwa
als Motor der Aufkldrung, als Bedingung technischen Fortschritts und gesell-
schaftlichen Wohlstands, als eminente Berufung der KopfarbeiterInnen in einer

gang vom Klassenstandpunkt — das heifit ihrerseits aus einer ideologischen Position —
bestimmen zu kdnnen, welche allerdings den eigenen Standpunkt reflektiert (vgl. Alt-
husser IISA I: 101). Dies zeichnet sich bereits in der Schrift Philosophie und Spontane
Philosophie der Wissenschaftler ab, auf die ich in diesem Abschnitt Bezug nehme. Ich
hatte allerdings bereits angedeutet, dass, entgegen Althussers Selbstkritik, die frithere
Konzeption der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis und die spétere Kon-
zeption, nach der ,,Die Philosophie [...] in letzter Instanz Klassenkampf in der Theo-
rie” (Althusser ES: 86) sei, nicht unbedingt in demjenigen Ausschlussverhéltnis zuein-
ander stehen, welches Althusser hier suggeriert.

Zu einer systematischen Rekonstruktion des Ideologiebegriffs Althussers und der ak-

zentuellen Verschiebungen innerhalb seiner Schriften siehe: Charim 2002.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

arbeitsteilig organisierten Gesellschaft oder als Standortfaktor einer nationalen
Volkswirtschaft zu betrachten.

In der Reflexion ihres wissenschaftlichen Tuns greifen WissenschaftlerInnen
also auf gesellschaftlich vermittelte Begriffe und Vorstellungen zuriick, die nicht
ihrer eigenen wissenschaftlichen Praxis erwachsen, sondern philosophischen
und/oder ideologischen Problematiken. In anderen Worten, ganz unabhingig da-
von, ob sie sich dessen bewusst sind oder nicht, philosophieren Wissenschaftle-
rInnen bereits (implizit), sobald sie ihr wissenschaftliches Tun beschreiben, denn
sie bestimmen dann die Form ihres Tuns begrifflich. Dieses Philosophieren muss
nicht explizit als Philosophie benannt sein, es muss nicht auf philosophische
Werke rekurrieren, es muss die veranschlagten Begriffe nicht auf diejenigen phi-
losophischen Positionen, denen sie entstammen, beziehen etc., sondern es durch-
zieht in weiten Teilen die Schilderung einzelwissenschaftlicher Ergebnisse, ins-
besondere in populdrwissenschaftlicher Literatur. Nebenbei bemerkt trifft dies
auf jegliche Tatigkeitsbeschreibungen zu. Denn wenn ein Tun als Tun — oder
umgekehrt gerade nicht als Tun, sondern etwa als Widerspiegelung, als gewalt-
formiges Verhéltnis, als Widerfahrnis, als neurophysiologisch oder sozialmilieu-
spezifisch determinierter Prozess etc. — beschrieben wird, dann wird bewusst
oder unbewusst stets eine Reflexionsperspektive eingenommen, die, gerade weil
sie in der geleisteten Formbestimmung die vollzugsimmanente Reflexion iiber-
schreitet, philosophisch ist (siehe ausfiihrlicher dazu Rheinberger 2014: 86ff.).
Das heif3t aber auch, dass sich jede und jeder, sobald er oder sie sich reflexiv zu
dem eigenen Tun, dem Tun anderer sowie den Bedingungen dieses Tuns in ein
Verhiltnis setzt, bereits Philosophie betreibt. Philosophieren ist dann also keine
den akademischen Philosophlnnen vorbehaltene Tétigkeitsform, sondern stellt
einen prinzipiell von jeder und jedem vollziehbaren und vollzogenen Reflexi-
onsmodus dar. Umgekehrt bedeutet dies wiederum nicht, die akademische Philo-
sophie schlechthin obsolet zu machen. Vielmehr ist es dann die Aufgabe einer
Immanenzphilosophie, die Reflexionsbedingungen, d.h. die Begriffe und Vor-
stellungen, mit denen sich die einzelnen zu ihrem Tun ins Verhéltnis setzen, ih-
rerseits zu reflektieren und etwa an diesen ideologische — insb. ,,idealistische® —
und ,,materialistische* — und das heiflt hier: das wirkliche Tun adédquat bestim-
mende — Momente aufzuzeigen, auf dieser Grundlage alternative Begriffe fiir
dessen Bestimmung herauszuarbeiten und in diesem Zuge das eigene philosophi-
sche Tun seinerseits als eine spezifische Tatigkeitsform zu reflektieren.

Nun unterscheidet sich die wissenschaftliche Praxis von anderen gesell-
schaftlichen Praxisformen dadurch, dass sie insofern wahre Erkenntnisse produ-
ziert als sie auf die disponiblen und indisponiblen Bedingungen der Produktion
ihrer spezifischen Produkte — der Erkenntnisse — reflektiert. Eine wissenschaftli-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 289

che Erkenntnis als Produkt einer spezifischen wissenschaftlichen Praxis gilt also
genau dann und genau so lange als wahr, wie sie in ein Verhiltnis zu ihrem spe-
zifischen wissenschaftlichen Gegenstand gesetzt werden kann (vgl. Althusser
PSPW: 63). In anderen Worten, wissenschaftliche Erkenntnisse sind genau dann
und genau so lange wahr, wie sie nicht an ihrem Gegenstand scheitern. Weil sie
aber prinzipiell an ihrem Gegenstand scheitern konnen, ist der wissenschaftli-
chen Praxis eine Fortschrittsdynamik eigentiimlich. Wissenschaft ist also dieje-
nige Praxisform, die ihr Produkt und ihren Gegenstand fortlaufend zueinander in
ein Verhéltnis der Wahrheit zu stellen sucht. Anders als die philosophische Pra-
xis, die nicht an in dieser Weise material widerstindigen Gegenstinden arbeitet,
sucht insbesondere die naturwissenschaftliche Praxisform des Experimentierens
also mittelbar die als natiirlich rekonstruierten indisponiblen Bedingungen unse-
res Tuns zu erschlieBen — genau dies zeichnet sie schlieBlich als Naturwissen-
schaft aus. Dieser Gegenstandsbereich des als indisponibel Rekonstruierten, mit-
hin eine reflexive Beziehung zur natiirlichen Welt, kann mit lediglich philoso-
phischen Mitteln nicht in Angriff genommen werden.

Gerade weil die Philosophie selbst iiber keinen solchen prinzipiell wider-
stindigen Gegenstandsbereich verfiigt und auch grundsétzlich nicht verfiigen
kann — schlieBlich stellen Reflexionsverhdltnisse ihren Gegenstand dar —, ist ihr
Verhéltnis zu den Wissenschaften so bedeutsam. Althusser bestimmt dahinge-
hend ihr Verhéltnis zu den Einzelwissenschaften als ,,die spezifische Determina-
tion der Philosophie® (Althusser PSPW: 69). Das bedeutet nicht, dass die Philo-
sophie sich auf Wissenschaftstheorie zu beschranken habe oder dass gar ihre Re-
flexionen vollstdndig durch die Einzelwissenschaften festgelegt wiirden, sondern
vielmehr, dass Philosophie nicht sinnvoll betrieben werden kann, ohne auch auf
das spezifisch Wissenschaftliche an wissenschaftlichen Praxen als Gegengewicht
zum Ideologischen zu reflektieren.”’ Um diese Reflexionsperspektive einzuneh-
men, muss die Philosophie allerdings die der wissenschaftlichen Praxis bereits
immanente Reflexion anerkennen. Insofern bestimmt sich die philosophische

31 Althusser betont zudem: ,,Dabei darf man den Ausdruck ,das Verhéltnis der Philoso-
phie zu den Wissenschaften® nicht falsch verstehen. Er bedeutet nicht etwa, dal nur
die Philosophie allein von den Wissenschaften spricht! Auch in anderen Diskursen ist
von der Wissenschaft die Rede. So sprechen beispielsweise die Religion, die Moral
und die Politik von Wissenschaft. Aber sie sprechen nicht in derselben Weise dariiber,
wie es die Philosophie tut; denn das Verhéltnis zu den Wissenschaften ist nicht die
spezifische Determination der Religion, der Moral, der Politik und der Literatur. Denn
nicht ihr Verhéltnis zu den Wissenschaften konstituiert sie als Religion, als Moral
usf.“ (Althusser PSPW: 69; Herv. 1.0.)

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Seite des Verhéltnisses von Philosophie und Einzelwissenschaften nicht einseitig
aus der akademischen Philosophie heraus, sondern vielmehr erkennen zugleich
auch die WissenschaftlerInnen in ihren sich notwendigerweise philosophischer
Begriffe bedienenden Beschreibungen ihrer eigenen wissenschaftlichen Praxis
,.die Existenz der Philosophie sowie das privilegierte Verhéltnis der Philosophie
zu den Wissenschaften ,spontan‘ an® (Althusser PSPW: 71). Als nicht notwendi-
gerweise dezidiert als solche betriebene bezeichnet Althusser diese als ,,spontane
Philosophie der Wissenschaftler (SPW):

,Unter SPW verstehen wir nicht etwa die Gesamtheit der Vorstellungen, die die Wissen-
schaftler von der Welt besitzen (d.h. ihre ,Weltanschauung[‘]), sondern nur diejenigen
(bewuBten oder unbewuBiten) Vorstellungen, die ihre wissenschaftliche Praxis und die
Wissenschaft betreffen.* (Althusser PSPW: 102)

Diese Philosophien der WissenschaftlerInnen sind insofern spontan, als sie als
LHunmittelbare Evidenzien® erscheinen, gleichwohl sind sie weder kontingente
Beiprodukte des Betreibens von Wissenschaft noch stellen sie in allen ihren
Momenten gegeniiber den klassischen philosophischen Positionen vollig neuar-
tige Philosopheme dar (vgl. Althusser PSPW: 105). Vielmehr hidngen die spon-
tanen Philosophien eines bestimmten Forschungszweiges zu einem bestimmten
historischen Zeitpunkt sowohl von der Geschichte dieser Wissenschaft wie auch
von der Geschichte der Philosophie (vgl. Althusser PSPW: 107f.) und von herr-
schenden praktischen Ideologien — welche sich wesentlich in den idealistischen
philosophischen Positionen niederschlagen — ab. Gleichwohl sind sie kein unmit-
telbarer Ausdruck dieser theoretischen und praktischen Formationen.

Gerade weil Althusser den SPW keinen iiberhistorischen Bedeutungsgehalt
unterstellt — dies wére schlieBlich eine idealistische Auffassung, die von den his-
torischen Kdmpfen um Deutungshoheit abstrahiert —, fasst er die Form der SPW
als intern konfliktuell auf, als bestimmt durch einen Widerstreit zwischen zwei
Momenten: Einem Moment der immanenten und einem der transzendenten Re-
flexion der wissenschaftlichen Praxis, welche innerhalb der SPW fortdauernd in
einen Widerstreit treten:*> Das immanenzreflexive Moment nennt Althusser, sei-

32 D.h., dass die Inhalte der spontanen Philosophie nicht festgelegt sind. Thre Form, ndm-
lich die wissenschaftlichen Gegenstinde iiber das mit einzelwissenschaftlichen Me-
thoden Erklérbare hinaus in Bezug zu den Selbst- und Weltverhiltnissen zu setzen, ist
hingegen eine Formbestimmung am wissenschaftlichen Tun und beruht wesentlich da-
rauf, dass die einzelwissenschaftlichen Gegenstande ein aspektuales Moment der ge-

sellschaftlichen Selbst- und Weltverhéltnisse darstellen. Mithin ist die Form der spon-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 291

nem Materialismusbegriff entsprechend, das materialistische und bestimmt es
als ,,innerwissenschaﬁlich‘‘:33

,In seiner ,diffusesten‘ Form stellt dieses Element die ,Uberzeugungs‘- bzw. ,Glaubens-
inhalte* dar, die aus der Erfahrung der wissenschaftlichen Praxis entspringen, wie sie un-
mittelbar und alltdglich, d.h., ,spontan‘ existiert. Wenn es auf philosophische Art und
Weise ausgearbeitet wird, kann natiirlich auch dieses Element die Form von Thesen an-
nehmen. [...] Sie lassen sich folgendermaBen in ihre Bestandteile zerlegen: 1) die Uber-
zeugung von der realen, dufleren und materiellen Existenz des Gegenstandes der wissen-
schaftlichen Erkenntnis; 2) die Uberzeugung von der Existenz der Objektivitit der wissen-
schaftlichen Erkenntnisse, die die Erkenntnis dieses Gegenstandes vermitteln; 3) die
Uberzeugung von der Richtigkeit und Wirksamkeit der Verfahrensweisen wissenschaftli-
chen Experimentierens bzw. der wissenschaftlichen Methode, die zur Produktion wissen-
schaftlicher Erkenntnisse fahig sei.” (Althusser PSPW: 103; Herv. i.0.)

Das transzendente Moment hingegen bestimmt Althusser als ,auferwissen-
schaftliches* und nennt es das idealistische Element:

,»Auch dieses Element représentiert in seiner diffusesten Form eine gewisse Anzahl von
,Uberzeugungen‘ bzw. ,Glaubensinhalten®, die in Gestalt philosophischer Thesen ausge-
arbeitet werden konnen. Es bezieht sich selbstverstandlich auf die wissenschaftliche Pra-
xis, entspringt aber nicht aus ihr. Es besteht im Gegenteil in der Reflexion philosophischer
Thesen auf die wissenschaftliche Praxis, die auferhalb der wissenschaftlichen Praxis von
religidsen, spiritualistischen oder kritisch-idealistischen ,Philosophien der Wissenschaft,
durch Philosophen oder Wissenschaftler, ausgearbeitet wurden: Das Eigentiimliche dieser
,Uberzeugungs-Thesen® [...] besteht darin, die Erfahrung wissenschaftlicher Praxis diesen

Thesen zu unterwerfen — und damit auch ,Werten® oder ,Instanzen‘, die ihr duf3erlich sind,

tanen Philosophie der WissenschaftlerInnen nicht als Spezifikum der vom orthodoxen
Marxismus als ,,biirgerlich® diskreditierten Wissenschaften in der biirgerlichen Gesell-
schaft zu verstehen, welches in einer kommunistischen Gesellschaft iiberwunden wé-
re, sondern bestimmt sich durch die Form der Wissenschaft als doppelt reflexives
Tun.

33 Nebenbei bemerkt setzt Althusser das Attribut ,,innerwissenschaftlich® hier dezidiert
in Anfiihrungszeichen. Denn als philosophisches Reflexionsmoment transzendiert es
die einzelwissenschaftliche Problematik. Im Unterschied zum idealistischen, ,,auller-
wissenschaftlichen Moment werden seine Vorstellungen und Begriffe dabei aller-

dings nicht kritiklos von auBerwissenschaftlichen Instanzen {ibernommen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

und die, indem sie die Wissenschaften ausbeuten, vollig kritiklos einigen Zielsetzungen
dienen, die den praktischen Ideologien angehéren.* (Althusser PSPW: 103f.; Herv. 1.0.)

Paradigmatisch fiir das idealistische Moment sind dann insbesondere Beschrei-
bungen des wissenschaftlichen Tuns in einer Terminologie, die auf die Proble-
matik der klassisch idealistischen Erkenntnistheorie rekurriert, so dass implizit
die Suche nach der transzendenten Geltungsbegriindung als angemessene Pro-
blemstellung akzeptiert wird:

,,In-Frage-Stellung der materiellen duBeren Existenz des Objektes (das durch die Erfah-
rung ersetzt wird), In-Frage-Stellung der Objektivitdt der wissenschaftlichen Erkenntnis
sowie der wissenschaftlichen Theorie (die durch ,Modelle‘ ersetzt werden); In-Frage-
stellung der wissenschaftlichen Methode (die durch ,Validierungstechniken® ersetzt
wird).” (Althusser PSPW: 104; Herv. i.0.)

Bevor ich darauf eingehe, wie Althusser das Verhiltnis zwischen dem imma-
nenztheoretischen und dem transzendenztheoretischen Moment der SPW be-
stimmt, erscheinen mir einige Bemerkungen nétig. So mag es irritieren, dass Alt-
husser, nachdem er in Das Kapital lesen die strikte Unterscheidung zwischen
dem Erkenntnisgegenstand und dem Realobjekt einfiihrte, nun in Philosophie
und Spontane Philosophie der Wissenschaftler auf der dufieren Existenz des Ge-
genstandes der wissenschaftlichen Erkenntnis beharrt.** Fillt Althusser damit

34 In der Rezeption wird Althussers hier mutmaBlich vorgenommene Identifikation des
Erkenntnisgegenstandes mit dem Realobjekt hdufig in Bezug zu seiner intensiven Be-
schiftigung mit den Schriften Lenins, insbesondere von Materialismus und Empirio-
kritizismus gestellt, aus welcher ab Anfang 1968 verschiedene Vortrage hervorgehen
(insbesondere zusammengestellt in LP) (vgl. einschligig dazu Brithmann 1980: 257-
265). Die Vorlesungsreihe, aus der die Schrift Philosophie und Spontane Philosophie
der Wissenschaftler hervorgeht, fand kurz zuvor, namlich im Oktober und November
1967 statt. Zweifelsohne durchziehen von Lenin iibernommene Termini die Vorle-
sungsreihe und mitunter féllt Althusser tatsdchlich hinter das Niveau seiner vorherigen
epistemologischen Uberlegungen zuriick. Althusser deswegen eine leninistische Apo-
logetik mitsamt eines empiristischen Widerspiegelungsmythos zu diagnostizieren, wie
Brithmann dies vornimmt, sieht allerdings vollig von der Subversivitit von dessen
Lenin-Lektiire ab. Denn unabhédngig davon, ob dies philologisch triftig sein mag, liest
Althusser in Lenin einen praxistheoretischen Antiempirismus hinein: ,,Was Lenin —
selbst in den Kategorien, die, wie die Kategorie des Reflexes, empiristisch infiziert

sein konnten — klarmacht, ist der Antiempirismus der wissenschaftlichen Praxis, die

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 293

letztlich in eine empiristische Problematik zuriick, die von der unmittelbaren Ge-
gebenheit eines Dinges ausgeht, auf welches sich die wissenschaftliche Erkennt-
nis bezieht? Meines Erachtens verkennt ein derartiger Vorwurf, dass die beiden
Argumentationslinien Althussers sich auf verschiedene Reflexionsmodi be-
ziehen: Wéhrend er in Bezug auf die SPW das unbewusste Transzendieren der
wissenschaftsimmanenten Reflexion innerhalb der wissenschaftlichen Praxis
thematisiert — nichts anderes driickt schlielich das Attribut ,,spontan‘ aus —, ent-
wickelt er in Das Kapital lesen eine Formbestimmung des Erkenntnisvollzugs in
Auseinandersetzung mit der explizit philosophischen Problematik des Empiris-
mus. In anderen Worten, er thematisiert zwei unterschiedliche Formen der Re-
flexion des Erkenntnisvollzugs: Eine von WissenschaftlerInnen implizit einge-
nommene und eine von Philosophlnnen erarbeitete. Wohlgemerkt bedeutet dies
nicht, dass die Argumentation in Philosophie und spontane Philosophie der Wis-
senschafiler bloBe Reflexionen im Vollzug der wissenschaftlichen Praxis nach-
zeichnen. Vielmehr bestimmt er hier die Punkte des Transzendierens der Re-
flexion im Vollzug zur Reflexion des Vollzugs innerhalb der wissenschaftlichen
Praxis.”

Insofern ldsst sich dann die von Althusser angefiihrte Liste der Existenziiber-
zeugungen, die er dem materialistischen Moment der SPW zuschreibt, gerade
nicht als konstitutionstheoretische Stufenfolge lesen, so dass die Existenz des

entscheidende Rolle der wissenschaftlichen Abstraktion oder besser: die Rolle der be-
grifflichen Systematik und allgemeiner: die Rolle der Theorie iiberhaupt.” (Althusser
LP: 31)

Jenseits philologischer Priifungen etwaiger Lenin-Beziige geht es mir im Folgenden
darum, Althussers Uberlegungen immanent zu rekonstruieren und dabei aufzuzeigen,
dass Althussers hier veranschlagte Rede von der dufleren Existenz des wissenschaftli-
chen Gegenstandes keineswegs das klassisch empiristische vorgéngige Ding meint.

35 Bezogen auf das Verhiltnis von der Reflexion im Vollzug und der Reflexion des
Vollzugs hinsichtlich seiner eigenen immanenzphilosophischen Praxis der Philosophie
beginnt die Vorlesungsreihe Philosophie und spontane Philosophie der Wissenschaft-
ler mit dem Hinweis: ,,Wir finden heraus, was Philosophie ist, indem wir sie prakti-
zieren.* (Althusser PSPW: 32) Sie endet mit der Klarstellung: ,,Sie haben vielleicht
den Eindruck gehabt, dal wir Ihnen einen im voraus ausgearbeiteten Vortrag (dis-
cours) hielten! In padagogischer (didaktischer) Hinsicht mag dies vielleicht zutreffen
— aber nicht in philosophischer Hinsicht. In Wahrheit haben wir das, was wir Thnen
sagen konnten, in einer langen und kontinuierlichen Anstrengung uns erobern miissen
— in einer Arbeit des Nachdenkens, die zugleich ein Kampf war.“ (Althusser PSPW:

118) Und zwar ein Kampf mit idealistischen Positionen.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

»auBeren” Objekts die Voraussetzung fiir die Objektivitdt der Erkenntnisse und
die Richtigkeit der wissenschaftlichen Methode wére. Denn seine Auflistung
umfasst genau die drei Momente der allgemeinen Praxisform, begriffen in der
Produktionsstruktur: Den Gegenstand als Rohstoff, die Methode (einschlieBlich
der ,,Theorie*) als Produktionsmittel sowie die Erkenntnisse als Produkte des
Erkenntnisprozesses.

Wenn Althusser hier also von der ,,Uberzeugung von der realen, duferen und
materiellen Existenz des Gegenstandes der wissenschaftlichen Erkenntnis® (Alt-
husser PSPW: 103) als ,,unmittelbar” aus dem Vollzug der wissenschaftlichen
Praxis entspringendes Reflexionsmoment spricht, dann ist hier explizit von ei-
nem Gegenstand — namlich demjenigen der wissenschaftlichen Praxis — die Rede
und gerade nicht von einem vorgéngig gegebenen Ding. In just diesem Sinne be-
stimmt Althusser schlieBlich jene drei ,,Wirklichkeitsiiberzeugungen* keines-
wegs als konstitutiv vorgingige Voraussetzung fiir den Vollzug wissenschaftli-
cher Praxen, sondern rekonstruktionstheoretisch als Resultat der Reflexion im
Vollzug wissenschaftlicher Praxen — etwa im Experimentieren. In dieser Hinsicht
erfolgt Althussers Bestimmung des materialistischen Moments der SPW
schlechthin immanenzphilosophisch im Ausgang wissenschaftlicher Praxisvoll-
ziige.*® In der immanenzreflexiven Perspektive im einzelwissenschaftlichen Er-
kenntnisvollzug ist es also weder moglich noch der Erkenntnisproduktion dien-
lich, den Forschungsgegenstand, die Methode und die Forschungsergebnisse mit
anderen als den einzelwissenschaftlichen Mitteln zu hinterfragen.’” Oder anders

36 So spricht Althusser explizit davon, der Kern des materialistischen Elements der SPW
bestiinde aus der Einheit jener drei Aspekte (vgl. Althusser PSPW: 106).

37 In diesem Sinne bestimmt Althusser bereits in Das Kapital lesen den Unterschied
zwischen einer einzelwissenschaftlichen und einer philosophischen Kapitallektiire da-
rin, dass die einzelwissenschaftliche stets von einem bereits unhinterfragbaren Er-
kenntnisgegenstand ausgehen muss, wihrend die philosophische Lektiire auf die Be-
dingungen der Gegenstandskonstitution einer theoretischen Formation reflektiert. Die-
ses ,,Vorliegen™ eines Gegenstandes in der einzelwissenschaftlichen Herangehenswei-
se ist dann nicht im konstitutionstheoretischen Sinne des Empirismus zu verstehen,
sondern ergibt sich daraus, dass die einzelwissenschaftliche Perspektive in der Imma-
nenz des Vollzugs die Bedingungen ihrer Vollziige nicht hinterfragen muss: ,,Das Ka-
pital als Okonom zu lesen, das hitte bedeutet, es zu lesen, indem man daran die Frage
nach dem wirtschaftswissenschaftlichen Inhalt und dem wirtschaftswissenschaftlichen
Wert seiner Analysen und Schemata stellt — und damit seinen Diskurs mit einem Ob-
jekt vergleicht, der bereits au3erhalb [des Kapital; Anm. d. Hrsg.] als solcher definiert

ist, ohne dieses Objekt als solches in Frage zu stellen. Das Kapital als Historiker zu

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 295

formuliert, NaturwissenschaftlerInnen, die nur mehr die Grundlagen der eigenen
Forschung hinterfragen, wiirden kaum noch zur eigentlichen empirischen For-
schung kommen und folglich kaum mehr Forschungsergebnisse hervorbringen.
So erfordert eine grundsdtzliche Skepsis an deren Geltung bereits philosophische
Mittel, die dann aber dem idealistischen Moment der SPW zuzuordnen wéren.
Dass wirkliche Erkenntnisvollziige an wirklichen — im Sinne von wirkenden —
Gegenstiinden arbeiten, diirfte unbestritten sein. Gleichwohl irritiert Althussers
Rede von der ,,dufseren* Existenz des Erkenntnisgegenstandes. Meines Erach-
tens erklart sich diese aus zwei Griinden. Erstens sollte bedacht werden, dass, in
dhnlich polemischer Absicht wie er mit der strikten Unterscheidung von Real-
objekt und Erkenntnisgegenstand gegen den empiristischen Rekurs auf ein ob-
jektivistisches ,,Auflen* der Erkenntnis argumentierte (vgl. dazu auch Turchetto
1993: 76f.), er in PSPW in erster Linie gegen eine idealistische (Subjekt-)
Inhérenz des Erkenntnisobjekts anstreitet. Dass die Rede von der Immanenz des
Erkenntnisobjektes in einer Problematik aus Das Kapital lesen keineswegs da-
hingehend zu verstehen ist, dass sich die Erkenntnis in keiner Weise auf (mate-
rial-)widerstindige und damit wirkliche Gegenstinde bezieht, hatte ich, zwei-
tens, anhand der Situation epistemologischer Briiche gezeigt, in der eine in Form
von Spuren bereits in der alten Problematik vollzugsimmanent gegenwartige
Gegensténdlichkeit mithilfe neuer theoretischer Mittel als neuer, nunmehr reflek-
tierbarer Forschungsgegenstand formiert wird.*®

lesen, das hitte bedeutet, es zu lesen, indem man an es die Frage nach dem Verhiltnis
seiner historischen Analysen zu einem bereits aullerhalb [des Kapital; Anm. d. Hrsg.]
definierten Objekt herangetragen hitte. Das Kapital als Logiker zu lesen, das hétte be-
deutet, ihm die Frage nach seinen Methoden der Darstellung und der Beweisfiithrung
zu stellen — aber auf eine ganz abstrakte Weise und wiederum, ohne das Objekt in Fra-
ge zu stellen, auf welches sich die Methoden dieses Diskurse[s] beziehen.” (Althusser
DKL: 22) In einem anderen Kontext verweist darauf auch Turchetto (1993: 76f.).

38 Dahingehend scheint mir auch Althussers These zu verstehen sein, dass die Philoso-
phie nicht in der gleichen Weise einen Gegenstand habe, wie die Einzelwissenschaf-
ten ihre spezifischen Erkenntnisgegenstéinde haben, und dass die Philosophie deshalb
insofern keine Geschichte habe, als sich in ihr nichts ereigne (vgl. Althusser LP: 34f.,
PSPW: 23f)). Gerade weil die Erkenntnisbemiihungen von Einzelwissenschaften an
der Widerstindigkeit ihrer Gegenstéinde scheitern konnen, gerade weil im einzelwis-
senschaftlichen Tun unvorhersehbare Widerstindigkeiten gegenstindlich werden
konnen, sind sie gezwungen, ihre ,,Theorien®, ihre Produktionsmittel prinzipiell per-
manent zu modifizieren, und zwar nicht in beliebiger Weise, sondern um die Produk-

tion und Reflexion der Gegenstinde ihres wissenschaftlichen Tuns zu verbessern. Ei-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Wenn Althusser also an den SPW ein materialistisches und ein idealistisches
Moment unterscheidet, dann bestimmt er damit den Unterschied zweier Weisen
des Transzendierens der Reflexion im Vollzug wissenschaftlicher Praxis hin zu
einer Reflexion der Form ihres Vollzugs: In der materialistischen Form stellt
diese ein Transzendieren im Ausgang des Vollzugs dar, in der idealistischen eine
auf vorgéngig vollzugtranszendente Instanzen rekurrierende Form. Erneut finden
wir damit an dieser Stelle eine Gegeniiberstellung von zwei Varianten der Ver-
héltnisbestimmung von Immanenz und Transzendenz wieder. Wenn ndmlich das
idealistische Moment die wissenschaftliche Praxis nach Mallgabe ihr duferli-
cher Begriffe reflektiert, bestimmt sich hier das reflexive Transzendieren im Aus-
gang der Transzendenz. Demgegeniiber zeichnet sich mit dem materialistischen
Moment erneut eine Reflexionsfigur des Transzendierens aus der Immanenz
heraus ab, welche die Bedingungen des Transzendierens als immanent Trans-
zendente, mithin unter dem Primat der Immanenz bestimmt.

Entscheidend dabei ist, und genau deshalb thematisiert Althusser beide als
spontane Philosophie, dass nicht bloB die materialistische, sondern auch die
idealistische Ausprigung als unmittelbar aus der wissenschaftlichen Praxis er-
wachsende Reflexion erscheint, auch wenn dies insb. im Fall der idealistischen
Form faktisch nicht zutrifft. Problematisch wird dies dann, wenn die spontan-
philosophischen Reflexionen — weil doch aus der wissenschaftlichen Praxis er-
wachsende oder weil von WissenschaftlerInnen geduBerte — mit dem Geltungs-
anspruch, ihrerseits wissenschaftliche Erkenntnisse darzustellen, vorgetragen
werden. Der Begriff der spontanen Philosophie dient Althusser mithin wesent-
lich auch dazu, zwischen dem im engeren Sinne wissenschaftlichen Moment und
philosophischen bzw. ideologischen Momenten an wissenschaftlichen Aussagen
unterscheiden zu konnen und damit die Form des Wissenschaftlichen auf das je-

ne ,,Geschichte* haben Einzelwissenschaften dann insofern, als hinter ein einmal er-
reichtes theoretisches Niveau nicht zuriickgefallen werden kann, ohne die Form der
Wissenschaftlichkeit preiszugeben, und zwar weil ein solcher Riickfall den aktuellen
Gegenstanden und den historisch herausgebildeten Erkenntnismitteln nicht gerecht
werden wiirde. Wenn Althusser also davon spricht, dass sich in der Philosophie nichts
ereigne und sie keine Geschichte habe, wie die Einzelwissenschaften eine Geschichte
haben, dann bedeutet dies nicht, dass in der Philosophie prinzipiell kein Fortschritt
moglich ist — also eine neue philosophische Position nicht besser als eine éltere sein
kann —, sondern dass der Philosophie ihre Gegenstdnde — namlich das Wissenschaft-
liche und das Ideologische als Reflexionsformen — nicht in der gleichen Weise wider-
standig werden und theoretische Umorientierungen erfordern konnen, wie dies in den

Einzelwissenschaften der Fall ist.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 297

weilig spezifische theoretische Feld der Verifizierbarkeit einzelwissenschaftli-
cher Aussagen rekonstruktiv einzugrenzen.” Die Unterscheidung zwischen ei-
nem materialistischen und dem idealistischen Moment innerhalb der SPW soll
demgegeniiber zur Ausarbeitung einer immanenzphilosophisch ,,materialisti-
schen“ Reflexionsperspektive beitragen, die das materialistische Moment unter-
stiitzt und damit den tatsdchlichen wissenschaftlichen Praxen in ihren wirklichen
Erkenntnisvollziigen gerecht wird sowie diese ins Verhéltnis zu anderen Formen
gesellschaftlicher Praxis stellt. In anderen Worten, die die blofe Immanenzper-
spektive im Ausgang der Immanenz reflexiv transzendiert.

Unter welchen Bedingungen ldsst es sich aber als idealistisch ansehen, wenn
ein Experimentalphysiker etwa ein Doppelspaltexperiment an einem Elektronen-
strahl als Erfahrung eines Beugungsmusters mit zugleich Wellen- als auch Teil-
cheneigenschaften schildert? SchlieBlich diirften derartige Schilderungen im
Wissenschaftsalltag hdufig vorkommen und in der Regel auch voéllig unproble-
matisch sein. Worauf Althusser hinaus mochte, ist dass, wenn dieser auf den
Terminus ,,Erfahrung® rekurriert, er sich in der — in Althussers weit gefasstem
Sinne — empiristischen erkenntnistheoretischen Problematik bewegt. Der Aus-
druck suggeriert dann, dass er sich auf eine unmittelbar in der ,,Erfahrung® gege-
bene Evidenz bezieht. Zum Problem werden kann dies, wenn er — dem eigenen
Tun im Labor entgegen — vollig davon abstrahiert, dass der Effekt auf dem Beo-
bachtungsschirm nicht einfach gegeben ist, sondern seinem spezifischen experi-
mentellen Tuns erwéchst, welches bestimmte Experimentalmittel und Messin-
strumente ebenso wie theoretisch-begriffliche Mittel erfordert. Eine solche Ni-
vellierung des experimentellen Tuns lduft Gefahr, zu unterschlagen, dass das
spezifische Beugungsmuster dariiber hinaus lediglich vermittelt {iber eine para-
digmatische Deutungsstrategie auf Wellen- und Teilcheneigenschaften schlielen
lasst. Auch wenn der Physiker im gleichen Atemzug etwa — ,,materialistisch* —
vom Aufbauen des Experimentalarrangements berichtet, dann konnen seine
Schilderung materialistische und idealistische Momente durchdringen. Wenn er
nun vom Welle-Teilchen-Modell des Quantenobjekts spricht, — und ausschlieB3-
lich in diesem Sinne argumentiert Althusser hier gegen den Rekurs auf einen

39 Denn im Unterschied zu wissenschaftlichen Sitzen bestimmt Althusser philosophi-
sche Sitze nicht als wahrheitsfahig, sie konnen allenfalls richtig sein. Ohne hier ndher
darauf einzugehen (siche ausfiihrlicher dazu Althusser PSPW: 59-70), beruht diese
Bestimmung auf dem Leitgedanken, dass Philosophie in einem eminenten Verhaltnis
zur Praxis steht und die von Althusser anvisierte philosophische Position dariiber hin-
aus in einem reflexiven Verhéltnis zu ihrer eigenen Praxis als Philosophie. D.h. sie re-

flektiert ihre eigenen Vollziige des begriftlichen Unterscheidens als Praxis.

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

Modellbegriff —, dann suggeriert er, das Modell spiegele — in defizitirer Weise —
ein vorgéingig gegebenes Erkenntnisobjekt, ndmlich das Elektron, wider. Er legt
damit erkenntnistheoretische Legitimationsfragen nahe, statt die Welle-Teilchen-
Hypothese mitsamt ihren quantenphysikalischen Begriindungszusammenhingen
als theoretisches Produktionsmittel seiner Experimentalpraxis zu beschreiben
und sie ebenso wie die gegenstdndlichen Forschungsmittel als Vermittlungsbe-
dingungen zu reflektieren.

Wenn sich auf diese Weise im Anschluss an Althusser ,,idealistische* Mo-
mente an von Wissenschaftlerlnnen vorgetragenen Beschreibungen des eigenen
Tuns aufzeigen lassen, dann geht es keineswegs darum, die jeweiligen Akteurln-
nen, gleichsam moralisierend, fiir einen Fehler verantwortlich zu machen — oder
psychologistisch im Sinne Bachelards ihnen eine mangelnde kathartische Reini-
gung ihres Vorstellungssystems vorzuwerfen, bevor sie das Labor betreten ha-
ben. Genauso wenig gemeint ist damit ein elitistischer Schuster-bleib-bei-
deinen-Leisten-Appell, der die Forschenden dazu aufrufen wiirde, sich auf ihre
wissenschaftliche Arbeit zu konzentrieren und das Philosophieren doch lieber
den Philosophlnnen zu iiberlassen. Es geht also keineswegs darum, den Physiker
fiir sein Wissenschaftsbild anzuklagen oder ihm sonstige Vergehen vorzuhalten.
Stattdessen soll dies verdeutlichen, dass unser exemplarischer Physiker pars pro
toto fiir alle Forschenden auch philosophiert. Insofern zielt Althusser darauf, die
Momente des Transzendierens der einzelwissenschaftlichen Reflexion explizit
zu machen, um sodann zwei verschiedene Weisen des Transzendierens unter-
scheiden und reflektieren zu konnen. Wenn er dabei aufzeigt, dass idealistisch-
philosophische Denkfiguren in das Verhiltnis hineinspielen, welches die For-
schenden zu ihrer eigenen Forschungspraxis einnehmen, dann soll dies die ge-
sellschaftliche Wirkmachtigkeit klassisch idealistischer Philosophie sichtbar ma-
chen und damit die Dringlichkeit einer immanenzphilosophischen Alternative
verdeutlichen. Adressatin der Kritik ist damit die Philosophie der PhilosophIn-
nen und nicht vordergriindig die der Einzelwissenschaftlerlnnen. Denn proble-
matisch sind solche Formen des Idealismus nicht, weil sie — wie dessen Vertrete-
rInnen ihn verstehen wiirden — eine gleichsam reine Philosophie ausmachten,
sondern weil sie sich als idealistische wesentlich dadurch bestimmen, dass sie in
unreflektierter Weise die Zielsetzungen praktischer Ideologien iibernehmen, der
,religiosen, moralischen, juristischen, dsthetischen, politischen usw. Ideologien*
(Althusser PSPW: 87).

Vermittelt tiber das idealistische Moment schleichen sich also ideologische
Vorstellungen und Begriffe in die SPW, mittels derer die wissenschaftliche Pra-
xis nach ihr duflerlichen, ihr sachfremden Kriterien und Interessen bestimmt
wird. Althussers Pointe ist dann, dass sich der Widerstreit zwischen materialisti-

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 299

schen und idealistischen Reflexionsmomenten nicht innerhalb der Problematiken
der Einzelwissenschaften, sondern im diese transzendierenden Bereich der philo-
sophischen Reflexion abspielt. Als philosophische Form kann das idealistische
Moment deshalb nicht mit lediglich wissenschaftlichen Mitteln kritisiert werden,
sondern seine Kritik bedarf zudem philosophischer Mittel. Die Aufgabe einer
Epistemologie als fortwéhrend reflexiver Theorie der theoretischen Praxis sieht
Althusser deshalb darin, den Wissenschaftlerlnnen gleichsam ein Biindnis an-
zubieten, um das der SPW immanente ,,materialistische Moment gegen das
,idealistische® zu stirken (vgl. Althusser PSPW: 115). Das bedeutet, den Wis-
senschaftlerInnen zunéchst aufzuzeigen, dass und inwiefern sie in ihren sponta-
nen Philosophien bereits philosophieren, d.h. das Feld ihrer einzelwissenschaft-
lichen Erkenntnisproduktion iiberschreiten. Im néchsten Schritt bedeutet dies,
sichtbar zu machen, inwiefern neben einem immanenzreflexiven Moment ein
mitunter dominantes transzendenzreflexives Moment die spontanen Philoso-
phien durchzieht. Es gilt dann, aufzuzeigen, dass und warum in diesem transzen-
denzreflexivem Moment ein ,,Ausbeutungsverhéltnis“ (siche dazu vertiefend
Althusser PSPW: 87-100) der wissenschaftlichen Praxis durch idealistische Phi-
losopheme reproduziert wird, welches diese unreflektierten Zwecksetzungen
praktischer Ideologien unterwirft und damit eine philosophische Reflexion des
ihnen eigentiimlichen Erkenntnismechanismus verstellt. Sodann soll sichtbar ge-
macht werden, dass immanent in den SPW bereits ,,materialistische Momente
enthalten sind, die bereits Anklidnge einer philosophischen Reflexion der Form
wirklicher Erkenntnisvollziige aufweisen. Um diese zu stdrken, muss die Imma-
nenzphilosophie ein Unterscheidungsvokabular ausarbeiten, z.B. zwischen dem
Wissenschaftlichen und dem Ideologischen, dem Wissenschaftlichen und der
spontanen Philosophie, zwischen dem materialistischen und dem idealistischen
Moment, und dieses den WissenschaftlerInnen zur Reflexion ihrer Praxis vor-
schlagen.

Eine so verstandene Immanenzphilosophie greift also im Unterschied zur
idealistischen Transzendenzphilosophie ,,nur in die Philosophie ein. Sie versagt
sich also jeglichen Eingriff in die Wissenschaft im eigentlichen Sinne, in deren
Probleme und in deren Praxis® (PSPW: 115), in anderen Worten in das Wissen-
schaftliche der Wissenschaften, und gesteht damit der innerwissenschaftlichen
Erkenntnisproduktion eine (relative) Autonomie zu. Von Grund auf kritisch ist
sie im Sinne der griechischen kpivewv, und zwar indem sie begriffliche Unter-
scheidungen an Reflexionen vornimmt (sieche dazu auch Rheinberger 2014:
84f.). Thr ,Eingriff besteht dann im Treffen von begrifflichen Unterscheidun-
gen, ,,sie produziere (in dem Sinne, daf sie manifest und sichtbar macht) Unter-
scheidungen (distinctions) und Unterschiede (différences)” (PSPW: 20). Auf

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen

diese Weise bietet sie den Einzelnen Begriffe an, mittels derer sie sich zu ihrem
Tun, dem Tun anderer und den Bedingungen dieses Tuns ins Verhéltnis setzen
konnen. Im Unterschied zur klassischen Philosophie, die genau dies ebenso voll-
zieht, allerdings zumeist ihre eigenen Unterscheidungen nicht als Praxis, das
heifit als ein Tun unter gesellschaftlichen Bedingungen mit gesellschaftlichen
Auswirkungen reflektiert, gesteht diese Immanenzphilosophie explizit den
Praxischarakter ihres Philosophierens ein. Ihre eigentiimliche Praxisform be-
stimmt Althusser deshalb als das Ziehen von begrifflichen Demarkationslinien.
Solche begrifflichen Demarkationslinien kénnen dann als Produkte philosophi-
scher Reflexion keine einzelwissenschaftlichen Probleme 16sen, denn dies bleibt
den Wissenschaften vorbehalten, aber ,,in dem Raum, den sie frei rdumen, wis-
senschaftliche Probleme auff...lwerfen®, die ihrerseits mit wissenschaftlichen
Mitteln 16sbar sein konnen. Eine solche Demarkationslinie ,,143t etwas in dem
Raum, den sie hervorhebt, hervortreten, erscheinen, das vorher nicht sichtbar
war" (Althusser PSPW: 37; Herv. 1.0.).

Die Immanenzphilosophie nimmt sich also die theoretische Seite gesell-
schaftlicher Praxis zu ihrem Gegenstand, ndmlich die theoretische Praxis der
Wissenschaften und der Philosophie sowie die Artikulationen ideologischer
Momente innerhalb der theoretischen Praxis, kurz: Wissenschaften, Ideologien
und Philosophien (Althusser PSPW: 66). Diese gesellschaftlichen Praxen in den
eigentliimlichen Formen ihrer Vollziige und deren Reflexionen rekonstruktiv zu
begreifen, bestimmt dann den Modus des immanenztheoretischen Philosophie-
rens. Sie findet bestimmte praktische Vollziige vor, die qua ihrer institutionellen
Einbindung, der Titel und Berufsbezeichnungen ihrer Akteurlnnen und ihrer ge-
sellschaftlichen Funktion als Wissenschaften, Philosophien und ggf. als theoreti-
sche Ideologien bezeichnet werden. Wissenschaften, theoretische Ideologien und
Philosophie formieren also die gesellschaftliche Wirklichkeit der theoretischen
Praxen, innerhalb derer sie sich jedoch im Vollzug und dessen Reflexion un-
unterschieden durchdringen koénnen. Die Immanenzphilosophie iibernimmt nun
diese gesellschaftlich vermittelten Klassifikationen nicht unreflektiert, sondern
unterscheidet im Ausgang der Rekonstruktion verschiedener Reproduktions-
modalitéten an der theoretischen Praxis spezifische Praxisformen. Die substanti-
vierten Pradikate ,,Wissenschaftliches” und ,,Ideologisches* wie auch ,,Philoso-
phisches* stellen dann also reflexionsbegriffliche Formbestimmungen an Praxen
und ihren Reflexionsverhéltnissen dar (vgl. Althusser PSPW: 67). Wéhrend also
die Rede von Wissenschaften, von theoretischen Ideologien oder der Philosophie
zunidchst Momente der gesellschaftlichen Wirklichkeit bezeichnen, sind ,,,das
Wissenschaftliche® und ,das Ideologische® [...] philosophische Kategorien und

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser | 301

ihr Gegensatz wird von der Philosophie ans Licht gebracht, er ist philosophi-
scher Art* (Althusser PSPW: 67; Korrektur von Druckfehlern; K.T.).

Insofern kénnen sich dann, und darauf zielten seine Uberlegungen in PSPW,
an den Vollziigen wissenschaftlicher Praxen sowie an deren Reflexionen wissen-
schaftliche, ideologische und philosophische Momente durchdringen. Solche
Durchdringungen aufzuzeigen, um das eigentiimlich Wissenschaftliche an wis-
senschaftlichen Praxen sichtbar zu machen, ist dann eine Kernaufgabe der imma-
nenztheoretischen Epistemologie. Das bedeutet, wie deutlich geworden sein soll-
te, nicht, dass sich Immanenzphilosophie gleichsam in Form blofer Wissen-
schaftstheorie auf die Reflexion wissenschaftlicher Praxen beschrinken kann.
Diese — immanenzphilosophisch — als eine bestimmte Form gesellschaftlicher
Praxis aufzuzeigen, bedeutet, sie von anderen gesellschaftlichen Praxisformen zu
unterscheiden und zu diesen in Bezug zu setzen.

Warum ist nun aber fiir eine Immanenzphilosophie, die im Ausgang der ge-
sellschaftlichen Praxis, mithin praktischer Vollziige, argumentiert, die Reflexion
wissenschaftlicher Praxen von derart eminenter Bedeutung? Dies beruht darauf,
dass die Form der wissenschaftlichen Praxis sich bereits durch einen Bruch mit
Ideologischem bestimmt, und zwar indem sie (relativ) autonom ihre eigenen Pro-
duktionsmittel reflexiv validiert. Das formtheoretisch bestimmte — ndmlich die-
ser eigentiimlichen Praxisform gerechte — Wissenschaftliche an wissenschaft-
lichen Praxen gilt dann gleichsam als Kontrastfolie, um Ideologisches negativ
bestimmen zu konnen. Zugleich stellt es ebenso den Priifstein fiir die Bestim-
mung der Momente des Transzendierens der einzelwissenschaftlichen Reflexion,
mithin fiir den Ubergang in die philosophische Reflexion dar. Fiir just diese Be-
stimmung fiithrt Althusser den Begriff der SPW ein. Mit den Konzepten des epis-
temologischen Bruchs und der SPW macht Althusser also die Figur des Trans-
zendierens aus der Immanenz heraus in zwei Hinsichten fiir die philosophische
Reflexion fruchtbar: Einerseits bezogen auf das reflexive Transzendieren von
ideologischen Momenten an einer theoretischen Problematik (epistemologischer
Bruch), andererseits hinsichtlich des Transzendierens zur philosophischen — und
damit bisweilen ideologischen — Reflexion aus einer wissenschaftlichen Proble-
matik heraus (SPW).

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. Er—



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hitps://dol.org/1014361/6783838442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42.



https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

