
 

 

3. Immanentes Transzendieren und die Praxis 

der Philosophie: Louis Althusser 

 

 

3.1 Reflexion im Spannungsfeld von Wissenschaft, 

Ideologie und Philosophie 

 

In der Rekonstruktion der poetologischen Überlegungen Bachelards haben sich 

zwei ineinander verschränkte, allerdings eher tentativ verbleibende, denn explizit 

programmatisch ausgearbeitete Verschiebungen seiner philosophischen Proble-

matik gegenüber den auf Naturwissenschaften bezogenen Arbeiten abgezeichnet: 

Zum einen richtet Bachelard mit den ästhetischen Praxen das Hauptaugenmerk 

dezidiert auf außerwissenschaftliche Erfahrungen. Dies mag auch als Hinweis 

darauf gedeutet werden, dass das Feld einer Epistemologie als Philosophie des 

Wissens nicht auf wissenschaftliches Wissen reduzierbar ist. In Anknüpfung an 

den Ausgangspunkt seiner epistemologischen Studien, dass die Erkennt-

nishindernisse dem Erkenntnisakt immanent sind (Bachelard BWG: 46), zeich-

nete sich damit auch ein gegen jegliches essenzialistisches Wissenschaftsver-

ständnis gerichtetes Projekt ab, Wissenschaftliches in seinem Verhältnis zu 

nicht-wissenschaftlichem Wissen als Wissenschaftliches zu bestimmen. Zum 

anderen habe ich aufgezeigt, dass Bachelards Ansatz in der Poetik des Raumes 

darum bemüht ist, den Vollzug des poetischen Tuns zum methodischen Aus-

gangspunkt zu nehmen. So war es unter anderem die Bestimmung der Vollzugs-

seite, die in seiner noumenal-konstitutionstheoretischen Konzeption wissen-

schaftlicher Praxen als Phänomenotechniken unterbestimmt blieb. An diese bei-

den Argumentationslinien, nämlich die verhältnistheoretische Bestimmung von 

Wissensformen und die Vollzugsseite der Wissensproduktion, knüpft das Projekt 

Louis Althussers an, welches eine unorthodoxe Marx-Lektüre mit einem kriti-

schen Anschluss an Bachelard verbindet.  

In diesem ersten Abschnitt werde ich zunächst die Grundzüge der Althus-

ser’schen Überlegungen zu Philosophie, Wissenschaften, Theorie und Praxis da-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


242 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

hingehend rekonstruieren, dass in ihnen grundlegend ein doppelt-reflexives Pra-

xisverständnis sowie eine rekonstruktionstheoretische philosophische Perspek-

tive angelegt sind. Bereits hier wird sich abzeichnen, dass seine philosophischen 

Bemühungen immer wieder eine Reflexionsfigur des Transzendierens aus der 

Immanenz heraus aufweisen, und damit gleichsam über eine bloße Immanenz-

philosophie hinausgehen. Im anschließenden Abschnitt 3.2 werde ich seine Pro-

blematisierung der empiristischen Problematik als Brennpunkt seiner konstitu-

tionskritischen Denkbewegungen herausarbeiten, aus der heraus er eine zentrale 

Linie seiner programmatischen Neubestimmung der epistemologischen Proble-

matik, dort begriffen als Reflexion theoretischer Felder, entwickelt. Herauszu-

arbeiten, dass dieser konstitutionskritsche Ansatz mit der Raummetapher vom 

theoretischen Feld grundlegend von einer Reflexionsfigur des Transzendierens 

aus der Immanenz heraus geprägt ist, steht in Unterkapitel 3.3 im Zentrum. Ich 

werde dort zeigen, dass sich damit eine Verschiebung der immanenzphilosophi-

schen Fragestellung von einer bloßen Immanenzperspektive hin zu einer Bestim-

mung des Verhältnisses von Immanenz und Transzendenz, die im Ausgang der 

Immanenz zu treffen ist, ergibt. Daran anschließend arbeite ich in Abschnitt 3.4 

den Althusser’schen Ansatz, die Produktion der Kriterien der Geltung wissen-

schaftlicher Erkenntnis als eine den Wissenschaften immanente reflexive Praxis 

zu begreifen, heraus. Gerade weil wissenschaftliche Praxen in eminenter Weise 

als doppelt reflexive zu begreifen sind, erwächst aus ihnen nicht bloß die inner-

wissenschaftliche Produktion neuer Erkenntnisse, sowie damit einhergehend, die 

differenzielle (Re-)Produktion von Geltungskriterien, sondern zugleich eine Re-

flexion, die das mit innerwissenschaftlichen Mitteln Erklärbare überschreitet und 

damit den Modus des Philosophischen einnimmt, nämlich genau dann, wenn 

sich Forschende zu ihrem Tun als wissenschaftlicher Praxis ins Verhältnis set-

zen. Althusser bezeichnet diesen Reflexionsmodus als „spontane Philosophie der 

Wissenschaftler“ (Althusser PSPW). An diese Überlegungen anknüpfend zeige 

ich in Kapitel 3.5 schließlich auf, welche über Rouse und Bachelard hinausge-

hende vielversprechende Antwort auf die Frage, was es heißt, wissenschaftliche 

Praxen philosophisch zu reflektieren, sich entwickeln lässt, wenn dieses sponta-

ne Philosophieren in den Blick genommen wird. 

Auch wenn Althussers theoretisches Interesse vordergründig der Verhältnis-

bestimmung von marxistischer politischer Praxis und marxistischer Theorie gilt, 

auch wenn er auf der Wissenschaftlichkeit der Marx’schen Theorie der Ge-

schichte der Gesellschaft – des Historischen Materialismus – beharrt und um ei-

ne Herausarbeitung der von Marx nicht eigens ausbuchstabierten Philosophie – 

des vermeintlichen und sogenannten Dialektischen Materialismus – bemüht ist, 

sollte dies ebenso wenig wie sein permanenter Rekurs auf orthodox marxistische 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 243 

 

Termini sowie auf Aussprüche von Lenin und Mao dazu verleiten, Althusser als 

marxistischen Apologeten links liegen zu lassen.
1
 Wie im Folgenden zu zeigen 

ist, entwickelt Althusser in seiner wesentlich durch die Épistémologie der Bache-

lard-Tradition geprägten Auseinandersetzung mit den Schiften Marx’ vielmehr 

eine immanenzphilosophische Perspektive, die explizit ausgehend von der Refle-

xion gesellschaftlicher Praxis (Althusser DKL: 87) nach einer Verhältnisbestim-

mung von Philosophie, Ideologie, Wissenschaft und Politik sucht. Und das be-

deutet für ihn grundlegend, verschiedene Formen von Tätigkeiten anhand ihrer 

Reflexionsverhältnisse zu unterscheiden. Wenn er sein Hauptaugenmerk auf die-

se Reflexionsverhältnisse legt, dann wendet er sich damit zugleich gegen ein im 

marxistischen Diskurs – und auch darüber hinaus – weitverbreitetes Missver-

ständnis dessen, was es bedeute, vom Primat der Praxis auszugehen. So ist be-

kanntlich das Diktum vom Primat der Praxis, häufig mit Rekurs auf die Feuer-

bachthesen (Marx 1969), ein Topos, der oftmals zu einer sich marxistisch gerie-

renden dogmatischen Aburteilung jeglicher intellektuellen Betätigung veran-

schlagt wurde. Freilich beruhen solche Bestrebungen dann auf einem konstituti-

onstheoretisch-faktiven Praxisverständnis, welches Theorie als der Praxis äußer-

liche Instanz begreift (vgl. Althusser DKL: 86). Einer solchen Fetischisierung 

eines verkürzten Praxisverständnisses gegenüber legt Althusser unter dem Topos 

des Materialismus an den späteren Schriften von Marx eine immanenzphiloso-

phische Argumentationslinie frei, die von einer Kritik an Transzendenz- und 

Konstitutionsfiguren motiviert ist, und sich damit als äußerst anschlussfähig für 

die von Rouse und Bachelard angestoßenen Problemstellungen erweist. Es wird 

zu zeigen sein, dass diese Argumentationslinie einen Ausweg aus den aporeti-

schen konstitutionstheoretischen Kipppunkten verspricht, in welche die Überle-

                                                           

1  Ohne Frage ist Althussers philosophisches Projekt parteilich, nämlich für die emanzi-

patorische Politik der ArbeiterInnenbewegung. Wenn Althusser allerdings im orthodo-

xen Marxismus gängige Termini wie „Historischer Materialismus“ oder „Dialekti-

scher Materialismus“ gebraucht, dann fungieren sie bei ihm grundlegend anders als im 

dogmatischen Gebrauch, nämlich rekonstruktionstheoretisch. Siehe zu einer Rekon-

struktion des Materialismusbegriffes bei Althusser: Hackbarth 2015. Dass Althusser 

solche im marxistischen Diskurs geläufige Ausdrücke aufgreift, sogleich aber in ei-

nem anderen Sinn gebraucht, lässt sich dann durchaus auch als strategisch-subversive 

theoriepolitische Intervention begreifen. Siehe zur diskursiven Konstellation der fran-

zösischen Linken in den 1960er Jahren, in die er in Form von aus heutiger Sicht mit-

unter befremdlichen Rekursen eingreift insb. Hackbarth 2015: 89-131. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


244 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gungen von Rouse und Bachelard mündeten.
2
 Der Fokus soll hier zunächst auf 

Althussers Bemühungen der erwähnten Verhältnisbestimmung von Wissen-

schaft, Ideologie und Philosophie gelegt werden, die seine Schriften durchzie-

hen, allerdings durchaus im Laufe der Zeit akzentuelle Verschiebungen erfahren 

haben.  

So bestimmt er zunächst in Für Marx und Das Kapital lesen die von ihm an-

visierte philosophische Position als Theorie der theoretischen Praxis. Die weite-

ren Bestimmungsversuche, die er insbesondere in Philosophie und Spontane 

Philosophie der Wissenschaftler sowie Lenin und die Philosophie entwickelt und 

im Rahmen seiner Selbstkritik als Neubestimmung gegen einen vermeinten 

Theorizismus seines vormaliges Projekt zugunsten einer Politisierung der Philo-

sophie ausgibt (ES: 53-62), lassen sich allerdings vielmehr als Fortführungen 

von, denn als Alternativen zu seinen früheren Entwürfen begreifen.
3
 Was näm-

lich bereits das Projekt der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis leite-

te, ist der konsequente methodische Ausgang vom Primat praktischer Vollzüge. 

Gegen die transzendenzphilosophische Annahme eines Theorie-Praxis-Dualis-

mus bestimmt Althusser die theoretische Seite – insbesondere Wissenschaft und 

Philosophie – nämlich als theoretische Praxis, mithin als ein Moment der Form 

gesellschaftlicher Praxis. Dies folgt dem Anspruch, die gesellschaftliche Wirk-

lichkeit gerade nicht nach Maßgabe praxistranszendenter Kategorien zu begrei-

fen, sondern im Ausgang der Reflexion wirklicher gesellschaftlicher Tätigkeits-

vollzüge zu bestimmen, so  

 

„dass alle Ebenen der gesellschaftlichen Existenz zugleich Orte unterschiedlicher Prakti-

ken sind: der ökonomischen Praxis, der politischen Praxis[,] der ideologischen Praxis, der 

technischen Praxis und der wissenschaftlichen (oder auch der theoretischen) Praxis.“ (Alt-

husser DKL: 87) 

 

Diese „verortende“ Bestimmung soll nun nicht als ontologische Trennung miss-

verstanden, sondern als analytische Unterscheidung an praktischen Vollzügen 

begriffen werden. So geht er, im Unterschied zu einer essenzialistischen Gesell-

                                                           

2  Freilich kann und soll dies im Rahmen dieser Arbeit nicht systematisch an den Origi-

nalschriften von Marx geprüft, allerdings an den Überlegungen Althussers aufgezeigt 

werden.  

3  In dieser Hinsicht müssen dann weite Teile der Selbstkritik (Althusser ES) insofern 

als Selbstmissverständnis gelten, als sich diejenigen Positionen, die Althusser retro-

spektiv in seine früheren Schriften hineinliest, so dort überhaupt nicht finden lassen. 

Vgl. dazu systematisch: Turchetto 1994: 42f.; Brühmann 1980: 257-265.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 245 

 

schaftskonzeption, davon aus, dass die gesellschaftliche Wirklichkeit in prakti-

schen Vollzügen reproduziert wird und an diesen Vollzügen ökonomische, poli-

tische, ideologische, technische, wissenschaftliche etc. Momente („Ebenen“)  

voneinander unterschieden werden können. Wenn Althusser also methodisch 

vom Primat der Praxis ausgeht, dann geht es ihm dabei um eine Formbestim-

mung der Vollzugsprozesse der (differenziellen) gesellschaftlichen Reproduktion, 

die er im Ausgang der gesellschaftlichen Praxis begreift und gerade nicht als ein 

gleichsam vollzugstranszendentes, praxiskonstitutives Prinzip annimmt. Deshalb 

kann es in Althussers Perspektive 

 

„keine Praxis im Allgemeinen [...] [geben; K.T.], sondern nur verschiedene [distincts; 

Anm. d. Hrsg.] Praktiken, welche ihrerseits nicht in einem manichäischen Verhältnis [der 

Entgegensetzung; Anm. d. Hrsg.] zu einer Theorie stehen, die ihnen etwa ganz und gar 

entgegengesetzt und fremd wäre“ (Althusser DKL: 86).  

 

Wenn Althusser gleichwohl von einer allgemeinen Struktur der Praxis spricht, 

dann ist diese Struktur also nicht als Konstitutionsprinzip, sondern als rekon-

struktionstheoretische Formbestimmung an Vollzügen und ihrer Reflexion zu 

verstehen: 

 

„Unter Praxis verstehen wir im Allgemeinen jeden Prozess der Transformation eines be-

stimmten gegebenen Rohstoffs [...] in ein bestimmtes Produkt, eine Veränderung, die 

durch eine bestimmte menschliche Arbeit bewirkt wird, indem sie bestimmte („Produk-

tions“-)Mittel benutzt. In jeder so verstandenen Praxis ist das bestimmende Moment (oder 

Element) des Prozesses weder der Rohstoff noch das Produkt, sondern die Praxis im enge-

ren Sinne: das Moment der Arbeit der Transformation selbst, das in einer spezifischen 

Struktur Menschen, Mittel und eine technische Methode des Einsatzes der Mittel zusam-

men ans Werk setzt.“ (Althusser FM: 205; Herv. i.O.)  

 

Dass Althusser den Vollzug, den Prozess der Transformation als bestimmendes 

Moment der Praxis begreift, markiert seinen vollzugstheoretischen Anspruch. 

Dieser wendet sich dann gegen konstitutionstheoretische Konzeptionen, wie wir 

sie bei Rouse und Bachelard kennengelernt haben. Während Rouse nämlich das 

bestimmende Moment in der Praktikensituation verortete, rekurrierte Bachelard 

auf ein schöpferisches Subjekt. Als Transformationsprozess lässt sich demge-

genüber der Vollzug ausschließlich rekonstruktiv anhand der wirklichen Verän-

derungen, die sein Resultat vom Ausgangsrohstoff unterscheiden, bestimmen. 

Diese Veränderungsarbeit lässt sich also nicht als gleichsam magischer Akt der 

„Materialisierung“ eines Theorems begreifen, sondern bedient sich – notwendi-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


246 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gerweise – spezifischer verfügbarer Mittel und Methoden, die sich ebenso wie 

der bearbeitete Rohstoff, als Produkte anderer Praxen bestimmen lassen. In der 

allgemeinen Produktionsstruktur lassen sich dann Praxisformen voneinander un-

terscheiden, und zwar  

 

„indem [also; Anm. d. Hrsg.] wir das denken, was die Unterschiede zwischen diesen un-

terschiedlichen Strukturen [der Produktion; K.T.] ausmacht, das heißt die Unterschiedlich-

keit des Objekts, auf welche sie angewandt werden, sowie die ihrer Produktionsmittel und 

auch die der Verhältnisse, in welchen sie produzieren“ (Althusser DKL: 87).  

 

In diesem Sinne lässt sich die ökonomische Praxis beschreiben als  

 

„die der Veränderung der gegebenen Natur (Rohstoffe) in Gebrauchs-Produkte durch die 

Aktivität der existierenden Menschen [...], die durch methodisch geregelte Anwendung 

bestimmter Produktionsmittel im Rahmen bestimmter Produktionsverhältnisse arbeiten“ 

(Althusser FM: 205f.; Herv. i.O.). 

 

Der Gegenstand der politischen Praxis sind die gesellschaftlichen Verhältnisse. 

So sucht die (marxistische) politische Praxis vorfindliche gesellschaftliche Ver-

hältnisse in andere gesellschaftliche Verhältnisse zu transformieren. Grundsätz-

lich bedient sich die politische Praxis in der Transformationsarbeit Vorstellungen 

und Begriffen, die ideologisch sein können. So hat die ideologische Praxis das 

„Bewusstsein“ der Menschen (vgl. Althusser FM: 206), also diejenigen Vorstel-

lungen und Begriffe, in denen die Einzelnen ihre Selbst- und Weltbezüge den-

ken, zum Gegenstand und transformiert oder reproduziert also Vorstellungen 

und Begriffe. Auch die wissenschaftliche theoretische Praxis hat Vorstellungen 

und Begriffe wie auch „Tatsachen“ zum Gegenstand. Im Unterschied zur ideolo-

gischen Praxis transformiert sie diese allerdings nicht in ihrerseits wiederum 

ideologische Vorstellungen und Begriffe, sondern in Erkenntnisse und das heißt 

in „wissenschaftliche Wahrheiten“ (vgl. Althusser FM: 207).  

Ideologie und Wissenschaft – wie auch Philosophie – bestimmt Althusser al-

so in Form der Produktionsstruktur als theoretische Praxen. Damit richtet er sich 

in doppelter Hinsicht gegen jeglichen Theorie-Praxis-Dualismus. Zum einen fällt  

 

„[d]ie theoretische Praxis [...] also unter die allgemeine Definition der Praxis. Sie arbeitet 

an einem Rohstoff (Vorstellungen, Begriffe, Tatsachen), der ihr durch andere Praktiken 

gegeben wird, die ‚empirisch‘, ‚technisch‘ oder auch ‚ideologisch‘ sein können“ (Althus-

ser FM: 206).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 247 

 

Sogar gemeinhin als höchst abstrakte, rein theoretisch gewähnte Sphären wie die 

Mathematik oder die Philosophie gelten nunmehr als Praxen. Das bedeutet aber, 

dass sie, erstens, durch ihre spezifische Transformationsarbeit an theoretischen 

Gegenständen bestimmt werden und, zweitens, dass sie nicht in einem vermeint-

lich außergesellschaftlichen Raum vollzogen werden, sondern – zumindest mit-

telbar – an Gegenständen arbeiten und/oder sich Vorstellungen, Begriffen und 

Methoden bedienen, welche anderen Praxen erwachsen (vgl. Althusser DKL: 

88f.). Zugleich richtet sich, zweitens, die Konzeption der theoretischen Praxis 

gegen die Vorstellung, es gäbe schlichtweg theoriefreie Praxen, die völlig ohne 

Rückgriff auf begriffliche Mittel eine Transformationsarbeit leisten. Denn ein 

Praxisvollzug schließt immer schon ein, sich zu gegebenen „Rohstoffen“ und 

verfügbaren Mitteln sowie dem erwirkten Produkt in ein reflexives Verhältnis zu 

setzen. Wenn nun aber alle Praxen begriffliche Momente aufweisen, dann be-

deutet dies zugleich, dass die theoretische Arbeit an und mit Begriffen nicht bloß 

der (akademischen) Philosophie und den Wissenschaften vorbehalten ist. Viel-

mehr ist  

 

„selbst in ihren noch sehr rudimentären Formen – auch in den ersten Stufen der Praxis 

immer schon ein Element der ‚Erkenntnis‘ [und das heißt eine Reflexion des Gegenstands-

verhältnisses; K.T.] enthalten [...], auch wenn es zutiefst von Ideologie durchdrungen sein 

mag“ (Althusser DKL: 87).  

 

Althusser greift nun Bachelards Konzept des epistemologischen Bruchs auf, den 

er in terminologischer Abgrenzung als epistemologischen Einschnitt bezeichnet. 

Ein epistemologischer Einschnitt bestimmt sich dann durch eine  

 

„spezifische [...] theoretische [...] Transformationsarbeit, die [...] eine Wissenschaft be-

gründet, indem sie diese von der Ideologie ihrer Vergangenheit ablöst und diese Vergan-

genheit als ideologisch nachweist“ (Althusser FM: 207). 

 

Über Bachelard hinausgehend erschöpft sich der epistemologische Einschnitt hin 

zur Wissenschaftlichkeit dann nicht bloß im Brechen mit der „gewöhnlichen“ 

Erfahrung (Bachelard BWG: 44), sondern erfordert zugleich den Nachweis, dass 

diese „gewöhnliche“ Erfahrung ideologisch gewesen ist. Er „impliziert also in 

einer einzigen Bewegung die Produktion einer Erkenntnis und die Kritik einer Il-

lusion“ (Althusser FM: 204; Herv. i.O.). Der epistemologische Einschnitt, der 

die Wissenschaftlichkeit einer theoretischen Praxis auszeichnet, betrifft also Re-

flexionsverhältnisse von theoretischen Praxen. Das Bestimmen eines epistemo-

logischen Einschnitts schließt also eine Reflexion auf das Verhältnis von Wis-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


248 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

senschaft und Ideologie ein und überschreitet damit insofern „in einer einzigen 

Bewegung“ die bloße einzelwissenschaftliche Erkenntnisproduktion, als sie über 

das Feld des mit einzelwissenschaftlichen Mitteln Bearbeitbaren hinausweist. In 

anderen Worten, im Vollzug der Ablösung von einer „ideologischen“ Vergan-

genheit erfolgen innerhalb der wissenschaftlichen Praxis also durchaus bereits 

Reflexionen auf den Unterschied der eigenen wissenschaftlichen Erkenntnis zu 

einer ideologisch formierten Gegenstandserfahrung und somit wird zugleich – 

zumindest in Ansätzen – die wissenschaftsimmanente Reflexion transzendiert. 

Und an just jenem immanenten Transzendieren setzt die Althusser’sche Form-

bestimmung von Ideologie und Wissenschaft an. Gegenüber einer transzendenz-

philosophischen Konzeption, welche die Philosophie als gleichsam richterliche 

Instanz setzt, die – jenseits der theoretischen Praxen stehend – diese nach Wis-

senschaften und Ideologien sortiert, zeichnet sich diese Bestimmung der Philoso-

phie als immanenzphilosophische dadurch aus, dass Althusser den Widerstreit 

zwischen wissenschaftlichen und ideologischen Momenten als der wissenschaft-

lichen Praxis immanent begreift. 

Um die Problemstellung einer solchen philosophischen Perspektive zu cha-

rakterisieren, führt Althusser die begriffliche Unterscheidung von Theorie, 

„Theorie“ (in Anführungszeichen) und THEORIE (in Großbuchstaben) ein. Un-

ter „Theorie“ versteht er dabei die wissenschaftliche Problematik eines For-

schungszusammenhangs. Mit dem Terminus der THEORIE als einer Form im 

Modus der Reflexion des Vollzugs sucht er, die Rolle der Philosophie als Theo-

rie der theoretischen Praxis im Allgemeinen zu bestimmen:  

 

„Wir bezeichnen jede theoretische Praxis wissenschaftlichen Charakters als Theorie. Wir 

nennen „Theorie“ (in Anführungszeichen) das bestimmte theoretische System einer wirkli-

chen Wissenschaft (ihre Grundbegriffe in ihrer in einem bestimmten Augenblick mehr 

oder weniger widersprüchlichen Einheit), zum Beispiel die Theorie der universellen An-

ziehungskraft, die Wellenmechanik etc. oder auch die „Theorie“ des historischen Materia-

lismus. In ihrer „Theorie“ reflektiert jede bestimmte Wissenschaft in der komplexen Ein-

heit ihrer Begriffe (einer übrigens immer mehr oder weniger problematischen Einheit) die 

Resultate, die zu Bedingungen und Mitteln ihrer eigenen theoretischen Praxis geworden 

sind. Wir nennen THEORIE (in Großbuchstaben) die allgemeine Theorie, das heißt die 

Theorie der Praxis im Allgemeinen, die selbst im Ausgang von der THEORIE der existie-

renden theoretischen Praktiken (der Wissenschaften) erarbeitet worden ist, die das ideolo-

gische Produkt der ‚empirischen‘, existierenden Praktiken (die konkrete Aktivität der 

Menschen) in ‚Erkenntnisse‘ (wissenschaftliche Wahrheiten) umwandelt.“ (Althusser FM: 

207; Herv. i.O.).  

 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 249 

 

Die „Theorie“ (in Anführungszeichen) bezeichnet also die spezifische Begriffs- 

und Methodenformation, innerhalb derer eine Wissenschaft zu einem bestimm-

ten historischen Zeitpunkt ihre spezifischen Gegenstände formiert: 

 

„Sie schließt, wenigstens in den Experimentalwissenschaften, nicht nur Begriffe in ihrer 

rein theoretischen Existenz ein, sondern gleichermaßen das ganze Feld der Technik, auf 

dem ein großer Teil der theoretischen Begriffe angewandt wird.“ (Althusser FM: 231)
4  

 

Nun zeichnet sie sich als „Theorie“ zugleich dadurch aus, dass sie die wissen-

schaftsimmanente Reflexion ihrer begrifflichen, methodischen sowie experimen-

taltechnisch-gegenständlichen Mittel in sich fasst. Sie umfasst also wesentlich, 

etwa in Form von Validierungsstrategien etc., die Reflexion der Modalitäten ih-

rer spezifischen Gegenstände und ihrer wissenschaftlichen Mittel. So ist es die 

Eigentümlichkeit der wissenschaftlichen theoretischen Praxis, Erkenntnisse zu 

produzieren, und ein Produkt einer theoretischen Praxis kann nur dann als Er-

kenntnis gelten, wenn es in einem immanent reflexiven Verhältnis zur „Theorie“ 

steht. Dies unterscheidet Wissenschaft von der Tätigkeitsform der bloßen Tech-

nik, welche Lösungen für von anderen Praxen an sie herangetragene Zweckset-

zungen sucht, diese Zwecksetzungen aber ihrerseits im Rahmen ihrer begriffli-

chen und methodischen Mittel nicht hinterfragen kann:  

 

„Die theoretische Praxis produziert Erkenntnisse, die dann anschließend als Mittel im 

Dienste der Ziele einer technischen Praxis auftreten können. Jede technische Praxis wird 

                                                           

4  Dabei unterstellt Althusser – anders als die konstitutionstheoretische Konnotation der 

technischen Anwendung von Begriffen suggeriert – keineswegs den Vorrang des Be-

griffs vor dem experimentaltechnischen Tun. Ferner betont Althusser, dass eine solche 

„Theorie“ eines bestehenden Forschungszweiges weder in explizit ausgearbeiteter 

Form vorliegen noch intern völlig kohärent oder gar konsistent sein muss: „Der ei-

gentliche und ausdrückliche theoretische Teil als solcher ist nur selten in einer nicht 

widersprüchlichen Form vereinigt. Zum großen Teil besteht er aus lokal zu regionalen 

Theorien vereinheitlichten Gebieten, die in einem komplexen und widersprüchlichen 

Ganzen mit einer theoretisch nicht reflektierten Einheit koexistieren. Diese außeror-

dentlich komplexe und widersprüchliche Einheit ist, jeweilig in einer spezifischen 

Modalität, in der theoretischen Produktionsarbeit jeder Wissenschaft am Werke. Sie 

konstituiert, zum Beispiel in den Experimentalwissenschaften, die ‚Phänomene‘ als 

‚Tatsachen‘, sie stellt eine existierende Schwierigkeit in der Form eines Problems dar, 

sie ‚löst‘ dieses Problem durch theoretisch-technische Vorrichtungen, die das Gerüst 

dessen bilden, was eine idealistische Tradition ‚Hypothesen‘ nennt, etc.“ (FM: 321) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


250 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

durch ihre Ziele definiert: bestimmte Wirkungen sind in einem bestimmten Gegenstand in 

einer bestimmten Situation zu produzieren. Die Mittel hängen von den Zielen ab. Jede 

technische Praxis gebraucht unter den von ihr eingesetzten Mitteln auch Erkenntnisse, die 

als Verfahren auftreten: Dabei geht es entweder um von außen, von existierenden Wissen-

schaften entliehene Erkenntnisse oder aber bloß um ‚Erkenntnisse‘, die die technische 

Praxis selbst produziert, um ihr Ziel zu erreichen. In allen Fällen ist das Verhältnis zwi-

schen der Technik und der Erkenntnis ein äußerliches, nicht reflektiertes Verhältnis, wie 

es zwischen einer Wissenschaft und ihren Erkenntnissen existiert. [...] Auf sich allein ge-

stellt, produziert eine spontane (technische) Praxis nur die „Theorie“, die sie als Mittel 

braucht, um das Ziel zu produzieren, das ihr auferlegt ist: Diese „Theorie“ ist immer nur 

die Reflexion dieses nicht kritisierten, nicht erkannten Ziels innerhalb seiner Verwirkli-

chungsmittel, das heißt ein Unter-Produkt der Reflexion des Zieles der technischen Praxis 

über diese Mittel.“ (Althusser FM: 211f.; Herv. i.O.) 

 

Während innerhalb der technischen Praxis also durchaus theoriegestützte Refle-

xionen über ihre Mittel erfolgen, bleiben diese Mittel-Zweck-Reflexionen jedoch 

von äußeren Zwecksetzungen abhängig, sie erfolgen also nicht (relativ) auto-

nom.
5
 Die einer wissenschaftlichen „Theorie“ immanente Infragestellung von 

Zwecksetzungen und die Reflexion auf alternative Mittel-Zweck-Verhältnisse 

zeichnet demgegenüber das Wissenschaftliche aus: Um mithilfe einer „Theorie“ 

neue Erkenntnisse produzieren zu können, müssen die in diese „Theorie“ einge-

gangenen begrifflichen und methodischen Mittel im Rahmen der wissenschaftli-

chen theoretischen Praxis valide sein, d.h. ihre Mittel müssen sich ihrerseits be-

reits als wissenschaftliche Erkenntnisse erwiesen haben. Während das bestim-

mende Moment der „Technik“ also den technischen Vollzügen externe Zweck-

setzungen sind, ist das bestimmende Moment der wissenschaftlichen Praxis die 

                                                           

5  Aus technikphilosophischer Perspektive mag dieser Technikbegriff verkürzt anmuten, 

wird doch hier die Medialität der Technik völlig ausgeblendet (vgl. einschlägig zur 

Medialität der Technik: Hubig 2006). So hat insbesondere Rheinberger auf den Über-

schuss, den technische Mittel in ihrer Reproduktion aufweisen, hingewiesen (Rhein-

berger 1992: 56, 2006a: 231.) und Technik damit als Moment wissenschaftlicher For-

schung bestimmt. Wenn Althusser Technik auf einen instrumentellen Mitteleinsatz 

reduziert, schließt er damit allerdings nicht aus, dass Mittel auch Überschüsse auf-

weisen können. Im Sinne einer Bestimmung von Reflexionsmodi geht es ihm hier 

vielmehr darum, dass in einem solchen Fall bereits die „technische“ hin zu einer „wis-

senschaftlichen“ Reflexion transzendiert wird. Und so reserviert er die Bezeichnung 

„Technik“ für die bloße Reflexion des reibungslosen Mitteleinsatzes. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 251 

 

„Theorie“ als Reflexion auf die Mittel der eigenen Erkenntnisproduktion (vgl. 

Althusser FM: 215). 

Mit dieser immanenten Verortung der Reflexion auf die Mittel des wissen-

schaftlichen Tuns im Vollzug der theoretischen Praxis bereitet Althusser die Be-

stimmung der relativen Autonomie der theoretischen Praxis vor, auf die ich in 

Abschnitt 3.4 näher eingehen werde. Der Hinweis auf die Immanenz der Gel-

tungsbegründung als innerwissenschaftliche Validierung der Mittel der Gegen-

standskonstitution ist an dieser Stelle zunächst mit Blick auf die Bestimmung der 

Rolle der Philosophie als THEORIE, d.h. als Theorie der theoretischen Praxis 

bedeutsam. So vermag zwar die theoretische Praxis im Modus der „Theorie“ auf 

die Mittel ihrer Vollzüge reflektieren. Was die theoretische Praxis im bloßen 

Modus der „Theorie“ allerdings nicht leisten kann, ist ihre eigene Praxis als the-

oretische Praxis, also als Form der Produktion von Erkenntnissen zu reflek-

tieren. So überschreitet bereits die begriffliche Bestimmung des wissenschaft-

lichen Tuns in der Produktionsstruktur den Modus der „Theorie“:  

 

„Die Erkenntnis des Prozesses dieser theoretischen Praxis in ihrer Allgemeinheit, das 

heißt als spezifizierte Form, als wirkliche Differenz der Praxis [...] konstituiert dann eine 

erste theoretische Ausarbeitung der THEORIE.“ (Althusser FM: 215) 

 

Sobald also die theoretische Praxis die vollzugsimmanente Reflexion hin zu ei-

ner höherstufigen Reflexion der Form ihrer Vollzüge als Erkenntnisprozesse 

überschreitet, transzendiert sie den Modus der „Theorie“ zum Modus der 

THEORIE, der Theorie der theoretischen Praxis. Diese Reflexion im Modus der 

THEORIE ist für das wissenschaftliche Tagesgeschäft, für die Produktion von 

Erkenntnissen, zwar in der Regel nicht notwendig, kann allerdings nicht unab-

hängig von diesem erfolgen. Meist setzt sie erst ein, wenn Schwierigkeiten wie 

etwa unerwartete Ereignisse auftreten, die im Rahmen der bisherigen „Theorie“ 

nicht erklärt werden können, oder wenn in Zeiten des theoretischen Umbruchs 

zuvor als unerschütterlich gewähnte theoretische Grundfesten ins Wanken gera-

ten – wie wir dies am Beispiel der Krise der Anschaulichkeit gesehen haben. Der 

Reflexionsmodus der THEORIE wird also angestoßen,  

 

„[w]enn Hilfe dabei gebraucht wird, praktische oder ‚theoretische‘ Schwierigkeiten zu 

überwinden, beziehungsweise um Probleme zu lösen, die durch das Spiel der in ihre eige-

nen Werke versunkenen und daher theoretisch blinden Praxis nicht gelöst werden können, 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


252 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

oder auch, um eine noch tiefer liegenden [sic!] Krise zu bewältigen“
6
 (Althusser FM: 

215f.). 

 

Die rekonstruktionstheoretische Pointe Althussers besteht nun darin, dass der 

Reflexionsmodus der THEORIE angesichts der relativen Autonomie der theore-

tischen Praxis erst nachträglich, nämlich als Reflexion auf getätigte Vollzüge 

theoretischer Praxen einsetzt (vgl. Althusser FM: 215). Und so firmiert unter der 

Bezeichnung THEORIE, der Theorie der theoretischen Praxis, ausschließlich 

dieses rekonstruktionstheoretische Philosophieren und eben nicht die traditionel-

le Philosophie – die für ihn beinahe ausnahmslos unter Idealismusverdacht steht 

und ihm damit in problematischer Weise als ideologisch gilt. Ich werde in den 

Abschnitten 3.2 und 3.5 darauf zurückkommen. Gemeint ist damit, dass sich sol-

che philosophischen Positionen, auch wenn sie sich auf einen entkoppelten phi-

losophischen Diskurs zu beschränken wähnen, sehr wohl mit ihren Begriffsbil-

dungen diejenigen Vorstellungen, die sich insbesondere WissenschaftlerInnen 

von ihrem Tun machen, vermitteln. Solche philosophischen Positionen können 

damit als ein Moment der Reproduktion praktischer Ideologien begriffen wer-

den. In diesem Modus tritt „Philosophie“ dann gerade nicht nachträglich auf, 

sondern konstituiert von außen die Form, in der WissenschaftlerInnen ihre wis-

senschaftliche Praxis beschreiben. Genau dies zeigt Althusser, wie ich in Unter-

kapitel 3.5 erläutern werde, als ein epistemologisches Hindernis auf: Wenn Wis-

senschaftlerInnen in Zeiten einer „Krise“ ihrer Wissenschaft über die Grundla-

gen ihres wissenschaftlichen Tuns nun endlich nachzudenken bekunden, dann 

                                                           

6  Nebenbei bemerkt kann die theoretische Blindheit der Praxis, von der Althusser hier 

spricht, keineswegs als Theoriefreiheit missverstanden werden. Vielmehr muss sie be-

griffen werden als „theorie“-immanent bedingtes Nichtsehen dessen, was über die be-

grifflichen und methodischen Gegenstandskonstitutionen der veranschlagten „Theo-

rie“ hinausgeht. Auf diese immanente Formierung eines solchen Unsichtbaren komme 

ich im Zusammenhang der theoretischen Felder in Abschnitt 3.3 zurück. Wohlge-

merkt sollte die Rede von der theoretisch blinden Praxis ebenso nicht als Vorwurf an 

WissenschaftlerInnen begriffen werden. So ist es im einzelwissenschaftlichen Tages-

geschäft durchaus zweckdienlich, nicht jede Voraussetzung stets zu hinterfragen (vgl. 

Althusser DKL: 22; Turchetto 1993: 76f.). Althusser führt dahingehend ein Argument 

ins Feld, welches in analoger Weise in der klassischen Wissenschaftstheorie insbeson-

dere als Kritik am Popper’schen Falsifikationismus vorgebracht wurde, nämlich dass 

die permanente Infragestellung vorausgesetzter theoretischer Grundlagen wissen-

schaftlichen Erkenntnisfortschritt hemmen würde (siehe einschlägig dazu: Lakatos 

1974). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 253 

 

bedeutet es nicht etwa, dass sie vorher nicht philosophiert – philosophische Ka-

tegorien veranschlagt – hätten, sondern vielmehr dass sie sich der Grenzen derje-

nigen Philosophien bewusst werden, die sie „bisher nur in ‚praktischer Form‘ be-

trieben haben“ (Althusser LP: 8). Nun müssen die daraufhin von den nun explizit 

philosophierenden WissenschaftlerInnen vorgeschlagenen Alternativen nicht 

zwangsläufig progressiver sein. Vielmehr sieht Althusser die Gefahr, „daß sie 

philosophisch immer nur eine einzige Tendenz haben: Sie wiederholen und bele-

ben noch einmal die alten empiristischen oder formalistischen, und das heißt 

idealistischen Positionen [..].“ (Althusser LP: 8f.)
7
 Auch wenn der generalisie-

rende Duktus dieser Aussage überhöht sein mag, so haben wir am Beispiel von 

Hahns und Bachelards Lösungsversuchen angesichts der Krise der Anschaulich-

keit einschlägig gesehen – und wir können Hahn und Bachelard aufgrund ihrer 

Ausbildungsgänge durchaus unter Vorbehalt als philosophierende Wissenschaft-

ler begreifen –, dass in der Tat beide als Antwort auf einen in die Krise geraten-

den Kantianismus einen ebenso problematischen Idealismus, der die Mathematik 

als konstitutiv für die naturwissenschaftliche Erkenntnisgewinnung setzt, vor-

schlagen.  

Die Identifikation und Reflexion der spontanen Philosophien von Wissen-

schaftlerInnen arbeitet Althusser in Philosophie und Spontane Philosophie des-

halb als eine wesentliche Aufgabe seines epistemologischen Projektes aus. Wie 

ich in Abschnitt 3.5 näher beleuchten werde, begreift er dieses Philosophieren 

als ein Transzendieren der Wissenschaftsimmanenz. Wenn in der obigen Bestim-

mung der Ausdruck THEORIE sowohl im Explanans als auch im Explanandum 

auftaucht, dann markiert dies in genau diesem Sinne die Pointe einer Reformu-

lierung der immanenzphilosophischen Problematik hin zu einer Reflexion im-

manenten Transzendierens. Zur Erinnerung:  

 

„Wir nennen THEORIE (in Großbuchstaben) die allgemeine Theorie, das heißt die Theo-

rie der Praxis im Allgemeinen, die selbst im Ausgang von der THEORIE der existierenden 

theoretischen Praktiken (der Wissenschaften) erarbeitet worden ist [...].“ (Althusser FM: 

207) 

 

Zum einen bestimmt Althusser also die THEORIE als „Theorie der Praxis im 

Allgemeinen“, zum anderen diagnostiziert er, dass die bestehenden Wissenschaf-

ten durchaus über eine THEORIE verfügen können, aus welcher erstere THEO-

RIE – als philosophische Theorie der Praxis – erarbeitet werden soll. Althusser 

                                                           

7  Auf Althussers ungewöhnliche Subsumtion des Empirismus unter den Idealismus 

werde ich im folgenden Abschnitt 3.2 näher eingehen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


254 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

unterscheidet also begrifflich zwei Formen des Modus der THEORIE. Zum ei-

nen kann die THEORIE als Reflexionsmodus der „Theorie“ einer spezifischen 

theoretischen Praxis auftreten, zum Beispiel wenn PhysikerInnen angesichts ei-

nes Doppelspaltexperiments die Bedingungen quantenphysikalischen Experi-

mentierens reflektieren. Solche Reflexionen überschreiten bereits die einzelwis-

senschaftliche Reflexion im Experimentieren und sind damit durchaus als ein 

Philosophieren zu begreifen. Insofern sie sich allerdings auf den eingegrenzten 

Gegenstandsbereich des quantenphysikalischen Experimentierens beschränken, 

stellen sie (noch) keine THEORIE als Theorie der Praxis im Allgemeinen dar, 

welche die THEORIE einer theoretischen Praxis – etwa eine Bestimmung der 

Form quantenphysikalischen Experimentierens – in ihrer differentia specifica zu 

anderen Praxisformen und damit als spezifische Form der gesellschaftlichen 

Praxis im Allgemeinen und der theoretischen Praxis im Besonderen bestimmen 

können muss. Die philosophische Position, die Althusser als Theorie der theore-

tischen Praxis anvisiert, und die, wie er explizit bekundet, insbesondere an der 

der wissenschaftlichen Praxis erwachsenden THEORIE ansetzen soll, muss also 

die Form wissenschaftlicher Praxis zu anderen Formen gesellschaftlicher Praxis 

in ein Verhältnis setzen, um sie in ihrer Spezifik bestimmen zu können, d.h. sie 

muss erklären können,  

 

„warum ein faktisches Resultat, wie es von der Geschichte der Erkenntnis produziert wor-

den ist, [d.h.; Anm. d. Hrsg.] eine ganz bestimmte Erkenntnis, eben als Erkenntnis funkti-

oniert und nicht wie irgend ein anderes Resultat [eines Produktionsprozesses; Anm. 

d. Hrsg.] ([ganz gleich; Anm. d. Hrsg.], ob es sich nun um einen Hammer, eine Sympho-

nie, eine Predigt, eine politische Losung usf. handelt)“ (Althusser DKL: 102; Herv. i.O.).  

 

Als Theorie der Praxis im Allgemeinen transzendiert diese anvisierte Philoso-

phie die auf eine einzelwissenschaftliche Problematik („Theorie“) beschränkte 

Reflexion hin zu einer Analyse und Kritik der – impliziten – Modalitäten von 

Praxisvollzügen und deren Reflexionen (vgl. Turchetto 1994: 52). So können 

sich in Aussagen, die mit dem Anspruch vorgetragen werden, bloße Produkte 

wissenschaftlicher Praxen zu sein, durchaus ideologische und wissenschaftliche 

Momente durchdringen, nämlich genau dann, wenn von ihrem tatsächlichen Pro-

duktionsprozess abstrahiert wird. Die Immanenzepistemologie muss deshalb in 

einem ersten Schritt die immanenten Geltungskriterien theoretischer Praxen und 

die Strukturbeziehungen zwischen den grundlegenden Begriffen ihrer „Theorie“ 

explizit machen, um sie als ein theoretisches Feld der Verifizierbarkeit aufzuzei-

gen (vgl. Turchetto 1994: 53) und sie damit zugleich vom Ideologischen zu un-

terscheiden. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 255 

 

Die theorie-politische Konjunktur, aus der heraus Althusser diese Verhältnis-

bestimmung als philosophische Problematik formuliert, ist eine zeitgenössische 

Debatte um das Verhältnis marxistischer Theorie zur marxistischen politischen 

Praxis sowie um den Status marxistischer Theorie in Gestalt der Schriften von 

Marx im Spannungsfeld von Ideologie, Wissenschaft und Philosophie. Insofern 

entwickelt Althusser, und das mag durchaus irritieren, seine Bestimmung einer 

allgemeinen Form der Wissenschaftlichkeit in erster Linie in der Analyse der 

Marx’schen Theorie. Gleichwohl gehen seine Überlegungen weit über eine ver-

meintliche „Wissenschaftstheorie“ des Historischen Materialismus hinaus, viel-

mehr verfolgen sie tatsächlich den Anspruch einer allgemeinen Formbestim-

mung der Wissenschaftlichkeit. So bezieht er in seinen Argumentationen in Für 

Marx und Das Kapital lesen gezielt Überlegungen zu Naturwissenschaften, Ma-

thematik oder auch Psychologie und Soziologie systematisch mit ein.
8
 Dass Alt-

husser mit der Marx’schen Theorie der Geschichte der Gesellschaft an einer Ge-

sellschaftswissenschaft ansetzt, mag dann auch als theoriepolitische Intervention 

in das nach wie vor dominante, an einem naturwissenschaftlichen Prototyp – 

zumeist der Physik – entwickelte Wissenschaftsverständnis weiter Teile der Er-

kenntnis- und Wissenschaftstheorie gelesen werden. Auch die Epistemologie 

Bachelards und der naturalistisch begründete Ansatz Rouse’ reihten sich in die-

ser Hinsicht in die dominanten wissenschaftsreflexiven Strömungen ein. Mit der 

Hinwendung zur Poetik bahnte Bachelard zwar den Weg für eine epistemologi-

sche Reflexion anderer „Wissensformen“, konnte diese aber – auch aufgrund der 

dezidierten Entscheidung für die Kunstform der Dichtung als Reflexionsgegen-

stand – nicht unter Aspekten der Wissenschaftlichkeit in den Blick nehmen. In-

sofern ist mit Althussers Projekt, eine epistemologische Perspektive im Ausgang 

der Reflexion gesellschaftlicher Praxis einzunehmen, auch der Anspruch ver-

bunden, Begriffe von Wissen und Wissenschaftlichkeit zu bestimmen, die sich 

nicht bloß auf die empirischen Naturwissenschaften beziehen.  

Gegen die zeitgenössische, unter dem Topos des Humanismus firmierende – 

einschlägig etwa im Existenzialismus Sartres – zunehmende Hinwendung zu den 

entfremdungstheoretischen Frühschriften zeigt Althusser in diesem Zusammen-

hang einen epistemologischen Einschnitt im Werk von Marx auf, der mit einer 

                                                           

8  Dies beruht wesentlich darauf, dass Althusser den Historischen Materialismus im Un-

terschied zu dogmatisch marxistischen Positionen nicht als die eminente Wissenschaft 

schlechthin, sondern als eine Wissenschaft neben anderen begreift (vgl. dazu auch 

Brühmann 1980: 228) und hängt freilich damit zusammen, dass er eine vom dogmati-

schen Marxismus grundverschiedene Auffassung des Historischen Materialismus 

entwickelt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


256 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Infragestellung der Hegel’sch/Feuerbach’schen Problematik in der Deutschen 

Ideologie einsetze, um diese als ideologische letztlich im Kapital-Projekt zu 

überwinden (vgl. ausführlicher Althusser FM: 36-45). Die entfremdungstheoreti-

sche Problematik der Frühschriften begreift Althusser insofern als idealistisch – 

und damit als ideologisch –, als sie einen transzendenten Begriff des Wesens des 

Menschen voraussetzt. Indem Marx, in der Lesart Althussers, insbesondere diese 

idealistische Ideologie vom menschlichen Wesen – ebenso wie weitere idealisti-

sche Konzeptionen, etwa ein teleologisches Geschichtsverständnis – überwinde, 

begründe er mit dem Historischen Materialismus eine „wissenschaftliche“, denn 

in diesem Sinne nicht auf ideologischen Begriffen fußende Theorie der Ge-

schichte der Gesellschaft, welche die Geschichte als Prozess ohne (vorgängig 

vorausgesetztes) Subjekt (vgl. Althusser LP: 65f.) begreife.
9
 

Die „Wissenschaftlichkeit“ des Historischen Materialismus beruhe damit auf 

der Überwindung idealistischer Positionen zugunsten eines materialistischen Be-

griffsgefüges. „Materialistisch“ ist der Begriff von Geschichte als Prozess ohne 

(vorgängiges) Subjekt dann insofern, als er dem tatsächlichen Geschehen keine 

transzendenten Konstitutionsprinzipien unterstellt. Im Althusser’schen Begriffs-

gebrauch ist mit „Materialismus“ folglich eine rekonstruktionstheoretische Re-

flexion im Ausgang des wirklichen Tuns gemeint. Wenn Marx, Althusser zufol-

ge, im Zuge seiner Formulierung der materialistischen Theorie der Geschichte 

der Gesellschaft idealistische Argumentationen identifiziert, kritisiert und über-

windet, dann weist der Vollzug der Begründung des Historischen Materialismus 

als Wissenschaft zugleich über ein bloß einzelwissenschaftliches Forschungs-

interesse hinaus:  

 

„So schlägt Marx, wenn er in der Theorie der Geschichte das alte Begriffspaar aus Indivi-

duum und menschlichem Wesen durch neue Begriffe (Produktivkräfte, Produktionsver-

hältnisse etc.) ersetzt, in der Tat damit gleichzeitig eine neue Auffassung der ‚Philosophie‘ 

vor. Er ersetzt die alten Postulate (Empirismus-Idealismus des Subjekts, Empirismus-

Idealismus des Wesens), die nicht nur die Grundlage des Idealismus, sondern auch die des 

                                                           

9  Gegen die orthodoxe Auffassung vom „HISTOMAT“, die die „Geschichte“ als kon-

stitutives Subjekt hypostasiert und damit eine teleologische Geschichtsphilosophie vo-

raussetzt, besteht die Pointe von Althussers Reformulierung des Historischen Materia-

lismus gerade darin, dass dieser, indem er Geschichte partout als Prozess ohne konsti-

tutives Subjekt begreift, sich sogleich gegen jedwede Geschichtsteleologie und die 

damit verbundenen dogmatischen Implikationen richtet. Aufgrund dieser antiteleolo-

gischen Funktionslogik gilt ihm der auf diese Weise reformulierte Historische Materi-

alismus als „wissenschaftlich“.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 257 

 

prämarxistischen Materialismus bilden, durch einen dialektisch-historischen Materialis-

mus der Praxis.“ (Althusser FM: 291f.) 

 

Althusser behauptet damit die Immanenz der Marx’schen Philosophie, des Dia-

lektischen Materialismus im Historischen Materialismus und greift damit die 

zeitgenössisch debattierte Frage nach dem Ort und dem Status der Marx’schen 

Philosophie auf. So hat Marx seine philosophische Methode der Dialektik nicht 

eigens in einem Schriftstück ausbuchstabiert. Mit der These der Immanenz der 

Marx’schen Philosophie geht Althusser somit zunächst davon aus, dass diese 

„noch nicht anders existieren kann als in [Gestalt einer derartigen; Anm. d. 

Hrsg.] Anspielung oder [eben; Anm. d. Hrsg.] im praktischen Vollzug“ (Althus-

ser DKL: 48). Aus diesem Grund visiert Althusser in Das Kapital lesen an, im 

Nachvollzug die philosophische Argumentation von Marx in ihrer Argumentati-

onsbewegung sichtbar zu machen, „indem wir die Regeln einer Lektüre befolg-

ten, für die er uns in seiner eigenen Lektüre der klassischen Politischen Ökono-

mie ein eindrucksvolles Modell gegeben und damit eine Lektion erteilt hat“ (Alt-

husser DKL: 45). Diese Vorgehensweise bezeichnet er als symptomale Lektüre. 

Althussers Überlegungen sind dementsprechend nicht als bloße Marx-philo-

logische Untersuchungen misszuverstehen, die ihrerseits die Frage herausforder-

ten, welche philosophisch-systematische Relevanz es denn haben sollte, darüber 

zu spekulieren, welche nicht eigens dargelegte Philosophie die historische Per-

son Karl Marx vertreten haben könnte. Vielmehr findet Althusser im Kapital-

Projekt eine (implizite) immanenzphilosophische Perspektive vor. Wenn Althus-

ser also dogmatisch anmutend auf den Dialektischen Materialismus rekurriert, 

dann ist damit kein kanonisches Paradigma gemeint, dass die Antworten auf jed-

wede philosophische Frage vorgibt, sondern eine neu bestimmte Immanenzphi-

losophie, die mit der Reflexion praktischer Vollzüge anhebt. Genau deshalb 

kann diese Position aber ausschließlich im Vollzug des Philosophierens beste-

hen. Sie lässt sich vorführen, sie mag methodisch umrissen und in begrifflichen 

Abgrenzungen Bestimmungsversuchen unterzogen werden. Als wesentlich durch 

die Reflexionstätigkeit bestimmte, die stets auf ein zu reflektierendes „Material“ 

angewiesen ist, lässt sie sich jedoch nicht in einem abschließenden, ein für alle 

Mal gültigen Text darlegen. Statt einer bloßen Theorie der Praxis im Sinne des 

traditionellen Theorie-Praxis-Dualismus, ist sie als „(neue) Praxis der Philoso-

phie“ (Althusser LP: 44) zu verstehen.
10

 Philosophieren als Praxis zu begreifen, 

                                                           

10  Ob sich Althusser dieser seinen Ausführungen impliziten Pointe bewusst war, ist nicht 

sicher, aber letztlich auch für die Überzeugungskraft des Arguments unerheblich. Ein-

schlägig verdeutlicht dies die frappierende Spannung innerhalb des Aufsatzes Lenin 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


258 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

würde freilich nur dann einen Widerspruch zur Bestimmung der Philosophie als 

THEORIE darstellen, wenn man einen Theorie-Praxis-Dualismus voraussetzt. 

Wir haben allerdings gesehen, dass sich Althusser bereits in der Konzeption der 

theoretischen Praxis gegen eine solche als idealistisch monierte Theorie-Praxis-

Dichotomie wendete. Was es bedeutet, Philosophieren in diesem Sinne als Pra-

xis zu begreifen, wird im weiteren Verlauf dieses Kapitels näher bestimmt. 

 

 

3.2 Zur Kritik der empiristischen Problematik 

 

Über Bachelards und Rouse’ Problematisierungen des Subjekt-Objekt-Dualis-

mus hinausgehend, sucht Althusser also explizit nach einer Neubestimmung der 

epistemologischen Problematik, die sich der Frage nach den spezifischen Moda-

litäten der Produktion von Erkenntnissen widmet. In dieser immanenzphiloso-

phischen Perspektive identifiziert Althusser zunächst ein der klassischen empi-

ristischen erkenntnistheoretischen Problematik inhärentes Problem, nämlich, 

dass diese einerseits den Erkenntnisvollzug voraussetzen muss, diesen anderer-

seits aber zugleich mit ihren eigenen begrifflichen Mitteln nicht als solchen be-

stimmen kann. Wenn Althusser in diesem Zusammenhang einen sehr weiten 

Empirimusbegriff gebraucht, der sowohl den klassischen sensualistischen Empi-

rismus wie auch eine rationalistische Variante umfasst und sogar die Philosophie 

Hegels einschließe (vgl. Althusser DKL: 53), dann nimmt er damit keine bloß 

polemische Reduktion vor, sondern identifiziert eine gemeinsame empiristische 

Problematik als Herzstück der traditionellen Philosophie seit der Neuzeit (vgl. 

Althusser DKL: 57f.), die von der (sowohl expliziten als auch impliziten) Vo-

raussetzung einer Subjekt-Objekt-Dichotomie geprägt ist (vgl. Althusser LP: 

66;vgl. ausführlicher auch Hackbarth 2015: 150f.). Nun hatten bereits Rouse und 

Bachelard den Subjekt-Objekt-Dualismus fundamental kritisiert und auch ihre 

philosophischen Bemühungen suchten diesen zu überwinden. Althussers Kritik 

geht allerdings insofern über die Einwände von Rouse und Bachelard hinaus, als 

er erstens die Problematik der klassischen Erkenntnistheorie auf eine konstitu-

tionstheoretische Fragestellung zurückführt und zweitens die Frage nach der 

praktischen Vermittlung als immanent in dieser klassischen Problematik ange-

legte, aber mit ihren begrifflichen Mitteln nicht explizierbare aufzeigt.  

                                                           

und die Philosophie (in der gleichnamigen Aufsatzsammlung LP 7-46) zwischen dem 

Anspruch, dass nun die Zeit reif sei, die Marx’sche Philosophie aus dem Kapital her-

auszuarbeiten (vgl. Althusser LP: 23) und der schlussendlichen Bestimmung der mar-

xistischen Philosophie als neuer Praxis der Philosophie (vgl. Althusser LP: 44). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 259 

 

Wie wir bereits im Zusammenhang des Anschaulichkeitsproblems am Bei-

spiel der Kant’schen Erkenntnistheorie gesehen haben, führt die Dualitätsannah-

me dazu, dass davon ausgegangen werden muss, Erkenntnis vollziehe sich zwi-

schen gegebenen und damit dem Erkenntnisakt vorgängigen Objekten und Sub-

jekten (vgl. Althusser DKL: 53). Im Folgenden wird zu zeigen sein, dass sich 

unter dieser Voraussetzung dann sowohl die Problemstellung der klassischen Er-

kenntnistheorie, die nach transzendenten Geltungsgründen von Erkenntnis über-

haupt fragt, als auch die verschiedenen Lösungsstrategien der unterschiedlichen 

philosophischen Ansätze und – darauf zielt Althussers Kritik ab – deren „Blind-

heit“ für eine praxisphilosophische Formulierung des Problems der Erkenntnis 

ergeben.  

In Absehung davon, ob in den einzelnen philosophischen Positionen das 

Subjekt als transzendentales, als rationales, als psychologisches etc., sowie ob 

das Objekt als beständiges und unbewegliches Ding oder als Prozess in Bewe-

gung gedacht wird, geht es Althusser darum, dass dabei die Subjekt- und die Ob-

jektstelle stets als gegeben vorausgesetzt werden müssen (vgl. Althusser DKL: 

53f.). Subjekt und Objekt müssen dann als dem Erkenntnisvollzug vorgängig 

aufgefasst und können nicht als dessen Resultate in den Blick genommen wer-

den. Dies ist zunächst völlig analog zu den Problemdiagnosen von Rouse und 

Bachelard. Der springende Punkt, auf den Althusser mit dieser Feststellung über 

diese beiden Autoren hinaus abzielt, ist dann allerdings, dass unter der Voraus-

setzung der Subjekt-Objekt-Dualität die Erkenntnistätigkeit – wie jede andere 

Tätigkeit auch – ausschließlich konstitutionstheoretisch, nämlich entweder als 

durch das Subjekt oder durch das Objekt konstituiert, begriffen werden kann. In 

der Problematik – d.h. mit den begrifflichen Mitteln – der klassischen Philoso-

phie der Moderne kann dann also keine Argumentation entwickelt werden, die 

die wirklichen (Erkenntnis-)Vollzüge an den methodischen Anfang stellt. Alt-

husser zeigt damit also eine der empiristischen Problematik implizite Reflexion 

des Erkenntnisvollzugs auf, die allerdings innerhalb dieser nicht als Vollzug be-

stimmt werden kann. Dieses in der empiristischen Problematik zum Ausdruck 

kommende Verschwinden der Vollzugsseite stellt nun, so Althusser, keine belie-

bige philosophische Nachlässigkeit dar, sondern ist als ideologisches Moment 

des gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhanges zu begreifen. Insbesonde-

re reflektierten sich darin nämlich – größtenteils unbewusste – Vorstellungen 

über die gesellschaftliche Arbeitsteilung, grundlegend strukturiert nach der Tren-

nung in Hand- und Kopfarbeit. Des Weiteren schreibt sich hier zumeist eine be-

stimmte Vorstellung über eine funktionale Ausdifferenzierung der Disziplinen 

ein, die insbesondere der Philosophie gegenüber den Einzelwissenschaften die 

Rolle der transzendenten Geltungsbegründung zuschreibt (vgl. Althusser DKL: 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


260 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

86, PSPW: 48f.). Wenn also in der erkenntnistheoretischen Reflexion der Wis-

senschaften und deren Erkenntnisse vom Vollzugscharakter der Erkenntnispro-

duktion abstrahiert wird und diese auf ihre theorieförmigen Produkte reduziert 

werden, dann wird den Wissenschaften damit zugleich eine Position jenseits der 

gesellschaftlichen Praxis, nämlich in einer Sphäre der „reinen Theorie“ zuge-

schrieben. Auch die philosophische Reflexion ihrerseits wähnt sich dann in ei-

nem solchen außergesellschaftlichen „Raum der Theorie“, während sie tatsäch-

lich, höchstgradig politisch, an der Reproduktion der gesellschaftlichen Arbeits-

teilung beteiligt ist.  

Damit weist Althussers Empirimuskritik eine dessen Denken prägende 

Denkbewegung auf, nämlich das Denken der Problematisierung (vgl. Schmidt 

2015: 4), und zwar in doppelter Hinsicht: Das Herausarbeiten der einer theoreti-

schen Formation immanenten Problematik – der Modalitäten ihrer Fragestellun-

gen und Lösungsstrategien – verbindet sich dabei mit einer Problematisierung 

dieser Problematik, die insofern immanenzphilosophisch erfolgt, als sie am im-

manent „Unsichtbaren“ dieser Problematik ansetzt. In anderen Worten, Althus-

ser expliziert die impliziten Reflexionsbedingungen des Empirismus, um sie ei-

ner höherstufigen Reflexion zugänglich zu machen. 

Wir haben bereits gesehen, dass Althusser dem idealistischen Dualismus von 

Theorie und Praxis die Bestimmung des wissenschaftlichen Tuns als theoretische 

Praxis sowie der Philosophie als ihrerseits praxisförmige Theorie der theoreti-

schen Praxis entgegensetzt. Inwiefern aber die Voraussetzung des Subjekt-

Objekt-Dualismus systematisch mit einer empiristischen und damit idealisti-

schen Erkenntnisauffassung einhergeht, gilt es nun aufzuzeigen. So bestimmt 

Althusser als Charakteristikum des Empirismus diejenige die Philosophie seit 

der Neuzeit prägende Auffassung, welche den Erkenntnisprozess in einem idea-

listischen Modell des Sehens begreift und dieses Sehen als Widerspiegelung des 

Wesens eines Gegenstandes versteht (vgl. Althusser DKL: 54).
11

 Damit führt 

                                                           

11  In dieser Hinsicht identifiziert Althusser ähnliche Problemlagen, die in der angelsäch-

sischen Philosophie prominent von Wilfrid Sellars unter dem Topos des Mythos des 

Gegebenen (Sellars 1999) und von Richard Rorty als die Diagnose, die neuzeitliche 

Philosophie durchziehe eine Auffassung der Erkenntnis nach dem Modell der Spiege-

lung (Rorty 1987), vorgetragen wurden. Allerdings unterscheidet sich die praxisphilo-

sophische Lösungsperspektive Althussers grundlegend von denjenigen der angelsäch-

sischen Autoren und vermeidet insbesondere die relativistischen Implikationen des 

Rorty’schen Vorschlags. So rechnet Rorty in Der Spiegel der Natur (1987) im Aus-

gang angelsächsischer pragmatistischer und analytischer Positionen ebenso mit der 

Auffassung von Erkenntnis als Spiegelung ab und plädiert dafür, sich in der Philoso-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 261 

 

Althusser den Empirismus also nicht auf ein explizites Bekenntnis zum Subjekt-

Objekt-Dualismus, sondern auf die Vorstellung, Erkenntnis vollziehe sich in 

Form einer Sicht – und sei damit als Abbildrelation zu begreifen – zurück. In 

diesem empiristischen Verständnis besteht der Erkenntnisvorgang dann darin, 

dass sich ein Subjekt das Wesen eines Objektes aneignet, und diese als Sehen 

modellierte Aneignung setzt (implizit) voraus, dass jenes Wesen in einem gege-

benen Gegenstand vorliegt, aus welchem es lediglich extrahiert werden müsse. 

Damit erscheint der Prozess der erkennenden Aneignung eines Gegenstandes als 

von der Objektseite determiniert (vgl. Althusser DKL: 28). In der Regel wird 

diese Objektdetermination dann als Geltungsgrund für die Objektivität einer Er-

kenntnis angeführt. Im Unterschied zur landläufigen Bestimmung des Empiris-

mus, welche diesen auf die Auffassung, die Sinnlichkeit sei die letztinstanzliche 

Quelle der Erkenntnis, zurückführt und ihn damit vom Rationalismus abgrenzt, 

der als solche Quelle die Vernunft bzw. den Verstand setzt, orientiert sich Alt-

hussers Problematisierung des Empirismus also nicht primär an der jeweiligen 

Priorisierung eines Erkenntnisvermögens. Stattdessen bestimmt er formtheore-

tisch die spezifische abbildtheoretische Auffassung des Erkenntnisprozesses als 

Kern des Empirismus.
12

 Nicht die explizite Setzung einer vorgängigen Gegeben-

                                                           

phie vom Leitbild der Spiegelmetaphorik zu verabschieden. Demgegenüber entwickelt 

der Althusser-Schüler Lecourt in der Schrift Lenins philosophische Strategie (1975b) 

eine Perspektive, die jenseits einer verkürzten Ausdeutung eine praxistheoretische Re-

formulierung des Spiegelungsverhältnisses vorschlägt. Dies kündigt bereits der Unter-

titel „Von der Widerspiegelung (ohne Spiegel) zum Prozeß (ohne Subjekt)“ an.  

12  So reduziert sich der Empirismus dann nicht bloß auf eine Theorie naturwissenschaft-

licher Erkenntnis, sondern schließt ebenso bestimmte geisteswissenschaftliche Metho-

denverständnisse ein. Im Zuge seiner methodologischen Überlegungen zur Lektüre 

der Marx’schen Kapital-Schriften identifiziert Althusser unter anderem ein Lektüre-

verständnis, welches die Antworten als unmittelbar im untersuchten Text gegeben vo-

raussetzt, als Fortführung dieses „Mythos des Lesens“ (Althusser DKL: 25). Ebenso 

wie Galilei seine physikalische Forschung als Lesen im Buch der Welt beschreibe, 

folge auch der junge Marx dem Leitgedanken, ein in den konkreten menschlichen Er-

zeugnissen völlig transparent sichtbares Wesen der menschlichen Geschichte „heraus-

lesen“ zu können. Eine dogmatische Marx-Lektüre, die voraussetzt, ein essenzielles 

Wesen des Marx’schen Denkens sei in dessen Schriften unmittelbar und der Lektüre-

arbeit vorgängig präsent, reproduziere eben jenen Mythos des Lesens. Althusser weist 

dabei auf das religiöse Motiv dieser Auffassung hin, welche letztlich die Struktur der 

Vorstellung spiegele, die heilige Schrift versammele die Weltwahrheit, welche aus 

dieser bloß herausgelesen werden müsse (vgl. Althusser DKL: 24f.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


262 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

heit der Gegenstandsseite, sondern deren Voraussetzung – sei diese implizit oder 

explizit – in der Erkenntnisauffassung zeichnet eine Position dann als empiris-

tisch aus. Dies ermöglicht es ihm, auch Kant sowie dem von ihm so gelesenen 

Hegel
13

 eine empiristische Problematik zuzuschreiben. In diesem Sinne hatte ich 

in Auftakt I gezeigt, dass auch Kants transzendentalphilosophische Position von 

der Gegebenheit des Erfahrungsgegenstands ausgehen muss. Althussers Proble-

matisierung der empiristischen Problematik läuft dann auf die Pointe hinaus, die-

se Voraussetzung als idealistisch aufzuzeigen. Insofern ist Althussers Auseinan-

dersetzung mit dem Empirismus nicht als bloße Abrechnung mit einer partikula-

ren philosophischen Strömung zu verstehen, vielmehr verkörpert diese exempla-

risch eine Fundamentalkritik an jeglichen idealistischen Auffassungen, auch in-

nerhalb solcher Positionen, die sich – wie der klassisch sensualistische Empiris-

mus im engeren Sinne – partout antiidealistisch wähnen.  

Wenn der Empirismus von einer abbildungstheoretischen Modellierung des 

Erkenntnisprozesses ausgeht, dann muss er nämlich implizit zwischen dem Real-

objekt – bzw. seiner Widerspiegelung im Bewusstsein, etwa in Form von Sinnes-

daten – und dem Wesen des Realobjektes unterscheiden. Verdeutlichen lässt sich 

dies bereits am klassischen sensualistischen Empirismus. Schließlich kann dieser 

Erkenntnis nicht auf die Widerspiegelung der Mannigfaltigkeit der Erfahrung re-

duzieren, denn dann würde bereits jeder – möglicherweise der Täuschung unter-

liegende – Sinneseindruck eine Erkenntnis darstellen. Vielmehr muss er davon 

ausgehen, dass sich an den Gegenständen der Erfahrung wesentliche und unwe-

sentliche, substanzielle und akzidenzielle Eigenschaften durchdringen. Als er-

kannt gilt ihm ein Gegenstand genau dann, wenn seine wesentlichen Eigenschaf-

ten identifiziert worden sind. Insofern besteht Erkenntnis dann in der Abstraktion 

                                                           

13  Hegel gilt ihm dann insofern als Empirist, als er zwar „unter gewissen Gesichtspunk-

ten die Erkenntnis als von einer Geschichte produziert begreift, [...] [allerdings; K.T.] 

realisiert er doch die Erkenntnis in der Realität einer Geschichte, die nichts anderes ist 

als die Entfaltung dessen, was sie bereits an ihrem Ursprung enthalten hat“ (Althusser 

DKL: 53). Eine Lesart, die in affirmativer Weise den Hegel’schen Weltgeist als teleo-

logisches Subjekt der Geschichte begreift, vertritt insbesondere Alexandre Kojève 

(2000: 88f.), dessen Hegel-Rezeption in Frankreich wirkmächtig ist (vgl. dazu proble-

matisierend Hackbarth 2015: 89-113). Wenn Althusser Hegel kritisiert (vgl. Althusser 

FM: 61-104; DKL: 53), dann stellt dies strenggenommen eine Kritik an diesem Ko-

jève’schen Hegel dar. Demgegenüber arbeiten Stekeler-Weithofer (2005), Hoffmann 

(2004), Hubig (2008) und Baumann (2010: 172-182) ein rekonstruktionstheoretisches 

Verständnis der Hegel’schen Philosophie, insbesondere des Konzeptes des Weltgeis-

tes aus. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 263 

 

des Unwesentlichen vom Wesentlichen. Weil das empiristische Erkenntnis-

modell allerdings den Erkenntnisprozess als passive Abbildung von Gegebenem 

auffasst, muss der Empirismus voraussetzen, dass die Verschiedenheit wesentli-

cher und unwesentlicher Anteile bereits – dem Erkenntnisprozess vorgängig – 

im gegebenen Objekt liegt:  

 

„Genauso wie das Gold vor seiner Extraktion als ein noch nicht von der Gesteinsader ge-

trenntes Gold in eben diesem Gestein existiert, so existiert auch das Wesen des Realen als 

reales Wesen in dem Realen, welches es enthält.“ (Althusser DKL: 54; Herv. i.O.) 

 

Entscheidend für Althussers Charakterisierung der empiristischen Problematik 

ist also, dass ihm eine Erkenntnisauffassung völlig unabhängig davon, wie ein 

solches Abstraktionsverfahren im Einzelnen verstanden wird – ob als begriffs-

logische Analyse oder ob über experimentaltechnische Methoden vermittelt – 

und wie das Reale – etwa holistisch, atomistisch, kontinuierlich oder diskret – 

bestimmt wird, genau dann als empiristisch gilt, wenn sie – explizit oder implizit 

– vom Gegebensein des Wesens im realen Objekt ausgeht.  

Die Crux dieser empiristischen Erkenntnisauffassung liegt nun darin, dass sie 

in der implizit vorausgesetzten Spaltung des realen Gegenstandes die Erkennt-

nistätigkeit ihrerseits verschwinden lässt – diese indes gleichwohl voraussetzen 

muss. Die Erkenntnistätigkeit mag dann zwar etwas am realen Objekt ändern – 

etwa durch eine das Experimentieren vorbereitende Präparation der Untersu-

chungsgegenstände –, sie ändert allerding nichts an seinem wesentlichen Kern, 

sondern verhilft diesem zur Erscheinung. Der Erkenntnisakt im engeren Sinne 

muss dann reduziert werden auf den Augenblick der Sicht des zur Erscheinung 

kommenden Wesens des Realobjektes. Da der Empirismus ein solches der Er-

kenntnisoperation vorgängig bestehendes Wesen des Gegenstandes voraussetzt, 

kann diese dem Gegenstand nichts Wesentliches hinzufügen. In dieser Hinsicht 

muss sie in all ihren Effekten dann dem unwesentlichen Teil des zu erkennenden 

realen Gegenstandes zugerechnet werden (vgl. Althusser DKL: 55) und zugleich 

muss dennoch davon ausgegangen werden, dass sie dessen Wesen allererst iden-

tifiziert. 

In seinem Versuch, die Objektseite zum bestimmenden Moment des Er-

kenntnisprozesses zu setzen, hypostasiert der Empirismus also die rekonstruktiv 

am vollzogenen Erkenntnisakt gewonnene Unterscheidung zwischen dem Er-

kenntnisobjekt und Realobjekt zu einer objektstufigen Verschiedenheit am Er-

kenntnisobjekt (vgl. Althusser DKL: 57). Die Crux besteht dann also in einer 

fundamentalen Diskrepanz zwischen der Form, in der er den Erkenntnisprozess 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


264 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

beschreibt, zu demjenigen, was er im Vollzug dieser Beschreibung tut. Imma-

nent im Vollzug seiner Argumentation  

 

„gesteht [der Empirismus damit; K.T.] ein, dass das Objekt der Erkenntnis nicht identisch 

ist mit dem realen Objekt, denn er erklärt [doch; Anm. d. Hrsg.], dass es bloß einen Teil 

des realen Objektes ausmacht. Aber er leugnet zugleich, was er [damit; Anm. d. Hrsg.] 

eingesteht – und zwar genau dadurch, dass er diesen Unterschied zwischen zwei Objekten, 

dem Objekt der Erkenntnis und dem realen Objekt, auf eine einfache Unterscheidung zwi-

schen den Teilen eines einzigen Objektes reduziert: [nämlich; Anm. d. Hrsg.] des realen 

Objektes.“ (Althusser DKL: 60). 

 

Diese praktisch vollzogene, aber angesichts der eingeschränkten begrifflichen 

Möglichkeiten zugleich innerhalb der empiristischen Problematik nicht reflek-

tierbare Unterscheidung geht ferner mit ihren Verwendungsweisen des Wortes 

„Objekt“ einher, welches einerseits im Sinne des Realobjektes für eine dem Er-

kenntnisprozess vorgängige und dem Erkenntnissubjekt äußerliche Entität, ande-

rerseits im Sinne eines Erkenntnisobjektes, d.h. als von einem Subjekt im Er-

kenntnisvollzug angeeignetes Wesen eines Gegenstand – mithin als Resultat ei-

nes Erkenntnisprozesses – veranschlagt wird (vgl. Althusser DKL: 60). Letzteres 

gesteht er in seiner Argumentation implizit ein und leugnet es zugleich, indem er 

das angeeignete (sprich: erkannte Wesen) zu einem präkategorial gegeben Teil 

des Realobjektes hypostasiert. Die begriffliche Unterscheidung zwischen Real-

objekt und Erkenntnisobjekt ist in der empiristischen Problematik somit als im-

manent abwesende Frage enthalten (vgl. Althusser DKL: 58). Althussers Formu-

lierung und Problematisierung dieser durch den Empirismus implizit aufgewor-

fenen Frage transzendiert dann notwendigerweise die Immanenz der empiristi-

schen Problematik. 

Die implizite Zweideutig des Wortes „Objekt“ erklärt sich dann genau da-

durch, dass der Empirismus, indem er einem Mythos der Gegebenheit der Ob-

jektseite unterliegt, von dem Tätigkeitscharakter der Erkenntnis notwendig abs-

trahieren muss und dabei das Bedingungsverhältnis von Erkenntnisvollzug und 

Erkenntnisprodukt konstitutionstheoretisch umkehrt. Oder in anderen Worten: Er 

verkehrt die methodische Ordnung, welche er implizit voraussetzen muss. Wür-

de der Empirismus dieser methodischen Ordnung gemäß die Erkenntnis als Tä-

tigkeit in den Blick nehmen, müsste er einsehen, dass sich ein solches „Wesen“ 

ausschließlich rekonstruktionstheoretisch, nämlich als Resultat eines erfolgten 

Erkenntnisvollzugs bestimmen lässt. In anderen Worten, er müsste einsehen, 

dass die zur konstitutiven Voraussetzung erklärte Spaltung der Objektseite einer 

Reflexion auf getätigte Vollzüge erwächst.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 265 

 

Da die empiristische Problematik den Gegenstand der Erkenntnis aber als 

vorpraktisch gegebenes Realobjekt setzt, kann sie ihn gerade nicht als Rohstoff – 

der immer bereits vorhergehenden Praxen entstammt – bestimmen. Indem er von 

den (Tätigkeits-)Bedingungen, unter denen Wissenschaften zu ihren Gegenstän-

den kommen, abstrahiert, bemerkt er ferner nicht, dass  

 

„soweit man auch in die Vergangenheit eines Zweiges der Erkenntnis zurückgehen mag – 

dabei niemals mit ‚reinen‘ sinnlichen Anschauungen oder Vorstellungen zu tun bekommt, 

sondern es mit einem Rohstoff zu tun hat, der immer schon komplex ist, [also; Anm. 

d. Hrsg.] mit einer Struktur von ‚Anschauung ‘ oder ‚Vorstellung ‘, in der in einer eigen-

tümlichen ‚Verbindung‘ zugleich sinnliche ‚Elemente‘, technische Elemente und ideologi-

sche Elemente miteinander verknüpft sind“ (Althusser DKL: 64; Herv. i.O.).  

 

Der Empirismus kann dann das Erkenntnisobjekt gerade nicht als  

 

„einen Gegenstand [betrachten; K.T.], welchen die Erkenntnis [weiter; Anm. d. Hrsg.] 

transformieren wird, dessen Formen sie im Prozess seiner weiteren Entwicklung modifi-

zieren wird, um [dadurch wiederum; Anm. d. Hrsg.] Erkenntnisse zu produzieren, welche 

dann wiederum unaufhörlich transformiert werden, die aber dabei niemals aufhören, sich 

auf ihr Objekt als auf ein Objekt der Erkenntnis zu beziehen“ (Althusser DKL: 65; Herv. 

i.O.).  

 

Aufgrund des Mythos des Gegebenen (vgl. Althusser DKL: 95), der dazu verlei-

tet, das gegebene Realobjekt als konstitutiven Anfang des Erkenntnisprozesses 

zu setzen, kann der Empirismus also die jeweiligen Modalitäten, unter denen his-

torisch spezifische Wissenschaften an ihren Gegenständen arbeiten, nicht in den 

Blick nehmen (vgl. Althusser DKL: 99). Weil der Empirismus die Erkenntnis-

beziehung als Sicht eines vorgängigen Objektes bestimmt, muss er wissenschaft-

lichen Fortschritt als kontinuierlichen Prozess der Verbesserung des Sehens, der 

Verfeinerung des wissenschaftlichen Blicks verstehen, der das immer schon ge-

gebene und gleich bleibende wissenschaftliche Objekt bloß differenzierter er-

fasst. Die Einstein’sche Relativitätstheorie bezöge sich dann auf das gleiche Ob-

jekt wie die Newton’sche Mechanik und erkenne es lediglich „scharfsichtiger“ 

als diese (vgl. Althusser DKL: 64; vgl. dazu auch Hackbarth 2015: 150f.). Unter-

schiede in der Weise, wie die klassische Mechanik und die Relativitätstheorie ih-

re spezifischen Erkenntnisobjekte im Rahmen ihrer verschiedenen Problema-

tiken konstruieren – in anderen Worten, die Diskontinuität der Erkenntnismittel 

–, welche Bachelard mit dem Terminus des Bruchs zu erfassen suchte, kann eine 

empiristische Wissenschaftsauffassung dann nicht in den Blick nehmen. Der 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Mythos des Gegebenen geht also systematisch mit der Auffassung einher, die 

Wissenschaftsgeschichte erfolge in Form eines kontinuierlichen Prozesses (vgl. 

Althusser DKL: 24; vgl. dazu auch Bayertz/Vogeler 1977: 105).  

Der empiristischen Problematik ist damit eine (idealistische) Täuschung über 

das theoretische Tun immanent, und zwar sowohl hinsichtlich der eigenen philo-

sophischen Tätigkeit als auch im Hinblick auf die reflektierte wissenschaftliche 

Tätigkeit. Auf der Ebene des wissenschaftlichen Tuns besteht diese Täuschung 

in der Reduktion des wissenschaftlichen Erkenntnisaktes auf die bloße Sicht. 

Auf der Ebene der philosophischen Reflexion hingegen liegt mit der Leugnung 

der eigenen Unterscheidungstätigkeit eine Täuschung der EmpiristInnen über 

das philosophische Tun vor: Um ihre Auffassung des Erkenntnisprozesses auf-

rechtzuerhalten, müssen sie die implizit getroffene begriffliche Unterscheidung 

zwischen Real- und Erkenntnisobjekt als eine der Unterscheidungstätigkeit vor-

gängige Verschiedenheit auf Seiten des Realobjektes präsentieren (vgl. Althusser 

DKL: 60).  

Freilich erfolgt Althussers Auseinandersetzung mit der empiristischen Pro-

blematik im Hinblick auf sein Projekt der Verhältnisbestimmung von Wissen-

schaft, Ideologie und Philosophie. Mit den ihr immanenten idealistischen Zügen 

ist die empiristische Philosophie dann insofern ideologisch, als sie ein verzerrtes 

Verständnis ihrer eigenen philosophischen Tätigkeit wie auch der wissenschaft-

lichen Tätigkeit vermittelt. Gerade weil sie nicht auf die Bedingungen ihres Phi-

losophierens reflektiert, operiert sie im „notwendigerweise geschlossenen Raum“ 

ihrer impliziten Problematik, nämlich einer legitimatorischen Formulierung des 

Problems der Erkenntnis, und weist damit „die theoretische Produktionsweise 

der Ideologie“ (Althusser DKL: 79) auf. Die „EmpiristInnen“ sind dann ihrer-

seits nicht als bloß schöpferische Subjekte zu begreifen, die ihre Erkenntnisauf-

fassung in einem gesellschaftsfreien Theorieraum ersinnen, sondern unterliegen 

gesellschaftlichen Subjektivierungsprozessen. So ererbt der Empirismus die ide-

alistische Auffassung der Erkenntnis als Sicht von praktischen Ideologien (etwa 

von Auffassungen über die gesellschaftliche Arbeitsteilung, von religiöser My-

thologie etc.) und damit von „außertheoretischen Instanzen“ (Althusser DKL: 

78) und formuliert im Ausgang dieses Mythos eine gleichsam der wissenschaft-

lichen Praxis von außen aufgepfropfte legitimatorische Erkenntnisfrage, anstatt 

wirkliche Prozesse der Erkenntnisproduktion an den Anfang zu stellen.
14

  

                                                           

14  Vgl. entsprechende Schlüsselpassage zum Verhältnis von praktischen Ideologien und 

klassischer erkenntnistheoretischer Problematik und der Geschlossenheit letzterer: 

„Im Rahmen der theoretischen Produktionsweise der Ideologie (welche sich in dieser 

Hinsicht ganz und gar von der theoretischen Produktionsweise der Wissenschaft un-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 267 

 

Ideologisch ist die empiristische Problematik dann nicht bloß, weil sie ideo-

logische Momente der Trennung von Hand- und Kopfarbeit abbildet, weil sie ei-

nem religiösem Mythos des Sehens folgt (vgl. Althusser DKL: 78) oder andere 

praktische Ideologien spiegelt, sondern weil sie damit ein wesentliches Moment 

der Reproduktion dieser Ideologien darstellt, indem sie etwa mit ihrer Auffas-

sung des Erkenntnisprozesses den WissenschaftlerInnen ein ideologisches Ver-

hältnis zu ihrer eigenen Praxis suggeriert (vgl. Althusser PSPW: 40). Solche (un-

bewussten) Vererbungen philosophischer Positionen auf diejenigen Vorstellun-

gen, die WissenschaftlerInnen sich von ihrem eigenem Tun machen, thematisiert 

Althusser später als ein Moment der sogenannten spontanen Philosophien der 

WissenschaftlerInnen. Diese zu explizieren wird sich dann als eine wesentliche 

Aufgabe einer immanenzphilosophischen Epistemologie bestimmen. Um dies zu 

entwickeln, ist es allerdings nötig, zunächst auf Althussers strukturale Reformu-

lierung der epistemologischen Problematik einzugehen. 

 

 

                                                           

terscheidet) ist die Formulierung eines Problems nichts anderes als der theoretische 

Ausdruck für diejenigen Bedingungen, welche es ermöglichen, eine Lösung, welche 

bereits außerhalb des Prozesses der Erkenntnis produziert worden ist – weil diese 

nämlich von außertheoretischen Instanzen und Anforderungen (von religiösen, morali-

schen, politischen oder anderen ‚Interessen‘) durchgesetzt wird –[,] sich in einem 

künstlichen Problem wiederzuerkennen, welches eigens fabriziert worden ist, um ihm 

zugleich als theoretische Spiegelung und als praktische Rechtfertigung zu dienen. Die 

gesamte westliche moderne Philosophie, welche von dem ‚Problem der Erkenntnis‘ 

beherrscht wird, wird auf diese Weise in der Tat von der Formulierung eines ‚Prob-

lems‘ beherrscht, welches in [derart; Anm. d. Hrsg.] produzierten Ausdrücken und auf 

einer [derart produzierten; Anm. d. Hrsg.] theoretischen Grundlage [als solches; Anm. 

d. Hrsg.] produziert worden ist (dies bei einigen ganz bewusst, während andere dies 

unbewusst getan haben), welche eben diejenigen theoretisch-praktischen Auswirkun-

gen ermöglichen sollten, welche von diesem Wiedererkennen im Spiegel erwartet 

wurde. So wird dann die gesamte Geschichte der westlichen Philosophie nicht etwa 

von dem ‚Problem der Erkenntnis‘ beherrscht, sondern von dessen ideologischer Lö-

sung, d.h. [derjenigen Lösung; Anm. d. Hrsg.] welche im Vorhinein von den prakti-

schen, religiösen[,] moralischen und politischen ‚Interessen‘ durchgesetzt worden war, 

welche der Wirklichkeit der Erkenntnis ganz fremd waren, aber doch in diese ‚Prob-

lem[stellung; Anm. d. Hrsg.]‘ aufgenommen werden sollten.“ (Althusser DKL: 78f.; 

Herv. i.O.). 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

3.3 Theoretische Felder: Von der bloßen Immanenz zum 

Transzendieren der Immanenz 

 

Diesem „Idealismus“ der erkenntnistheoretischen Problematik der philosophi-

schen Moderne, welche Althusser auf die Grundstruktur der empiristischen Er-

kenntnisauffassung zurückführt, setzt er eine „materialistische“ Reformulierung 

der Erkenntnisfrage gegenüber, die statt von der „idealistischen“ Legitimations-

frage von der Wirklichkeit wissenschaftlicher Erkenntnisproduktionen ausgeht. 

Die Kernfrage der materialistischen Epistemologie lautet dann: „Durch welchen 

Mechanismus produziert die Produktion des Objektes der Erkenntnis die kogni-

tive Aneignung des realen Objektes, welches außerhalb des Denkens in der rea-

len Welt existiert?“ (Althusser DKL: 90) Gleichwohl sei vorweggenommen, 

dass Althusser keineswegs eine abschließende Bestimmung jenes Erkenntnis-

effektes – des Mechanismus der Aneignung des realen Objekts mittels der Pro-

duktion des Erkenntnisobjektes – vorlegt, sondern hier vielmehr allererst die re-

konstruktionstheoretische Frage nach der Form, nach den Modalitäten, nach den 

wirklichen Bedingungen und damit der Art und Weise wirklicher Erkenntnis-

vollzüge formuliert. Insofern dient ihm die Reformulierung der Erkenntnisfrage 

als Bestimmung der Problematik einer materialistischen Epistemologie. Erneut 

erweisen sich also Althussers Überlegungen als problematisierendes Denken. 

Dieser programmatische Duktus sollte allerdings nicht als mangelnde Konse-

quenz gegen Althusser gewendet, sondern vielmehr als immanenzphilosophi-

scher Anspruch seiner Reformulierung der materialistischen Philosophie in Form 

einer neuen philosophischen Praxis verstanden werden, die als fortzuführende 

Praxis keinen endgültigen Abschluss finden kann – schließlich würde sie sonst in 

einen Dogmatismus umkippen und eine erneute idealistisch geschlossene Proble-

matik der Erkenntnisfrage festschreiben.
15

  

                                                           

15  Althusser steckt den Rahmen der „materialistischen“ Reformulierung der Epistemolo-

gie wie folgt ab: „Mit anderen Worten muss die Frage nach der Aneignungsweise des 

realen Objektes gestellt werden, welche für die [jeweilige; Anm. d. Hrsg.] Erkenntnis 

spezifisch ist:  

1) In einer Begrifflichkeit [des termes; Anm. d. Hrsg.], welche den Rückgriff auf die 

ideologische Lösung ausschließt, wie sie in den ideologischen Figuren des 

SUBJEKTES und des OBJEKTES sowie der Struktur ihrer wechselseitigen spie-

gelhaften Anerkennung/Wiedererkennung enthalten ist, in deren geschlossenem 

Zirkel sie sich bewegen; 

2) in einer Begrifflichkeit, welche einen Begriff der Struktur der Erkenntnis als eine 

auf spezifische Weise offene Struktur ausbildet und zugleich den Begriff der Frage 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 269 

 

In der Reflexion auf wirkliche Erkenntnisvollzüge ist es dahingehend erfor-

derlich, das hat insbesondere seine Auseinandersetzung mit dem Empirismus ge-

zeigt, konsequent zwischen dem Realobjekt und dem Erkenntnisobjekt zu unter-

scheiden (vgl. Althusser DKL: 70). Denn gegen die Mythen des Gegebenen und 

der Sicht betont Althusser, dass die wissenschaftliche theoretische Praxis immer 

schon an etwas Allgemeinem, niemals jedoch an etwas bloß Gegebenem arbei-

tet, auch wenn ihr Rohstoff als „bloße Tatsache“ oder „reines Phänomen“ er-

scheint. Denn um „Tatsachen“, „Phänomene“ oder „Sinnesdaten“ als solche zu 

bestimmen, sind begriffliche und methodische Mittel vonnöten, auch wenn diese 

unbewusst veranschlagt werden. In anderen Worten, „Singularitäten“ wie „Tat-

sachen“ oder „Sinnesdaten“ erweisen sich erst vor dem Hintergrund einer Pro-

blematik – im Falle der wissenschaftlichen Praxis vor einer „Theorie“ im oben 

skizzierten Sinne – als solche (vgl. Althusser FM: 229f.). Das Konstatieren einer 

solchen Gegebenheit setzt also bereits Aneignungsbedingungen voraus, die aber 

gerade mit Verweis auf eine vermeintliche Unmittelbarkeit unterschlagen wer-

den. Einzelwissenschaftliche „Theorien“ bzw. Problematiken als Produktions-

mittel der theoretischen Praxis weisen nun ihrerseits als gesellschaftlich vermit-

telte die Form der Allgemeinheit auf, auch sie sind also nicht als unmittelbar ge-

gebene Singularitäten zu begreifen. So bestimmt Althusser auf der Grundlage 

der allgemeinen Produktionsstruktur die Form wissenschaftlicher Praxis als Pro-

zess, der an allen drei analytisch unterscheidbaren Stellen die Form von Allge-

meinheiten aufweist: Die theoretische Praxis arbeitet an einem Rohstoff in Form 

problematisch gewordener älterer Erkenntnisse oder ideologischer Vorstellungen 

(Allgemeinheiten I), die sie mithilfe einer einzelwissenschaftlichen „Theorie“, 

also theoretischer, methodischer und gegenständlicher Mittel (Allgemein-

heiten II) in wissenschaftliche Erkenntnisse (Allgemeinheiten III) transformiert 

(vgl. Althusser FM: 230f). 

Althusser kommt damit zu dem auf den ersten Blick überraschenden, denn 

idealistisch anmutendem Schluss, dass der Vollzug der Erkenntnis „ganz und gar 

innerhalb des Denkens“ (Althusser DKL: 63) stattfindet. Althusser zielt damit 

auf die Unhintergehbarkeit der Reflexivität der Erkenntnisproduktion ab. So 

vollzieht er damit aber keineswegs eine idealistische Wende, sondern entwickelt 

im Ausgang der Überlegungen des späten Marx eine materialistische Reformu-

lierung des Denkens, bestimmt als in Denkvollzügen ohne vorgängiges Subjekt 

reproduziertes System der Bedingungen theoretischer Praxis: 

                                                           

bildet, welche sie selber an die Erkenntnis stellt – was [wiederum; Anm. d. Hrsg.] 

impliziert, dass Ort und Funktion dieser Frage bei der Stellung der Frage als sol-

cher [ausdrücklich] durchdacht werden.“ (Althusser DKL: 83f.; Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

„Denn das ‚Denken‘, um das es hier geht, ist nicht das Vermögen eines transzendentalen 

Subjektes oder auch eines absoluten Bewusstseins, dem die reale Welt als Materie gegen-

überstünde; dieses Denken ist genauso wenig das Vermögen eines psychologischen Sub-

jektes, auch wenn menschliche Individuen seine Handlungsträger bilden. Dieses Denken 

ist das historisch konstituierte System eines Denkapparates, der auf der natürlichen und 

gesellschaftlichen Realität gründet und in ihr artikuliert ist. Es wird durch das System von 

realen Bedingungen definiert, die es – wenn ich diese Formulierung wagen darf – zu einer 

bestimmten Produktionsweise von Erkenntnissen machen.“ (Althusser DKL: 62; Herv. 

i.O.)  

 

Denken ist dann zu verstehen als eine Form gesellschaftlicher Praxis, die – wie 

jede Praxis – materielle und „geistige“ Momente aufweist, von anderen gesell-

schaftlichen Praxisformen, den ökonomischen, politischen und ideologischen, 

letztinstanzlich ihren „Rohstoff“ (in Form von Allgemeinheiten I) empfängt und 

als Teil des gesellschaftlichen Reproduktionszusammenhangs „eine bestimmte 

objektive Realität“ aufweist (vgl. Althusser DKL: 62f.). Diese „Objektivität“ 

gründet sich nun gerade nicht auf der Arbeit an vermeintlich unhintergehbar Ge-

gebenem, sondern darauf, dass wirkliche Praxen als immer auch materiale not-

wendigerweise an Gegenständen vollzogen werden. 

Im Sinne der doppelten Bedeutung von Bedingung als Ermöglichung und 

Begrenzung bedingt eine spezifische Problematik eines theoretischen Feldes – 

seine „Theorie“ – als Reflexionsbegriff auf die Gesamtheit ihrer Produktionsmit-

tel – nicht nur, welche Gegenstände eine bestimmte theoretische Praxis in den 

Blick nehmen kann, sondern auch, was sie nicht als ihren Gegenstand reflektie-

ren kann. Und dieses zuvor Unsichtbare bestimmt sich freilich erst rekurrent, 

nachdem es mit modifizierten Erkenntnismitteln „sichtbar“ gemacht worden ist. 

Gegen die idealistische Auffassung des Sehens arbeitet Althusser deshalb eine 

strukturale Reformulierung des Sehens aus:  

 

„Die Sichtung ist [...] nicht mehr auf den Akt eines individuellen Subjekts zurückzufüh-

ren, welches mit der Fähigkeit des ‚Sehens‘ begabt ist, welche es dann entweder mit Auf-

merksamkeit oder aber in der Zerstreuung ausübt; vielmehr ist die Sichtung das Ergebnis 

seiner strukturellen Bedingungen, die Sichtung ist eine immanente Reflexionsbeziehung 

des Feldes dieser Problematik zu ihren Gegenständen und ihren Problemen.“ (Althusser 

DKL: 37; Herv. i.O.) 

 

Bereits in dieser Formulierung zeichnet sich ab, dass innerhalb eines durch eine 

Problematik strukturierten Feldes einer theoretischen Praxis durchaus implizit an 

Gegenständen gearbeitet werden kann, welche allerdings innerhalb dieser „im-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 271 

 

manenten Reflexionsbeziehung“ nicht reflektiert werden können und deshalb 

nicht die Form von Erkenntnisgegenständen annehmen. So bildet die Frage nach 

den Bedingungen der Transformation theoretischer Problematiken, mithin die 

Frage danach, was die Produktion eines neuen Erkenntnisgegenstandes ermög-

licht, den Hintergrund, vor dem Althusser diese Überlegungen entwickelt. In an-

deren Worten, es geht ihm um eine Bestimmung der allgemeinen Form des wis-

senschaftlichen Überschreitens einer vorherigen Problematik. Dazu müssen zu-

nächst epistemologische Brüche als Transformationen der Modalitäten (wissen-

schaftlicher) theoretischer Praxen rekonstruktiv bestimmt werden. Dies schließt 

sowohl in historischer Perspektive die Reflexion grundlegender Veränderungen 

innerhalb von Wissenschaftsformationen als auch des innerhalb der wissen-

schaftlichen Praxis permanent vollzogenen Brechens mit Ideologischem ein. Auf 

diese zweite Richtung werde ich im Zusammenhang mit der spontanen Philoso-

phie der WissenschaftlerInnen zurückkommen.  

Die erste Richtung entwickelt Althusser im Einzelnen anhand der Frage, in-

wiefern Marx in seiner Kritik der klassischen politischen Ökonomie mit seinen 

mehrwerttheoretischen Überlegungen nicht bloß einen additiven Erkenntnis-

gegenstand formiert, sondern zugleich grundlegend mit deren Problematik 

bricht, welche wiederum gleichwohl die Voraussetzung seiner theoretischen In-

novation darstellt (vgl. Althusser DKL: 34f.). An der Methode der Marx’schen 

Kritik unterscheidet Althusser dahingehend eine verkürzt rekurrenzlogische Dar-

stellungsebene von einer kritisch-immanenztheoretischen. Seine durchaus als 

Kritik am Psychologismus Bachelards zu lesende Pointe ist, dass die bloße Re-

kurrenzmethode Gefahr läuft, den idealistischen Mythos des Sehens zu reprodu-

zieren: Denn sie beurteilt die Analysen der politischen Ökonomen nach Maßga-

be der bereits vorliegenden Mehrwerttheorie. Alles, was die politische Ökono-

mie nicht „sieht“ – etwa ihre begriffliche Vermengung des Wertes der Arbeit mit 

dem Wert der Arbeitskraft –, erscheint dann als bloßes Versagen des Sehens, das 

etwas Vorhandenes, was der Historische Materialismus doch so klar sehe, nicht 

sieht. In anderen Worten, aus einer solchen verkürzten Rekurrenzperspektive, 

die die strukturalen Bedingungen ausklammert, muss dann das „Sehen“ des His-

torischen Materialismus als ein im Vergleich zu demjenigen der klassischen po-

litischen Ökonomie „besseres Sehen“ aufgefasst werden (vgl. Althusser DKL: 

28f.). Demgegenüber interessiert Althusser die andere, denn kritisch-immanenz-

theoretische Perspektive von Marx, die nach den Bedingungen des „Sehens“ und 

„Nichtsehens“ der klassischen politischen Ökonomie fragt:
16 

 

                                                           

16  Der von Althusser so rekonstruierte Marx vollzieht damit nicht bloß einen epistemolo-

gischen Bruch, sondern reflektiert zugleich epistemologisch auf die Bedingungen die-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

„[D]as Nicht-Sehen ist damit etwas, das selbst innerhalb des Sehens liegt, es ist selbst eine 

Form des Sehens und steht daher in einem notwendigen Verhältnis zum Sehen. [...] [I]n 

dieser organischen Hineinmengung des Nicht-Sehens in das Sehen [besteht; K.T.] eine 

Identität im Vollzug.“ (Althusser DKL: 32) 

 

Diesen immanenztheoretischen Modus bezeichnet Althusser als symptomale 

Lektüre (vgl. Althusser DKL: 29). Jener kann dann nicht bei dem Befund stehen 

bleiben, dass etwa die klassische politische Ökonomie bestimmte Zusammen-

hänge sehr gut, manche lediglich defizitär, andere hingegen überhaupt nicht 

„sieht“, sondern begreift deren spezifisches „Nichtsehen“ und „Sehen“ als Effekt 

ihrer Problematik, der Bedingtheit ihres „Sehens“. Während die lediglich rekur-

rente Perspektive angesichts der latenten Anwesenheit von Problemen innerhalb 

des Diskurses der früheren Wissensformationen – etwa der begriffslogischen 

Leerstelle, die die klassische politische Ökonomie im unreflektierten Übergang 

von der Rede vom Wert der Arbeit zu derjenigen vom Wert der Arbeitskraft an-

deutet oder aber der Indizien auf Oxidationsprozesse in den Experimentalpraxen 

der Phlogistontheorie – zum bloßen Staunen verdammt ist, muss die symptomale 

Methode erklären, warum das Nicht-sehen-Können des Mehrwerts oder des Sau-

erstoffs immanent in deren Problematiken begründet liegt. Auch wenn innerhalb 

der früheren Problematik solche Spuren für die späteren Konzepte – z.B. Sauer-

stoff, Mehrwert – produziert werden, so können sie immanent – mit ihren be-

grifflichen und methodischen Mitteln – nicht als Probleme formuliert werden. 

Sie bleiben dann als Probleme, die eine theoretische Neuausrichtung und eine 

Reformulierung der leitenden Fragestellungen erfordern würden, unsichtbar.
17

  

                                                           

ses Bruchs. Dies sollte nun nicht dahingehend missverstanden werden, dass eine sol-

che epistemologische Reflexion konstitutiv das „epistemologische Brechen“ von an 

einer wissenschaftlichen Neuerung beteiligten WissenschaftlerInnen leitet. Denn epis-

temologische Brüche lassen sich schließlich erst rekurrent in der Reflexion auf neu er-

langte Erkenntnisse bestimmen. Die im Folgenden dargestellten Überlegungen Alt-

hussers sind damit dezidiert als rekonstruktionstheoretische Reflexionen auf die Form 

wissenschaftlicher Praxis zu verstehen. 

17  Hinsichtlich des Mehrwerts formuliert Althusser dies wie folgt: „Was die politische 

Ökonomie nicht sieht, ist eben das, was sie tut: ihre Produktion einer neuen Antwort 

ohne Frage und zugleich die Produktion einer neuen latenten Frage, die in dieser neu-

en Antwort gleichsam wie in einer Hohlform enthalten ist. Durch die lückenhaften 

Begriffe ihrer neuen Antwort hindurch hat die politische Ökonomie eine neue Frage 

hervorgebracht, aber sie hat das ‚unwissentlich‘ [à son insu; Anm. d. Hrsg.] getan.“ 

(Althusser DKL: 35f.; Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 273 

 

Das „Auftreten“ von Problemen, welche mit den Mitteln der vorherigen Pro-

blematik nicht als solche formuliert werden können, bezeichnet Althusser – mit 

Rückgriff auf Marx – als vollzugsimmanenten „Terrainwechsel“ (vgl. Althusser 

DKL: 36). Entscheidend ist, dass dieses „Auftreten“ von Problemen keine 

gleichsam magische Erscheinung ist, sondern als Effekt der differenziellen Re-

produktion der theoretischen Produktionsmittel verstanden werden muss. Diese 

erfolgt nämlich nicht gleichsam idealistisch-voluntaristisch und damit reibungs-

los, sondern kann in ihren Vollzügen prinzipiell auf Widerständigkeiten an der 

Gegenstandsseite stoßen. Rekapitulieren wir Althussers Reformulierung der  

epistemologischen Frage:  

 

„Durch welchen Mechanismus produziert die Produktion des Objektes der Erkenntnis die 

kognitive Aneignung des realen Objektes, welches außerhalb des Denkens in der realen 

Welt existiert?“ (Althusser DKL: 90; Herv. i.O.) 

 

Explizit spricht Althusser dort also von der Aneignung des realen Objektes durch 

die Produktion des Erkenntnisobjektes. Auch wenn Althusser in seinen Ausfüh-

rungen diesen Aspekt durchaus unterbelichtet lässt, so muss dies doch dahinge-

hend verstanden werden, dass ein Realobjekt zwar nicht unmittelbar zugänglich 

ist, aber als Auslöser von Widerständigkeiten, die sich in Form von Spuren in 

der auf seine Aneignung zielenden Produktion des Erkenntnisobjektes zeigen, 

rekonstruiert werden kann.
18

 Solche Spuren von Realobjekten sind dann also 

stets ein grundlegendes Moment der differenziellen Reproduktion von Problema-

tiken. Die innerhalb der alten Problematik vollzogene  

 

„Produktion eines neuen Problems [...] [ist dann zu verstehen als; K.T.] ein noch labiles 

Anzeichen [indice; Anm. d. Hrsg.] dafür [...], dass die Produktion einer neuen theoreti-

                                                           

18  Dass dieser Vermittlungsaspekt innerhalb der Überlegungen Althussers durchaus an-

gedacht wird, verkennen Bayertz/Vogeler (1977) völlig. Sie sehen sich deshalb genö-

tigt, diesen mit Rückgriff auf die Schriften von Marx herauszuarbeiten und gegen ihre 

– durchaus fundierte, allerdings einseitig verbleibende Althusser-Rezeption – auszu-

spielen. Im Unterschied zu diesen sieht Rheinberger sehr deutlich, dass Althusser die 

Frage nach der Vermittlung von Realobjekt und Erkenntnisobjekt aufwirft, hält ihm 

allerdings vor, dieser nicht zureichend nachzugehen (vgl. Rheinberger 1975: 938ff.). 

Insofern ist Rheinbergers späterer Entwurf, das epistemische Ding als mittels techni-

scher Dinge produzierte experimentaltechnische Darstellung zu begreifen, als Fort-

führung der Vermittlungsfrage zu verstehen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

schen Problematik möglich geworden ist, in Bezug auf die das neue Problem nur eine 

symptomatische Modalität darstellt“ (Althusser DKL: 36f.; Herv. i.O.).  

 

Immanent im „Überschuss“, den die Produktionsmittel einer Problematik in ihrer 

differenziellen Reproduktion aufweisen, werden also zugleich die Bedingungen 

ihres Transzendierens – der Reflexion hin zu einer neuen Problematik – produ-

ziert (vgl. Rheinberger 2006a: 231). Wenn also Lavoisier in der Formulierung 

der Oxidationstheorie oder Marx in der Formulierung des Historischen Materia-

lismus mit den vorherigen Problematiken brechen, dann nicht, weil sie als mit 

Genius begabte Visionäre gleichsam aus dem Nichts heraus neue Problemstel-

lungen kreieren oder weil sie sich einer besonders gründlichen psychoanalyti-

schen Katharsis unterzogen haben und deshalb nun eine klare Sicht auf den Ge-

genstand hätten, sondern weil sie die symptomatischen Indizien der alten Proble-

matiken als Probleme formulieren. Sie konstituieren die neuen epistemischen 

Objekte – den Sauerstoff, den Mehrwert – nicht ex nihilo, sondern sie transfor-

mieren eine den vorherigen wissenschaftlichen Praxen bereits implizite Gegen-

ständlichkeit zu epistemischen Objekten, zu denen nun vermittels der reformu-

lierten Problematiken ein reflexives Verhältnis eingenommen werden kann.
19

 

Die alten Praxen arbeiten also bereits an diesen Gegenständen, verfügen aber 

nicht über die begrifflichen und methodischen Mittel, ihr Daran-Arbeiten als sol-

ches zu bestimmen. In anderen Worten, die PhlogistontheoretikerInnen oder die 

Politischen ÖkonomInnen in der Phase des epistemologischen Brechens tun et-

was, von dem sie nicht wissen, dass sie es tun. Was sie getan haben, nämlich den 

epistemischen Bruch hin zur Mehrwerttheorie oder zur Oxidationstheorie vorzu-

bereiten, lässt sich dann freilich erst rekurrent bestimmen. Damit besteht die For-

mierung eines neuen epistemischen Objekts gerade nicht im Importieren eines 

neuen „Dinges“ in ein theoretisches Feld oder einer freien Schöpfung, sondern 

markiert ein Moment einer neuen Reflexionsperspektive auf die Gegenstände 

des jeweiligen Tuns im Rahmen einer theoretischen Praxis. 

Um in der Raummetaphorik zu verbleiben, die Althusser hier veranschlagt, 

vollziehen sich epistemische Brüche dann innerhalb eines von einer Problematik 

bestimmten epistemischen Feldes, welches damit sogleich reflexiv transzendiert 

                                                           

19  Um es erneut zu betonen: Was die historischen Personen Marx oder Lavoisier dabei 

gedacht oder intendiert haben, ist in dieser Hinsicht irrelevant. Entscheidend ist, wie 

sich ihr Tun in rekurrenter Perspektive als Transformation einer Problematik be-

schreiben lässt. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 275 

 

wird. Wenn Althusser dabei dieser Raummetaphorik eine „Notwendigkeit“
20

 zu-

spricht, dient dies ihm dazu, die Bedingungen des Transzendierens einer Proble-

matik als ihr immanente zu bestimmen.
21

 In systematischer Hinsicht legt er damit 

die Reflexionsfigur des Transzendierens aus der Immanenz heraus frei, mittels 

derer sich das Verhältnis von Immanenz und Transzendenz ausgehend von der 

Immanenz begreifen lässt. Diese Rede von Innen und Außen
22

 ist dann auch im 

Sinne einer Konstitutionskritik als Suche nach einer Terminologie zu verstehen, 

in der Erkenntnisprozesse jenseits von subjektivistischem und objektivistischem 

Vokabular thematisiert werden können. So richtete sich die strukturale Reformu-

lierung des „Sehens“ schließlich gerade gegen den Mythos des Gegebenen – so-

wohl auf der Subjekt- als auch auf der Objektseite. Um dies zu verdeutlichen, er-

laube ich mir, eine längere Passage aus Das Kapital lesen sukzessive zu zitieren 

und zu kommentieren:  

 

„Das Unsichtbare eines sichtbaren Feldes stellt im Allgemeinen in der Entwicklung einer 

Theorie nichts Beliebiges dar, was dem von diesem Feld definierten Sichtbaren äußerlich 

und fremd wäre. Das Unsichtbare wird durch das Sichtbare als sein Unsichtbares definiert, 

als das, was es zu sehen verbietet: Das Unsichtbare ist also nicht einfach – um wieder auf 

die räumliche Metapher zurückzukommen – das Äußere des Sichtbaren, [der Inbegriff; 

Anm. d. Hrsg.] seiner äußerlichen Finsternis, sondern vielmehr [der Inbegriff; K.T.] der 

                                                           

20  Vgl.: „Der Rückgriff auf räumliche Metaphern (Feld, Terrain, Raum, Ort, Lage, Posi-

tion usf.), deren sich auch der vorliegende Text bedient, wirft ein theoretisches Prob-

lem auf: das seiner Geltungsgrundlagen, durch die sich seine Existenz in einem Dis-

kurs begründen lässt, der wissenschaftliche Ansprüche erhebt. Dieses Problem lässt 

sich folgendermaßen als solches aussprechen: Warum erfordert eine bestimmte Form 

des wissenschaftlichen Diskurses mit Notwendigkeit den Rückgriff auf Metaphern, 

die nicht-wissenschaftlichen Diskursen entlehnt sind.“ (Althusser, DKL: 39, Anm. 30) 

Ich werde darauf in Kapitel 4.2 zurückkommen. Nebenbei sei bemerkt, dass der Um-

stand, dass Althusser hier der epistemologischen Reflexion – zumindest dem Wortlaut 

nach – einen wissenschaftlichen Anspruch zuschreibt, keineswegs mit deren Bestim-

mung, die er vornimmt, in Einklang zu bringen ist. Dies sollte aus den bisherigen 

Ausführungen deutlich geworden sein. 

21  Vorüberlegungen zu dem folgenden Abschnitt habe ich bereits in Tulatz 2014 (insb. 

433-435) veröffentlicht.  

22  Dass die topologische Redeform von Innen und Außen im Französischen Diskurs oft 

auch zur Neubestimmung von Immanenz-Transzendenz-Verhältnissen veranschlagt 

wird, zeigt Petra Gehring in ihrer Studie Innen des Außen – Außen des Innen (1994) 

anhand der Überlegungen von Foucault, Derrida und Lyotard auf. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

innerhalb der Ausschließung als solcher liegenden Finsternis, welche innerhalb des Sicht-

baren angelegt ist, weil sie durch die Struktur des Sichtbaren definiert wird.“ (Althusser 

DKL: 39; Herv. i.O.) 

 

Dies fasst die strukturale Bedingtheit des Sehens und Nichtsehens zusammen: 

Gerade weil das „Sehen“ vermittelt erfolgt, schließen dieselben Bedingungen, 

die das „Sehen“ bestimmter Gegenstande ermöglichen, anderes zu sehen aus. 

Das „Unsichtbare“ einer Problematik ist also nicht als ein ihr äußerlich Trans-

zendentes, sondern als ein ihr immanent Transzendentes zu begreifen. Gerade 

weil die Problematik, in dieser Verhältnisbestimmung der Immanenz der Trans-

zendenz das ihr Transzendente in sich trägt, werden in ihr zugleich die Bedin-

gungen ihres reflexiven Transzendierens produziert. Insofern spricht er hier nicht 

näher bestimmt von der Entwicklung einer Theorie, die nicht notwendigerweise 

bereits in allen Entwicklungsstadien die Form der Wissenschaftlichkeit aufwei-

sen muss. Dies ist insofern bedeutsam, als sich prinzipiell auch aus ideologi-

schen Problematiken heraus Wissenschaften formieren können. In diesem Sinne 

hatten wir gesehen, dass Althusser den Unterschied zwischen den Marx’schen 

Früh- und Spätschriften durch einen Bruch mit der anthropologischen Problema-

tik Feuerbachs bestimmte, welcher die Wissenschaftlichkeit letzterer begründe. 

Überdies bestimmen sich weite Teile der mit dem Anspruch der Wissenschaft-

lichkeit auftretenden Soziologie, Wirtschaftswissenschaften oder Psychologie als 

ideologisch, genau dann, wenn sie ihre theoretischen Mittel nicht (relativ) auto-

nom reflektieren (vgl. Althusser FM: 211f.). Dies ist beispielsweise dann der 

Fall, wenn die Soziologie als bloße Sozialtechnik, die Psychologie als bloße 

Technik der Wiederherstellung der Arbeitsfähigkeit oder die Wirtschaftswissen-

schaften als bloße Lehre des Wirtschaftens in gegebenen ökonomischen Verhält-

nissen fungieren. Sie arbeiten dann nicht (relativ) autonom, wenn – auch wenn 

dies von den jeweiligen Forschenden mitunter gar nicht beabsichtigt ist – ihre 

leitenden Forschungszwecke durch die Stabilisierung bestehender gesellschaftli-

cher Verhältnisse bestimmt werden, welche mit den theoretischen Mitteln der 

vorliegenden Problematik nicht hinterfragt – im Sinne eines reflexiven Trans-

zendierens – werden können. Dass solche disziplinären Formationen in diesem 

Sinne ideologisch verfasst sind, bedeutet nun wiederum weder, dass sie über-

haupt keine wissenschaftlichen Momente in ihrem Methoden- und Begriffsdis-

positiv aufweisen, noch, dass aus ihnen prinzipiell keine Wissenschaften hervor-

gehen können. Vielmehr soll das Aufzeigen der ihnen immanenten ideologi-

schen Momente dazu verhelfen, epistemologische Brüche mit diesen zu ermögli-

chen. Die unspezifische Rede von Theorie schließt darüber hinaus die philoso-

phische Praxis mit ein, in der ebenso epistemologische Brüche erfolgen können. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 277 

 

Wenn Althusser epistemische Brüche stets als Bruch mit einer bestimmten 

Problematik rekonstruiert, die (bereits) wissenschaftlich oder (noch) ideologisch 

verfasst ist, mithin epistemische Brüche stets in theoretischen Feldern erfolgen, 

dann richtet sich dies also grundlegend gegen eine tabula rasa-Auffassung der 

Formierung von Wissenschaften, theoretischer Formationen oder auch einzelner 

theoretischer Innovationen. Denn wenn sich die Formierungen neuer Disziplinen 

dann ebenso wie das Auftreten wissenschaftlicher Innovationen als epistemolo-

gischer Bruch in und mit einer Problematik bestimmen lassen, dann sind sie 

nicht als absolute Neuanfänge, sondern als ihrerseits immanent bedingte Restruk-

turierungen zu verstehen.
23

 Genau dies sucht Althusser in räumlicher Metapho-

rik zum Ausdruck zu bringen. Dazu muss er allerdings die veranschlagten 

Raummetaphern von einer konstitutionstheoretischen Raumauffassung abgren-

zen, welche Räume als von äußeren Grenzen beschränkte Gebilde versteht – 

dem „Containerraum“, gegen den die in Auftakt II rekonstruierten raumtheoreti-

schen Positionen argumentierten:  

 

„Mit anderen Worten laufen die verführerischen Metaphern des Terrains, des Horizonts 

und damit der Grenzen eines durch eine gegebene Problematik definierten Sichtfeldes, 

Gefahr, uns zu einer falschen Vorstellung darüber zu verleiten, was ein derartiges Feld ei-

                                                           

23  Wohlgemerkt müssen die alten, nunmehr restrukturierten und rekurrent bestimmbaren 

Problematiken zu ihrer Zeit nicht notwendigerweise als eigenständig identifizierbare 

Wissensformation in Erscheinung getreten sein. Althusser geht es vielmehr darum, 

dass sich etwa Marx in der Formulierung des Historischen Materialismus zeitgenössi-

scher Begriffe und Vorstellungen – etwa der Terminologie Hegels – notwendigerwei-

se bedienen musste, auch wenn er währenddessen diese begrifflichen Mittel transfor-

miert (vgl. dazu Althusser FM: 61-83). Dies gilt für sich völlig neu formierende Wis-

senschaften überhaupt, die sich einem vorher nicht wissenschaftlich bearbeiteten Ge-

genstand widmen. Ein weiteres Beispiel für eine solche neue Wissenschaft zeigt Alt-

husser an Sigmund Freuds Psychoanalyse auf (vgl. Althusser FuL), welche das Un-

bewusste als wissenschaftlichen Gegenstand formiert. Ebenso wie Marx war Freud 

„wie alle Neuerer genötigt, seine Entdeckung in vorgefundenen theoretischen Begrif-

fen zu denken, die für andere Zwecke gemacht waren“ (Althusser FuL: 6). Dies ist 

nun nicht dahingehend misszuverstehen, dass theoretische Neuerungen gleichsam 

konstitutionstheoretisch auf ihre Vorläufer zurückführbar sind. Im Gegenteil ermög-

licht es, veranschlagte Begriffe nicht nach Maßgabe von Wortgleichheiten, sondern 

im Hinblick auf die ihnen zugrundeliegenden Problematiken zu untersuchen, um da-

mit die Neuartigkeit einer theoretischen Innovation als Unterschied ihrer Problematik 

zu vorherigen Problematiken aufzuzeigen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

gentlich ist – wenn wir nämlich dieses Feld wortwörtlich als eine räumliche Metapher be-

greifen, nämlich als einen Raum, der durch einen anderen Raum begrenzt wird, der au-

ßerhalb seiner liegt. Denn dieser andere Raum befindet sich insofern auch innerhalb des 

ersten Raumes, als er ihn als seine Negation enthält; dieser andere Raum ist der erste 

Raum in eigener Person, welcher sich dadurch definiert, dass er die Negation dessen voll-

zieht, was er innerhalb seiner eigenen Grenzen ausschließt. Genauso können wir sagen, 

dass für ihn nur innere Grenzen existieren und dass er sein Äußeres im eigenen Inneren 

trägt. Die Paradoxie des theoretischen Feldes besteht darin, dass er, wenn wir an der räum-

lichen Metapher festhalten wollen, eben deswegen ein unendlicher [besser: unbegrenzter; 

K.T.] [infini; Anm. d. Hrsg.] Raum ist, weil er definiert [défini; Anm. d. Hrsg.] ist, d.h. 

ohne Grenzen, ohne äußerliche Begrenzungen, welche ihn von gar nichts abschließen, 

eben deswegen, weil er in seinem eigenen Inneren definiert und begrenzt wird und in sich 

selbst die Endlichkeit [besser: Bestimmtheit; K.T.] seiner Definition trägt, durch die er zu 

dem wird, was er ist, nämlich durch den Ausschluss dessen, was er nicht ist.“ (Althusser 

DKL: 39f.; Herv. i.O.) 

 

Gerade weil dem theoretischen Feld sein Nicht-Sichtbares, mithin das ihm 

Transzendente immanent ist, stellt es also – rekonstruktiv bestimmbar – den 

Möglichkeitsraum seiner eigenen Umgestaltung dar. Es fungiert als Reflexions-

begriff auf die Bedingungen wissenschaftlicher Praxis sowie auf deren imma-

nentes Transzendieren in Form epistemischer Brüche. So deutet Turchetto die 

paradox anmutende Formulierung, dass der Raum eines theoretischen Feld gera-

de wegen seiner inneren Begrenztheit unbegrenzt sei,
24

 dahingehend, dass diese 

auch auf die Kontroversen und Konfrontationen alternativer Forschungsströmun-

gen anspielt (vgl. Turchetto 1994: 47). Das Feld einer theoretischen Praxis ist al-

so nicht als völlig unitarische Formation zu verstehen, sondern immer konfliktu-

ell angelegt, ansonsten käme es schließlich zu einem Stillstand der Forschung. 

Diesen Aspekt hatte auch Rouse hervorgehoben und dabei die Konfliktualität als 

Bedingung des Auftretens von Problemen bestimmt (vgl. Rouse 2002: 174), die 

letztlich die Dynamik der Forschung antreiben. Im Unterschied zu Althusser, der 

hier eben jene strukturell bedingten symptomalen Probleme, die auf die blinden 

Flecke einer Problematik hinweisen, als Schlüsselstellen wissenschaftlichen 

Fortschritts hervorhebt, konnte Rouse allerdings nur gleichsam bloße Meinungs-

                                                           

24  Turchetto bezieht sich auf die Übersetzung von Klaus-Dieter Thieme der Ausgabe von 

1972. Griffiger als in der Neuübersetzung von Frieder Otto Wolf heißt es dort: „Das 

Paradox des theoretischen Feldes besteht – wenn wir die Raummetapher beibehalten 

wollen – darin, daß es ein gerade durch seine Begrenzung unbegrenzter Raum ist.“ 

(DKL 1972: 30) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 279 

 

verschiedenheiten (etwa hinsichtlich der Interpretation von wissenschaftlichen 

Ergebnissen, die er als divergierende Interpretationen einer gemeinsam geteilten 

Situation bestimmte) in den Blick nehmen. Anders als Rouse, der das bindende 

Moment wissenschaftlicher Praktiken unterbestimmt in gemeinsamen Anliegen 

und Einsätzen („issues and stakes“) verortete, die er sodann mit dem naturalisti-

schen Anspruch kompensierte, verweist Turchetto mit Althusser demgegenüber 

darauf, dass es die gemeinsame Problematik ist, über die sich ein epistemisches 

Feld bestimmen lässt: Divergierende Forschungsströmungen gehören genau 

dann demselben epistemischen Feld an, wenn sie ihre Gegenstände unter ver-

gleichbaren Modalitäten produzieren (vgl. Turchetto 1994: 47). Genau dies er-

möglicht es nämlich, Bezug auf die Resultate einer anderen Strömung zu neh-

men, und diese etwa mithilfe modifizierter Methoden, anders gelagerter Frage-

stellungen etc. in begründeter Weise zu kritisieren. Mithin stellt die gemeinsame 

Problematik dann auch die Bedingung der Konfrontierbarkeit divergenter Er-

kenntnisse dar (vgl. Turchetto 1994: 49). Stabilisieren sich die Konflikte dahin-

gehend, dass die begrifflichen und methodischen Mittel der jeweiligen Strömun-

gen die grundlegenden gemeinsamen Modalitäten nicht mehr teilen, dann for-

miert sich aus einem epistemischen Feld heraus mindestens eine neue Problema-

tik. Und wie Rheinberger betont hat, geschieht dies wesentlich in der differen-

ziellen Reproduktion der Forschungsmittel. Wenn eine abweichende Strömung 

mithilfe von aus den alten entwickelten neuen begrifflichen und methodischen 

Mitteln mit der vormaligen Problematik bricht, dann ist dies also als Reflexion 

auf die innere Begrenztheit des alten epistemischen Feldes zu verstehen. Die Re-

formulierung einer Problematik ist damit ausschließlich durch ein epistemisches 

Brechen zugleich in und mit dem alten epistemischen Feld möglich. Insofern ist 

dann die interne Begrenztheit die Bedingung für die unvorhersehbare künftige 

Transformation eines epistemischen Feldes – und damit seine Unbegrenztheit.  

Auf dem Weg zu einer Formbestimmung wissenschaftlicher Praxen dient die 

Raummetaphorik Althusser somit dazu, die strukturellen Bedingungen wissen-

schaftlichen Wandels reflexionsbegrifflich zu thematisieren.
25

 Denn wenn die 

Bedingungen des epistemischen Brechens im theoretischen Feld – d.h. an den re-

produzierten Mitteln wissenschaftlicher Praxen – zu bestimmen sind, dann kann 

kein vereinzelter Einzelner revolutionär mit überkommenen Vorstellungen bre-

chen, wie dies Bachelards Psychologismus nahelegt. Stattdessen ist das Subjekt 

der Änderung dann seinerseits in einem die Transformation begünstigendem Be-

                                                           

25  In Tulatz (2014: 435-437) habe ich die metaphorische Rede vom epistemischen Feld 

zu Althussers Überlegungen zur topischen Metapher von Basis und Überbau (Althus-

ser IISA II: 46, 90-92) in Bezug gesetzt.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


280 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

dingungsgefüge zu verorten und formiert sich erst durch den Vollzug des episte-

mischen Brechens als Subjekt des Wandels. Insofern grenzt Althusser den Ter-

rainwechsel von der Vorstellung ab, ein vereinzelter Einzelner könnte ihn ge-

plant herbeiführen.
26 

Dies ergibt sich freilich bereits aus Althussers vollzugstheo-

retischer Perspektive. Diese erteilt nun allerdings nicht bloß einem (methodisch 

oder ontologisch) individualistischen Subjektivismus, sondern jeglicher Form 

von konstitutionstheoretischen Subjektauffassungen eine Absage (siehe dazu 

Rheinberger 2014: 97-112). Denn um Erkenntnisvollzüge konsequent als Prozes-

se ohne konstitutives Subjekt zu bestimmen, kann ebenso wenig auf kollektive – 

sei es „die Arbeiterklasse“ oder „die bürgerliche Wissenschaft“ des dogmati-

schen Marxismus, sei es Latours und Woolgars autochthoner Stamm von Labor-

forscherInnen (Latour/Woolgar 1986: 29) – wie auf historische Erkenntnis-

subjekte – sei es ein konstitutionstheoretisch gelesener „neuer wissenschaftlicher 

Geist“ Bachelards oder Barads tätiges Universum (Barad 2012: 22) – rekurriert 

werden.
27

 Indem solche konstitutionstheoretischen Auffassungen ein der Praxis 

vorgängiges und damit ihr äußerliches transzendentes Subjekt voraussetzen 

müssen, bestimmen sie, auch wenn sie sich als reine Immanenzphilosophien ge-

rieren, (implizit) das Verhältnis von Immanenz und Transzendenz im Ausgang 

                                                           

26  Vgl. dazu.: „Dass wiederum dieser ‚Terrainwechsel‘, der als [unmittelbare; Anm. 

d. Hrsg.] Wirkung diese Mauserung des Blicks produziert, selbst nur unter spezifi-

schen, komplexen und oft traumatischen Bedingungen produziert wird, und dass er 

überhaupt nicht auf den idealistischen Mythos einer Entscheidung des Geistes zurück-

geführt werden darf, der seinen Standpunkt [point de vue; Anm. d. Hrsg.] verändert, 

sondern einen ganzen Prozess ins Spiel bringt, den die Sichtweise des Subjekts kei-

neswegs produziert, sondern diesen nur an dem ihm eigentümlichen Platz als solchen 

reflektiert – dass in diesem Prozess einer wirklichen Transformation der Produktions-

mittel der Erkenntnis die Ansprüche eines ‚konstituierenden Subjektes‘ ebenso grund-

los sind wie die Ansprüche des Subjekts des Sehens in der Produktion des Sichtbaren 

– und dass dies alles sich in einer dialektischen Krise vollzieht, durch die sich eine 

theoretische Struktur als solche verändert, in welcher das Subjekt nicht die Rolle 

spielt, die es zu spielen glaubt, sondern eben diejenige, welche ihm vom Mechanismus 

des Prozesses zugewiesen wird – diese Frage kann hier nicht [näher; Anm. d. Hrsg.] 

untersucht werden.“ (Althusser DKL: 41) 

27  Darauf verweist insbesondere Turchetto 1994: 49. Lecourt arbeitet diese Bestimmung 

der Erkenntnis als Prozess ohne Subjekt in der Studie Lenins philosophische Strategie. 

Von der Widerspiegelung (ohne Spiegel) zum Prozeß (ohne Subjekt) (1975b) weiter 

aus, die geradezu als rekurrentes Hineinlesen der Überlegungen Althussers in die Aus-

führungen Lenins anmutet. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 281 

 

der Transzendenz, nämlich als ein äußerliches Verhältnis. Wenn Althusser be-

zogen auf theoretische Felder demgegenüber die Transzendenz als ein der Imma-

nenz immanent Transzendentes bestimmt, dann bestimmt er zugleich das Ver-

hältnis von Immanenz und Transzendenz in anderer Weise, nämlich als innerli-

ches Verhältnis und damit vor dem Primat der Immanenz. Im Unterschied zu ei-

ner bloßen Immanenzphilosophie, die sich in Opposition zu jedweden Transzen-

denzkonzeptionen wähnt, diese aber damit zugleich als äußerliche voraussetzen 

muss, bricht Althusser damit die dichotome Verhältnisbestimmung auf. Mit sei-

ner rekonstruktionstheoretischen Bestimmung der Transzendenz als der Imma-

nenz immanenter Transzendenz gerät dann zugleich der Vollzug des Transzen-

dierens in den Blick. Und so dient ihm die Raummetaphorik vom theoretischen 

Feld sowie von Innen und Außen zur Formulierung der epistemologischen Pro-

blematik als Reflexion immanenten Transzendierens im Ausgang wissenschaftli-

cher Praxisvollzüge. 

 

 

3.4 Immanente Produktion der Geltungskriterien 

 

Wenn epistemische Brüche, die schließlich die Produktion neuartiger Erkennt-

nisse markieren, innerhalb und mit theoretischen Feldern vollzogen werden, 

dann bedeutet dies zugleich, dass die Reproduktion von Geltungskriterien inner-

halb der wissenschaftlichen Praxis erfolgt. Um der Wirklichkeit der wissen-

schaftlichen Erkenntnisproduktion Rechnung zu tragen, muss also zugestanden 

werden, dass  

 

„die theoretische Praxis [...] durchaus für sich selbst ihr eigenes Kriterium [herausbildet; 

K.T.], sie enthält durchaus in ihrem eigenen Inneren die [als solche; Anm. d. Hrsg.] defi-

nierten Protokolle der Validierung der Qualität ihres Produktes, d.h. die Kriterien für die 

Wissenschaftlichkeit der Produkte der wissenschaftlichen Praxis“ (Althusser DKL: 88; 

Herv. i.O.).  

 

Mit dieser immanenztheoretischen Bestimmung der Geltungskriterien wendet 

sich Althusser gegen jegliche Form der äußerlichen Legitimation wissenschaftli-

cher Erkenntnisse. Nicht nur richtet sich dies also gegen jedwede transzendental-

philosophische Erkenntnistheorie, sondern auch gegen die pragmatistische Auf-

fassung, die Wahrheit einer Theorie erweise sich durch den Erfolg ihrer außer-

wissenschaftlichen Anwendung. Eine solche pragmatistische Konzeption schlug 

letztlich auch Rouse mit der inferenzlogischen Argumentation als mutmaßlich 

immanenzphilosophische Alternative zu einer transzendenzphilosophischen Gel-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


282 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

tungsbegründung vor. Althusser verweist demgegenüber darauf, dass die prag-

matistische Auffassung ein der wissenschaftlichen Praxis äußerliches Kriterium 

anlegt und damit die Wissenschaften nach Maßstäben bemisst, die der Eigentüm-

lichkeit ihrer Form, nämlich Erkenntnisse als ihre spezifischen Produkte hervor-

zubringen, nicht gerecht wird. Denn die Maßstäbe, welche eine pragmatistische 

Geltungsbegründung anlegt, erwachsen anderen, in der Regel technischen Pro-

blematiken. Diese können aber, aus sich heraus, im Reflexionsmodus der Nicht-

Wissenschaftlichkeit, ihre eigenen Bedingungen nicht vollständig hinterfragen. 

Oder anders ausgedrückt, die Form der Wissenschaftlichkeit zeichnet sich durch 

epistemologische Brüche aus, d.h. durch das reflexive Transzendieren von Vo-

raussetzungen, deren Hinterfragen in alltagsweltlichen Praxen in der Regel we-

der notwendig noch zielführend wäre. Die Geltung wissenschaftlicher Erkennt-

nisse auf den Erfolg außerwissenschaftlicher Praxen zurückzuführen, würde 

dann insofern die Form wissenschaftlicher Praxis einseitig verkürzen, als auf 

diese Weise von erfolgten epistemischen Brüchen abstrahiert werden müsste. 

Gerade weil es die Form wissenschaftlicher Praxis aber auszeichnet, die Mittel 

ihrer eigenen Erkenntnisproduktion immanent reflexiv zu validieren, ist sie als 

(relativ) autonom zu begreifen (vgl. Althusser DKL: 348). Mit der Bestimmung 

der Wissenschaft als theoretische Praxis hatte Althusser sich grundlegend gegen 

jegliches (vorgängig) dichotomes Verständnis von Theorie und Praxis gerichtet. 

Eine pragmatistische Konzeption hingegen würde, in der Lesart Althussers, inso-

fern in eine solche dichotome Auffassung zurückfallen, als sie notwendigerweise 

von einer theoriefreien Praxis ausgehen muss, die dann letztinstanzlich über die 

Geltung der Theorie zu entscheiden habe.
28

 Unter dieser Voraussetzung müsste 

                                                           

28  Zu bedenken ist, dass Althusser hier in erster Linie solche dogmatisch marxistischen 

Positionen adressiert, die von einem letztinstanzlichen Primat der politischen Praxis 

ausgehen und damit fordern, wissenschaftliche Erkenntnisse nach politisch opportu-

nen Kriterien zu beurteilen. Wenn Althusser demgegenüber polemisch schreibt: 

„Denn weil die Theorie von Marx ‚wahr‘ war, deswegen konnte sie mit Erfolg ange-

wendet werden – und sie ist nicht etwa wahr, weil sie mit Erfolg angewendet worden 

ist.“ (Althusser DKL: 88f.), dann proklamiert er damit weniger die dogmatisch anmu-

tende Behauptung der absoluten Wahrheit des Historischen Materialismus, sondern 

richtet sich gegen die Reduktion des Wahrheitsbegriffs auf politischen Erfolg (vgl. 

dazu auch Turchetto 1994: 51f.; Schmidt 2015: 3). 

 Zweifelsohne zeichnet Althusser damit ein polemisch verkürztes Bild des Pragmatis-

mus. Demgegenüber zeigt Schlaudt die Anschlussfähigkeit des frühen amerikanischen 

Pragmatismus an das Projekt, den Erkenntnisprozess konsequent als Vermittlungsakt 

zu begreifen. In diesem Zusammenhang entwickelt Schlaudt einen Ansatz, der die 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 283 

 

sie zugleich von einem faktiven Praxisverständnis ausgehen, welches Praxis 

nicht als reflexive Formbestimmung an Vollzügen begreifen kann. 

Überdies wendet sich Althusser auch gegen die Auffassung, Wissenschaften 

mit verschiedenen Problematiken könnten einander begründen. In Anspielung 

auf das absurd retroaktive Konstitutionsverhältnis, in welches Bachelard die Ma-

thematik und die Physik zueinander stellte (Bachelard E: 123), schreibt er:  

 

„Kein einziger Mathematiker auf der Welt wartet darauf, dass die Physik – in welcher 

doch ganze Teile der Mathematik angewandt werden – ein Theorem verifizieren würde, 

um es für bewiesen zu erklären: Die ‚Wahrheit‘ seines Theorems wird zu 100% durch Kri-

terien bestätigt, welche der Praxis der mathematischen Beweisführung völlig immanent 

[intérieurs; Anm. d. Hrsg.] sind, also durch das Kriterium der mathematischen Praxis, d.h. 

durch die Formen, welche die existierende mathematische Wissenschaftlichkeit verlangt.“ 

(Althusser DKL: 88; Herv. i. O.) 

 

Weder konstituiert also die Mathematik das physikalisch Erkennbare apriorisch, 

noch können physikalische Befunde aposteriorisch mathematische Theoreme be-

stätigen oder widerlegen. Im Unterschied zu einer bloßen Rechentechnik zeich-

net sich die Form der Wissenschaftlichkeit der Mathematik nämlich genau da-

durch aus, dass sie reflexive Verfahren entwickelt, die die Geltung ihrer Resulta-

te absichern. Dies erlaubt nun andererseits nicht den Umkehrschluss, dass die 

Mathematik für die Naturwissenschaften völlig irrelevant sei, denn die Praxis 

der Mathematik ist insofern für die Praxis der exakten Naturwissenschaften kon-

stitutiv, als mathematische Methoden ein wesentliches Moment der naturwissen-

schaftlichen Praxis der Physik und Chemie darstellen.
29

 Während Bachelard also 

der Mathematik die Rolle der Gegenstandskonstitution der Physik (wie auch der 

Chemie) zuschrieb – und sich damit in idealistischen Argumentationsfiguren 

verstrickte –, betont Althusser, dass die mathematischen Gegenstände keines-

wegs (unmittelbar) die spezifischen naturwissenschaftlichen Erkenntnisgegen-

stände konstituieren, sondern dass die spezifische Form der naturwissenschaftli-

                                                           

Rolle der naturwissenschaftlichen Erkenntnisgewinnung in der Identifikation von Re-

geln der Beherrschung, Herstellung und Sicherung von Mitteln der Naturbeherrschung 

verortet (vgl. Schlaudt 2014, ins. 121ff.). Inwiefern die Überlegungen von Schlaudt 

mit der Konzeption des epistemologischen Bruchs in Einklag zu bringen sind, müsste 

eigens diskutiert werden. 

29  Vgl.: „Von Konstitutionsverhältnissen ist immer dann zu sprechen, wenn eine Wis-

senschaft oder ein Teil einer Wissenschaft in die Praxis einer anderen Wissenschaft 

eingreift.“ (Althusser PSPW: 38) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


284 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

chen Praxis der Produktion der eigenen Erkenntnisgegenstände wesentlich For-

men mathematischer Praxis miteinschließt. Die Form der Praxis der exakten Na-

turwissenschaften bestimmt sich also dadurch, dass sie in Anteilen mathematisch 

vollzogen wird. Eine solche Mathematisierung stellt allerdings noch kein hinrei-

chendes Formkriterium der naturwissenschaftlichen Praxis dar (vgl. Althusser 

PSPW: 36-40). So fährt Althusser mit Blick auf die Immanenz der Produktion 

der Geltungskriterien der Naturwissenschaften fort:  

 

„Das Gleiche können wir in Bezug auf die Ergebnisse jeder Wissenschaft sagen: zumin-

dest für die entwickelsten [Wissenschaften; Anm. d. Hrsg.] und diejenigen Bereiche der 

Erkenntnis, welche sie hinreichend im Griff haben [maîtrisent; Anm. d. Hrsg.], liefern sie 

selber das Kriterium für die Gültigkeit ihrer Erkenntnisse – wobei dieses Kriterium voll-

ständig mit den strengen Formen der Ausübung der jeweiligen wissenschaftlichen Praxis 

zusammenfällt. Wir können dies in Bezug auf die ‚experimentellen‘ Wissenschaften sa-

gen: Das Kriterium ihrer Theorie sind ihre Experimente, welche die Form ihrer theoreti-

schen Praxis konstituieren.“ (Althusser DKL: 88) 

 

Die spezifische Form der Praxis der Naturwissenschaften zeichnet sich also 

durch eine bestimmte Weise der Reflexion der Form ihrer Vollzüge aus: Insbe-

sondere in der Reflexion auf ihr als Experimentieren bestimmtes Tun und die 

Bedingungen und erzielten Resultate dieses Experimentierens validiert sie die 

Kriterien ihrer eigenen Erkenntnisse. Wenn die immanente Geltungsbegründung 

damit aber wesentlich in der Reflexion auf die Bedingungen des Experimentie-

rens erfolgt, dann erfordert sie, das Experimentieren als Formbestimmung an ei-

nem Tun zu verstehen. Dieses reflexive Begreifen eines Tuns (etwa im Labor) 

als Experimentieren (beispielsweise im Unterschied zur ebenso mitunter im La-

bor stattfindenden Kaffeepause, einer Gehaltsverhandlung oder einer Bodenrei-

nigung etc.) bestimmt dann dieses Tun allererst als ein Experimentieren. Anders 

als ein faktives Praxisverständnis, wie wir es am Beispiel von Rouse kennenge-

lernt haben, ermöglicht eine solche Perspektive nun, auf die Formunterschiede 

an Tätigkeiten sowie Tätigkeitsbedingungen zu reflektieren. Natürliches, Sozia-

les, Wissenschaftliches, Politisches und Technisches fallen dann nicht mehr als 

gleichsam objektstufige Komponenten von Performanzen ineinander, sondern 

lassen sich der Form nach an Praxen unterscheiden. Im Anschluss an Althusser 

müsste sich nämlich „Natürliches“ in der Reflexion auf die experimentellen 

Vollzüge rekonstruktiv als die indisponiblen Bedingungen dieses Tuns bestim-

men lassen, statt es als konstitutive Quelle normativer Bindung zu setzten, wie 

Rouse dies vornimmt. Experimentieren als Tätigkeitsform ist dann der Vermitt-

lungsmodus, in dem Naturwissenschaften „Natürliches“ erschließen. In dieser 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 285 

 

methodisch und theoretisch reflexiven Erschließung von „Natürlichem“ liegt nun 

der wesentliche Formunterschied vom Experimentieren zu anderen Formbestim-

mungen an im Labor erfolgenden Tätigkeiten – etwa als soziale, technische etc. 

– begründet. Dies meint Althusser, wenn er dezidiert davon spricht, die Experi-

mente konstituierten die Form der naturwissenschaftlichen theoretischen Praxis. 

Von anderen Wissenschaften, etwa der Mathematik, der Soziologie, der Psycho-

logie, den Geisteswissenschaften etc. unterscheiden sich die Naturwissenschaf-

ten dann dadurch, dass sie in der ihnen eigentümlichen Tätigkeitsform des Expe-

rimentierens „Natürliches“, also dasjenige, dem ein von dem menschlichen Tun 

unabhängiges Bestehen zukommt, vermittelt über ein spezifisches Tun – das Ex-

perimentieren – erschließen.  

 

 

3.5 Spontane Philosophie der WissenschaftlerInnen: 

Reflexion des wissenschaftlichen Tuns zwischen 

Immanenz und Transzendenz 

 

So trivial der Hinweis auch klingen mag, dass Experimentieren stets ein Tun ist, 

erfordert diese Bestimmung doch einen Bruch mit der die moderne Philosophie 

durchziehenden erkenntnistheoretischen Problematik, die in den verschiedensten 

Ausprägungen den Erkenntnisprozess auf ein abbildtheoretisches Spiegelungs-

verhältnis zwischen gegebenen Subjekten und Objekten reduziert und mithin die 

tätige Seite des Erkenntnisvollzugs ausblendet. Auch praxisobjektivierende prag-

matistische Positionen können der eigentümlichen Tätigkeitsform des Experi-

mentierens dann nicht gerecht werden, wenn sie verkennen, dass die Bestim-

mung von einem Prozess als einem Tun bereits eine begrifflich vermittelte refle-

xive Bestimmung und keine unmittelbare Gegebenheit darstellt. Die Problemla-

gen einer solchen Auffassung habe ich an den Überlegungen von Rouse aufge-

zeigt. Gleichsam als andere Seite der Medaille blenden sie das immanent refle-

xive begriffliche Moment des wissenschaftlichen Tuns aus. Ich hatte bereits an-

gedeutet, dass Althusser beide Pole solcher reduktionistischer philosophischer 

Bestimmungen der wissenschaftlichen Praxis insofern als ideologisch moniert, 

als sie den WissenschaftlerInnen von sachfremden Interessen geleitete Vorstel-

lungen, verkürzte Begriffe etc. vermitteln, mittels derer diese sich – bewusst 

oder unbewusst – zu ihrem wissenschaftlichen Tun ins Verhältnis setzen.
30

 Um 

                                                           

30  Im Rahmen dieses Buches können die ideologietheoretischen Überlegungen Althus-

sers nur angedeutet werden. Zu betonen ist allerdings, dass die Form der „Ideologie“ 

stets ein seinerseits gesellschaftlich bedingtes „illusorisches“ Verhältnis bezeichnet, 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


286 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

                                                           

welches die Einzelnen zu ihren Existenzbedingungen einnehmen: „Es sind nicht ihre 

realen Existenzbedingungen, ihre reale Welt, die sich die ‚Menschen‘ in der Ideologie 

‚vorstellen‘, sondern es ist vor allem ihr Verhältnis zu diesen Existenzbedingungen, 

das dort repräsentiert wird.“ (Althusser IISA I: 77) In anderen Worten, Ideologie be-

zeichnet eine Form der Reflexion des Vollzugs. Grundsätzlich unterscheidet Althusser 

zwischen praktischen Ideologien, die in den gelebten Selbst- und Weltverhältnissen 

der Einzelnen bestehen und theoretischen ideologischen Formationen, welche den 

Ausdruck der praktischen Ideologien in der Theorie darstellen. Letzte lassen sich ins-

besondere rekurrent nach erfolgten epistemologischen Brüchen hin zur Wissenschaft-

lichkeit bestimmen. Praktische Ideologien bezeichnen also „komplexe Formationen 

von Montagen aus Begriffen (notions), Vorstellungen und Bildern innerhalb von Ver-

haltensweisen, Handlungen, Haltungen und Gesten. Insgesamt fungieren sie als prak-

tische Normen, die die Haltungen und die konkrete Stellungnahme der Menschen ge-

genüber den realen Gegenständen und den realen Problemen ihrer gesellschaftlichen 

individuellen Existenz sowie ihrer Geschichte ‚bestimmen‘.“ (Althusser 1985 PSPW: 

31) Als Ausdruck praktischer Ideologien in theoretischen Formationen ist „[e]in ideo-

logischer Satz [...] [dann zu verstehen als; K. T] ein Satz, der (obwohl er durchaus das 

Symptom einer anderen Realität ist als derjenigen, auf die er sich bezieht) als Satz in 

bezug auf den Gegenstand, auf den er sich bezieht, falsch ist“ (Althusser PSPW: 26).  

 Die zentralen Institutionen der Reproduktion praktischer Ideologien bezeichnet Alt-

husser als die sogenannten „ideologischen Staatsapparate“, zu denen insbesondere das 

Bildungswesen, die Familie und die kirchlichen Einrichtungen zählen. Dezidiert un-

terscheidet Althusser die ideologischen Staatsapparate vom repressivem Staatsapparat, 

also den Komplex der repressiven Instanzen von Polizei, Militär, Justizvollzugswesen, 

sowie (Teilen der) Verwaltung (vgl. Althusser IISA I: 54). Im Unterschied zur Re-

pression, die mittels Gewalt operiert, wirkt Ideologie – wesentlich institutionell ver-

mittelt über die ideologischen Staatapparate – nämlich im doppelten Sinne subjekti-

vierend: Die Einzelnen werden insofern unterworfen, als sie zugleich als bestimmte 

Subjekte mit bestimmten Handlungsmöglichkeiten angerufen werden. Ideologie ist 

damit handlungsbedingend im doppelten Sinne von Ermöglichung und Eingrenzung, 

sie ist also nicht auf bloße Repression zu reduzieren. Gegenüber den früheren Schrif-

ten Althussers, die in dieser Arbeit im Vordergrund stehen, arbeitet Althusser in sei-

nen späteren Schriften (insb. IISA I, IISA II) das Ideologische als unhintergehbare 

subjektkonstitutive Form heraus: „Die Existenz der Ideologie und die Anrufung der 

Individuen als Subjekte sind eine und dieselbe Sache.“ (IISA I: 89) Gegenüber der 

Konzeption der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis aus Für Marx hat 

diese Unhintergehbarkeit des Ideologischen für den späteren Althusser dann auch zur 

Konsequenz, die philosophische Reflexion auf Ideologisches ausschließlich im Aus-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 287 

 

sich zu dem wissenschaftlichen Tun in ein Verhältnis zu setzen, muss dieses – 

und sei dies bloß implizit – in einer Form bestimmt werden. Eine solche Form-

bestimmung eines Tuns überschreitet allerdings notwendigerweise den begriffli-

chen und methodischen Rahmen naturwissenschaftlicher „Theorien“, mithin ein-

zelwissenschaftlicher Produktionsmittel, denn diese dienen schließlich der Ver-

mittlung ihrer naturwissenschaftlichen Gegenstände und stellen selbstverständ-

lich keine Begrifflichkeiten dafür bereit, das wissenschaftliche Tun seinerseits 

als spezifische Form gesellschaftlicher Praxis zu bestimmen. 

Deshalb überschreiten NaturwissenschaftlerInnen bereits dann den im engen 

Sinne einzelwissenschaftlichen „Theorie“-Rahmen, wenn sie ihr Experimentie-

ren als ein spezifisches Tun, nämlich als wesentliches Moment ihrer Erkenntnis-

prozesse reflektieren. Diese Tendenz, das mit wissenschaftlichen Mitteln Be-

stimmbare zu überschreiten, begründet sich darin, dass Wissenschaft zu betrei-

ben als theoretische Praxis wesentlich immer auch Denken einschließt. So stehen 

insbesondere die Gegenstände der Naturwissenschaften in Bezug zu der Gegen-

standsseite gesellschaftlicher Weltbezüge. Wissenschaft zu praktizieren, geht 

deshalb damit einher, sich bestimmte Vorstellungen von der eigenen Rolle als 

Wissenschaftlerin, von der Form der Wissenschaftlichkeit, von der Funktion der 

Wissenschaften in der Gesellschaft etc. zu machen – und sei dies bloß rudimen-

tär und implizit. Deshalb schließt in wissenschaftlichen Praxen Wissen zu erwer-

ben auch ein, über den Status der erworbenen Erkenntnisse nachzudenken. So 

vermittelt bereits der (natur-)wissenschaftliche Schulunterricht gesellschaftspoli-

tische, forschungsethische und wissenschaftstheoretische Deutungsstrategien, 

sich zu den Wissenschaften zu verhalten (vgl. Althusser PSPW: 48) und sie etwa 

als Motor der Aufklärung, als Bedingung technischen Fortschritts und gesell-

schaftlichen Wohlstands, als eminente Berufung der KopfarbeiterInnen in einer 

                                                           

gang vom Klassenstandpunkt – das heißt ihrerseits aus einer ideologischen Position – 

bestimmen zu können, welche allerdings den eigenen Standpunkt reflektiert (vgl. Alt-

husser IISA I: 101). Dies zeichnet sich bereits in der Schrift Philosophie und Spontane 

Philosophie der Wissenschaftler ab, auf die ich in diesem Abschnitt Bezug nehme. Ich 

hatte allerdings bereits angedeutet, dass, entgegen Althussers Selbstkritik, die frühere 

Konzeption der Philosophie als Theorie der theoretischen Praxis und die spätere Kon-

zeption, nach der „Die Philosophie [...] in letzter Instanz Klassenkampf in der Theo-

rie“ (Althusser ES: 86) sei, nicht unbedingt in demjenigen Ausschlussverhältnis zuein-

ander stehen, welches Althusser hier suggeriert.  

 Zu einer systematischen Rekonstruktion des Ideologiebegriffs Althussers und der ak-

zentuellen Verschiebungen innerhalb seiner Schriften siehe: Charim 2002.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


288 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

arbeitsteilig organisierten Gesellschaft oder als Standortfaktor einer nationalen 

Volkswirtschaft zu betrachten.  

In der Reflexion ihres wissenschaftlichen Tuns greifen WissenschaftlerInnen 

also auf gesellschaftlich vermittelte Begriffe und Vorstellungen zurück, die nicht 

ihrer eigenen wissenschaftlichen Praxis erwachsen, sondern philosophischen 

und/oder ideologischen Problematiken. In anderen Worten, ganz unabhängig da-

von, ob sie sich dessen bewusst sind oder nicht, philosophieren Wissenschaftle-

rInnen bereits (implizit), sobald sie ihr wissenschaftliches Tun beschreiben, denn 

sie bestimmen dann die Form ihres Tuns begrifflich. Dieses Philosophieren muss 

nicht explizit als Philosophie benannt sein, es muss nicht auf philosophische 

Werke rekurrieren, es muss die veranschlagten Begriffe nicht auf diejenigen phi-

losophischen Positionen, denen sie entstammen, beziehen etc., sondern es durch-

zieht in weiten Teilen die Schilderung einzelwissenschaftlicher Ergebnisse, ins-

besondere in populärwissenschaftlicher Literatur. Nebenbei bemerkt trifft dies 

auf jegliche Tätigkeitsbeschreibungen zu. Denn wenn ein Tun als Tun – oder 

umgekehrt gerade nicht als Tun, sondern etwa als Widerspiegelung, als gewalt-

förmiges Verhältnis, als Widerfahrnis, als neurophysiologisch oder sozialmilieu-

spezifisch determinierter Prozess etc. – beschrieben wird, dann wird bewusst 

oder unbewusst stets eine Reflexionsperspektive eingenommen, die, gerade weil 

sie in der geleisteten Formbestimmung die vollzugsimmanente Reflexion über-

schreitet, philosophisch ist (siehe ausführlicher dazu Rheinberger 2014: 86ff.). 

Das heißt aber auch, dass sich jede und jeder, sobald er oder sie sich reflexiv zu 

dem eigenen Tun, dem Tun anderer sowie den Bedingungen dieses Tuns in ein 

Verhältnis setzt, bereits Philosophie betreibt. Philosophieren ist dann also keine 

den akademischen PhilosophInnen vorbehaltene Tätigkeitsform, sondern stellt 

einen prinzipiell von jeder und jedem vollziehbaren und vollzogenen Reflexi-

onsmodus dar. Umgekehrt bedeutet dies wiederum nicht, die akademische Philo-

sophie schlechthin obsolet zu machen. Vielmehr ist es dann die Aufgabe einer 

Immanenzphilosophie, die Reflexionsbedingungen, d.h. die Begriffe und Vor-

stellungen, mit denen sich die einzelnen zu ihrem Tun ins Verhältnis setzen, ih-

rerseits zu reflektieren und etwa an diesen ideologische – insb. „idealistische“ – 

und „materialistische“ – und das heißt hier: das wirkliche Tun adäquat bestim-

mende – Momente aufzuzeigen, auf dieser Grundlage alternative Begriffe für 

dessen Bestimmung herauszuarbeiten und in diesem Zuge das eigene philosophi-

sche Tun seinerseits als eine spezifische Tätigkeitsform zu reflektieren. 

Nun unterscheidet sich die wissenschaftliche Praxis von anderen gesell-

schaftlichen Praxisformen dadurch, dass sie insofern wahre Erkenntnisse produ-

ziert als sie auf die disponiblen und indisponiblen Bedingungen der Produktion 

ihrer spezifischen Produkte – der Erkenntnisse – reflektiert. Eine wissenschaftli-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 289 

 

che Erkenntnis als Produkt einer spezifischen wissenschaftlichen Praxis gilt also 

genau dann und genau so lange als wahr, wie sie in ein Verhältnis zu ihrem spe-

zifischen wissenschaftlichen Gegenstand gesetzt werden kann (vgl. Althusser 

PSPW: 63). In anderen Worten, wissenschaftliche Erkenntnisse sind genau dann 

und genau so lange wahr, wie sie nicht an ihrem Gegenstand scheitern. Weil sie 

aber prinzipiell an ihrem Gegenstand scheitern können, ist der wissenschaftli-

chen Praxis eine Fortschrittsdynamik eigentümlich. Wissenschaft ist also dieje-

nige Praxisform, die ihr Produkt und ihren Gegenstand fortlaufend zueinander in 

ein Verhältnis der Wahrheit zu stellen sucht. Anders als die philosophische Pra-

xis, die nicht an in dieser Weise material widerständigen Gegenständen arbeitet, 

sucht insbesondere die naturwissenschaftliche Praxisform des Experimentierens 

also mittelbar die als natürlich rekonstruierten indisponiblen Bedingungen unse-

res Tuns zu erschließen – genau dies zeichnet sie schließlich als Naturwissen-

schaft aus. Dieser Gegenstandsbereich des als indisponibel Rekonstruierten, mit-

hin eine reflexive Beziehung zur natürlichen Welt, kann mit lediglich philoso-

phischen Mitteln nicht in Angriff genommen werden.  

Gerade weil die Philosophie selbst über keinen solchen prinzipiell wider-

ständigen Gegenstandsbereich verfügt und auch grundsätzlich nicht verfügen 

kann – schließlich stellen Reflexionsverhältnisse ihren Gegenstand dar –, ist ihr 

Verhältnis zu den Wissenschaften so bedeutsam. Althusser bestimmt dahinge-

hend ihr Verhältnis zu den Einzelwissenschaften als „die spezifische Determina-

tion der Philosophie“ (Althusser PSPW: 69). Das bedeutet nicht, dass die Philo-

sophie sich auf Wissenschaftstheorie zu beschränken habe oder dass gar ihre Re-

flexionen vollständig durch die Einzelwissenschaften festgelegt würden, sondern 

vielmehr, dass Philosophie nicht sinnvoll betrieben werden kann, ohne auch auf 

das spezifisch Wissenschaftliche an wissenschaftlichen Praxen als Gegengewicht 

zum Ideologischen zu reflektieren.
31

 Um diese Reflexionsperspektive einzuneh-

men, muss die Philosophie allerdings die der wissenschaftlichen Praxis bereits 

immanente Reflexion anerkennen. Insofern bestimmt sich die philosophische 

                                                           

31  Althusser betont zudem: „Dabei darf man den Ausdruck ‚das Verhältnis der Philoso-

phie zu den Wissenschaften‘ nicht falsch verstehen. Er bedeutet nicht etwa, daß nur 

die Philosophie allein von den Wissenschaften spricht! Auch in anderen Diskursen ist 

von der Wissenschaft die Rede. So sprechen beispielsweise die Religion, die Moral 

und die Politik von Wissenschaft. Aber sie sprechen nicht in derselben Weise darüber, 

wie es die Philosophie tut; denn das Verhältnis zu den Wissenschaften ist nicht die 

spezifische Determination der Religion, der Moral, der Politik und der Literatur. Denn 

nicht ihr Verhältnis zu den Wissenschaften konstituiert sie als Religion, als Moral 

usf.“ (Althusser PSPW: 69; Herv. i.O.) 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


290 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Seite des Verhältnisses von Philosophie und Einzelwissenschaften nicht einseitig 

aus der akademischen Philosophie heraus, sondern vielmehr erkennen zugleich 

auch die WissenschaftlerInnen in ihren sich notwendigerweise philosophischer 

Begriffe bedienenden Beschreibungen ihrer eigenen wissenschaftlichen Praxis 

„die Existenz der Philosophie sowie das privilegierte Verhältnis der Philosophie 

zu den Wissenschaften ‚spontan‘ an“ (Althusser PSPW: 71). Als nicht notwendi-

gerweise dezidiert als solche betriebene bezeichnet Althusser diese als „spontane 

Philosophie der Wissenschaftler“ (SPW):  

 

„Unter SPW verstehen wir nicht etwa die Gesamtheit der Vorstellungen, die die Wissen-

schaftler von der Welt besitzen (d.h. ihre ‚Weltanschauung[‘]), sondern nur diejenigen 

(bewußten oder unbewußten) Vorstellungen, die ihre wissenschaftliche Praxis und die 

Wissenschaft betreffen.“ (Althusser PSPW: 102) 

 

Diese Philosophien der WissenschaftlerInnen sind insofern spontan, als sie als 

„unmittelbare Evidenzien“ erscheinen, gleichwohl sind sie weder kontingente 

Beiprodukte des Betreibens von Wissenschaft noch stellen sie in allen ihren 

Momenten gegenüber den klassischen philosophischen Positionen völlig neuar-

tige Philosopheme dar (vgl. Althusser PSPW: 105). Vielmehr hängen die spon-

tanen Philosophien eines bestimmten Forschungszweiges zu einem bestimmten 

historischen Zeitpunkt sowohl von der Geschichte dieser Wissenschaft wie auch 

von der Geschichte der Philosophie (vgl. Althusser PSPW: 107f.) und von herr-

schenden praktischen Ideologien – welche sich wesentlich in den idealistischen 

philosophischen Positionen niederschlagen – ab. Gleichwohl sind sie kein unmit-

telbarer Ausdruck dieser theoretischen und praktischen Formationen.  

Gerade weil Althusser den SPW keinen überhistorischen Bedeutungsgehalt 

unterstellt – dies wäre schließlich eine idealistische Auffassung, die von den his-

torischen Kämpfen um Deutungshoheit abstrahiert –, fasst er die Form der SPW 

als intern konfliktuell auf, als bestimmt durch einen Widerstreit zwischen zwei 

Momenten: Einem Moment der immanenten und einem der transzendenten Re-

flexion der wissenschaftlichen Praxis, welche innerhalb der SPW fortdauernd in 

einen Widerstreit treten:
32

 Das immanenzreflexive Moment nennt Althusser, sei-

                                                           

32  D.h., dass die Inhalte der spontanen Philosophie nicht festgelegt sind. Ihre Form, näm-

lich die wissenschaftlichen Gegenstände über das mit einzelwissenschaftlichen Me-

thoden Erklärbare hinaus in Bezug zu den Selbst- und Weltverhältnissen zu setzen, ist 

hingegen eine Formbestimmung am wissenschaftlichen Tun und beruht wesentlich da-

rauf, dass die einzelwissenschaftlichen Gegenstände ein aspektuales Moment der ge-

sellschaftlichen Selbst- und Weltverhältnisse darstellen. Mithin ist die Form der spon-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 291 

 

nem Materialismusbegriff entsprechend, das materialistische und bestimmt es 

als „innerwissenschaftlich“:
33

  

 

„In seiner ‚diffusesten‘ Form stellt dieses Element die ‚Überzeugungs‘- bzw. ‚Glaubens-

inhalte‘ dar, die aus der Erfahrung der wissenschaftlichen Praxis entspringen, wie sie un-

mittelbar und alltäglich, d.h., ‚spontan‘ existiert. Wenn es auf philosophische Art und 

Weise ausgearbeitet wird, kann natürlich auch dieses Element die Form von Thesen an-

nehmen. [...] Sie lassen sich folgendermaßen in ihre Bestandteile zerlegen: 1) die Über-

zeugung von der realen, äußeren und materiellen Existenz des Gegenstandes der wissen-

schaftlichen Erkenntnis; 2) die Überzeugung von der Existenz der Objektivität der wissen-

schaftlichen Erkenntnisse, die die Erkenntnis dieses Gegenstandes vermitteln; 3) die 

Überzeugung von der Richtigkeit und Wirksamkeit der Verfahrensweisen wissenschaftli-

chen Experimentierens bzw. der wissenschaftlichen Methode, die zur Produktion wissen-

schaftlicher Erkenntnisse fähig sei.“ (Althusser PSPW: 103; Herv. i.O.) 

 

Das transzendente Moment hingegen bestimmt Althusser als „außerwissen-

schaftliches“ und nennt es das idealistische Element:  

 

„Auch dieses Element repräsentiert in seiner diffusesten Form eine gewisse Anzahl von 

‚Überzeugungen‘ bzw. ‚Glaubensinhalten‘, die in Gestalt philosophischer Thesen ausge-

arbeitet werden können. Es bezieht sich selbstverständlich auf die wissenschaftliche Pra-

xis, entspringt aber nicht aus ihr. Es besteht im Gegenteil in der Reflexion philosophischer 

Thesen auf die wissenschaftliche Praxis, die außerhalb der wissenschaftlichen Praxis von 

religiösen, spiritualistischen oder kritisch-idealistischen ‚Philosophien der Wissenschaft‘, 

durch Philosophen oder Wissenschaftler, ausgearbeitet wurden: Das Eigentümliche dieser 

‚Überzeugungs-Thesen‘ [...] besteht darin, die Erfahrung wissenschaftlicher Praxis diesen 

Thesen zu unterwerfen – und damit auch ‚Werten‘ oder ‚Instanzen‘, die ihr äußerlich sind, 

                                                           

tanen Philosophie der WissenschaftlerInnen nicht als Spezifikum der vom orthodoxen 

Marxismus als „bürgerlich“ diskreditierten Wissenschaften in der bürgerlichen Gesell-

schaft zu verstehen, welches in einer kommunistischen Gesellschaft überwunden wä-

re, sondern bestimmt sich durch die Form der Wissenschaft als doppelt reflexives 

Tun. 

33  Nebenbei bemerkt setzt Althusser das Attribut „innerwissenschaftlich“ hier dezidiert 

in Anführungszeichen. Denn als philosophisches Reflexionsmoment transzendiert es 

die einzelwissenschaftliche Problematik. Im Unterschied zum idealistischen, „außer-

wissenschaftlichen“ Moment werden seine Vorstellungen und Begriffe dabei aller-

dings nicht kritiklos von außerwissenschaftlichen Instanzen übernommen.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


292 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

und die, indem sie die Wissenschaften ausbeuten, völlig kritiklos einigen Zielsetzungen 

dienen, die den praktischen Ideologien angehören.“ (Althusser PSPW: 103f.; Herv. i.O.) 

 

Paradigmatisch für das idealistische Moment sind dann insbesondere Beschrei-

bungen des wissenschaftlichen Tuns in einer Terminologie, die auf die Proble-

matik der klassisch idealistischen Erkenntnistheorie rekurriert, so dass implizit 

die Suche nach der transzendenten Geltungsbegründung als angemessene Pro-

blemstellung akzeptiert wird:  

 

„In-Frage-Stellung der materiellen äußeren Existenz des Objektes (das durch die Erfah-

rung ersetzt wird), In-Frage-Stellung der Objektivität der wissenschaftlichen Erkenntnis 

sowie der wissenschaftlichen Theorie (die durch ‚Modelle‘ ersetzt werden); In-Frage-

stellung der wissenschaftlichen Methode (die durch ‚Validierungstechniken‘ ersetzt 

wird).“ (Althusser PSPW: 104; Herv. i.O.) 

 

Bevor ich darauf eingehe, wie Althusser das Verhältnis zwischen dem imma-

nenztheoretischen und dem transzendenztheoretischen Moment der SPW be-

stimmt, erscheinen mir einige Bemerkungen nötig. So mag es irritieren, dass Alt-

husser, nachdem er in Das Kapital lesen die strikte Unterscheidung zwischen 

dem Erkenntnisgegenstand und dem Realobjekt einführte, nun in Philosophie 

und Spontane Philosophie der Wissenschaftler auf der äußeren Existenz des Ge-

genstandes der wissenschaftlichen Erkenntnis beharrt.
34

 Fällt Althusser damit 

                                                           

34  In der Rezeption wird Althussers hier mutmaßlich vorgenommene Identifikation des 

Erkenntnisgegenstandes mit dem Realobjekt häufig in Bezug zu seiner intensiven Be-

schäftigung mit den Schriften Lenins, insbesondere von Materialismus und Empirio-

kritizismus gestellt, aus welcher ab Anfang 1968 verschiedene Vorträge hervorgehen 

(insbesondere zusammengestellt in LP) (vgl. einschlägig dazu Brühmann 1980: 257-

265). Die Vorlesungsreihe, aus der die Schrift Philosophie und Spontane Philosophie 

der Wissenschaftler hervorgeht, fand kurz zuvor, nämlich im Oktober und November 

1967 statt. Zweifelsohne durchziehen von Lenin übernommene Termini die Vorle-

sungsreihe und mitunter fällt Althusser tatsächlich hinter das Niveau seiner vorherigen 

epistemologischen Überlegungen zurück. Althusser deswegen eine leninistische Apo-

logetik mitsamt eines empiristischen Widerspiegelungsmythos zu diagnostizieren, wie 

Brühmann dies vornimmt, sieht allerdings völlig von der Subversivität von dessen 

Lenin-Lektüre ab. Denn unabhängig davon, ob dies philologisch triftig sein mag, liest 

Althusser in Lenin einen praxistheoretischen Antiempirismus hinein: „Was Lenin – 

selbst in den Kategorien, die, wie die Kategorie des Reflexes, empiristisch infiziert 

sein könnten – klarmacht, ist der Antiempirismus der wissenschaftlichen Praxis, die 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 293 

 

letztlich in eine empiristische Problematik zurück, die von der unmittelbaren Ge-

gebenheit eines Dinges ausgeht, auf welches sich die wissenschaftliche Erkennt-

nis bezieht? Meines Erachtens verkennt ein derartiger Vorwurf, dass die beiden 

Argumentationslinien Althussers sich auf verschiedene Reflexionsmodi be-

ziehen: Während er in Bezug auf die SPW das unbewusste Transzendieren der 

wissenschaftsimmanenten Reflexion innerhalb der wissenschaftlichen Praxis 

thematisiert – nichts anderes drückt schließlich das Attribut „spontan“ aus –, ent-

wickelt er in Das Kapital lesen eine Formbestimmung des Erkenntnisvollzugs in 

Auseinandersetzung mit der explizit philosophischen Problematik des Empiris-

mus. In anderen Worten, er thematisiert zwei unterschiedliche Formen der Re-

flexion des Erkenntnisvollzugs: Eine von WissenschaftlerInnen implizit einge-

nommene und eine von PhilosophInnen erarbeitete. Wohlgemerkt bedeutet dies 

nicht, dass die Argumentation in Philosophie und spontane Philosophie der Wis-

senschaftler bloße Reflexionen im Vollzug der wissenschaftlichen Praxis nach-

zeichnen. Vielmehr bestimmt er hier die Punkte des Transzendierens der Re-

flexion im Vollzug zur Reflexion des Vollzugs innerhalb der wissenschaftlichen 

Praxis.
35

 

Insofern lässt sich dann die von Althusser angeführte Liste der Existenzüber-

zeugungen, die er dem materialistischen Moment der SPW zuschreibt, gerade 

nicht als konstitutionstheoretische Stufenfolge lesen, so dass die Existenz des 

                                                           

entscheidende Rolle der wissenschaftlichen Abstraktion oder besser: die Rolle der be-

grifflichen Systematik und allgemeiner: die Rolle der Theorie überhaupt.“ (Althusser 

LP: 31) 

 Jenseits philologischer Prüfungen etwaiger Lenin-Bezüge geht es mir im Folgenden 

darum, Althussers Überlegungen immanent zu rekonstruieren und dabei aufzuzeigen, 

dass Althussers hier veranschlagte Rede von der äußeren Existenz des wissenschaftli-

chen Gegenstandes keineswegs das klassisch empiristische vorgängige Ding meint.  

35  Bezogen auf das Verhältnis von der Reflexion im Vollzug und der Reflexion des 

Vollzugs hinsichtlich seiner eigenen immanenzphilosophischen Praxis der Philosophie 

beginnt die Vorlesungsreihe Philosophie und spontane Philosophie der Wissenschaft-

ler mit dem Hinweis: „Wir finden heraus, was Philosophie ist, indem wir sie prakti-

zieren.“ (Althusser PSPW: 32) Sie endet mit der Klarstellung: „Sie haben vielleicht 

den Eindruck gehabt, daß wir Ihnen einen im voraus ausgearbeiteten Vortrag (dis-

cours) hielten! In pädagogischer (didaktischer) Hinsicht mag dies vielleicht zutreffen 

– aber nicht in philosophischer Hinsicht. In Wahrheit haben wir das, was wir Ihnen 

sagen konnten, in einer langen und kontinuierlichen Anstrengung uns erobern müssen 

– in einer Arbeit des Nachdenkens, die zugleich ein Kampf war.“ (Althusser PSPW: 

118) Und zwar ein Kampf mit idealistischen Positionen. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


294 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

„äußeren“ Objekts die Voraussetzung für die Objektivität der Erkenntnisse und 

die Richtigkeit der wissenschaftlichen Methode wäre. Denn seine Auflistung 

umfasst genau die drei Momente der allgemeinen Praxisform, begriffen in der 

Produktionsstruktur: Den Gegenstand als Rohstoff, die Methode (einschließlich 

der „Theorie“) als Produktionsmittel sowie die Erkenntnisse als Produkte des 

Erkenntnisprozesses.  

Wenn Althusser hier also von der „Überzeugung von der realen, äußeren und 

materiellen Existenz des Gegenstandes der wissenschaftlichen Erkenntnis“ (Alt-

husser PSPW: 103) als „unmittelbar“ aus dem Vollzug der wissenschaftlichen 

Praxis entspringendes Reflexionsmoment spricht, dann ist hier explizit von ei-

nem Gegenstand – nämlich demjenigen der wissenschaftlichen Praxis – die Rede 

und gerade nicht von einem vorgängig gegebenen Ding. In just diesem Sinne be-

stimmt Althusser schließlich jene drei „Wirklichkeitsüberzeugungen“ keines-

wegs als konstitutiv vorgängige Voraussetzung für den Vollzug wissenschaftli-

cher Praxen, sondern rekonstruktionstheoretisch als Resultat der Reflexion im 

Vollzug wissenschaftlicher Praxen – etwa im Experimentieren. In dieser Hinsicht 

erfolgt Althussers Bestimmung des materialistischen Moments der SPW 

schlechthin immanenzphilosophisch im Ausgang wissenschaftlicher Praxisvoll-

züge.
36

 In der immanenzreflexiven Perspektive im einzelwissenschaftlichen Er-

kenntnisvollzug ist es also weder möglich noch der Erkenntnisproduktion dien-

lich, den Forschungsgegenstand, die Methode und die Forschungsergebnisse mit 

anderen als den einzelwissenschaftlichen Mitteln zu hinterfragen.
37

 Oder anders 

                                                           

36  So spricht Althusser explizit davon, der Kern des materialistischen Elements der SPW 

bestünde aus der Einheit jener drei Aspekte (vgl. Althusser PSPW: 106). 

37  In diesem Sinne bestimmt Althusser bereits in Das Kapital lesen den Unterschied 

zwischen einer einzelwissenschaftlichen und einer philosophischen Kapitallektüre da-

rin, dass die einzelwissenschaftliche stets von einem bereits unhinterfragbaren Er-

kenntnisgegenstand ausgehen muss, während die philosophische Lektüre auf die Be-

dingungen der Gegenstandskonstitution einer theoretischen Formation reflektiert. Die-

ses „Vorliegen“ eines Gegenstandes in der einzelwissenschaftlichen Herangehenswei-

se ist dann nicht im konstitutionstheoretischen Sinne des Empirismus zu verstehen, 

sondern ergibt sich daraus, dass die einzelwissenschaftliche Perspektive in der Imma-

nenz des Vollzugs die Bedingungen ihrer Vollzüge nicht hinterfragen muss: „Das Ka-

pital als Ökonom zu lesen, das hätte bedeutet, es zu lesen, indem man daran die Frage 

nach dem wirtschaftswissenschaftlichen Inhalt und dem wirtschaftswissenschaftlichen 

Wert seiner Analysen und Schemata stellt – und damit seinen Diskurs mit einem Ob-

jekt vergleicht, der bereits außerhalb [des Kapital; Anm. d. Hrsg.] als solcher definiert 

ist, ohne dieses Objekt als solches in Frage zu stellen. Das Kapital als Historiker zu 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 295 

 

formuliert, NaturwissenschaftlerInnen, die nur mehr die Grundlagen der eigenen 

Forschung hinterfragen, würden kaum noch zur eigentlichen empirischen For-

schung kommen und folglich kaum mehr Forschungsergebnisse hervorbringen. 

So erfordert eine grundsätzliche Skepsis an deren Geltung bereits philosophische 

Mittel, die dann aber dem idealistischen Moment der SPW zuzuordnen wären. 

Dass wirkliche Erkenntnisvollzüge an wirklichen – im Sinne von wirkenden – 

Gegenständen arbeiten, dürfte unbestritten sein. Gleichwohl irritiert Althussers 

Rede von der „äußeren“ Existenz des Erkenntnisgegenstandes. Meines Erach-

tens erklärt sich diese aus zwei Gründen. Erstens sollte bedacht werden, dass, in 

ähnlich polemischer Absicht wie er mit der strikten Unterscheidung von Real-

objekt und Erkenntnisgegenstand gegen den empiristischen Rekurs auf ein ob-

jektivistisches „Außen“ der Erkenntnis argumentierte (vgl. dazu auch Turchetto 

1993: 76f.), er in PSPW in erster Linie gegen eine idealistische (Subjekt-) 

Inhärenz des Erkenntnisobjekts anstreitet. Dass die Rede von der Immanenz des 

Erkenntnisobjektes in einer Problematik aus Das Kapital lesen keineswegs da-

hingehend zu verstehen ist, dass sich die Erkenntnis in keiner Weise auf (mate-

rial-)widerständige und damit wirkliche Gegenstände bezieht, hatte ich, zwei-

tens, anhand der Situation epistemologischer Brüche gezeigt, in der eine in Form 

von Spuren bereits in der alten Problematik vollzugsimmanent gegenwärtige 

Gegenständlichkeit mithilfe neuer theoretischer Mittel als neuer, nunmehr reflek-

tierbarer Forschungsgegenstand formiert wird.
38

  

                                                           

lesen, das hätte bedeutet, es zu lesen, indem man an es die Frage nach dem Verhältnis 

seiner historischen Analysen zu einem bereits außerhalb [des Kapital; Anm. d. Hrsg.] 

definierten Objekt herangetragen hätte. Das Kapital als Logiker zu lesen, das hätte be-

deutet, ihm die Frage nach seinen Methoden der Darstellung und der Beweisführung 

zu stellen – aber auf eine ganz abstrakte Weise und wiederum, ohne das Objekt in Fra-

ge zu stellen, auf welches sich die Methoden dieses Diskurse[s] beziehen.“ (Althusser 

DKL: 22) In einem anderen Kontext verweist darauf auch Turchetto (1993: 76f.). 

38  Dahingehend scheint mir auch Althussers These zu verstehen sein, dass die Philoso-

phie nicht in der gleichen Weise einen Gegenstand habe, wie die Einzelwissenschaf-

ten ihre spezifischen Erkenntnisgegenstände haben, und dass die Philosophie deshalb 

insofern keine Geschichte habe, als sich in ihr nichts ereigne (vgl. Althusser LP: 34f., 

PSPW: 23f.). Gerade weil die Erkenntnisbemühungen von Einzelwissenschaften an 

der Widerständigkeit ihrer Gegenstände scheitern können, gerade weil im einzelwis-

senschaftlichen Tun unvorhersehbare Widerständigkeiten gegenständlich werden 

können, sind sie gezwungen, ihre „Theorien“, ihre Produktionsmittel prinzipiell per-

manent zu modifizieren, und zwar nicht in beliebiger Weise, sondern um die Produk-

tion und Reflexion der Gegenstände ihres wissenschaftlichen Tuns zu verbessern. Ei-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


296 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Wenn Althusser also an den SPW ein materialistisches und ein idealistisches 

Moment unterscheidet, dann bestimmt er damit den Unterschied zweier Weisen 

des Transzendierens der Reflexion im Vollzug wissenschaftlicher Praxis hin zu 

einer Reflexion der Form ihres Vollzugs: In der materialistischen Form stellt 

diese ein Transzendieren im Ausgang des Vollzugs dar, in der idealistischen eine 

auf vorgängig vollzugtranszendente Instanzen rekurrierende Form. Erneut finden 

wir damit an dieser Stelle eine Gegenüberstellung von zwei Varianten der Ver-

hältnisbestimmung von Immanenz und Transzendenz wieder. Wenn nämlich das 

idealistische Moment die wissenschaftliche Praxis nach Maßgabe ihr äußerli-

cher Begriffe reflektiert, bestimmt sich hier das reflexive Transzendieren im Aus-

gang der Transzendenz. Demgegenüber zeichnet sich mit dem materialistischen 

Moment erneut eine Reflexionsfigur des Transzendierens aus der Immanenz 

heraus ab, welche die Bedingungen des Transzendierens als immanent Trans-

zendente, mithin unter dem Primat der Immanenz bestimmt. 

Entscheidend dabei ist, und genau deshalb thematisiert Althusser beide als 

spontane Philosophie, dass nicht bloß die materialistische, sondern auch die 

idealistische Ausprägung als unmittelbar aus der wissenschaftlichen Praxis er-

wachsende Reflexion erscheint, auch wenn dies insb. im Fall der idealistischen 

Form faktisch nicht zutrifft. Problematisch wird dies dann, wenn die spontan-

philosophischen Reflexionen – weil doch aus der wissenschaftlichen Praxis er-

wachsende oder weil von WissenschaftlerInnen geäußerte – mit dem Geltungs-

anspruch, ihrerseits wissenschaftliche Erkenntnisse darzustellen, vorgetragen 

werden. Der Begriff der spontanen Philosophie dient Althusser mithin wesent-

lich auch dazu, zwischen dem im engeren Sinne wissenschaftlichen Moment und 

philosophischen bzw. ideologischen Momenten an wissenschaftlichen Aussagen 

unterscheiden zu können und damit die Form des Wissenschaftlichen auf das je-

                                                           

ne „Geschichte“ haben Einzelwissenschaften dann insofern, als hinter ein einmal er-

reichtes theoretisches Niveau nicht zurückgefallen werden kann, ohne die Form der 

Wissenschaftlichkeit preiszugeben, und zwar weil ein solcher Rückfall den aktuellen 

Gegenständen und den historisch herausgebildeten Erkenntnismitteln nicht gerecht 

werden würde. Wenn Althusser also davon spricht, dass sich in der Philosophie nichts 

ereigne und sie keine Geschichte habe, wie die Einzelwissenschaften eine Geschichte 

haben, dann bedeutet dies nicht, dass in der Philosophie prinzipiell kein Fortschritt 

möglich ist – also eine neue philosophische Position nicht besser als eine ältere sein 

kann –, sondern dass der Philosophie ihre Gegenstände – nämlich das Wissenschaft-

liche und das Ideologische als Reflexionsformen – nicht in der gleichen Weise wider-

ständig werden und theoretische Umorientierungen erfordern können, wie dies in den 

Einzelwissenschaften der Fall ist.  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 297 

 

weilig spezifische theoretische Feld der Verifizierbarkeit einzelwissenschaftli-

cher Aussagen rekonstruktiv einzugrenzen.
39

 Die Unterscheidung zwischen ei-

nem materialistischen und dem idealistischen Moment innerhalb der SPW soll 

demgegenüber zur Ausarbeitung einer immanenzphilosophisch „materialisti-

schen“ Reflexionsperspektive beitragen, die das materialistische Moment unter-

stützt und damit den tatsächlichen wissenschaftlichen Praxen in ihren wirklichen 

Erkenntnisvollzügen gerecht wird sowie diese ins Verhältnis zu anderen Formen 

gesellschaftlicher Praxis stellt. In anderen Worten, die die bloße Immanenzper-

spektive im Ausgang der Immanenz reflexiv transzendiert. 

Unter welchen Bedingungen lässt es sich aber als idealistisch ansehen, wenn 

ein Experimentalphysiker etwa ein Doppelspaltexperiment an einem Elektronen-

strahl als Erfahrung eines Beugungsmusters mit zugleich Wellen- als auch Teil-

cheneigenschaften schildert? Schließlich dürften derartige Schilderungen im 

Wissenschaftsalltag häufig vorkommen und in der Regel auch völlig unproble-

matisch sein. Worauf Althusser hinaus möchte, ist dass, wenn dieser auf den 

Terminus „Erfahrung“ rekurriert, er sich in der – in Althussers weit gefasstem 

Sinne – empiristischen erkenntnistheoretischen Problematik bewegt. Der Aus-

druck suggeriert dann, dass er sich auf eine unmittelbar in der „Erfahrung“ gege-

bene Evidenz bezieht. Zum Problem werden kann dies, wenn er – dem eigenen 

Tun im Labor entgegen – völlig davon abstrahiert, dass der Effekt auf dem Beo-

bachtungsschirm nicht einfach gegeben ist, sondern seinem spezifischen experi-

mentellen Tuns erwächst, welches bestimmte Experimentalmittel und Messin-

strumente ebenso wie theoretisch-begriffliche Mittel erfordert. Eine solche Ni-

vellierung des experimentellen Tuns läuft Gefahr, zu unterschlagen, dass das 

spezifische Beugungsmuster darüber hinaus lediglich vermittelt über eine para-

digmatische Deutungsstrategie auf Wellen- und Teilcheneigenschaften schließen 

lässt. Auch wenn der Physiker im gleichen Atemzug etwa – „materialistisch“ – 

vom Aufbauen des Experimentalarrangements berichtet, dann können seine 

Schilderung materialistische und idealistische Momente durchdringen. Wenn er 

nun vom Welle-Teilchen-Modell des Quantenobjekts spricht, – und ausschließ-

lich in diesem Sinne argumentiert Althusser hier gegen den Rekurs auf einen 

                                                           

39  Denn im Unterschied zu wissenschaftlichen Sätzen bestimmt Althusser philosophi-

sche Sätze nicht als wahrheitsfähig, sie können allenfalls richtig sein. Ohne hier näher 

darauf einzugehen (siehe ausführlicher dazu Althusser PSPW: 59-70), beruht diese 

Bestimmung auf dem Leitgedanken, dass Philosophie in einem eminenten Verhältnis 

zur Praxis steht und die von Althusser anvisierte philosophische Position darüber hin-

aus in einem reflexiven Verhältnis zu ihrer eigenen Praxis als Philosophie. D.h. sie re-

flektiert ihre eigenen Vollzüge des begrifflichen Unterscheidens als Praxis. 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


298 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

Modellbegriff –, dann suggeriert er, das Modell spiegele – in defizitärer Weise – 

ein vorgängig gegebenes Erkenntnisobjekt, nämlich das Elektron, wider. Er legt 

damit erkenntnistheoretische Legitimationsfragen nahe, statt die Welle-Teilchen-

Hypothese mitsamt ihren quantenphysikalischen Begründungszusammenhängen 

als theoretisches Produktionsmittel seiner Experimentalpraxis zu beschreiben 

und sie ebenso wie die gegenständlichen Forschungsmittel als Vermittlungsbe-

dingungen zu reflektieren.  

Wenn sich auf diese Weise im Anschluss an Althusser „idealistische“ Mo-

mente an von WissenschaftlerInnen vorgetragenen Beschreibungen des eigenen 

Tuns aufzeigen lassen, dann geht es keineswegs darum, die jeweiligen AkteurIn-

nen, gleichsam moralisierend, für einen Fehler verantwortlich zu machen – oder 

psychologistisch im Sinne Bachelards ihnen eine mangelnde kathartische Reini-

gung ihres Vorstellungssystems vorzuwerfen, bevor sie das Labor betreten ha-

ben. Genauso wenig gemeint ist damit ein elitistischer Schuster-bleib-bei-

deinen-Leisten-Appell, der die Forschenden dazu aufrufen würde, sich auf ihre 

wissenschaftliche Arbeit zu konzentrieren und das Philosophieren doch lieber 

den PhilosophInnen zu überlassen. Es geht also keineswegs darum, den Physiker 

für sein Wissenschaftsbild anzuklagen oder ihm sonstige Vergehen vorzuhalten. 

Stattdessen soll dies verdeutlichen, dass unser exemplarischer Physiker pars pro 

toto für alle Forschenden auch philosophiert. Insofern zielt Althusser darauf, die 

Momente des Transzendierens der einzelwissenschaftlichen Reflexion explizit 

zu machen, um sodann zwei verschiedene Weisen des Transzendierens unter-

scheiden und reflektieren zu können. Wenn er dabei aufzeigt, dass idealistisch-

philosophische Denkfiguren in das Verhältnis hineinspielen, welches die For-

schenden zu ihrer eigenen Forschungspraxis einnehmen, dann soll dies die ge-

sellschaftliche Wirkmächtigkeit klassisch idealistischer Philosophie sichtbar ma-

chen und damit die Dringlichkeit einer immanenzphilosophischen Alternative 

verdeutlichen. Adressatin der Kritik ist damit die Philosophie der PhilosophIn-

nen und nicht vordergründig die der EinzelwissenschaftlerInnen. Denn proble-

matisch sind solche Formen des Idealismus nicht, weil sie – wie dessen Vertrete-

rInnen ihn verstehen würden – eine gleichsam reine Philosophie ausmachten, 

sondern weil sie sich als idealistische wesentlich dadurch bestimmen, dass sie in 

unreflektierter Weise die Zielsetzungen praktischer Ideologien übernehmen, der 

„religiösen, moralischen, juristischen, ästhetischen, politischen usw. Ideologien“ 

(Althusser PSPW: 87).  

Vermittelt über das idealistische Moment schleichen sich also ideologische 

Vorstellungen und Begriffe in die SPW, mittels derer die wissenschaftliche Pra-

xis nach ihr äußerlichen, ihr sachfremden Kriterien und Interessen bestimmt 

wird. Althussers Pointe ist dann, dass sich der Widerstreit zwischen materialisti-

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 299 

 

schen und idealistischen Reflexionsmomenten nicht innerhalb der Problematiken 

der Einzelwissenschaften, sondern im diese transzendierenden Bereich der philo-

sophischen Reflexion abspielt. Als philosophische Form kann das idealistische 

Moment deshalb nicht mit lediglich wissenschaftlichen Mitteln kritisiert werden, 

sondern seine Kritik bedarf zudem philosophischer Mittel. Die Aufgabe einer 

Epistemologie als fortwährend reflexiver Theorie der theoretischen Praxis sieht 

Althusser deshalb darin, den WissenschaftlerInnen gleichsam ein Bündnis an-

zubieten, um das der SPW immanente „materialistische“ Moment gegen das 

„idealistische“ zu stärken (vgl. Althusser PSPW: 115). Das bedeutet, den Wis-

senschaftlerInnen zunächst aufzuzeigen, dass und inwiefern sie in ihren sponta-

nen Philosophien bereits philosophieren, d.h. das Feld ihrer einzelwissenschaft-

lichen Erkenntnisproduktion überschreiten. Im nächsten Schritt bedeutet dies, 

sichtbar zu machen, inwiefern neben einem immanenzreflexiven Moment ein 

mitunter dominantes transzendenzreflexives Moment die spontanen Philoso-

phien durchzieht. Es gilt dann, aufzuzeigen, dass und warum in diesem transzen-

denzreflexivem Moment ein „Ausbeutungsverhältnis“ (siehe dazu vertiefend 

Althusser PSPW: 87-100) der wissenschaftlichen Praxis durch idealistische Phi-

losopheme reproduziert wird, welches diese unreflektierten Zwecksetzungen 

praktischer Ideologien unterwirft und damit eine philosophische Reflexion des 

ihnen eigentümlichen Erkenntnismechanismus verstellt. Sodann soll sichtbar ge-

macht werden, dass immanent in den SPW bereits „materialistische“ Momente 

enthalten sind, die bereits Anklänge einer philosophischen Reflexion der Form 

wirklicher Erkenntnisvollzüge aufweisen. Um diese zu stärken, muss die Imma-

nenzphilosophie ein Unterscheidungsvokabular ausarbeiten, z.B. zwischen dem 

Wissenschaftlichen und dem Ideologischen, dem Wissenschaftlichen und der 

spontanen Philosophie, zwischen dem materialistischen und dem idealistischen 

Moment, und dieses den WissenschaftlerInnen zur Reflexion ihrer Praxis vor-

schlagen. 

Eine so verstandene Immanenzphilosophie greift also im Unterschied zur 

idealistischen Transzendenzphilosophie „nur in die Philosophie ein. Sie versagt 

sich also jeglichen Eingriff in die Wissenschaft im eigentlichen Sinne, in deren 

Probleme und in deren Praxis“ (PSPW: 115), in anderen Worten in das Wissen-

schaftliche der Wissenschaften, und gesteht damit der innerwissenschaftlichen 

Erkenntnisproduktion eine (relative) Autonomie zu. Von Grund auf kritisch ist 

sie im Sinne der griechischen κρίνειν, und zwar indem sie begriffliche Unter-

scheidungen an Reflexionen vornimmt (siehe dazu auch Rheinberger 2014: 

84f.). Ihr „Eingriff“ besteht dann im Treffen von begrifflichen Unterscheidun-

gen, „sie produziere (in dem Sinne, daß sie manifest und sichtbar macht) Unter-

scheidungen (distinctions) und Unterschiede (différences)“ (PSPW: 20). Auf 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


300 | Epistemologie als Reflexion wissenschaftlicher Praxen 

 

diese Weise bietet sie den Einzelnen Begriffe an, mittels derer sie sich zu ihrem 

Tun, dem Tun anderer und den Bedingungen dieses Tuns ins Verhältnis setzen 

können. Im Unterschied zur klassischen Philosophie, die genau dies ebenso voll-

zieht, allerdings zumeist ihre eigenen Unterscheidungen nicht als Praxis, das 

heißt als ein Tun unter gesellschaftlichen Bedingungen mit gesellschaftlichen 

Auswirkungen reflektiert, gesteht diese Immanenzphilosophie explizit den  

Praxischarakter ihres Philosophierens ein. Ihre eigentümliche Praxisform be-

stimmt Althusser deshalb als das Ziehen von begrifflichen Demarkationslinien. 

Solche begrifflichen Demarkationslinien können dann als Produkte philosophi-

scher Reflexion keine einzelwissenschaftlichen Probleme lösen, denn dies bleibt 

den Wissenschaften vorbehalten, aber „in dem Raum, den sie frei räumen, wis-

senschaftliche Probleme auf[…]werfen“, die ihrerseits mit wissenschaftlichen 

Mitteln lösbar sein können. Eine solche Demarkationslinie „läßt etwas in dem 

Raum, den sie hervorhebt, hervortreten, erscheinen, das vorher nicht sichtbar 

war“ (Althusser PSPW: 37; Herv. i.O.).  

Die Immanenzphilosophie nimmt sich also die theoretische Seite gesell-

schaftlicher Praxis zu ihrem Gegenstand, nämlich die theoretische Praxis der 

Wissenschaften und der Philosophie sowie die Artikulationen ideologischer 

Momente innerhalb der theoretischen Praxis, kurz: Wissenschaften, Ideologien 

und Philosophien (Althusser PSPW: 66). Diese gesellschaftlichen Praxen in den 

eigentümlichen Formen ihrer Vollzüge und deren Reflexionen rekonstruktiv zu 

begreifen, bestimmt dann den Modus des immanenztheoretischen Philosophie-

rens. Sie findet bestimmte praktische Vollzüge vor, die qua ihrer institutionellen 

Einbindung, der Titel und Berufsbezeichnungen ihrer AkteurInnen und ihrer ge-

sellschaftlichen Funktion als Wissenschaften, Philosophien und ggf. als theoreti-

sche Ideologien bezeichnet werden. Wissenschaften, theoretische Ideologien und 

Philosophie formieren also die gesellschaftliche Wirklichkeit der theoretischen 

Praxen, innerhalb derer sie sich jedoch im Vollzug und dessen Reflexion un-

unterschieden durchdringen können. Die Immanenzphilosophie übernimmt nun 

diese gesellschaftlich vermittelten Klassifikationen nicht unreflektiert, sondern 

unterscheidet im Ausgang der Rekonstruktion verschiedener Reproduktions-

modalitäten an der theoretischen Praxis spezifische Praxisformen. Die substanti-

vierten Prädikate „Wissenschaftliches“ und „Ideologisches“ wie auch „Philoso-

phisches“ stellen dann also reflexionsbegriffliche Formbestimmungen an Praxen 

und ihren Reflexionsverhältnissen dar (vgl. Althusser PSPW: 67). Während also 

die Rede von Wissenschaften, von theoretischen Ideologien oder der Philosophie 

zunächst Momente der gesellschaftlichen Wirklichkeit bezeichnen, sind „‚das 

Wissenschaftliche‘ und ‚das Ideologische‘ [...] philosophische Kategorien und 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3. Immanentes Transzendieren und die Praxis der Philosophie: Althusser  | 301 

 

ihr Gegensatz wird von der Philosophie ans Licht gebracht, er ist philosophi-

scher Art“ (Althusser PSPW: 67; Korrektur von Druckfehlern; K.T.).  

Insofern können sich dann, und darauf zielten seine Überlegungen in PSPW, 

an den Vollzügen wissenschaftlicher Praxen sowie an deren Reflexionen wissen-

schaftliche, ideologische und philosophische Momente durchdringen. Solche 

Durchdringungen aufzuzeigen, um das eigentümlich Wissenschaftliche an wis-

senschaftlichen Praxen sichtbar zu machen, ist dann eine Kernaufgabe der imma-

nenztheoretischen Epistemologie. Das bedeutet, wie deutlich geworden sein soll-

te, nicht, dass sich Immanenzphilosophie gleichsam in Form bloßer Wissen-

schaftstheorie auf die Reflexion wissenschaftlicher Praxen beschränken kann. 

Diese – immanenzphilosophisch – als eine bestimmte Form gesellschaftlicher 

Praxis aufzuzeigen, bedeutet, sie von anderen gesellschaftlichen Praxisformen zu 

unterscheiden und zu diesen in Bezug zu setzen.  

Warum ist nun aber für eine Immanenzphilosophie, die im Ausgang der ge-

sellschaftlichen Praxis, mithin praktischer Vollzüge, argumentiert, die Reflexion 

wissenschaftlicher Praxen von derart eminenter Bedeutung? Dies beruht darauf, 

dass die Form der wissenschaftlichen Praxis sich bereits durch einen Bruch mit 

Ideologischem bestimmt, und zwar indem sie (relativ) autonom ihre eigenen Pro-

duktionsmittel reflexiv validiert. Das formtheoretisch bestimmte – nämlich die-

ser eigentümlichen Praxisform gerechte – Wissenschaftliche an wissenschaft-

lichen Praxen gilt dann gleichsam als Kontrastfolie, um Ideologisches negativ 

bestimmen zu können. Zugleich stellt es ebenso den Prüfstein für die Bestim-

mung der Momente des Transzendierens der einzelwissenschaftlichen Reflexion, 

mithin für den Übergang in die philosophische Reflexion dar. Für just diese Be-

stimmung führt Althusser den Begriff der SPW ein. Mit den Konzepten des epis-

temologischen Bruchs und der SPW macht Althusser also die Figur des Trans-

zendierens aus der Immanenz heraus in zwei Hinsichten für die philosophische 

Reflexion fruchtbar: Einerseits bezogen auf das reflexive Transzendieren von 

ideologischen Momenten an einer theoretischen Problematik (epistemologischer 

Bruch), andererseits hinsichtlich des Transzendierens zur philosophischen – und 

damit bisweilen ideologischen – Reflexion aus einer wissenschaftlichen Proble-

matik heraus (SPW).  

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839442128-007 - am 14.02.2026, 16:00:42. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839442128-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

