
79

3. Der Wert und das Nichts,  
Ökonomie und Nihilismus  

Kritik der Theorie von Friedrich Nietzsche und  
das ökonomische Prinzip des Mehrwerts

Denken gegen die gewohnte Philosophie – Über den 
Nihilismus der Wertemoral sinnloser Werte

An Friedrich Nietzsche haben sich schon viele Philosophen versucht. 
Ihn zu lesen ist eine bleibende Herausforderung. Ihn zu verstehen im 
Sinne eines: »Ich habe ihn oder seine Theorie tatsächlich verstanden«, 
ist eher eine Option, eine Möglichkeit ohne Anspruch auf richtige At-
testation, denn die gibt es nicht. Nietzsche hat Rätsel zum Denken auf-
gegeben und keine Modelle erfunden. Ob Nietzsche sich selbst verstan-
den hat, ist dabei selbst ein bleibendes Rätsel. Aber genau das macht 
ihn zur Fundgrube und zu der Quelle, die in der Geschichte der Philo-
sophie erstmals das Erkennen-Können und das Erkennen-Wollen selbst 
so zu denken versucht hat, dass dieses alte Denken geradezu gezwun-
gen wurde, aus seinen härtesten Gewohnheiten auszubrechen. Das bis-
her vermeintlich sicher Erkannte wird, wie die Wissenschaft selbst, zum 
Problem erhoben,

»... – denn das Problem der Wissenschaft kann nicht auf dem Boden der 
Wissenschaft erkannt werden –, ...«1

Nietzsche hat damit die gewohnte Quelle unseres Denkens, die Wissen-
schaft selbst und ihre Werte zur Disposition gestellt. Er hat die Wissen-
schaft geradezu zum Problem des Erkennens erhoben sowie das Leben 
selbst als Wert und die Kunst unter der Perspektive des Lebens als Ge-
genwert begriffen. Die Wissenschaft in ihrer Tradition und Gewohnheit 
wird damit als bestimmte, d. h. bedingte Ethik des grundsuchenden Wa-
rum ebenso zu Thema und Problem aller traditionellen Werte wie das 
Festhalten a) an und in der Gegenständlichkeit »an sich seiender Dinge« 
gegen das Werden und b) scheinbar ewiger Werte. Der Zerfall dieser al-
ten Werte ist mit Nihilismus gekennzeichnet. 

1		  Alle Zitate von Friedrich Nietzsche entstammen der Kritischen Studienaus­
gabe (KSA), Bd1–15, München: DTV de Gruyter, 1999. Hier: Nietzsche, 
Friedrich (1999): Die Geburt der Tragödie aus dem Geiste der Musik; Kri­
tische Studienausgabe (KSA), Bd 1–15, München: DTV de Gruyter; KSA 1, 
S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

80

Das Verhältnis von Logos, Epos und Mythos erfährt erneut eine 
Wandlung. Denken ist bei Nietzsche nicht bloß logisches Vorstellen als 
antizipatives Vorwegnehmen durch gesetzte und rekurrierbare Prinzi
pien, in denen die Vernunft sich immerzu selbst spiegelt; denn diese Be
schränkung des Blickwinkels hält er ebenjener Vernunft in der Ausei
nandersetzung mit der Grund-Stiftungssaga entgegen. Er will die Sinne 
denken sehen, den Leib gegen das Metaphysische stellen und aus den 
Instinkten heraus unsere Welt erblicken. Ein mutiges Projekt! Keine 
Philosophie war bislang radikaler, hat die tiefsten Wurzeln unserer Wis-
senschaftskultur deutlicher freigelegt und problematisiert. Insofern ist 
er der Maßstab und die Messlatte, die es zu überspringen gilt, voraus-
gesetzt sie wird erst einmal als solche erkannt, denn sie ist als intellek
tuelle Hürde schon häufig unterlaufen worden.

Ethik, Moral und Erkenntnistheorie, aber auch einige der ökonomi
schen Wurzeln sind von ihm anders freigelegt worden als zuvor, aber 
er hat sie nicht begrifflich serviert, nicht erneut in Ideen eingesperrt. 
Begriffliches Denken als gegenständliche Fixierung, gemeinhin Defini-
tion genannt, ist das Kernanliegen jeder Erkenntnistheorie. Hier wird 
aber diese Gewohnheit, d. h. die Eingewöhnung (ηθος; εθος; ethos) nicht 
auf stets vorgängige Begriffe, etwa auf ein Apriori oder eine Idee an 
sich bezogen. Vielmehr führt Nietzsche das Denken auf die Instinkte zu-
rück, aus denen das Denken dann gegen diese Instinkte als Philosophie 
und Wissenschaft ethisch hervorgetreten ist. Der νοῦς (nous), der mit 
Geist, aber auch mit Vernunft und Verstand philosophisch wie religiös 
verkürzt und ideologisch übersetzt wurde, wird in seiner tiefen Her-
kunft – seiner Genealogie – gedacht als ein Wille zum Leben und nicht 
zum metaphysischen Überleben, nicht als ein Wollen eines erdachten – 
geistigen – Zweckes, nicht als ein teleologisches oder eschatologisches 
Um-zu, nicht als Idee um über das Leben hinaus zu leben und dieses 
damit als unwahr oder falsch zu entwerten. Leben bei Nietzsche ist die 
lebendige, die leibende Immanenz des permanenten Augenblicks eines 
triebhaften Wollens und nicht die Transzendenz des sich Wegflüchtens 
in eingebildete Scheinwelten hinein, die für ihn bloß fingierte Hinterwel-
ten eines Jenseits als triebfreies asketisches Ideal eines ewigen, himmli
schen Glückes darstellen. Seine Blickrichtung zielt nicht(!) darauf, eine 

»unsterbliche Seele, sondern v i e l e  s t e r b l i c h e  S e e l e n in sich zu 
beherbergen.«2 

Das Wort Nous meint in einer seiner ursprünglichen Bedeutungen so 
viel wie »Witterung aufnehmen« oder »schnüffeln« und war die frü-
he Ausrichtung der animalischen Orientierung unserer Blickrichtung, 

2		  Menschliches, Allzumenschliches II; KSA 2, S. 386.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

81

in die wir dann »sehen« und nachfolgend erst »erkennen«, bevor der 
Nous auf die Ratio von Denken als Entsprechung von Vernunft und 
Verstand als das Erkennen von Gründen in und vermöge von Ideen 
hin verkürzt wurde. Damit wurde die Wahrnehmung durch Instinkte 
als bloß brutal, d. h. tierisch denunziert und abgewertet. Ideen lassen 
sich nicht sinnlich begreifen, nicht erschnüffeln. Eine Philosophie des 
Leibes und damit der Instinkte, wie Nietzsche sie gefordert hat, ist da-
her genealogisch ursprünglicher und insofern natürlicher als die gerei-
nigte Erscheinung der κάθαρσις (katharsis) einer Seele als Prinzip, wie 
sie in der platonisch-christlichen Vorstellungswelt als Anfangsgrund 
dieser Ideologie auftaucht. Bereits hier geht das rein Begriffliche dem 
Leben scheinbar selbst voraus, als Seele, als Prinzip, als Ursache, als 
Sein, als Gott, d. h. immerzu als Idee und niemals sinnlich. Kein In
stinkt kann von diesen Begriffen etwas begreifen, sie sind für Nietzsche 
Scheinwelten. Erkenntnistheoretische Begriffe sind daher die Eigenwer-
tigkeiten des Denkens, sie sind das Selbstbezügliche einer intellektuel­
len Anschauung, nicht aber schon deshalb eine Sicht auf die Werte des 
Lebens! Solche Werte des Lebens, die Nietzsche allerdings auch noch 
gesehen haben will, sind ein philosophisches Erbproblem, ein Gende­
fekt philosophisch-moralischen Vorstellens, auch in seiner Genealogie 
der Moral. 

In der Wertigkeit erkenntnistheoretischer Kernbegriffe und als Aus-
druck von Wertigkeit überhaupt wird – mit Nietzsche gesagt – das Le
ben vielmehr gegenständlich gefasst, es wird schätzend und abschätzend 
zum Maß des Lebens. In diesen Begriffen spiegelt sich das ideelle Den-
ken wider und wieder, es tradiert sich zur ethischen Denkgewohnheit 
einer bewertenden Anschauung, die sich zunehmend verstetigt. In dieser 
tradierten Verstetigung wird dieses Vorstellen scholastisch und denkt 
sich nicht mehr radikal sinnlich von seinem natürlichen Ursprung her. 
Es wird – mit Platon – zur Selbstspiegelung, zum είδωλον (eidolon), in 
der die von den Instinkten gereinigte Seele sich selbst ideenhaft wider-
spiegelt. Das Trugbild der Selbst-Spiegelung wird zur gesamten Grund
lage aller Wissenschaft und ihrer Entwicklung bis heute, als das Ideal 
reiner Begriffe und Kategorien. Diese Selbstspiegelung in ihrer Verste-
tigung als Denkgewohnheit zu erkennen und zu durchbrechen, ist ein 
Denken gegen alle Gewohnheiten, mithin gegen jede philosophisch-re-
ligiöse Ethik und Moral, gegen die Ökonomie der reinen Güter und 
gegen die Erkenntnis eines Guten, gleich ob dieses »Gut(e)« ontologisch 
als αϒαθτον (agathon, Gute) oder nur moralisch, heute aber vor allem 
ökonomisch vorgestellt wird.

In seiner Erkenntnistheorie werden gerade diese Wertbegriffe des Gut-
seins zum Problem als solchem, denn in diesen Begriffen speichert 
sich die Zeit als ewige und göttliche Jenseitigkeit, die das sokratische 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

82

Denken mit der Ideologie des Nazareners verknüpft und gegen die Na-
tur und damit gegen das Leben selbst stellt. Es ist diese Scheinwelt ge-
reinigter Instinkte, die Nietzsche radikal kritisiert, die Perspektive einer 
idealisierenden Abstraktion vom Leben, die das Christentum von der 
sokratischen Philosophie für ihre eigene Doxa (δοξα = Meinung in der 
Bedeutung dessen, wie es mir erscheint) plagiiert hat,

»... denn Christenthum ist Platonismus für’s ›Volk‹.«3 

Es ist die menschliche Natur, die Nietzsche in der wissenschaftlichen 
Fassung einer metaphysisch-bewerteten Natur und Erscheinung proble-
matisiert, insbesondere die platonisch-christliche Ideologie, die sich den 
Menschen als ein moralisch höheres und finales Wesen in einer bereits 
wesenhaften Vollendung vorgestellt hat. Diesem Moralwesen scheinen 
Werte gegeben, um sich an diesen gegen den Tod und das Werden fest-
zuhalten, bis die Erlösung diese Werte im Jenseits kassiert. Damit ent­
wertet sich der Mensch gerade in seiner Wertsetzung als Mensch, denn 
anstatt sich selbst als Willen zum Leben zu denken und damit auch das 
Sterben als Natur des Werdens und dieses Werden des Lebens radikal zu 
bejahen, setzt sich der Mensch als Gegenstand seiner erdachten Werte 
fest und beugt und verbeugt sich unter und vor diesen. Er will nicht 
über sich als Mensch hinauswachsen, vielmehr nur aus seinem Mensch-
sein erlöst werden. Der Mensch ist, um seiner moralischen Wertigkeit 
willen, sein eigener Gefangener gegen das Werden der Natur. Dieser 
Widerspruch zur Natur und damit zum biologischen Menschsein ist 
das Kernanliegen seiner Philosophie. Der Mensch ist für Nietzsche nur 
ein »Übergang«, ein »Wanderer«, ein »Vorübergehender«, der sich erst 
durch dieses Sich-Verweigern gegen seine Überwindung als feststellen-
des Subjekt und als Substanz bildet – und dies durch religiöse und mo-
ralische Einbildung in Abhängigkeit von einer scheinbar höheren Macht 
und Gnade. Für ihn ist daher diese Einstellung décadance gegenüber 
dem Unausweichlichen und Unabwendbaren, dem amor fati, der Liebe 
zum eigenen Schicksal, dem Untergang des Individuums und seiner Art. 
Gegen dieses amor fati stemmen sich die philosophischen und religiösen 
Werte, die dem Menschen in ihrer gespiegelten Gegensätzlichkeit einen 
freien Spielraum suggerieren, in dem sich der Mensch gegen die Natur 
stemmt und dafür eine eigene (seine) Wertigkeit erlangt, die aber letzt-
lich bloßer Glaube bleiben. 

»Der Grundglaube der Metaphysiker ist d e r  G l a u b e  a n  d i e   
G e g e n s ä t z e  d e r  W e r t h e.«4 

3		  Jenseits von Gut und Böse; KSA 5, S. 12.
4		  Ebd., S. 16.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

83

Diese Gegensätze, gut versus böse, gut versus schlecht, seiend versus 
nichtseiend, wahr versus unwahr, Sein versus Schein, Sein versus Nichts, 
Wesen versus Erscheinung etc. sind nur nichtige, wertlose Vorstellungen 
einer platonisch-christlichen Doppelwelt aus Diesseits versus Jenseits, 
einer sichtbaren versus einer unsichtbaren Welt. Nietzsche zerreißt mit 
aller Kraft die liebgewordenen Gewohnheiten der ästhetischen Schein-
welt leidvollen Hoffens und geduldvollen Erleidens zum Wohle der 
Herrschaft der Priesterkaste und ihrer Nutznießer, die eine »Erlösung 
von allem Übel« zum eigenen Vorteil und gegen alle Natur erfunden 
und immer wieder versprochen haben. Nietzsche – und nicht Kant – 
hat damit die Freiheit zum echten Thema gegen die Herrschaft erfunde-
ner(!) Werte erhoben. Es ist der Blick, der ein Freisein von diesen Werten 
erstmals zu thematisieren suchte. 

Die Natur des Obsiegen-Wollens über das Schwache, nicht der Prediger 
des Mitleidens an der Natur und am Leben mit seiner devoten, als Hoff-
nung auf Erlösung missverstandenen Schwäche, hat den Willen zur Macht 
aus der Kraft der Instinkte hervorgebracht. Nietzsche schleudert den lust-
abwertenden Sokraten und Nazarenern mit aller Entschlossenheit die von 
Platon geächteten »untersten Teile« der Seele, die Begierden als das eigent
lich Kraftvolle und Lustvolle, den sich wollenden Trieb zum Leben ent-
gegen. Er sieht sich als »der Antichrist«. Nicht das Asketische und seine 
Ideale, sondern die Instinkte wollen über sich hinaus, sich durchsetzen 
und herrschen als Macht. Sie zu bejahen ist die Freiheit eines kunstvol-
len anstelle eines duldvollen und unterwürfigen Lebens aus eingebildeter 
»Pflicht« einer Notwenigkeit transzendentaler moralischer »Imperative« 
gegenüber, wie die Kantische Verdrehung der Freiheit zur moralischen 
Notwendigkeit diese gar zu einer Jedermann-Maxime erhoben hat.

»Bewegungen sind Symptome, Gedanken sind ebenfalls Symptome: die 
Begierden sind uns nachweisbar hinter beidem, und die Grundbegierde 
ist der Wille zur Macht. — »Geist an sich« ist nichts, so wie »Bewegung 
an sich« nichts ist.«5 

»Unser Intellekt, unser Wille, ebenso unsere Empfindungen sind abhängig 
von unseren Werthschätzungen: diese entsprechen unseren Trieben und 
deren Existenz-Bedingungen. Unsere Triebe sind reduzierbar auf den Wil-
len zur Macht. Der Wille zur Macht ist das letzte Factum, zu dem wir hi-
nunterkommen. 
Unser Intellekt ein Werkzeug.
Unser Wille
Unsere Unlustgefühle
Unsere Empfindungen schon abhängig von den Werthschätzungen«.6

5		  Nachgelassene Fragmente; KSA 12, S. 25.
6		  Ebd.; KSA 11, S. 661.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

84

Aus diesem permanenten Trieb der sich durchsetzen wollenden Instink-
te, dem Willen zur Macht heraus gedacht, bestimmt er das metaphysi-
sche Leitbild des Menschen neu: 

»[D]ass der Menschen das noch nicht festgestellte Thier ist«.7 

Dieses Tier, das zwischen seinen Instinkten und seinem Intellekt un-
entschieden bleibt und hin und her geworfen ist, ist nur ein »Hin
übergehender«, ein »Wanderer«, ein »Tänzer« auf einem Drahtseil über 
einem Abgrund, der über sich hinaus will, aber nicht den Mut und die 
Kraft findet, genau diesen Willen zum »über sich als Mensch Hinaus-
wollen« aufzubringen. Diese letzte und entschlossene Konsequenz eines 
instinktgetriebenen, radikalen Wollens, den puren Willen zur Macht, 
den sieht nur Zarathustra als sein eigenes Spiegelbild im Werden seines 
Augenblicks im Über- und Durchgang zum Übermenschen, der diese 
Instinkte bejaht, seine intellektuelle Kraft daraus zieht und sich dieser 
nicht mehr aus jammervollen asketischen Ideen schämend zu entziehen 
sucht. Dieser Übermensch bricht mit allem, was flüchtig und schwach 
aus der Natur in eine übersinnliche Welt entfliehen will. Er bricht mit 
den Grunddogmen der platonisch-christlichen Angstlehre, die das Le-
ben verleugnet und als minderwertig abschätzig, als bloß diesseitig ver-
achtet. Nietzsche macht den Leib statt der Seele zum Thema und Mittel-
punkt, er sieht den Geist als Teil des Leibes, nicht als Einpflanzung oder 
»Einhauchung« aus einer jenseitigen Welt präexistenter Seelen eines 
»Geistes an sich« oder eines präexistenten Gottes.

Der Mensch, der an sich selbst, seiner Seele (ψυχις) und damit zuerst 
an dem alten platonischen »an sich« (kath’auto) als dem höchsten, weil 
reinen Wert seines Gutseins festhält, steht und stellt sich gegen die Na-
tur und den Willen der Natur: das ewige Werden als werdende Ver-
nichtung des Bestehenden, aus dem Neues und Leben hervorgeht. Der 
Mensch, der sich als Mensch will, aber selbst nicht vergehen will, son-
dern immerzu Mensch bleiben will, bis er davon erlöst wird, der birgt 
den Nihilismus nichtiger Werte in sich. Dieser Mensch stellt sich gegen 
sein amor fati und gegen diese produktive Destruktion der Natur, um 
sich durch diese scheinbar ewigen Werte »an sich selbst« festzuhalten. 
Damit entwertet der Mensch geradezu durch sein Gut-Werten das Le
ben, stemmt sich gegen das Unabänderliche. Er verrät seine Tugenden, 
d. h. die Einstellung zur Bestheit des sinnlichen Lebens, zugunsten nun-
mehr hinfallender höchster metaphysischer Werte des Seins, der Einheit 
und des Zwecks, die ihn kosmologisch, d. h. mit Blick auf das Ganze 
des Erkennen-Könnens, geleitet haben, aber sich nun in der radikalen 
Entwertung befinden, weil die moderne Wissenschaft diese Werte nicht 

7		  Jenseits von Gut und Böse; KSA 5, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

85

mehr anerkennt und benötigt. Sie verehrt sich nur positivistisch selbst 
im Begriffe der Wirklichkeit als ihrem eigenen Spiegel-Gegenstand und 
ökonomischen Eigenwert. 

Zudem ist heute anzumerken: Wissenschaft dient ökonomisch ver-
wertbaren Werten, diese erhalten eine Forschungsförderung und die 
Industrie verfolgt nur verwertbare Zwecke in ihren R&D-Program-
men. Mit dem wachsenden Zerfall des platonisch-christlichen Gutseins 
und dem sich radikal durchsetzenden entelechischen Vorstellens eines 
ökonomisch verwertbaren Zweckes wird »das Gute« zum wirtschaft-
lichen Gut, dann zur Ware als Kapital und heute zum Wissenskapital. 
Die obersten Werte, die Nietzsche kritisierte und deren »Hinfall« den 
Nihilismus sichtbar machen, sind Sein, Einheit und Zweck der alten 
Ontologie. Ontologie ist die logische Vorstellung von den Gründen und 
der Wesenheit des Seienden im Ganzen und – theologisch umgedeutet 
– deren Rückanbindung (d. h. Religion von religio) an ein göttlich-des-
potisches Vorverfügt-Sein als Zweck jenseitiger Ziele eines kosmologi
schen Sinnes. Diese alten Werte haben auf den modernen Menschen, 
der von positivistischer Wissenschaft, mathematischen Kalkülen und 
ökonomischer Gier getrieben ist, keine grundgebende Bindungskraft 
mehr. Es sind daher nihilistische Werte der hinfallenden Ontologie, die 
ein nihilistisches Wollen als ökonomische Selbstverwertung nach sich 
ziehen. Diese Wurzel ist das Problem der Werte und das Phänomen des 
Mehrwerts als Prinzip. 

Wenn die obersten Werte hinfällig werden, dann lügt in dieser Weise 
der Anfang und nicht die erst heute daraus hervorgetriebenen falschen 
oder faulen Früchte, gegen die heute immer noch mit Vehemenz und 
Larmoyanz moralisiert wird. Gegen den Hinfall dieser alten Werte 
und damit gegen die Kraftlosigkeit ihres vergangenen Glanzes sowie 
ihrer alten metaphysischen Blütezeit wird immer wieder und immer-
zu sinnlos moralisiert. Diese Sinnlosigkeit ist aus den Sinnstiftungen 
selbst entstanden und die spürbar werdende Sinnlosigkeit dieser morali
schen Werte ist der Hinfall der Orientierungen, die doch immer noch 
und wieder im Namen eines höheren Guten erneut gerettet werden sol-
len. Dies ist die décadance der Moralisten, wie Nietzsche sie kritisiert. 
Er hat deshalb die »Umwerthung aller Werthe« verlangt,8 sich damit 
aber selbst in die traditionelle Rolle des philosophischen Besserwissers 
gestellt, dem die Welt, ähnlich wie Schopenhauer zuvor, auch gestaltbar 
und d. h. vor allem als Wille und Vorstellung erscheint. 

Die Entwicklung des »heraufziehenden europäischen Nihilismus«, 
die moralische Wertentwertung, lässt die alten Werte platonisch-christli-
chen Vorstellens zur »Wüste« werden, in der das sinnliche Leben nun in 
eine nihilistische Perspektive umschlägt. Diese hinfallenden Werte sind 

8		  Ecce homo; KSA 6, S. 328.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

86

es, die der Gut-Mensch in sich birgt, die ihm aber nun keine leitende 
Orientierung mehr zu stiften vermögen. Die moderne Wissenschaft ist 
weder säkular noch ontologisch ausgerichtet. Ihre Orientierungen ent-
stammen der Zwecksetzung der Wirklichkeit und der Maße ihrer Ver-
wertbarkeit, die aus ihr selbst resultieren. Insofern hat der platonisch-
christliche Gut-Mensch diese Wüste selbst hervorgebracht, gerade weil 
er sie moralisierend zur Pflicht erhoben hat und durch seinen Glauben 
und sein Streben nach dem Überleben, nach der Teilhabe (methexis) am 
Ewigen und Göttlichen fixieren wollte.

Auch der Sozialismus ist nur eine weitere nihilistische Variante der 
zerfallenden Erkenntnistheorie des »Gut-Menschentums«. Auch er 
dient solchen Pflichten. Diese sind allerdings nun reziprok der eingebil-
deten Diesseitigkeit verpflichtet, wie Marx sie ausgerufen hat. Er hat die 
platonische Ontologie nicht als Problem seiner Begriffe durchschaut, le-
diglich den Spätplatoniker Hegel gedreht, ohne diese tiefe Gegenstands-
befangenheit des Jenseits in der gedrehten Verkehrung des Diesseits zu 
durchschauen: ein soziologisches Projekt. Nietzsche hat Marx als alten 
Ontologiegläubigen zuerst entlarvt:

»Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb übrig? Die 
scheinbare vielleicht?... Aber nein! M i t  d e r  w a h r e n  W e l t  h a b e n  
w i r  a u c h  d i e  s c h e i n b a r e  a b g e s c h a f f t!«9 

Die falschen Begriffe, die Marx als Fetisch des verkehrten Bewusstseins 
kritisierte, sind nur die Kehrseite der jenseitigen Idealisierung. Eine Hal-
bierung dieser Begriffe kann die Wurzeln dieser Ontologie daher nicht 
überwinden. Der alte Idealismus wird nur als Materialismus gedreht, 
aber als solcher weitertransportiert. Marx hat durchgängig in den Be-
griffen der Ontologie gedacht und getextet, ohne hierbei auch nur ein 
einziges Mal ein fundamentales Erkenntnisproblem zu sehen. Sein, 
Ding, Gut, Zweck, an sich und alle anderen kardinalen Begrifflichkeiten 
der Ontologie hat er unkritisch, wie selbstverständlich, weitertranspor-
tiert. Marx war auch ein platonisch-aristotelischer »Gut-Mensch«. An 
diesem Konflikt der halben Wahrheit und ihrer Werte entzündet sich für 
Nietzsche das Problem der Wissenschaft und des Menschen, an ihnen 
geht er zugrunde. Die alten Werte werden wertlos, moralische Werte 
erscheinen als solche sinnlos. Der Diesseitsbezug des Materialismus 
ist auch nur ein Schein, ein anderer Selbstbetrug, der die unreflektierte 
Halbwelt moralischer Werte als gesellschaftliche Gleichheit und diese 
Gleichheit als moralisch legitimierte Gerechtigkeit verkauft. Letztere 
entlarven sich ebenfalls als nutzlose Sinnstiftungen, denen die Bindungs-

9		  Götzen-Dämmerung; Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde; KSA 
6, S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

87

kraft für das Ganze des kosmologischen Zusammenhangs fehlt und die-
ser dadurch als Zusammenhang verlorengeht: passiver Nihilismus. Der 
»Socialismus« ist nur eine weitere Spielart des Nihilismus: 

»D e r  S o c i a l i s m u s ist der phantastische jüngere Bruder des fast ab-
gelebten Despotismus, den er beerben will; seine Bestrebungen sind also 
im tiefsten Verstande reactionär.«10 

Der Mensch glaubt nicht mehr an die obersten Leitwerte aller denkba-
ren Perspektiven. Er resigniert oder versucht diese Werte wieder zu re-
animieren, jedoch ohne dass Einheit, Zweck und Sein als Blickrichtung 
über den Nihilismus hinaus noch glaubhaft gemacht werden könnten. 
Diesem Menschen, der seine eigenen Sinnstiftungen, in denen er sich 
selbst zum Gegenstand gesetzt und darinnen befangen und sinnlos ge-
macht hat, gilt der Satz:

»Die Wüste wächst: weh Dem der Wüsten birgt!«11 

Das »Gute an sich« bei Platon, das »Gut-sein-für« des Aristoteles, das 
»bonum morale« des Augustinus von Hippo, das »summum bonum« 
des Thomas von Aquin, »das Ding an sich« bei Kant, die »Person als 
Eigentum an sich selbst« bei Hegel und die »Ware als sinnlich-übersinn-
liches Ding« von Marx sind die wesentlichen Figuren dieser sinnlosen 
Gegenständlichkeit, in denen jeweils ein Gut-Sein als Zweck des (eige-
nen) Seins und der Wert der Seele anstelle des Lebens einheitlich und 
grundgebend vorgestellt werden. Sie sind die Wüsten, nichtige Werte des 
ontologischen Nichts, sinnlose Sinnstiftungen. 

»V e r g i ß  n i c h t  M e n s c h,  d e n  W o l l u s t  a u s g e l o h t:  d u   
b i s t  d e r  S t e i n ,  d i e  W ü s t e,  b i s t  d e r  T o d …«12

Nietzsches Philosophie ist als Ethik zugleich eine Kosmologie. Die 
»Wollust« ist das Streben nach Glückseligkeit sowohl in der anima
lischen Lust als auch in der metaphysischen Erhebung über und gegen 
diese; sie ist der alte und stets bleibende selbstmotivierende Zweck 
menschlichen Wollens, die Lust am Wollen. Diese so verstandene Wol-
lust hat aus diesem Glückwollen alle scheinbar allgültigen obersten 
Werte als Kristallisationen der wissenschaftlichen Perspektive pro-
duziert, um den Tod zu verdrängen. Aber der Mensch ist der Tod, er 
kann ihn nicht hinweg-wollen. Sein tiefstes Wollen ist der Grund seines 

10		 Menschliches, Allzumenschliches I; KSA 2, S. 307.
11		 Also sprach Zarathustra IV; KSA 4, S. 380.
12		 Dionysos-Dithyramben; KSA 6, S. 387.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

88

Über-den-Tod-hinaus-Wollens: die Wissenschaft, die erst diesen Wert als 
Ziel erschaffen hat!

Die Wissenschaft ist der grundstiftende Wertewille aus eigener Lust 
zur Selbstbestimmtheit (autarkia) einer menschlichen Glückseligkeit 
(eudaimonia) als Entsprechung (analogia) des Guten (agathon) in der 
Autonomie (autonomia) dieses Willens zum Überleben. Nietzsche 
sucht daher den Widerspruch zu jeder vorgängigen sokratischen Phi-
losophie, die diesen Werten gehuldigt hat, und ist in dieser Rolle der 
bislang tiefste Kritiker der Wurzeln unserer Kultur. Nietzsche ist daher 
nichts für Philosophieanfänger, nichts für ideell Gut-Gläubige, nichts 
für ängstlich-schüchtern Frömmelnde und nichts für pflichtwillige, 
empörungsbereite Moralisten als Gut-Täter. Er hat eine Philosophie für 
den erwachsenen Denker versucht. Er spricht den wissenden Leser an.

»Geh nur dir selber treulich nach:–
So folgst du mir – gemach! gemach!«13

Fünf Kernthemen kennzeichnen seine Theorie:
1. Die ewige Wiederkehr des Immergleichen
2. Der Wille zur Macht
3. Der Hinfall der kosmologischen Werte
4. Der heraufziehende europäische Nihilismus
5. Das Leben als Wert: eine Ethik des Leibes, der Instinkte und der 

Kunst 

Alle Kernthemen sind, modern gesprochen, vernetzt. Kein Kernthema 
versteht sich nur isoliert aus sich heraus. Es gibt aber keinen Ariad-
nefaden, wie in einer logisch-systematischen Traditions- und Schulphi-
losophie. Die Blickrichtung, die er einnimmt, ist der Blick durch die 
Historie des Erkennenden hindurch, eine Genealogie. Damit nimmt er 
die Erkenntnis im Augenblick des Hier und Jetzt im stetigen Werden des 
vernichtenden Vergehens, des unabwendbaren Untergehens, dem alles, 
also ausnahmslos alles unterworfen ist und aus dem alles erst hervorge-
bracht wird, zugleich in den Blick. Diese Perspektive ist als der Wille 
dieses Werdens gedacht, aber auch und zugleich als die Vergegenwärti-
gung der Geschichte dieses Werdens, als historisches Bewusstsein seiner 
eigenen Denkgewohnheit, die der tiefblickende Zarathustra kennt und 
kritisiert. Seine Genealogie ist nicht nur rekonstruierende Erinnerung, 
sie ist vielmehr auch die Vergegenwärtigung unserer Urinstinkte, die 
wir heute in den »Genen« unseres Leibes, den zutiefst animalischen 
Instinkten verorten und nicht intellektuell negieren und eigens befeh
ligen können. Diese Vergegenwärtigung ist das Denken von Zeit als 

13		 Fröhliche Wissenschaft, Vademecum; KSA 3, S. 354.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

89

Geschehen unseres Wollens. Zeit und Wille sieht Nietzsche im Zusam-
menhang.

Zeitdenken ist aber weder eine lineare Gleichung (eines von gestern 
über heute nach morgen), noch eine Hyperbel, die unendlich (ewig) him-
melwärts zeigt. Heilige Werte einer fixierenden Endzeit haben hier kei-
nen Bestand, sie sind nur erdachte, erlogene, selbstbetrügerische Werte. 
Sie fallen hin, weil sie selbst nichts in sich haben, in ihrem vorgestellten 
»An-sich-Sein« als etwas Ewiges und Göttliches. Hier hat aber zugleich 
auch eine produktive Destruktion der Theorie von Nietzsche zu begin-
nen, an seinem abgründigsten Gedanken, dem Erkennen des Erken-
nen-Könnens als Wille der Natur im Horizont einer mehrzeitigen Zeit, 
denn auch Nietzsche denkt Ewiges, wenn auch anders als die Tradition. 
Ein Wille der Natur, der sich zur »Macht« bringen will, ist immer auch 
ein unterstellter Wert als Entsprechung einer Gleichsetzung, nämlich 
der von Kraft und Richtung als Entschlossenheit eines Bewusstseins zur 
Macht, die er bei anderen kritisiert hat. 

Dieses Problem der Gleichsetzung im Erkennen des werdenden Er
kennens ist ein sehr altes Thema und wohl das älteste und das grundsätz
lichste der Wissenschaft überhaupt. Letzte Gründe des Erkennens sind 
zuerst erste Prinzipien. Diese Gleichsetzung konnte auch Nietzsche 
nicht umgehen oder abstreifen. Seine Letztbegründung ist der »Wert des 
Lebens«, also wieder ein Wert. Dieser steht dem »Augenblick« entge-
gen, denn der sieht keinen Wert, Nietzsche aber scheinbar schon.

Der Augenblick ist Nietzsches bevorzugtestes Wort neben dem 
»großen Mittag« als Pivot zur Unterscheidung von Sinnlichkeit und 
Metaphysik, ein Codewort zur Bestimmung des Sichtbaren und des Un-
sichtbaren, des Ewigen und des Vergänglichen. Es ist ein altes, sehr altes 
Problem der Entstehung und dann differenzierenden Trennung unserer 
Denk- und Sprachgewohnheit – letztere stammt aus dem Indogerma
nischen, das gilt für das Altgriechische, wie für das Deutsche. Erkennt-
nistheorie ist in die Problematik des ορα (lat. später ora, dt. anschau-
end) und οραϖ (oraoo, später eidos, dt. eidetisch sichtbar, sehend oder 
beobachtend) und des αορατον (des Unsichtbaren) ge- und begründet. 
Immer geht es um eine Variante des Sehens, das Wissen, später Evi-
denz (von lat. videre, dt. sehen) genannt wurde. Diese Problematik ist so 
alt wie bleibend aktuell und sehr komplex. Die οραϖ/ορα Problematik 
entstammt dem alten Sanskrit, das über den griechischen Mythos, den 
Nietzsche verehrte und liebte, sich dann später in der europäischen Phi-
losophie wiederfindet und widerspiegelt. Die Religionen sind nur auf 
das ορα des späteren ora fixiert, einer eingebenden Anschauung, die 
das spätere Mittelalter als contemplatio und dann als ora in der Be-
deutung von beten und noch später als intellectus verändert hat. Diese 
Anschauungen sehen aber nur das stets Unsichtbare, das aoraton ih
rer eigenen Einbildung, dem nichts anderes vorausgeht. Kant hat diese 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

90

Anschauungsweise später als Rezeptivität durch gegebene, sogenannte 
Anschauungsformen a priori erneut geheiligt und damit tief vergegen-
ständlicht. Er hat den Menschen nur als gegenständlich-sinnlich gesehen 
und damit erneut passiv und erleidend im Sinne des Pathos bestimmt. 
Hegel und Marx sind dem gefolgt. Der leidende Mensch ergötzt sich an 
seiner selbstgeschaffenen Not notwendiger Gegenständlichkeit, dieser 
passiven Erduldung rezeptiver Wahrnehmung seiner einbildenden Äs-
thetik (aisthesis), die er fremd als Pathos (von pathein, erdulden, er-
leiden) bestimmt sieht. Er sieht die Folge der Gestalten seiner selbst-
geschaffenen Kausalität. Wir nennen dies heute sachlich und scheinbar 
natürlich die realen Gegenstände der Wirklichkeit und übersehen dabei 
deren metaphysische Herkunft und unsere Befangenheit.

Auch das οπα hat eine spezielle Genealogie. So wurde aus dem 
Ehren und Verehren vorgestellter Gottheiten genealogisch ein betendes 
Sich-in-die-Gottheit-Hineindenken, dann ein zunehmend rigoroseres 
den Gotteswillen exekutierendes Wollen, sodann ein bloß kausal-logi
scher Begriff einer letzten oder ersten Substanz als Monade ihrer Selbst-
setzung und diese damit zum ersten und letzten Prinzip einer causa 
prima, dem höchsten Wert als unteilbarem Ding, wie bei Leibniz. Re-
ligion wird als Metaphysik zur »ersten Wissenschaft« und damit zum 
Zerfall der Erkenntnistheorie selbst. Gerade indem sich die Religion als 
philosophische Metaphysik ein- und selbst überholt, beraubt sie sich 
zugleich ihrer tiefsten Wurzeln. Im Grunde dieser Begründung, die auf 
einen wesenden Prinzipiengott als logisches Kalkül hinzugedacht wird, 
deprivatisiert sie ihren Glauben zum öffentlichen Tauschgegenstand, der 
gegen andere kausale Grundbegriffe der Ontologie eingetauscht werden 
kann. Das Motto dieser Gleichung heißt: Gott, Gut, Güter und Herr, 
Herrlichkeit, Herrschaft oder Schöpfung, Substanz, Kapital. 

In dieser Deprivation eines wissenschaftlich fixierten Gottes wird der 
Glauben abgeschafft. Nur ein grund-loser Glaube kann gläubig sein! 
Die feine Unterscheidung zwischen dem sehenden Erblicken und einem 
einbildenden Anschauen wird verschmolzen und Glauben damit zur 
Tat-Sache der vorstellenden Vernunft, d. h. zum Gegenstand. Ein Gott 
und ein Glaube, der erst im wissenschaftlichen Beweis, als Ergebnis des 
radikalen Zweifels, als ein Produkt der Skepsis auf dem Grunde des 
zweifelnden Prinzips glaubwürdig ist, ist nichtig und wertlos als Glaube, 
wie auch das Gott als Gegenstand nur noch ein logisches Resultat und 
eine Restgröße der kausalen Logik ist. Das Göttliche als das geradezu 
Nichtbegriffliche, als ein Unbegreifliches, als etwas, das kein etwas zu 
sein vermag und was nur als Unsagbares ist, ist dann tot und vergangen, 
der Glaube nichts mehr wert. Sein Wert als Gott kann nur sein Nicht-
wert sein, aber das hat noch kein Priester verstanden oder gar gewollt. 
Die Philosophie als Theologie hat sich selbst eingesperrt und verdingt 
im dinghaften Gott, einer Substanz, einer Monade, eines logischen An­

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

91

fangsprinzips. Der Glaube hat hier nur noch sekundiert. Diese Götter-
lehre wird zunehmend nichtig. Das Nichts des neuen Scheins der Werte 
ist der neue und starke Gott und heißt zunächst, ökonomisch gefasst, 
das Kapital. Hier entsteht das neue Absolute, dem auch die Päpste und 
Bischöfe huldigen und folgen. Das Goldene Kalb des Altertums heißt 
bei der heutigen Priesterkaste Bank, Immobilie, Wertpapier, Unterneh-
mensbeteiligung und Kirchensteuer oder Palais, Palast, Gold, Marmor, 
Dienstwagen und anderer Prunk zum Lustgewinn, auch Kinder beiden 
Geschlechts werden von diesen Priestern noch geliebt! Das ist die re-
ale Welt des Diesseits, ein Eldorado nichtiger Moralität im Namen der 
Werte einer kausal vorgestellten Gottheit und dies alles aus vernünf
tigem Glauben und tiefem Grund heraus. Dies sind die augenfälligen Er-
scheinungen der »hinfallenden Werte«, der Humus für den »heraufzie-
henden europäischen Nihilismus«, wie Nietzsche dies benannt hat. Er 
hat dieses Problem spektakulär mit dem Satz bezeichnet: 

»Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet!«14 

Er hat das Problem pointiert ausgedrückt, zugleich aber selbst überse-
hen, dass jede Interpretation oratischen Anschauens ein ora bleibt und 
sei es der Glaube an den Gott in sich als einen Künstler, der nur aus sich 
heraus produziert, das Apollinische und das Dionysische gemeinsam 
gegen sich wirken lässt als das Rauschende einer sich berauschenden 
Wissenskraft und Macht, als Kunst des Lebens, als Musik.

»– [D]ie Wissenschaft unter der Optik des Künstlers zu sehn, die Kunst 
aber unter der des Lebens ...«15 

Kein Instinkt kann sich als Wille eidetisch – also als etwas Vergangenes 
des Gesehenen – begreifen, wir müssen uns anschauend selbst verehren, 
wenn wir über unsere Kunstfertigkeit verwundert sind oder alte my
thische Gottheiten als Unseresgleichen in uns wirken sehen. In der Tat, 
ein sehr schwieriges Problem, an dem auch Nietzsche in lichter Höhe 
gescheitert ist. Wille ist schon Interpretation des Instinktes. Ein Wille, 
der auch nur meint und glaubt, weil er nicht wissen kann, was sein 
Wissen künftig und gegenwärtig wissen will und wissen wird, muss 
auch sein Wertecredo als blanke Metaphysik verwerfen. Die »Optik des 
Künstlers« ist schon die eines sich auf etwas Verstehenden im Wissen 
seines Verstehens. Das bestimmt den Künstler in der Gestaltung von Ge-
stalten, nämlich durch Wissen, Eingebung und Fertigkeit. Ein Künstler 
weiß um seine Technik, ist ein technitis, ein Könner aus verstehendem 

14		 Fröhliche Wissenschaft; KSA 3, S. 481.
15		 Die Geburt der Tragödie aus dem Geist der Musik; KSA 1, S. 15.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

92

Wissen heraus. Kein Künstler kann Werte schaffen, die nicht als wahre 
Werte gelten wollen und sollen und damit als etwas scheinen, etwas 
abbilden im »Umbilden« unter einer Perspektive des Lebens. Nietzsches 
Schlüsselsatz bleibt befangen in der Tradition des wertenden Anschau-
ens. Auch der Künstler, den er sieht, kann seine Finger nicht vom Werten 
lassen und auch dieser Schöpfer scheint zu wissen, was ein »zuletzt« ist, 
wenn es gilt, diesem wieder Geltung zu verschaffen:

»W a h r h e i t  i s t  d i e  A r t  v o n  I r r t h u m, ohne welche eine be-
stimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben könnte. Der Werth für das 
Leben entscheidet zuletzt.«16 

Diesen Satz vermag kein Instinkt zu sagen oder zu wollen, wenn nicht 
der Wille den Wert schon zuvor geschaut hat als das Gespiegelte Seines-
gleichen. Incipit tragoedia Nietzsche!

Denken als wollendes Sehen ist kaum im Intellekt von diesem(!) als 
Instinkt zu trennen, weil wir nichts sehen, was wir nicht auch denken 
können, wohl aber etwas uns vorstellen können, was wir niemals sehen 
können und werden (das Metaphysische), aber nichts von dem sehen, 
was wir nicht sehen wollen. Denn wir sehen nur etwas, wenn wir unsere 
Augen willentlich nicht verschließen, sonst sehen wir nur das Eidetische, 
das Oratische müssen wir uns einbilden. Nietzsche hatte ein Gespür 
für diese Thematik, war aber doch noch zu sehr selbst »Philosoph«, 
ein Wertestifter aus »höherem Willen heraus«. Er hat das Metaphysi
sche nicht besiegt, ihm wohl aber den Spiegel vorgehalten und ein un-
gewohntes Spiegelbild dazugewonnen. Das Nichts nichtiger Werte lässt 
sich nicht umwerten, es herrscht durch uns als unser Wissenskapital, an 
das wir zutiefst glauben, und niemand ist zugegen, der diesen Glauben 
erschüttern will!

Der Augenblick als zeitliche Anwesenheit des 
ewigen unsichtbar Erscheinenden – Das einsichtig 

Uneinsichtige: Metaphysik mit und gegen Nietzsche als 
bleibendes metaphysisches Problem des Denkens

Der Augenblick, den wir im geistigen Verstehen von unserer zeitlichen 
Gegenwart sinnlich gewonnen haben (können), ist stets Ausdruck und 
Eindruck der gesamten Problematik des ορα und οραϖ. Außerhalb des 
Augenblicks gibt es kein Erblicken oder Erkennen – für nichts und 
niemanden. Aber doch sind wir, wenn wir etwas verstehen, über den 

16		 Nachgelassene Fragmente; KSA 11, S. 506.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

93

Augenblick bereits hinaus und in einem anderen gegenwärtig. Wir ha-
ben augenblicklich etwas als etwas bereits fixiert, aber der Augenblick 
unmittelbarer Gegenwart, den unser Blick nimmt, ist bereits vorüber, 
wenn wir etwas anschauend begreifen, obwohl wir weiter im Augen-
blick des beständigen Blickens stehen und nichts Begriffliches im Auge 
sinnlichen Sehens als Begriff erkennen können. Begriffe sind kein sinnli-
ches Sehen, sie überdauern den Augenblick und scheinen ihm stets und 
beständig vorauszueilen. Begriffe sind Fassungen unserer Sinnlichkeit, 
in denen uns ein selbstentzündetes Licht aufgeht. Diesem Problem war 
Nietzsche dicht auf der Spur. Ein großes Rätsel. Es ist das wohl härteste 
Problem der Metaphysik und alles spricht dafür, dass es uns auch noch 
weit nach Nietzsche erhalten bleiben wird. Es ist das Grundrätsel unse-
res Denkens. Wenn wir im Begriff etwas verstehen, hat unsere Vernunft 
bereits ihr schärfstes Instrument, den Verstand, zum Urteilen benutzt. 
Aber der Verstand versteht nur, was er auch nachvollziehen kann, also 
etwas Gewesenes, was sich im Augenblick des Urteilens scheinbar los-
gelöst vom Augenblick dem Verstand gegenüberstehend feststellt und 
damit beurteilt beziehungsweise kritisiert. Urteile halten Augenblicke 
als Bewertungen fest. Der Instinkt aber folgt nur der Lust des Augen-
blicks, er trägt nicht nach! Nachtragend ist unser Intellekt. Der Instinkt 
sinnt nicht auf Rache, dieses Geschäft besorgt erst das aufkeimende 
Gewissen. Instinkte sind Lust und Frust in einen Willen gefügt, Bewer-
tungen hingegen sind absehend von diesem Streben, sonst sind sie nicht 
abstrakt, nicht kritisiert als Urteil aufgespeichert über den Moment des 
Augenblicks hinaus. Der Wille will verfügen und zwar über den Augen-
blick hinaus, das macht ihn erst zum wirklichen Willen. Damit muss 
er den Augenblick diskriminieren, ihn durch Kritik ein- und abgren-
zen, feststellen und dadurch bewerten, ihn also über den Augenblick 
hinaustragen.

Mindestens zwei Augenblicke begegnen sich also zeitgleich und das 
bedeutet, dass ein dritter stets zugegen ist, denn sonst würde alle Gegen-
wart abreißen, eine gleichzeitige Zeit gäbe es dann nicht und der Ver-
stand könnte weder aus Prinzipien noch aus Erfahrung heraus urteilen 
und der Wille nicht wollen. Das Werden ist rückblickend vernichtetes 
Gewesenes und vorausblickend noch nicht entstandenes Entstehendes. 
Alles spiegelt sich aber in der Anwesenheit eines permanenten Augen-
blicks, der aber nicht selber statisch ist, sondern sich auch dem Wil-
len des produktiv-vergehenden Werdens fügt, aber nicht vergeht. Denn 
sonst gäbe es für unsere Augen nichts zu erblicken, also buchstäblich 
nur das Nichts, aber das ist niemals sichtbar, es ist als Nichts überhaupt 
nur metaphysische Einbildung eines oratischen Anschauens in der 
Verkehrung des Vorgestellten. Im Universum geht nichts verloren, ein 
Nichts existiert nicht als Natur, sondern nur als negierende Vorstellung 
gegen diese Natur. Alle metaphysischen »Nichts-Sätze« sind Erfindun-

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

94

gen der Priesterkaste und sinnüberhöhender Philosophen. Nietzsche hat 
einen weiteren hinzugefügt:

»... lieber will der Mensch noch d a s  N i c h t s wollen, als n i c h t wol-
len ...«17

Nietzsche hat zuerst versucht, hier eine Blickrichtung neu zu sehen, war 
aber vom Nichts selbst noch befangen. Er hätte sehen können, dass ein 
Nichts im Augenblick nicht einmal nichts ist oder werden wird. Aber 
er hat es als Epos auszudrücken versucht, in schöner Sprache, aber mit 
Rätseln bestückt. In Also sprach Zarathustra klingt dieses Problem (als 
Auszug) so:

»›Siehe diesen Torweg! Zwerg! sprach ich weiter: der hat zwei Gesichter. 
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende.

Diese lange Gasse zurück: die währt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse 
hinaus – das ist eine andre Ewigkeit.

Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stoßen sich gerade vor den Kopf: – 
und hier, an diesem Torwege, ist es, wo sie zusammen kommen. Der Name 
des Torweges steht oben geschrieben: ›Augenblick ‹.

Aber wer einen von ihnen weiter ginge – und immer weiter und immer 
ferner: glaubst du, Zwerg, daß diese Wege sich ewig widersprechen?« –

›Alles Gerade lügt, murmelte verächtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist 
krumm, die Zeit selber ist ein Kreis.‹ […]

›[…] Siehe, sprach ich weiter, ›diesen Augenblick! Von diesem Torwege 
Augenblick läuft eine lange Gasse rückwärts: hinter uns liegt eine Ewig-
keit.

Muß nicht, was laufen kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse 
gelaufen sein? Muß nicht, was geschehen kann von allen Dingen, schon 
einmal geschehen, getan, vorübergelaufen sein? 

Und wenn alles schon dagewesen ist: was hältst du Zwerg von diesem 
Augenblick? Muß auch dieser Torweg nicht schon – dagewesen sein?
Und sind nicht solchermaßen fest alle Dinge verknotet, daß dieser Au-
genblick 

a l l e kommenden Dinge nach sich zieht? A l s o – sich selber auch noch?
Denn, was laufen kann von allen Dingen:  auch in dieser langen Gasse  
h i n a u s – m u ß es einmal noch laufen! –«18 

17		 Zur Genealogie der Moral; KSA 5, S. 412.
18		 Also sprach Zarathustra III; KSA 4, S. 199f.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

95

Wenn alles im Augenblick zusammenkommt und doch in ihm verschwin-
det und alles abermals aus ihm werdend hervortritt und genau diese 
ewige Wiederholung sich in sich wiederholt, ist nur das Werden ewig, 
nicht das Sein. Aber das Werden würde zugleich auch seinen Unter-
schied zum Sein verlieren, denn Werden ist dann werdendes Sein im 
Augenblick seiner eigenen Augenblicklichkeit als vollendete Zukunft im 
Voraussein seiner eigenen Vergangenheit. Wille und Sein wären dann 
selbst hinfällig. Nichts gäbe es zu wollen, was nicht sich selbst wie-
derholend erneut werden würde. Wille wäre ein Begriff für Ohnmacht, 
für Machtlosigkeit gegen diese Wiederkehr, ein unsinniger Begriff. Sein 
wäre nur der Schein des augenblicklichen Werdens, nichts Beständiges, 
ein ebenfalls unsinniger Begriff. Werden würde nur ein gewordenes 
Erinnern bedeuten, also wieder ein angeschautes Göttliches in ande-
rer Maske. Nietzsche hat damit eine alte Gottheit wiedergefunden, die 
Einheit von Werden, Zerstören und Dasein als angeschautes Bewahren 
im Augenblick der Erkenntnis. Dies ähnelt einer alten Sanskrit-Legen-
de, die diese permanent werdende Zerstörung als Dasein, als trimurti, 
thematisiert und diese in der religiösen Bildlichkeit der »drei Formen« 
den Gottheiten Brahma, Vishnu und Shiva zugeordnet hat. Dieses indo-
germanische Erbe seines altgriechischen und des noch älteren arischen 
(persischen) und urindisch verwurzelten Denkens lässt keine Werte als 
Sinnstiftungen zu, wenn alles, was wird, selbst immer wiederkehrend 
und zugleich sich selbst zerstörend ist. Ein platonisches »An sich« und 
ein bleibendes Gut ist dann nur blanker Schein, eine jüdisch-christliche 
Erlösung, purer Selbstbetrug. Dann werden aber auch neue Werte nie-
mals neu und in sich willentlich als sinnhaft gewollt und damit erst zum 
Wertmaßstab des Werdens, aus dem jede Sinnlichkeit hervortritt. Das 
ist der tiefste Grund des Nihilismus. Jeder Wille zum Wert wird entwer-
tend im Augenblick der Gewissheit, diesen Gedanken schon unendlich 
oft gedacht haben zu müssen, und selbst der Wert dieser Erkenntnis ist 
wertlos, weil er immer da und flüchtig zugleich ist, diesen Augenblick 
selbst noch »nach sich zieht«! Im ewigen Werden einer kosmologischen 
Wiederholung bleibt ihm kein Sinn als Zweck als ein Zugrundeliegen-
des (υροκειμενον, hypokeimenon), als subiectum, als Subjekt einer We-
senheit, unterlegt. Aber auch Nietzsches Bild vom Ewigen und Unend-
lichen bleibt ein mytho-logisches Bild, es ist ein »perfektes Nichts« und 
damit doch traditionell philosophisch gedacht.

Aber auch das Sein in seiner Form als radikales Werden ist selbst 
nur ein Schein der Vorstellung sinnvoller Zeit als Wert, die sich als Idee 
anschauen lässt und als angeschaute Idee nur ein nichtiger Wert ist, 
weil sie die Zeit fixiert, die sich diesem tiefen Augenblick widerstrebend 
nicht einsichtig fügen will. Das ist der logische Kern und zugleich das 
logische Problem des Nihilismus. Sein oberster Grundsatz lautet: nihil 
est sine ratione. Nichts ist ohne Grund. Das Nichts einer bloß nichtigen 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

96

Vorstellung eines ewigen substanzhaften und bleibenden Seins ist der 
Wert des erkennenden ideenhaften Vorstellens, d. h. positive Logik. Da-
her ist der Satz vom Grund auch der oberste Satz der Logik, der immer 
eine (positive) Ursache hat »... und ohne Ursache Nichts ist«. So hat 
Aristoteles es Wort für Wort übersetzt, es logisch bestimmt: ... και ανευ 
αιτιου ουθεν εστιν (Rhetorik, 1400 b). Alles wird ohne einen vorgestell-
ten Grund (αρχε, arché) oder eine Ursache (αιτιον, aition) zum nichtigen 
Spiel gespiegelter Einbildung gegen die Zeit eines permanenten Werdens: 
das Wertdenken, dem auch Nietzsche seinen Stempel aufdrücken wollte, 
ganz wie es die Philosophie gewohnt ist zu tun und beständig neu zu 
versuchen bereit ist:

»Dem Werden den Charakter des Seins aufzuprägen – das ist der höchste 
Wille zur Macht.«... Daß alles wiederkehrt, ist die extremste Annäherung 
einer Welt des Werdens an die des Seins: – Gipfel der Betrachtung.«19 

Als ursprünglich oberster Wert der sokratischen Philosophie hat das 
Sein und mit ihm verknüpft die Moral eines ewig Guten als Perspektive 
einer unsterblichen Seele ausgedient, die zuvor die Lebens- und Leibes-
betrachtung zur abschätzenden Perspektive des Denkens begründet hat. 
Ununterbrochenes Werden hat kein Gutes voraus, aber Nietzsche setzt 
mit »der ewigen Wiederkehr des Immergleichen« ein neues ewig-er-
scheinendes Unsichtbares. Eine ewige Wiederkehr entzieht sich der ei-
detischen Beobachtung, auch sie ist nur als Prinzip zu denken. Dieses 
Prinzip hat keinen Anfang als Ursache mit kausaler Folge in der Zeit, es 
ist das Prinzip der Zeit als Sukzession in sich (selbst). Diesem Anfang, 
der kein ursächlicher Anfang ist, kann nicht einmal ein Nichts vorausei-
len, wie es religiös im ex nihilo nihil fit (aus dem Nichts entsteht nichts) 
vorgestellt wird und dann als eine creatio ex nihilo in eine »(göttliche) 
Schöpfung aus dem Nichts« umgemünzt wurde. Diese Nichts-Schöp-
fung ist dann jedem anderen kausal-verknüpften und logisch-vorausei-
lenden Grund selbst die erste und letzte Ursache. Das »Gott« wird zur 
Ursache und damit zugleich zum Gegenstand der Logik und dem My-
thos entrissen. Damit wird das »Gott« logisch gedacht, der Glaube aber 
entwertet. Diese Entwertung müsste daher ihren vorgestellten Grund 
aufgeben, sich wertlos stempeln, um dem Glauben überhaupt einen 
Raum als Glauben zu geben. Das will kein Priester. Der Fetisch beharrt 
auf seinem schöpfenden kausalen Nichts als Urgrund von allem und 
jedwedem Etwas. In der positivistischen Religion tritt das »Gott« an 
die Stelle des Nichts, bleibt aber eine nichtige Vorstellung des αορατον, 
d. h. des Unsichtbaren. Götter bleiben oratische Einbildungen. Götter 
stellen sich uns nicht vor, wir stellen sie uns vor, als das Produkt unserer 

19		 Leben als Wille zur Macht, Nachlaß II; KSA 12, S. 3.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

97

einbildenden Vorstellung eines prinzipiell Unsichtbaren und ursächlich 
Grundgebenden. Das haben alle Religionen in all ihrer Unterschiedlich-
keit gemeinsam. Götter zeigen sich nicht, sie erscheinen nicht, sie sind 
nicht eidetisch zu sehen und zu beobachten. Götter sind Vorstellun-
gen von Vorstellungen, die ein Nichts benötigen, um etwas Wertvolles 
vorstellbar zu machen, das nicht im ewigen Werden zerfließt, sondern 
bleibend Substanz und Bestand hat. Von dieser Glaubensannahme lebt 
alle Metaphysik, die Religionen wie auch die Ökonomie und die Philo-
sophie. Niemand will einem nur flüchtigen, einem bloßen Scheinwert 
dienen und gehorchen und auf diesen hin das Leben entwerfen und ge-
stalten. Ohne die Vorstellung vom Nichts sind alle Werte nichtig. Das ist 
das metaphysische Anfangsprinzip. 

Die ewige Wiederkehr von Nietzsche benötigt kein platonisches Er-
innern mehr, weil ihm keine Seele mehr vorausgeht, sondern alles stets 
und immer wieder sich werdend begegnet im Augenblick der tiefsten 
Erkenntnis augenblicklicher Gegenwart. Eine Anamnesis ist nur der 
Schein einer scheinbaren prinzipiellen Erkenntnis aus Anfangsgründen 
heraus. Diese symbolisiert nur vergegenständlichte Zeit und heißt hier, 
anders als in der Terminologie Nietzsches, Gegenstandsbefangenheit. 
Befangen ist das Denken in der Vorstellung ewiger Zeit mit zeitlosen 
Begriffen, wie sie allerdings auch Nietzsche gedacht hat, in der ewigen 
Wiederkehr des Immergleichen und in Begriffen wie »doch alle Lust will 
Ewigkeit–, – will tiefe, tiefe Ewigkeit« oder:20

»Alles glänzt mir neu und neuer,
Mittag schläft auf Raum und Zeit–:
Nur dein Auge – ungeheuerlich, 
Blickt mich an, Unendlichkeit!«21 

Aber alle obersten und unvergänglichen Werte eines natürlichen Seins, 
einer vorgestellten göttlichen Stiftung oder ebenso eines ewigen Instink-
tes, der zum Willen mutiert und das Werden vermeintlich noch selbst 
als Kraft antreibt, sein Wille zur Macht, sind metaphysische Metaphern, 
wie die der Unendlichkeit. Denn vor dem Instinkt lässt sich kein Wille 
denken und vor dem Denken kein Instinkt wollen, d. h. bejahen. Nur 
der Instinkt, der sich will und wollen kann, mithin sich erkennt als sein 
Streben, kann sich auch radikal wollend steigern. Dieses Vermögen 
müsste dem Instinkt vorauseilen, sich denkend formen im Wollen seines 
Werdens und doch die Form schon sehen, die er will, so dieser aus dem 
Instinkt geborene Wille sich doch selbst formend befehlen will. Ein alter 
Zirkel, von Nietzsche neu und anders animiert.

20		 Also sprach Zarathustra III; KSA 4, S. 286.
21		 Fröhliche Wissenschaft; KSA 3, S. 649.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

98

Nietzsches gewollter, der sogenannte aktive Nihilismus, der nicht ein-
fach das Nichts will, noch nicht nur bloß nichts will, der im Gegenteil 
umwerten will, wie er es nannte, und zwar »alle Werte«, hat den Tausch
charakter der Werte als ökonomische Kategorien noch nicht erkannt. 
Sie absorbieren alle Werte, auch Götter und Gottheiten mühelos, näm-
lich im Austausch gegen andere oberste Werte. Das Sein ist heute begriff
lich tot, es ist als Vorstellungsbegriff nicht mehr effizient genug. Gott 
wird kapitalistisch nicht mehr als Urprinzip benötigt, noch braucht die 
Menschheit ein (neues) Ziel, wie Nietzsche meinte. Der ökonomische 
Mensch hat sich als Ziel und hält daran fest, mit steigendem Wollen und 
willentlicher unbedingter Allgemeinheit. Der Ökonom ist wollender Ni-
hilist aus tiefer Lust nach einem beständigen mehr als Mehrwert seiner 
eigenen Verwertung. Das stets relative »mehr« ist im Willen zum Mehr-
wert dabei sein absoluter Wert und Maßstab. Wer wollte die Ökono-
mie schon opfern und welchem Gotte gar als Morgengabe darbieten, zu 
welchem Nutzen und Zwecke auch immer, um dann nicht »mehr« zu 
wollen? Und vor allem: Durch welchen Willen sollte das dann erwirkt 
werden? Etwa durch den ziellosen Nichtwillen? 

Kein Wille kann den Nichtwillen wollen, alles bleibt ein Willensakt. 
Das reale Nichts gegenständlicher Wirklichkeit ist das ökonomische 
»mehr«. Dieses »mehr« ist rein relativ und wollend zugleich zu jeder 
vorstellbaren Wirklichkeitsausprägung. Alles kann wirklich gewollt 
werden, aber ein nicht »mehr« kann nicht gewollt werden. Es kann 
nicht wirklich von einem Willen gewollt werden, der Wirklichkeit be-
jaht und sich dann auf diese notwendig als Faktum bezieht. Diese etwas 
komplizierte Formulierung benennt das Mehrwertprinzip hier in der 
alten Sprache der Ontologie. Ein Mehrwert muss in seinem künftigen 
Werden immerzu gewollt und damit auch sich steigernd sein. Eine wert-
volle Wirklichkeit können wir wie in der Physik nur ähnlich der Entropie 
denken, aber noch strenger als diese. Sie kann nur eine Weile schein-
bar anhalten, dann aber muss sie sich weiter steigern, neue und damit 
weitere Zustände von Unordnung schaffen, deren bestimmende Ein- und 
Zuordnung wiederum eine gesteigerte Grundlage für einen neuen Entro-
pieschub verfügbar macht. Wirklichkeit schafft immerzu neue Zustände. 
Ökonomisch begreifen wir diese Zustandsvermehrung als sich steigernde 
Warenwirtschaft. Waren sind die vorgestellten Gegenstände des Wachs-
tums. Ein Wachstum kann sich reduzieren, auch degressiv und depressiv 
verlaufen, aber niemand will das als Realität anstreben. Wertreduzierung 
ist eine Krise, eine χρισις (krisis), die zur Entscheidung zwingt. Kritik 
stammt von Krisis und das Handeln ist auf ein entschiedenes Bestimmen 
im Urteil des Verstandes angewiesen, wenn es dieser Krise begegnen will. 
Als Instrument der Vernunft bewertet der Verstand in einer Krise das 
wirklich Wertrelevante. Krisen erzwingen Grundurteile, dann folgt der 
neue Schub hin zu neuer Wirklichkeit, zu weiterem Mehrwert. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

99

Ein Mehrwert kann sich ebensowenig wie Entropie im System 
Wirklichkeit reduzierend auflösen. Wirklichkeit ist an die in ihr wir
kende Kraft gebunden, beständig neue Gegenstände zu produzieren. 
Eine stillstehende Wirklichkeit existiert nicht. Ohne eine Mehrwert-
steigerung gäbe es keine weitere Wirklichkeitsentwicklung. Das kraft-
volle Wirken zur jeder vorstellbaren Erscheinung von Wirklichkeit kann 
nicht willentlich angehalten werden ohne die Wirklichkeit insgesamt 
auszulöschen. Letzteres steht heute in der militärischen Macht des mo
dernen Menschen, aber sein Wert und sein Wille zum Mehrwert halten 
ihn davon ab, seine eigene Wirklichkeit final selbst auszulöschen. Eine 
Auslöschung kann auch nicht systemimmanent vorgestellt werden. Das 
Nichts bleibt auch hier unvorstellbar.

Die Wiederkehr von produzierter Wirklichkeit als Perpetuierung des 
Mehrwertes ist der Maßstab künstlich geschaffener Wirklichkeit. An 
ihr richten wir Künftiges als Neues einer noch wertvolleren Wirklich-
keit aus. Das ist kein kosmologisches Prinzip, es ist ein ökonomisches. 
Dies hat Nietzsche noch nicht gesehen. Die tiefe Lust, die Ewigkeit 
will, ist die Perpetuierung einer Wirklichkeit schaffenden Mehrwert-
steigerung. Diese Wirklichkeit will immer mehr und immer wertvol-
ler werden, anders lässt sich eine Verwertung nicht wollen. Das Wis-
senskapital will immer mehr Wissen akkumulieren und dieses Wissen 
muss immerzu weiter fortschreiten, um es wiederum noch wertvoller, 
noch effizienter verwerten zu können. Wir nennen das aus Gewohn-
heit wissenschaftlichen Fortschritt oder Wirtschaftswachstum, was ety
mologisch Werte-Wachstum heißt. Kein Glauben kann diesen Willen 
zur Mehrverwertung von Wissen als Form des gegenwärtigen Kapitals 
umkehren. Revolution als Willensumkehrung (revoluntas), wie Marx es 
gesehen hatte, oder eine Umwertung, wie Nietzsche es wollte, bleiben 
bloße Vorstellungen in und von einer werthaltigen Wirklichkeit. Gegen 
das Wissenskapital kann der Verstand nicht vernünftig urteilen. Wer 
wollte schon gegen den Zuwachs von Wert und Wissen sein? Wie sollte 
eine solche Entgegensetzung ihre Begründung gegen den Grund dieser 
Wirklichkeit finden? 

Aber Nietzsches Theorie gibt auch in der Kritik selbst den hoffnungs
losen Nihilisten noch Hoffnung. Selbst er bleibt ein Philosoph mit ei
ner beglückenden Idee, wie andere zuvor, wenn auch deutlich anders. 
Wenn alles verschwindet in der Auslöschung jeder Erinnerung, die sich 
doch wiederholt – ewig, ewig wieder und wieder erneut, dann ist jedes 
Werden ein sinnloses Werden, dem es buchstäblich nichts nützt, wenn 
ihm irgendein Zweck und Ziel unterlegt oder hinzugegeben werden 
soll. Hier, gerade hier hat Nietzsche selbst geschwächelt! Der Sinn unse
rer Sinnlichkeit könnte sich dann nie erfahren, niemals erkennen oder 
sich eben doch in der Wiederholung wiedererkennen als sein eigenes 
Werden. Kein Wille wäre verständlich, kein Instinkt anschaulich. Mithin 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

100

würde auch ein sinnvolles Leben dann und dadurch sinnlos, wenn es 
eine »Umwertung aller Werte« herbeiführen könnte, die es aber nur im 
beharrlichen Tausch und Austausch gegen stets mehrwertige Werte zu 
verändern hätte. 

Die Ökonomie hat auch Nietzsche eingeholt. Sein Ruf nach dem 
Wert, der das Leben zuletzt entscheidet, ist die alte philosophische Ab-
sicht, qua Abstraktion (abstrahere, absehen, entfernen) von der Un-
mittelbarkeit der Sinnlichkeit dem Leben doch noch einen bestimmten 
Sinn einzuhauchen. Bei Nietzsche wird das Leben nun zum letzten Wert 
ausgerufen. Wozu? Wozu um alles in der Welt? Alles Leben ist wertlos, 
bis wir es wertvoll zu seiner und d. h. unserer Verwertung machen. Nur 
der Mensch will ein wertvolles Tier sein. Dies ist der Kraftakt des re-
alen Künstlers. Sein Werk, sein εργον (ergon) ist der reale ökonomische 
Mensch, nicht der ideelle philosophische Schöngeist oder gar nur der 
bloß religiöse Schwärmer.

Nur das Leben ist sinnvoll. Leben ist mit Sinn zugleich und jedes 
Zugleich ist ein sinnvoller Augenblick. Eine ungleichzeitige Sinnstiftung 
ist im Leben nicht sichtbar, sie ist nur antizipierend und unsichtbar 
vorstellbar. Das mag kein Priester einsehen, es würde ihm den Grund 
seines Daseins entziehen; er könnte keinen Sinn mehr finden oder erfin-
den, der sich dem Leben oktroyierend unterlegen ließe als Zweck des 
Daseins gegen eine bloß unbezweckte Sinnlichkeit. Religionen würden 
buchstäblich grundlos und als Sinnstifter ohne Halt ihren kardinalen 
Zweck verlieren, nämlich der Metaphysik eine sinnvolle Wertigkeit ein-
zuhauchen. Aber diesen Zweck benötigt die Metaphysik nicht mehr. 
Das ökonomische Mehrwertprinzip ist längst ein autarker Zweck, es 
dient nur sich selbst und ist selbstgenügend und autonom in seiner ex-
pansiven Entfaltung. Es benötigt keinen Segen im Namen einer einge-
bildeten Gottheit und ihrer Fetischoffiziere mehr. Der Mensch hat sich 
zum Wert seiner Verwertung gemacht und will davon immer mehr. Kein 
Mensch will weniger wert oder wertlos sein! Die heutige Welt unterliegt 
nicht der Möglichkeit der Umwertung von Werten, die auch Friedrich 
Nietzsche nicht explizieren konnte. Das ökonomische Mehrwertprinzip 
bestimmt den realen »Willen zur Macht«. Es wertet und bewertet alles, 
was ist. Hier hat die reale Ökonomie die alte Ontologie nicht nur einge-
holt, sondern überholt. 

Die »Welt« ist nichts anderes als das Kunstwerk künstlicher Werte! 
Natur kennt keine Welt und keine Werte. Das Universum kennt keine 
Geltung und kein Geld. Natur begründet auch keine Prinzipien oder 
Ursachen. Prinzipien liegen in unserem Universum als sichtbarer Teil 
der Natur erst mit uns als Frage nach der Ursache vor, wie die Formen, 
in denen wir diese Begründungen fassen und uns in diese Fassungen 
eingewöhnen. Jede Kritik der Natur ist eine Selbstkritik unserer Welt, 
die wir als Wirklichkeit voller Werte selbst ausgestaltet haben. Keine 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

101

Kritik würde mehr als Kunst zur Entscheidung und zur Trennung von 
Unterscheidbarem gebraucht, das meint Kritik als κριτικη τεχνη ur-
sprünglich, denn sie bezieht sich auf das, was Welt bedeutet, wenn wir 
diese als primäre Trennung und Unterscheidung von Natur (ϕυσις) und 
den Geld- und Geltungszusammenhängen (νομισμα, nomisma) unserer 
Welt, den Natur nicht kennt, aufgeben würden. Das aber ist unvorstell-
bar und unwirklich. Kritik ergäbe keinen Sinn, wenn es keinen Zweck 
gäbe, den es zu erkennen und zu bestimmen gelte von und in einem 
Leben, das doch Werte benötigt, weil es sich sinnlich nicht anders be-
greifen und verstehen will und nur wertvoll und zweckhaft erkennen 
und dann auch wollen will. Kritik scheidet zuerst das Sinnliche vom 
Nichtsinnlichen, aber als Werkzeug der Sinne bleibt es Instinkt. Der 
Instinkt liefert aber keinen Maßstab, kein Maß, nichts Vergleichbares. 
Ohne das Metaphysische fehlte jeder Maßstab, selbst der einer völli-
gen Sinnlosigkeit, aber genau diese lässt sich nicht denken! Das Denken 
ist immer ein Sinn in sich, wie das Leben auch. Es muss kein Zweck 
oder Ziel hinzuerfunden werden, nichts ist umzuwerten. Aber die Werte 
sind nun bereits im Spiel und dieses Spiel heißt Theorie und das meint 
ein Anschauen des Unsichtbaren oder in der jedem verständlichen All
tagssprache formuliert: Ökonomie.

Das ewig erscheinende Unsichtbare ist die Ökonomie 
des Wissenskapitals als Theorie des Mehrwerts.          

Sie ist der Wille des Allgemeinen und  
der Nutzen aller Wissenschaft

Wollten wir die Schwere des Gedankens des Mehrwertprinzips beja-
hen und ihn nicht aus Gewohnheit ablehnen, um uns doch wieder er-
löst selbst zu trösten, dann bricht die Wertfrage erst als Tausch- und 
Austauschprozess und damit als ökonomische Frage des Grundes und 
des Wertes der Philosophie und der Religionen auf. Der Mensch will 
wertvoll und verwertbar sein. Das ist sein tiefster Wille. Ein wertlo-
ser Mensch will der Mensch weder werden noch sein. Das scheint das 
menschliche Vermögen zu übersteigen. Dieser Wille bleibt unmenschlich 
unvorstellbar.

Nur ein übergroßer Zarathustra wäre stark genug, um diesen Gedan
ken zum Willen seines Wollens ohne Wollen, zum Wert seines Willens zu 
machen, diesem sinnlosen Werden, also einem Werden ohne Zweck und 
Ziel, noch seinen Willen aufzuprägen und diesen damit willentlich unwil-
lentlich zu machen und damit als wertlos zu stempeln! Alle Werte zu ent-
werten, hieße dann sein Programm! Dann wäre der Nihilismus sinnloser 
Werte grundlos. Das kann der Mensch aber als Mensch nicht wollen.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

102

Nur der fiktive Übermensch kennt den Sinn nichtiger Werte aus die
ser Einsicht des Augenblicks tiefer Unendlichkeit ewiger Wiederholung, 
verstanden als wertloser Wille zur Macht freier Ohnmacht: also zur 
Sinnlichkeit, d. h. ohne ein Aber, ein Warum und Wozu, ohne die Frage: 
wohin dann ... und zu welchem Zwecke? Nur er könnte dem sinnlosen 
Wollen noch willentlich befehlen: dank seiner Tugenden, nicht Werte! 
Diese Nichtwerte sind dann nur leibliche Tugenden, keine metaphysi
schen mehr. Dieser Wille ist Natur pur. Nietzsche begreift ihn jedoch 
noch metaphysisch als Willen zur Macht, als das tiefe Ja-Sagen zum 
Unabänderlichen ohne Hoffnung auf Erlösung, aber als Nichtentspre-
chung des bloß leidigen Sterben-Müssens ohne Hoffnung auf einen 
Sinn, der Zweck dieser kosmologischen Verfügung wäre, aber eben 
doch als wertendes Wollen um der Stärke willen. Nur der positive Wille 
zum Wollen wirklicher, aber nichtiger Werte gibt dem Leben den Halt 
als Augenblick einer gegenständlich vorgestellten Wirklichkeit. Keine 
Wirklichkeit bleibt, auch ihre Werte nicht, nur die Vorstellungsform von 
Wirklichkeit und Werten erscheinen unverwüstlich. Wenn diese produk-
tive Kunst das Credo des Menschen ist, stiftet er seinen Sinn selbst.

Ein sinnstiftender Gott wird dann nicht mehr benötigt. Die Not dieser 
sinnlosen Flucht vor der ewigen Wiederkehr des Immergleichen, die der 
religiöse Mensch sich tröstend vorstellt, ist als sinnloses Erkennen des 
ewig erscheinenden Unsichtbaren überflüssig. Die Metaphysik scheint 
besiegbar. Allein: der Schein bleibt! Der Wert ist dem Menschen als 
Menschen inhärent. Die Ökonomie des Wissenskapitals ist sein stärks
ter Wille. Niemand kann ein Nichtwollen, ein »nicht mehr einen Wert 
oder ein Nichtwissen« wollen. Das Wollen ginge im Willen verloren, was 
niemand will und wollen kann. Die Selbstverwertung des Menschen in 
seinem Streben nach immer mehr Wissen schafft die Perpetuierung des 
Wertes als dieses sich steigernde Wissen-Wollen. Dies macht den Men-
schen und sein Wissen immerzu wertvoller. Nur der wertvolle Mensch 
ist wirklicher Mensch. Nicht alle Menschen sind gleich – ist das Motto 
des Wissenskapitals: der »mehr« wissende Mensch ist der wertvollere 
Mensch. Das ist die reale Gleichung unserer Epoche.

Aus diesem Grundgedanken heraus erscheint die jüdisch-christliche 
Ideologie als eine sinnlose Moral einer schwachen und an sich selbst 
leidenden Einbildung des Lebens, die Nietzsche »décadance« genannt 
hat. Ihre ewigen Werte und ihre eschatologische Erlösung sind Trug-
bilder. Diese Trugbilder sind dem Verfall geweiht, das ist der passive 
Nihilismus den Nietzsche zugleich als den schleichenden Zerfall der 
Erkenntnistheorie sieht, er nennt diesen den heraufziehenden europäi
schen Nihilismus. Es ist das verzweifelte Festhalten an nichtigen Werten 
unzeitiger Vorstellungen, ein Denken ohne Grund in der Zeit selbst, das 
den »Hinfall der kosmologischen Werte« nicht aufhalten kann und will. 
Es ist ein sinnloses Beharren, ein Nihilismus aus Einsichtsunfähigkeit. 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DER WERT UND DAS NICHTS

103

Die Wissenschaft selbst wird die Entwertung dieser Werte bewirken, 
indem sie alles entwertet im Namen des Glaubens an einen unaufhörli-
chen Erkenntnisfortschritt. Dieses Geschäft besorgt der Positivismus des 
Glaubens an wissenschaftliche Wertsetzungen und ihre »objektiven« 
Maße. Diese Wissenschaft ist das Grundprogramm des Nihilismus, wie 
Nietzsche ihn denkt. Diese Wissenschaft glaubt zunehmend nur noch an 
das Wirkliche und damit an ihre eigenen Zwecke und deren Produkte. 
Ökonomisch gewendet glaubt sie an die Selbstverwertung des Wissens 
ihrer eigenen Produktion als selbsterfüllende und mehrwertige Glück­
seligkeit, die als alte ευδαιμονια (eudaimonia) sich selbst zur autarken 
Substanz und zum Prinzip erkoren hat. Diese Wissenschaft »blinzelt«, 
wie Nietzsche den »letzten Menschen« sprechen lässt, sie glaubt, sie 
habe ihr »Glück gefunden«. 

Aber genau dieses Grundproblem lässt sich, wie gezeigt, sehr wohl auf 
dem Boden der Wissenschaft erkennen und thematisieren. Der wertvolle 
Mensch ist Ökonom. Er wertet, bewertet und entwertet. Er blinzelt und 
weiß um den Wert seiner eigenen Wertigkeit und den der Wissenschaft. 
Sein Glück und die »Idee des guten Lebens« werden ökonomisch be-
wertet. Das ist sein fester Wille. Und niemand will Nichtökonom sein 
oder entwertet werden.

Der Ökonom und nicht der Übermensch hat die Philosophie be­
erbt, die Religion entwertet und hat die Moral von gut und böse nicht 
mehr nötig. Wissenschaft als Vermögen zum Kapital ist unser wirkli-
cher Glaube. Wahrheit ist heute ein bloßer Tauschbegriff. Er wird an 
ökonomischer Effizienz gemessen. Was nicht effizient ist, wird aus
getauscht. Die einzige allgemeine Weltsprache ist die des Geldes. Sie hat 
Welt-Geltung. Der gemeine Wille ist nur der ökonomische, als bedingter 
Wille mit unbedingter Allgemeinheit, als alltägliche Wirklichkeit. Diese 
Werte gelten überall, soweit wir die Welt der Dinge ins Universum ex-
portieren. Ein Nichts existiert in der Natur nicht. Natur erscheint nur 
in Übergängen und Zustandsänderungen von Energie und Materie, die 
stets zugleich sind und sich doch vielfältig konkret mutierend verän-
dern, sich bewegen, aber keinen Anfangsgrund preisgeben. Das Nichts 
existiert nur als Vorstellung in der Unsichtbarkeit nichtiger Werte als 
metaphysische Anschauung. Diese machen das Leben erst wertvoll und 
sie stiften die Welt als Wirklichkeit. Werte werden immer nur getauscht, 
kein Nichts tritt an die Stelle des Wertes unseres Wissens. Mehr weiß 
das Wissen nicht.

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845292427-80 - am 19.01.2026, 05:23:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

