3. Der Wert und das Nichts,
Okonomie und Nihilismus

Kritik der Theorie von Friedrich Nietzsche und
das 6konomische Prinzip des Mehrwerts

Denken gegen die gewohnte Philosophie — Uber den
Nihilismus der Wertemoral sinnloser Werte

An Friedrich Nietzsche haben sich schon viele Philosophen versucht.
Ihn zu lesen ist eine bleibende Herausforderung. Thn zu verstehen im
Sinne eines: »Ich habe ihn oder seine Theorie tatsichlich verstanden«,
ist eher eine Option, eine Moglichkeit ohne Anspruch auf richtige At-
testation, denn die gibt es nicht. Nietzsche hat Ritsel zum Denken auf-
gegeben und keine Modelle erfunden. Ob Nietzsche sich selbst verstan-
den hat, ist dabei selbst ein bleibendes Ritsel. Aber genau das macht
ihn zur Fundgrube und zu der Quelle, die in der Geschichte der Philo-
sophie erstmals das Erkennen-Koénnen und das Erkennen-Wollen selbst
so zu denken versucht hat, dass dieses alte Denken geradezu gezwun-
gen wurde, aus seinen hirtesten Gewohnheiten auszubrechen. Das bis-
her vermeintlich sicher Erkannte wird, wie die Wissenschaft selbst, zum
Problem erhoben,

»... — denn das Problem der Wissenschaft kann nicht auf dem Boden der
Wissenschaft erkannt werden —, ...«*

Nietzsche hat damit die gewohnte Quelle unseres Denkens, die Wissen-
schaft selbst und ihre Werte zur Disposition gestellt. Er hat die Wissen-
schaft geradezu zum Problem des Erkennens erhoben sowie das Leben
selbst als Wert und die Kunst unter der Perspektive des Lebens als Ge-
genwert begriffen. Die Wissenschaft in ihrer Tradition und Gewohnheit
wird damit als bestimmte, d. h. bedingte Ethik des grundsuchenden Wa-
rum ebenso zu Thema und Problem aller traditionellen Werte wie das
Festhalten a) an und in der Gegenstandlichkeit »an sich seiender Dinge«
gegen das Werden und b) scheinbar ewiger Werte. Der Zerfall dieser al-
ten Werte ist mit Nibilismus gekennzeichnet.

1 Alle Zitate von Friedrich Nietzsche entstammen der Kritischen Studienaus-
gabe (KSA), Bdi—15, Miinchen: DTV de Gruyter, 1999. Hier: Nietzsche,
Friedrich (1999): Die Geburt der Tragodie aus dem Geiste der Musik; Kri-
tische Studienausgabe (KSA), Bd 1-15, Miinchen: DTV de Gruyter; KSA 1,
S.13.

79

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Das Verhiltnis von Logos, Epos und Mythos erfihrt erneut eine
Wandlung. Denken ist bei Nietzsche nicht blof$ logisches Vorstellen als
antizipatives Vorwegnehmen durch gesetzte und rekurrierbare Prinzi-
pien, in denen die Vernunft sich immerzu selbst spiegelt; denn diese Be-
schrankung des Blickwinkels hilt er ebenjener Vernunft in der Ausei-
nandersetzung mit der Grund-Stiftungssaga entgegen. Er will die Sinne
denken sehen, den Leib gegen das Metaphysische stellen und aus den
Instinkten heraus unsere Welt erblicken. Ein mutiges Projekt! Keine
Philosophie war bislang radikaler, hat die tiefsten Wurzeln unserer Wis-
senschaftskultur deutlicher freigelegt und problematisiert. Insofern ist
er der MafSstab und die Messlatte, die es zu tiberspringen gilt, voraus-
gesetzt sie wird erst einmal als solche erkannt, denn sie ist als intellek-
tuelle Hiirde schon haufig unterlaufen worden.

Ethik, Moral und Erkenntnistheorie, aber auch einige der 6konomi-
schen Wurzeln sind von ihm anders freigelegt worden als zuvor, aber
er hat sie nicht begrifflich serviert, nicht erneut in Ideen eingesperrt.
Begriffliches Denken als gegenstindliche Fixierung, gemeinhin Defini-
tion genannt, ist das Kernanliegen jeder Erkenntnistheorie. Hier wird
aber diese Gewohnheit, d. h. die Eingewohnung (nog; €éBog; ethos) nicht
auf stets vorgangige Begriffe, etwa auf ein Apriori oder eine Idee an
sich bezogen. Vielmehr fithrt Nietzsche das Denken auf die Instinkte zu-
riick, aus denen das Denken dann gegen diese Instinkte als Philosophie
und Wissenschaft ethisch hervorgetreten ist. Der vodg (nous), der mit
Geist, aber auch mit Vernunft und Verstand philosophisch wie religios
verkiirzt und ideologisch tibersetzt wurde, wird in seiner tiefen Her-
kunft — seiner Genealogie — gedacht als ein Wille zum Leben und nicht
zum metaphysischen Uberleben, nicht als ein Wollen eines erdachten —
geistigen — Zweckes, nicht als ein teleologisches oder eschatologisches
Um-zu, nicht als Idee um éiber das Leben hinaus zu leben und dieses
damit als unwahr oder falsch zu entwerten. Leben bei Nietzsche ist die
lebendige, die leibende Immanenz des permanenten Augenblicks eines
triebhaften Wollens und nicht die Transzendenz des sich Wegfliichtens
in eingebildete Scheinwelten hinein, die fiir ihn blofs fingierte Hinterwel-
ten eines Jenseits als triebfreies asketisches Ideal eines ewigen, himmli-
schen Glickes darstellen. Seine Blickrichtung zielt nicht(!) darauf, eine

»unsterbliche Seele, sondern viele sterbliche Seeleninsich zu
beherbergen. «*

Das Wort Nous meint in einer seiner urspringlichen Bedeutungen so
viel wie »Witterung aufnehmen« oder »schniiffeln« und war die fri-
he Ausrichtung der animalischen Orientierung unserer Blickrichtung,

2 Menschliches, Allzumenschliches II; KSA 2, S. 386.

8o

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

in die wir dann »sehen« und nachfolgend erst »erkennen«, bevor der
Nous auf die Ratio von Denken als Entsprechung von Vernunft und
Verstand als das Erkennen von Griinden in und vermége von Ideen
hin verkiirzt wurde. Damit wurde die Wahrnehmung durch Instinkte
als blof§ brutal, d.h. tierisch denunziert und abgewertet. Ideen lassen
sich nicht sinnlich begreifen, nicht erschniiffeln. Eine Philosophie des
Leibes und damit der Instinkte, wie Nietzsche sie gefordert hat, ist da-
her genealogisch urspriinglicher und insofern natiirlicher als die gerei-
nigte Erscheinung der kd@apoig (katharsis) einer Seele als Prinzip, wie
sie in der platonisch-christlichen Vorstellungswelt als Anfangsgrund
dieser Ideologie auftaucht. Bereits hier geht das rein Begriffliche dem
Leben scheinbar selbst voraus, als Seele, als Prinzip, als Ursache, als
Sein, als Gott, d. h. immerzu als Idee und niemals sinnlich. Kein In-
stinkt kann von diesen Begriffen etwas begreifen, sie sind fiir Nietzsche
Scheinwelten. Erkenntnistheoretische Begriffe sind daher die Eigenwer-
tigkeiten des Denkens, sie sind das Selbstbeziigliche einer intellektuel-
len Anschauung, nicht aber schon deshalb eine Sicht auf die Werte des
Lebens! Solche Werte des Lebens, die Nietzsche allerdings auch noch
gesehen haben will, sind ein philosophisches Erbproblem, ein Gende-
fekt philosophisch-moralischen Vorstellens, auch in seiner Genealogie
der Moral.

In der Wertigkeit erkenntnistheoretischer Kernbegriffe und als Aus-
druck von Wertigkeit tiberhaupt wird — mit Nietzsche gesagt — das Le-
ben vielmehr gegenstandlich gefasst, es wird schitzend und abschitzend
zum MafS des Lebens. In diesen Begriffen spiegelt sich das ideelle Den-
ken wider und wieder, es tradiert sich zur ethischen Denkgewohnheit
einer bewertenden Anschauung, die sich zunehmend verstetigt. In dieser
tradierten Verstetigung wird dieses Vorstellen scholastisch und denkt
sich nicht mehr radikal sinnlich von seinem natirlichen Ursprung her.
Es wird — mit Platon — zur Selbstspiegelung, zum &idwhov (eidolon), in
der die von den Instinkten gereinigte Seele sich selbst ideenhaft wider-
spiegelt. Das Trugbild der Selbst-Spiegelung wird zur gesamten Grund-
lage aller Wissenschaft und ihrer Entwicklung bis heute, als das Ideal
reiner Begriffe und Kategorien. Diese Selbstspiegelung in ihrer Verste-
tigung als Denkgewohnheit zu erkennen und zu durchbrechen, ist ein
Denken gegen alle Gewohnheiten, mithin gegen jede philosophisch-re-
ligiose Ethik und Moral, gegen die Okonomie der reinen Giiter und
gegen die Erkenntnis eines Guten, gleich ob dieses » Gut(e)« ontologisch
als aYabtov (agathon, Gute) oder nur moralisch, heute aber vor allem
okonomisch vorgestellt wird.

In seiner Erkenntnistheorie werden gerade diese Wertbegriffe des Gut-
seins zum Problem als solchem, denn in diesen Begriffen speichert

sich die Zeit als ewige und gottliche Jenseitigkeit, die das sokratische

81

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Denken mit der Ideologie des Nazareners verkntpft und gegen die Na-
tur und damit gegen das Leben selbst stellt. Es ist diese Scheinwelt ge-
reinigter Instinkte, die Nietzsche radikal kritisiert, die Perspektive einer
idealisierenden Abstraktion vom Leben, die das Christentum von der
sokratischen Philosophie fiir ihre eigene Doxa (80o&a = Meinung in der
Bedeutung dessen, wie es mir erscheint) plagiiert hat,

»... denn Christenthum ist Platonismus fiir’s »Volk«.«3

Es ist die menschliche Natur, die Nietzsche in der wissenschaftlichen
Fassung einer metaphysisch-bewerteten Natur und Erscheinung proble-
matisiert, insbesondere die platonisch-christliche Ideologie, die sich den
Menschen als ein moralisch hoheres und finales Wesen in einer bereits
wesenhaften Vollendung vorgestellt hat. Diesem Moralwesen scheinen
Werte gegeben, um sich an diesen gegen den Tod und das Werden fest-
zuhalten, bis die Erlosung diese Werte im Jenseits kassiert. Damit ent-
wertet sich der Mensch gerade in seiner Wertsetzung als Mensch, denn
anstatt sich selbst als Willen zum Leben zu denken und damit auch das
Sterben als Natur des Werdens und dieses Werden des Lebens radikal zu
bejahen, setzt sich der Mensch als Gegenstand seiner erdachten Werte
fest und beugt und verbeugt sich unter und vor diesen. Er will nicht
iiber sich als Mensch hinauswachsen, vielmehr nur aus seinem Mensch-
sein erlost werden. Der Mensch ist, um seiner moralischen Wertigkeit
willen, sein eigener Gefangener gegen das Werden der Natur. Dieser
Widerspruch zur Natur und damit zum biologischen Menschsein ist
das Kernanliegen seiner Philosophie. Der Mensch ist fir Nietzsche nur
ein »Ubergang«, ein »Wanderer«, ein » Voriibergehender«, der sich erst
durch dieses Sich-Verweigern gegen seine Uberwindung als feststellen-
des Subjekt und als Substanz bildet — und dies durch religiose und mo-
ralische Einbildung in Abhidngigkeit von einer scheinbar hoheren Macht
und Gnade. Fur ihn ist daher diese Einstellung décadance gegentiber
dem Unausweichlichen und Unabwendbaren, dem amor fati, der Liebe
zum eigenen Schicksal, dem Untergang des Individuums und seiner Art.
Gegen dieses amor fati stemmen sich die philosophischen und religiosen
Werte, die dem Menschen in ihrer gespiegelten Gegensitzlichkeit einen
freien Spielraum suggerieren, in dem sich der Mensch gegen die Natur
stemmt und dafiir eine eigene (seine) Wertigkeit erlangt, die aber letzt-
lich blofSer Glaube bleiben.

»Der Grundglaube der Metaphysiker ist der Glaube an die
Gegensidtze der Werthe.«t

3 Jenseits von Gut und Bose; KSA 5, S. 12.
4 Ebd.,S. 16.

82

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Diese Gegensitze, gut versus bose, gut versus schlecht, seiend versus
nichtseiend, wahr versus unwahr, Sein versus Schein, Sein versus Nichts,
Wesen versus Erscheinung etc. sind nur nichtige, wertlose Vorstellungen
einer platonisch-christlichen Doppelwelt aus Diesseits versus Jenseits,
einer sichtbaren versus einer unsichtbaren Welt. Nietzsche zerreifst mit
aller Kraft die liebgewordenen Gewohnheiten der dsthetischen Schein-
welt leidvollen Hoffens und geduldvollen Erleidens zum Wohle der
Herrschaft der Priesterkaste und ihrer NutzniefSer, die eine »Erlosung
von allem Ubel« zum eigenen Vorteil und gegen alle Natur erfunden
und immer wieder versprochen haben. Nietzsche — und nicht Kant -
hat damit die Freiheit zum echten Thema gegen die Herrschaft erfunde-
ner(!) Werte erhoben. Es ist der Blick, der ein Freisein von diesen Werten
erstmals zu thematisieren suchte.

Die Natur des Obsiegen-Wollens tiber das Schwache, nicht der Prediger
des Mitleidens an der Natur und am Leben mit seiner devoten, als Hoff-
nung auf Erlosung missverstandenen Schwiche, hat den Willen zur Macht
aus der Kraft der Instinkte hervorgebracht. Nietzsche schleudert den lust-
abwertenden Sokraten und Nazarenern mit aller Entschlossenheit die von
Platon geachteten »untersten Teile« der Seele, die Begierden als das eigent-
lich Kraftvolle und Lustvolle, den sich wollenden Trieb zum Leben ent-
gegen. Er sieht sich als »der Antichrist«. Nicht das Asketische und seine
Ideale, sondern die Instinkte wollen iiber sich hinaus, sich durchsetzen
und herrschen als Macht. Sie zu bejahen ist die Freiheit eines kunstvol-
len anstelle eines duldvollen und unterwiirfigen Lebens aus eingebildeter
»Pflicht« einer Notwenigkeit transzendentaler moralischer »Imperative«
gegeniiber, wie die Kantische Verdrehung der Freiheit zur moralischen
Notwendigkeit diese gar zu einer Jedermann-Maxime erhoben hat.

»Bewegungen sind Symptome, Gedanken sind ebenfalls Symptome: die
Begierden sind uns nachweisbar hinter beidem, und die Grundbegierde
ist der Wille zur Macht. — »Geist an sich« ist nichts, so wie »Bewegung
an sich« nichts ist.«’

»Unser Intellekt, unser Wille, ebenso unsere Empfindungen sind abhingig
von unseren Werthschitzungen: diese entsprechen unseren Trieben und
deren Existenz-Bedingungen. Unsere Triebe sind reduzierbar auf den Wil-
len zur Macht. Der Wille zur Macht ist das letzte Factum, zu dem wir hi-
nunterkommen.

Unser Intellekt ein Werkzeug.

Unser Wille

Unsere Unlustgefiihle

Unsere Empfindungen schon abhingig von den Werthschitzungen«.6

5 Nachgelassene Fragmente; KSA 12, S. 25.
6 Ebd.; KSA 11, S. 661.

83

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Aus diesem permanenten Trieb der sich durchsetzen wollenden Instink-
te, dem Willen zur Macht heraus gedacht, bestimmt er das metaphysi-
sche Leitbild des Menschen neu:

»[D]ass der Menschen das noch nicht festgestellte Thier ist«.”

Dieses Tier, das zwischen seinen Instinkten und seinem Intellekt un-
entschieden bleibt und hin und her geworfen ist, ist nur ein »Hin-
tbergehender«, ein »Wanderer«, ein » Tdnzer« auf einem Drahtseil iiber
einem Abgrund, der tiber sich hinaus will, aber nicht den Mut und die
Kraft findet, genau diesen Willen zum »uber sich als Mensch Hinaus-
wollen« aufzubringen. Diese letzte und entschlossene Konsequenz eines
instinktgetriebenen, radikalen Wollens, den puren Willen zur Macht,
den sieht nur Zarathustra als sein eigenes Spiegelbild im Werden seines
Augenblicks im Uber- und Durchgang zum Ubermenschen, der diese
Instinkte bejaht, seine intellektuelle Kraft daraus zieht und sich dieser
nicht mehr aus jammervollen asketischen Ideen schamend zu entziehen
sucht. Dieser Ubermensch bricht mit allem, was fliichtig und schwach
aus der Natur in eine ubersinnliche Welt entfliechen will. Er bricht mit
den Grunddogmen der platonisch-christlichen Angstlehre, die das Le-
ben verleugnet und als minderwertig abschitzig, als blof diesseitig ver-
achtet. Nietzsche macht den Leib statt der Seele zum Thema und Mittel-
punket, er sieht den Geist als Teil des Leibes, nicht als Einpflanzung oder
»Einhauchung« aus einer jenseitigen Welt praexistenter Seelen eines
»Geistes an sich« oder eines priexistenten Gottes.

Der Mensch, der an sich selbst, seiner Seele (yvxi) und damit zuerst
an dem alten platonischen »an sich« (kath’auto) als dem hochsten, weil
reinen Wert seines Gutseins festhalt, steht und stellt sich gegen die Na-
tur und den Willen der Natur: das ewige Werden als werdende Ver-
nichtung des Bestehenden, aus dem Neues und Leben hervorgeht. Der
Mensch, der sich als Mensch will, aber selbst nicht vergehen will, son-
dern immerzu Mensch bleiben will, bis er davon erlost wird, der birgt
den Nihilismus nichtiger Werte in sich. Dieser Mensch stellt sich gegen
sein amor fati und gegen diese produktive Destruktion der Natur, um
sich durch diese scheinbar ewigen Werte »an sich selbst« festzuhalten.
Damit entwertet der Mensch geradezu durch sein Gut-Werten das Le-
ben, stemmt sich gegen das Unabinderliche. Er verrit seine Tugenden,
d. h. die Einstellung zur Bestheit des sinnlichen Lebens, zugunsten nun-
mehr hinfallender hochster metaphysischer Werte des Seins, der Einheit
und des Zwecks, die ihn kosmologisch, d. h. mit Blick auf das Ganze
des Erkennen-Konnens, geleitet haben, aber sich nun in der radikalen
Entwertung befinden, weil die moderne Wissenschaft diese Werte nicht

7 Jenseits von Gut und Bose; KSA 5, S. 81.

84

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

mehr anerkennt und benotigt. Sie verehrt sich nur positivistisch selbst
im Begriffe der Wirklichkeit als ihrem eigenen Spiegel-Gegenstand und
okonomischen Eigenwert.

Zudem ist heute anzumerken: Wissenschaft dient 6konomisch ver-
wertbaren Werten, diese erhalten eine Forschungsforderung und die
Industrie verfolgt nur verwertbare Zwecke in ihren R&D-Program-
men. Mit dem wachsenden Zerfall des platonisch-christlichen Gutseins
und dem sich radikal durchsetzenden entelechischen Vorstellens eines
okonomisch verwertbaren Zweckes wird »das Gute« zum wirtschaft-
lichen Gut, dann zur Ware als Kapital und heute zum Wissenskapital.
Die obersten Werte, die Nietzsche kritisierte und deren »Hinfall« den
Nihilismus sichtbar machen, sind Sein, Einheit und Zweck der alten
Ontologie. Ontologie ist die logische Vorstellung von den Griinden und
der Wesenheit des Seienden im Ganzen und - theologisch umgedeutet
— deren Riickanbindung (d. h. Religion von religio) an ein gottlich-des-
potisches Vorverfugt-Sein als Zweck jenseitiger Ziele eines kosmologi-
schen Sinnes. Diese alten Werte haben auf den modernen Menschen,
der von positivistischer Wissenschaft, mathematischen Kalkiilen und
okonomischer Gier getrieben ist, keine grundgebende Bindungskraft
mehr. Es sind daher nibilistische Werte der hinfallenden Ontologie, die
ein nihilistisches Wollen als 6konomische Selbstverwertung nach sich
ziehen. Diese Wurzel ist das Problem der Werte und das Phanomen des
Mehrwerts als Prinzip.

Wenn die obersten Werte hinfillig werden, dann liigt in dieser Weise
der Anfang und nicht die erst heute daraus hervorgetriebenen falschen
oder faulen Friichte, gegen die heute immer noch mit Vehemenz und
Larmoyanz moralisiert wird. Gegen den Hinfall dieser alten Werte
und damit gegen die Kraftlosigkeit ihres vergangenen Glanzes sowie
ihrer alten metaphysischen Bliitezeit wird immer wieder und immer-
zu sinnlos moralisiert. Diese Sinnlosigkeit ist aus den Sinnstiftungen
selbst entstanden und die spiirbar werdende Sinnlosigkeit dieser morali-
schen Werte ist der Hinfall der Orientierungen, die doch immer noch
und wieder im Namen eines hoheren Guten erneut gerettet werden sol-
len. Dies ist die décadance der Moralisten, wie Nietzsche sie kritisiert.
Er hat deshalb die »Umwerthung aller Werthe« verlangt,® sich damit
aber selbst in die traditionelle Rolle des philosophischen Besserwissers
gestellt, dem die Welt, ahnlich wie Schopenhauer zuvor, auch gestaltbar
und d. h. vor allem als Wille und Vorstellung erscheint.

Die Entwicklung des »heraufziehenden europdischen Nihilismus«,
die moralische Wertentwertung, lasst die alten Werte platonisch-christli-
chen Vorstellens zur » Wiiste« werden, in der das sinnliche Leben nun in
eine nihilistische Perspektive umschligt. Diese hinfallenden Werte sind

8  Ecce homo; KSA 6, S. 328.

85

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

es, die der Gut-Mensch in sich birgt, die ihm aber nun keine leitende
Orientierung mehr zu stiften vermogen. Die moderne Wissenschaft ist
weder sikular noch ontologisch ausgerichtet. Thre Orientierungen ent-
stammen der Zwecksetzung der Wirklichkeit und der MafSe ihrer Ver-
wertbarkeit, die aus ihr selbst resultieren. Insofern hat der platonisch-
christliche Gut-Mensch diese Wiiste selbst hervorgebracht, gerade weil
er sie moralisierend zur Pflicht erhoben hat und durch seinen Glauben
und sein Streben nach dem Uberleben, nach der Teilhabe (methexis) am
Ewigen und Gottlichen fixieren wollte.

Auch der Sozialismus ist nur eine weitere nihilistische Variante der
zerfallenden Erkenntnistheorie des »Gut-Menschentums«. Auch er
dient solchen Pflichten. Diese sind allerdings nun reziprok der eingebil-
deten Diesseitigkeit verpflichtet, wie Marx sie ausgerufen hat. Er hat die
platonische Ontologie nicht als Problem seiner Begriffe durchschaut, le-
diglich den Spatplatoniker Hegel gedreht, ohne diese tiefe Gegenstands-
befangenheit des Jenseits in der gedrehten Verkehrung des Diesseits zu
durchschauen: ein soziologisches Projekt. Nietzsche hat Marx als alten
Ontologieglaubigen zuerst entlarvt:

»Die wahre Welt haben wir abgeschafft: welche Welt blieb tibrig? Die
scheinbare vielleicht?... Aber nein! Mit der wahren Welt haben
wirauch diescheinbare abgeschafftl«

Die falschen Begriffe, die Marx als Fetisch des verkehrten Bewusstseins
kritisierte, sind nur die Kehrseite der jenseitigen Idealisierung. Eine Hal-
bierung dieser Begriffe kann die Wurzeln dieser Ontologie daher nicht
uberwinden. Der alte Idealismus wird nur als Materialismus gedreht,
aber als solcher weitertransportiert. Marx hat durchgangig in den Be-
griffen der Ontologie gedacht und getextet, ohne hierbei auch nur ein
einziges Mal ein fundamentales Erkenntnisproblem zu sehen. Sein,
Ding, Gut, Zweck, an sich und alle anderen kardinalen Begrifflichkeiten
der Ontologie hat er unkritisch, wie selbstverstandlich, weitertranspor-
tiert. Marx war auch ein platonisch-aristotelischer » Gut-Mensch«. An
diesem Konflikt der halben Wahrheit und ihrer Werte entziindet sich fir
Nietzsche das Problem der Wissenschaft und des Menschen, an ihnen
geht er zugrunde. Die alten Werte werden wertlos, moralische Werte
erscheinen als solche sinnlos. Der Diesseitsbezug des Materialismus
ist auch nur ein Schein, ein anderer Selbstbetrug, der die unreflektierte
Halbwelt moralischer Werte als gesellschaftliche Gleichheit und diese
Gleichheit als moralisch legitimierte Gerechtigkeit verkauft. Letztere
entlarven sich ebenfalls als nutzlose Sinnstiftungen, denen die Bindungs-

9  Gotzen-Dammerung; Wie die »wahre Welt« endlich zur Fabel wurde; KSA
6,S. 81.

86

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

kraft fir das Ganze des kosmologischen Zusammenhangs fehlt und die-
ser dadurch als Zusammenhang verlorengeht: passiver Nihilismus. Der
»Socialismus« ist nur eine weitere Spielart des Nihilismus:

»Der Socialismusistder phantastische jiingere Bruder des fast ab-
gelebten Despotismus, den er beerben will; seine Bestrebungen sind also
im tiefsten Verstande reactionar. «*°

Der Mensch glaubt nicht mehr an die obersten Leitwerte aller denkba-
ren Perspektiven. Er resigniert oder versucht diese Werte wieder zu re-
animieren, jedoch ohne dass Einheit, Zweck und Sein als Blickrichtung
uber den Nihilismus hinaus noch glaubhaft gemacht werden konnten.
Diesem Menschen, der seine eigenen Sinnstiftungen, in denen er sich
selbst zum Gegenstand gesetzt und darinnen befangen und sinnlos ge-
macht hat, gilt der Satz:

»Die Wiste wichst: weh Dem der Wiisten birgt!«™*

Das »Gute an sich« bei Platon, das » Gut-sein-fiir« des Aristoteles, das
»bonum morale« des Augustinus von Hippo, das »summum bonum«
des Thomas von Aquin, »das Ding an sich« bei Kant, die »Person als
Eigentum an sich selbst« bei Hegel und die » Ware als sinnlich-iibersinn-
liches Ding« von Marx sind die wesentlichen Figuren dieser sinnlosen
Gegenstandlichkeit, in denen jeweils ein Gut-Sein als Zweck des (eige-
nen) Seins und der Wert der Seele anstelle des Lebens einheitlich und
grundgebend vorgestellt werden. Sie sind die Wiisten, nichtige Werte des
ontologischen Nichts, sinnlose Sinnstiftungen.

»Vergifl nicht Mensch, den Wollust ausgeloht: du
bist der Stein, die Wiiste, bist der Tod ...«"

Nietzsches Philosophie ist als Ethik zugleich eine Kosmologie. Die
»Wollust« ist das Streben nach Gliickseligkeit sowohl in der anima-
lischen Lust als auch in der metaphysischen Erhebung tiber und gegen
diese; sie ist der alte und stets bleibende selbstmotivierende Zweck
menschlichen Wollens, die Lust am Wollen. Diese so verstandene Wol-
lust hat aus diesem Glickwollen alle scheinbar allgultigen obersten
Werte als Kristallisationen der wissenschaftlichen Perspektive pro-
duziert, um den Tod zu verdrangen. Aber der Mensch ist der Tod, er
kann ihn nicht hinweg-wollen. Sein tiefstes Wollen ist der Grund seines

10  Menschliches, Allzumenschliches I; KSA 2, S. 307.
11 Also sprach Zarathustra IV; KSA 4, S. 380.
12 Dionysos-Dithyramben; KSA 6, S. 387.

87

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Uber-den-Tod-hinaus-Wollens: die Wissenschalft, die erst diesen Wert als
Ziel erschaffen hat!

Die Wissenschaft ist der grundstiftende Wertewille aus eigener Lust
zur Selbstbestimmtheit (autarkia) einer menschlichen Glickseligkeit
(eudaimonia) als Entsprechung (analogia) des Guten (agathon) in der
Autonomie (autonomia) dieses Willens zum Uberleben. Nietzsche
sucht daher den Widerspruch zu jeder vorgingigen sokratischen Phi-
losophie, die diesen Werten gehuldigt hat, und ist in dieser Rolle der
bislang tiefste Kritiker der Wurzeln unserer Kultur. Nietzsche ist daher
nichts fur Philosophieanfinger, nichts fur ideell Gut-Gldubige, nichts
fur angstlich-schiichtern Frommelnde und nichts fur pflichtwillige,
emporungsbereite Moralisten als Gut-Téter. Er hat eine Philosophie fiir
den erwachsenen Denker versucht. Er spricht den wissenden Leser an.

»Geh nur dir selber treulich nach:—
So folgst du mir — gemach! gemach!«'

Funf Kernthemen kennzeichnen seine Theorie:
1. Die ewige Wiederkehr des Immergleichen
2. Der Wille zur Macht
3. Der Hinfall der kosmologischen Werte
4. Der heraufziehende europiische Nihilismus
5. Das Leben als Wert: eine Ethik des Leibes, der Instinkte und der
Kunst

Alle Kernthemen sind, modern gesprochen, vernetzt. Kein Kernthema
versteht sich nur isoliert aus sich heraus. Es gibt aber keinen Ariad-
nefaden, wie in einer logisch-systematischen Traditions- und Schulphi-
losophie. Die Blickrichtung, die er einnimmt, ist der Blick durch die
Historie des Erkennenden hindurch, eine Genealogie. Damit nimmt er
die Erkenntnis im Augenblick des Hier und Jetzt im stetigen Werden des
vernichtenden Vergehens, des unabwendbaren Untergehens, dem alles,
also ausnahmslos alles unterworfen ist und aus dem alles erst hervorge-
bracht wird, zugleich in den Blick. Diese Perspektive ist als der Wille
dieses Werdens gedacht, aber auch und zugleich als die Vergegenwirti-
gung der Geschichte dieses Werdens, als historisches Bewusstsein seiner
eigenen Denkgewohnbheit, die der tiefblickende Zarathustra kennt und
kritisiert. Seine Genealogie ist nicht nur rekonstruierende Erinnerung,
sie ist vielmehr auch die Vergegenwirtigung unserer Urinstinkte, die
wir heute in den »Genen« unseres Leibes, den zutiefst animalischen
Instinkten verorten und nicht intellektuell negieren und eigens befeh-
ligen konnen. Diese Vergegenwartigung ist das Denken von Zeit als

13 Frobliche Wissenschaft, Vademecum; KSA 3, S. 354.

88

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Geschehen unseres Wollens. Zeit und Wille sieht Nietzsche im Zusam-
menhang.

Zeitdenken ist aber weder eine lineare Gleichung (eines von gestern
tiber heute nach morgen), noch eine Hyperbel, die unendlich (ewig) him-
melwirts zeigt. Heilige Werte einer fixierenden Endzeit haben hier kei-
nen Bestand, sie sind nur erdachte, erlogene, selbstbetriigerische Werte.
Sie fallen hin, weil sie selbst nichts in sich haben, in ihrem vorgestellten
» An-sich-Sein« als etwas Ewiges und Gottliches. Hier hat aber zugleich
auch eine produktive Destruktion der Theorie von Nietzsche zu begin-
nen, an seinem abgriindigsten Gedanken, dem Erkennen des Erken-
nen-Konnens als Wille der Natur im Horizont einer mehrzeitigen Zeit,
denn auch Nietzsche denkt Ewiges, wenn auch anders als die Tradition.
Ein Wille der Natur, der sich zur »Macht« bringen will, ist immer auch
ein unterstellter Wert als Entsprechung einer Gleichsetzung, namlich
der von Kraft und Richtung als Entschlossenheit eines Bewusstseins zur
Macht, die er bei anderen kritisiert hat.

Dieses Problem der Gleichsetzung im Erkennen des werdenden Er-
kennens ist ein sehr altes Thema und wohl das dlteste und das grundsitz-
lichste der Wissenschaft tiberhaupt. Letzte Grinde des Erkennens sind
zuerst erste Prinzipien. Diese Gleichsetzung konnte auch Nietzsche
nicht umgehen oder abstreifen. Seine Letztbegriindung ist der » Wert des
Lebens«, also wieder ein Wert. Dieser steht dem »Augenblick« entge-
gen, denn der sieht keinen Wert, Nietzsche aber scheinbar schon.

Der Augenblick ist Nietzsches bevorzugtestes Wort neben dem
»groffen Mittag« als Pivot zur Unterscheidung von Sinnlichkeit und
Metaphysik, ein Codewort zur Bestimmung des Sichtbaren und des Un-
sichtbaren, des Ewigen und des Verginglichen. Es ist ein altes, sehr altes
Problem der Entstehung und dann differenzierenden Trennung unserer
Denk- und Sprachgewohnheit — letztere stammt aus dem Indogerma-
nischen, das gilt fiir das Altgriechische, wie fiir das Deutsche. Erkennt-
nistheorie ist in die Problematik des opa (lat. spater ora, dt. anschau-
end) und opa® (oraoo, spiter eidos, dt. eidetisch sichtbar, sehend oder
beobachtend) und des aopatov (des Unsichtbaren) ge- und begrindet.
Immer geht es um eine Variante des Sehens, das Wissen, spater Evi-
denz (von lat. videre, dt. sehen) genannt wurde. Diese Problematik ist so
alt wie bleibend aktuell und sehr komplex. Die opa®/opa Problematik
entstammt dem alten Sanskrit, das tber den griechischen Mythos, den
Nietzsche verehrte und liebte, sich dann spater in der europdischen Phi-
losophie wiederfindet und widerspiegelt. Die Religionen sind nur auf
das opa des spiteren ora fixiert, einer eingebenden Anschauung, die
das spitere Mittelalter als contemplatio und dann als ora in der Be-
deutung von beten und noch spater als intellectus verandert hat. Diese
Anschauungen sehen aber nur das stets Unsichtbare, das aoraton ih-
rer eigenen Einbildung, dem nichts anderes vorausgeht. Kant hat diese

89

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Anschauungsweise spiter als Rezeptivitdt durch gegebene, sogenannte
Anschauungsformen a priori erneut geheiligt und damit tief vergegen-
standlicht. Er hat den Menschen nur als gegenstandlich-sinnlich gesehen
und damit erneut passiv und erleidend im Sinne des Pathos bestimmt.
Hegel und Marx sind dem gefolgt. Der leidende Mensch ergotzt sich an
seiner selbstgeschaffenen Not notwendiger Gegenstandlichkeit, dieser
passiven Erduldung rezeptiver Wahrnehmung seiner einbildenden As-
thetik (aisthesis), die er fremd als Pathos (von pathein, erdulden, er-
leiden) bestimmt sieht. Er sieht die Folge der Gestalten seiner selbst-
geschaffenen Kausalitit. Wir nennen dies heute sachlich und scheinbar
naturlich die realen Gegenstinde der Wirklichkeit und ubersehen dabei
deren metaphysische Herkunft und unsere Befangenheit.

Auch das oma hat eine spezielle Genealogie. So wurde aus dem
Ehren und Verehren vorgestellter Gottheiten genealogisch ein betendes
Sich-in-die-Gottheit-Hineindenken, dann ein zunehmend rigoroseres
den Gotteswillen exekutierendes Wollen, sodann ein blofS kausal-logi-
scher Begriff einer letzten oder ersten Substanz als Monade ihrer Selbst-
setzung und diese damit zum ersten und letzten Prinzip einer causa
prima, dem hochsten Wert als unteilbarem Ding, wie bei Leibniz. Re-
ligion wird als Metaphysik zur »ersten Wissenschaft« und damit zum
Zerfall der Erkenntnistheorie selbst. Gerade indem sich die Religion als
philosophische Metaphysik ein- und selbst tiberholt, beraubt sie sich
zugleich ihrer tiefsten Wurzeln. Im Grunde dieser Begriindung, die auf
einen wesenden Prinzipiengott als logisches Kalkiil hinzugedacht wird,
deprivatisiert sie ihren Glauben zum 6ffentlichen Tauschgegenstand, der
gegen andere kausale Grundbegriffe der Ontologie eingetauscht werden
kann. Das Motto dieser Gleichung heifst: Gott, Gut, Giiter und Herr,
Herrlichkeit, Herrschaft oder Schopfung, Substanz, Kapital.

In dieser Deprivation eines wissenschaftlich fixierten Gottes wird der
Glauben abgeschafft. Nur ein grund-loser Glaube kann glaubig sein!
Die feine Unterscheidung zwischen dem sehenden Erblicken und einem
einbildenden Anschauen wird verschmolzen und Glauben damit zur
Tat-Sache der vorstellenden Vernunft, d. h. zum Gegenstand. Ein Gott
und ein Glaube, der erst im wissenschaftlichen Beweis, als Ergebnis des
radikalen Zweifels, als ein Produkt der Skepsis auf dem Grunde des
zweifelnden Prinzips glaubwiirdig ist, ist nichtig und wertlos als Glaube,
wie auch das Gott als Gegenstand nur noch ein logisches Resultat und
eine Restgrofle der kausalen Logik ist. Das Gottliche als das geradezu
Nichtbegriffliche, als ein Unbegreifliches, als etwas, das kein etwas zu
sein vermag und was nur als Unsagbares ist, ist dann tot und vergangen,
der Glaube nichts mehr wert. Sein Wert als Gott kann nur sein Nicht-
wert sein, aber das hat noch kein Priester verstanden oder gar gewollt.
Die Philosophie als Theologie hat sich selbst eingesperrt und verdingt
im dinghaften Gott, einer Substanz, einer Monade, eines logischen An-

90

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

fangsprinzips. Der Glaube hat hier nur noch sekundiert. Diese Gotter-
lehre wird zunehmend nichtig. Das Nichts des neuen Scheins der Werte
ist der neue und starke Gott und heifdt zunichst, ckonomisch gefasst,
das Kapital. Hier entsteht das neue Absolute, dem auch die Piapste und
Bischofe huldigen und folgen. Das Goldene Kalb des Altertums heifSt
bei der heutigen Priesterkaste Bank, Immobilie, Wertpapier, Unterneh-
mensbeteiligung und Kirchensteuer oder Palais, Palast, Gold, Marmor,
Dienstwagen und anderer Prunk zum Lustgewinn, auch Kinder beiden
Geschlechts werden von diesen Priestern noch geliebt! Das ist die re-
ale Welt des Diesseits, ein Eldorado nichtiger Moralitdt im Namen der
Werte einer kausal vorgestellten Gottheit und dies alles aus verntinf-
tigem Glauben und tiefem Grund heraus. Dies sind die augenfalligen Er-
scheinungen der »hinfallenden Werte«, der Humus fiir den »heraufzie-
henden europaischen Nihilismus«, wie Nietzsche dies benannt hat. Er
hat dieses Problem spektakulidr mit dem Satz bezeichnet:

»Gott ist todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getodtet! «™

Er hat das Problem pointiert ausgedriickt, zugleich aber selbst tiberse-
hen, dass jede Interpretation oratischen Anschauens ein ora bleibt und
sei es der Glaube an den Gott in sich als einen Kiinstler, der nur aus sich
heraus produziert, das Apollinische und das Dionysische gemeinsam
gegen sich wirken ldsst als das Rauschende einer sich berauschenden
Wissenskraft und Macht, als Kunst des Lebens, als Musik.

»— [Dlie Wissenschaft unter der Optik des Kunstlers zu sehn, die Kunst
aber unter der des Lebens ...«!*

Kein Instinkt kann sich als Wille eidetisch — also als etwas Vergangenes
des Gesehenen — begreifen, wir miissen uns anschauend selbst verehren,
wenn wir Uber unsere Kunstfertigkeit verwundert sind oder alte my-
thische Gottheiten als Unseresgleichen in uns wirken sehen. In der Tat,
ein sehr schwieriges Problem, an dem auch Nietzsche in lichter Hohe
gescheitert ist. Wille ist schon Interpretation des Instinktes. Ein Wille,
der auch nur meint und glaubt, weil er nicht wissen kann, was sein
Wissen kiinftig und gegenwirtig wissen will und wissen wird, muss
auch sein Wertecredo als blanke Metaphysik verwerfen. Die » Optik des
Kinstlers« ist schon die eines sich auf etwas Verstehenden im Wissen
seines Verstehens. Das bestimmt den Kiinstler in der Gestaltung von Ge-
stalten, namlich durch Wissen, Eingebung und Fertigkeit. Ein Kiinstler
weifl um seine Technik, ist ein technitis, ein Konner aus verstehendem

14 Frobliche Wissenschaft; KSA 3, S. 481.
15 Die Geburt der Tragodie aus dem Geist der Musik; KSA 1, S. 15.

91

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Wissen heraus. Kein Kiinstler kann Werte schaffen, die nicht als wahre
Werte gelten wollen und sollen und damit als etwas scheinen, etwas
abbilden im »Umbilden« unter einer Perspektive des Lebens. Nietzsches
Schlisselsatz bleibt befangen in der Tradition des wertenden Anschau-
ens. Auch der Kiinstler, den er sieht, kann seine Finger nicht vom Werten
lassen und auch dieser Schopfer scheint zu wissen, was ein »zuletzt« ist,
wenn es gilt, diesem wieder Geltung zu verschaffen:

»Wahrheitist die Art von Irrthum,ohne welche eine be-
stimmte Art von lebendigen Wesen nicht leben konnte. Der Werth fur das
Leben entscheidet zuletzt. «*¢

Diesen Satz vermag kein Instinkt zu sagen oder zu wollen, wenn nicht
der Wille den Wert schon zuvor geschaut hat als das Gespiegelte Seines-
gleichen. Incipit tragoedia Nietzsche!

Denken als wollendes Sehen ist kaum im Intellekt von diesem(!) als
Instinkt zu trennen, weil wir nichts sehen, was wir nicht auch denken
konnen, wohl aber etwas uns vorstellen konnen, was wir niemals sehen
konnen und werden (das Metaphysische), aber nichts von dem sehen,
was wir nicht sehen wollen. Denn wir sehen nur etwas, wenn wir unsere
Augen willentlich nicht verschliefSen, sonst sehen wir nur das Eidetische,
das Oratische mussen wir uns einbilden. Nietzsche hatte ein Gespiir
fur diese Thematik, war aber doch noch zu sehr selbst »Philosoph«,
ein Wertestifter aus »hoherem Willen heraus«. Er hat das Metaphysi-
sche nicht besiegt, ihm wohl aber den Spiegel vorgehalten und ein un-
gewohntes Spiegelbild dazugewonnen. Das Nichts nichtiger Werte lasst
sich nicht umwerten, es herrscht durch uns als unser Wissenskapital, an
das wir zutiefst glauben, und niemand ist zugegen, der diesen Glauben
erschiittern will!

Der Augenblick als zeitliche Anwesenheit des
ewigen unsichtbar Erscheinenden — Das einsichtig
Uneinsichtige: Metaphysik mit und gegen Nietzsche als
bleibendes metaphysisches Problem des Denkens

Der Augenblick, den wir im geistigen Verstehen von unserer zeitlichen
Gegenwart sinnlich gewonnen haben (konnen), ist stets Ausdruck und
Eindruck der gesamten Problematik des opa und opa®. Auflerhalb des
Augenblicks gibt es kein Erblicken oder Erkennen - fiir nichts und
niemanden. Aber doch sind wir, wenn wir etwas verstehen, iiber den

16 Nachgelassene Fragmente; KSA 11, S. 506.

92

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Augenblick bereits hinaus und in einem anderen gegenwirtig. Wir ha-
ben augenblicklich etwas als etwas bereits fixiert, aber der Augenblick
unmittelbarer Gegenwart, den unser Blick nimmt, ist bereits voriiber,
wenn wir etwas anschauend begreifen, obwohl wir weiter im Augen-
blick des bestindigen Blickens stehen und nichts Begriffliches im Auge
sinnlichen Sehens als Begriff erkennen konnen. Begriffe sind kein sinnli-
ches Sehen, sie tiberdauern den Augenblick und scheinen ihm stets und
bestindig vorauszueilen. Begriffe sind Fassungen unserer Sinnlichkeit,
in denen uns ein selbstentziindetes Licht aufgebt. Diesem Problem war
Nietzsche dicht auf der Spur. Ein grofles Ritsel. Es ist das wohl harteste
Problem der Metaphysik und alles spricht dafir, dass es uns auch noch
weit nach Nietzsche erhalten bleiben wird. Es ist das Grundritsel unse-
res Denkens. Wenn wir im Begriff etwas verstehen, hat unsere Vernunft
bereits ihr schirfstes Instrument, den Verstand, zum Urteilen benutzt.
Aber der Verstand versteht nur, was er auch nachvollziehen kann, also
etwas Gewesenes, was sich im Augenblick des Urteilens scheinbar los-
gelost vom Augenblick dem Verstand gegentuiberstebend feststellt und
damit beurteilt beziehungsweise kritisiert. Urteile halten Augenblicke
als Bewertungen fest. Der Instinkt aber folgt nur der Lust des Augen-
blicks, er tragt nicht nach! Nachtragend ist unser Intellekt. Der Instinkt
sinnt nicht auf Rache, dieses Geschift besorgt erst das aufkeimende
Gewissen. Instinkte sind Lust und Frust in einen Willen gefugt, Bewer-
tungen hingegen sind absehend von diesem Streben, sonst sind sie nicht
abstrakt, nicht kritisiert als Urteil aufgespeichert tiber den Moment des
Augenblicks hinaus. Der Wille will verfiigen und zwar iiber den Augen-
blick hinaus, das macht ihn erst zum wirklichen Willen. Damit muss
er den Augenblick diskriminieren, ihn durch Kritik ein- und abgren-
zen, feststellen und dadurch bewerten, ihn also #ber den Augenblick
hinaustragen.

Mindestens zwei Augenblicke begegnen sich also zeitgleich und das
bedeutet, dass ein dritter stets zugegen ist, denn sonst wiirde alle Gegen-
wart abreifSen, eine gleichzeitige Zeit gibe es dann nicht und der Ver-
stand konnte weder aus Prinzipien noch aus Erfahrung heraus urteilen
und der Wille nicht wollen. Das Werden ist riickblickend vernichtetes
Gewesenes und vorausblickend noch nicht entstandenes Entstehendes.
Alles spiegelt sich aber in der Anwesenheit eines permanenten Augen-
blicks, der aber nicht selber statisch ist, sondern sich auch dem Wil-
len des produktiv-vergehenden Werdens fiigt, aber nicht vergeht. Denn
sonst gibe es fiir unsere Augen nichts zu erblicken, also buchstiblich
nur das Nichts, aber das ist niemals sichtbar, es ist als Nichts tiberhaupt
nur metaphysische Einbildung eines oratischen Anschauens in der
Verkehrung des Vorgestellten. Im Universum geht nichts verloren, ein
Nichts existiert nicht als Natur, sondern nur als negierende Vorstellung
gegen diese Natur. Alle metaphysischen »Nichts-Sitze« sind Erfindun-

93

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

gen der Priesterkaste und sinniiberhohender Philosophen. Nietzsche hat
einen weiteren hinzugefigt:

»... lieber will der Mensch nochdas Nich tswollen,alsnichtwol-
len ...«™7

Nietzsche hat zuerst versucht, hier eine Blickrichtung neu zu sehen, war
aber vom Nichts selbst noch befangen. Er hitte sehen konnen, dass ein
Nichts im Augenblick nicht einmal nichts ist oder werden wird. Aber
er hat es als Epos auszudriicken versucht, in schoner Sprache, aber mit
Ritseln bestickt. In Also sprach Zarathustra klingt dieses Problem (als
Auszug) so:

»Siehe diesen Torweg! Zwerg! sprach ich weiter: der hat zwei Gesichter.
Zwei Wege kommen hier zusammen: die ging noch niemand zu Ende.

Diese lange Gasse zuriick: die wihrt eine Ewigkeit. Und jene lange Gasse
hinaus - das ist eine andre Ewigkeit.

Sie widersprechen sich, diese Wege; sie stofSen sich gerade vor den Kopf: —
und hier, an diesem Torwege, ist es, wo sie zusammen kommen. Der Name
des Torweges steht oben geschrieben: »Augenblick «.

Aber wer einen von ihnen weiter ginge — und immer weiter und immer
ferner: glaubst du, Zwerg, daf§ diese Wege sich ewig widersprechen?« —

>Alles Gerade lugt, murmelte verachtlich der Zwerg. Alle Wahrheit ist
krumm, die Zeit selber ist ein Kreis.<[...]

>[...] Siehe, sprach ich weiter, >diesen Augenblick! Von diesem Torwege
Augenblick lauft eine lange Gasse riickwadrts: hinter uns liegt eine Ewig-
keit.

Mufs nicht, was laufen kann von allen Dingen, schon einmal diese Gasse
gelaufen sein? MufS nicht, was geschehen kann von allen Dingen, schon
einmal geschehen, getan, voriibergelaufen sein?

Und wenn alles schon dagewesen ist: was hiltst du Zwerg von diesem
Augenblick? Muf$ auch dieser Torweg nicht schon — dagewesen sein?
Und sind nicht solchermaflen fest alle Dinge verknotet, dafs dieser Au-
genblick

alle kommenden Dinge nach sich zieht? A I's o - sich selber auch noch?
Denn, was laufen kann von allen Dingen: auch in dieser langen Gasse
hinaus-mufeseinmal noch laufen! —«**

17 Zur Genealogie der Moral; KSA 5, S. 412.
18 Also sprach Zarathustra I1I; KSA 4, S. 199f.

94

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Wenn alles im Augenblick zusammenkommt und doch in ihm verschwin-
det und alles abermals aus ihm werdend hervortritt und genau diese
ewige Wiederholung sich in sich wiederholt, ist nur das Werden ewig,
nicht das Sein. Aber das Werden wiirde zugleich auch seinen Unter-
schied zum Sein verlieren, denn Werden ist dann werdendes Sein im
Augenblick seiner eigenen Augenblicklichkeit als vollendete Zukunft im
Voraussein seiner eigenen Vergangenheit. Wille und Sein wiren dann
selbst hinfallig. Nichts gibe es zu wollen, was nicht sich selbst wie-
derholend erneut werden wiirde. Wille wire ein Begriff fiir Ohnmacht,
fiir Machtlosigkeit gegen diese Wiederkehr, ein unsinniger Begriff. Sein
ware nur der Schein des augenblicklichen Werdens, nichts Bestandiges,
ein ebenfalls unsinniger Begriff. Werden wirde nur ein gewordenes
Erinnern bedeuten, also wieder ein angeschautes Gottliches in ande-
rer Maske. Nietzsche hat damit eine alte Gottheit wiedergefunden, die
Einheit von Werden, Zerstoren und Dasein als angeschautes Bewahren
im Augenblick der Erkenntnis. Dies dhnelt einer alten Sanskrit-Legen-
de, die diese permanent werdende Zerstorung als Dasein, als #rimurti,
thematisiert und diese in der religiosen Bildlichkeit der »drei Formen«
den Gottheiten Brahma, Vishnu und Shiva zugeordnet hat. Dieses indo-
germanische Erbe seines altgriechischen und des noch ilteren arischen
(persischen) und urindisch verwurzelten Denkens ldsst keine Werte als
Sinnstiftungen zu, wenn alles, was wird, selbst immer wiederkehrend
und zugleich sich selbst zerstorend ist. Ein platonisches » An sich« und
ein bleibendes Gut ist dann nur blanker Schein, eine jiidisch-christliche
Erlosung, purer Selbstbetrug. Dann werden aber auch neue Werte nie-
mals neu und in sich willentlich als sinnhaft gewollt und damit erst zum
WertmafSstab des Werdens, aus dem jede Sinnlichkeit hervortritt. Das
ist der tiefste Grund des Nihilismus. Jeder Wille zum Wert wird entwer-
tend im Augenblick der Gewissheit, diesen Gedanken schon unendlich
oft gedacht haben zu mussen, und selbst der Wert dieser Erkenntnis ist
wertlos, weil er immer da und flichtig zugleich ist, diesen Augenblick
selbst noch »nach sich zieht«! Im ewigen Werden einer kosmologischen
Wiederholung bleibt ihm kein Sinn als Zweck als ein Zugrundeliegen-
des (vpokewevov, bypokeimenon), als subiectum, als Subjekt einer We-
senheit, unterlegt. Aber auch Nietzsches Bild vom Ewigen und Unend-
lichen bleibt ein mytho-logisches Bild, es ist ein »perfektes Nichts« und
damit doch traditionell philosophisch gedacht.

Aber auch das Sein in seiner Form als radikales Werden ist selbst
nur ein Schein der Vorstellung sinnvoller Zeit als Wert, die sich als Idee
anschauen ldsst und als angeschaute Idee nur ein nichtiger Wert ist,
weil sie die Zeit fixiert, die sich diesem tiefen Augenblick widerstrebend
nicht einsichtig fiigen will. Das ist der logische Kern und zugleich das
logische Problem des Nihilismus. Sein oberster Grundsatz lautet: nibil
est sine ratione. Nichts ist ohne Grund. Das Nichts einer blof$ nichtigen

95

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Vorstellung eines ewigen substanzhaften und bleibenden Seins ist der
Wert des erkennenden ideenhaften Vorstellens, d.h. positive Logik. Da-
her ist der Satz vom Grund auch der oberste Satz der Logik, der immer
eine (positive) Ursache hat »... und ohne Ursache Nichts ist«. So hat
Aristoteles es Wort fiir Wort iibersetzt, es logisch bestimmt: ... kat avev
attiov ovbev eotwv (Rhetorik, 1400 b). Alles wird ohne einen vorgestell-
ten Grund (apxe, arché) oder eine Ursache (autiov, aition) zum nichtigen
Spiel gespiegelter Einbildung gegen die Zeit eines permanenten Werdens:
das Wertdenken, dem auch Nietzsche seinen Stempel aufdriicken wollte,
ganz wie es die Philosophie gewohnt ist zu tun und bestindig neu zu
versuchen bereit ist:

»Dem Werden den Charakter des Seins aufzupriagen — das ist der hochste
Wille zur Macht.«... DafS alles wiederkehrt, ist die extremste Anndherung
einer Welt des Werdens an die des Seins: — Gipfel der Betrachtung. «™

Als ursprunglich oberster Wert der sokratischen Philosophie hat das
Sein und mit ihm verkniipft die Moral eines ewig Guten als Perspektive
einer unsterblichen Seele ausgedient, die zuvor die Lebens- und Leibes-
betrachtung zur abschitzenden Perspektive des Denkens begriindet hat.
Ununterbrochenes Werden hat kein Gutes voraus, aber Nietzsche setzt
mit »der ewigen Wiederkehr des Immergleichen« ein neues ewig-er-
scheinendes Unsichtbares. Eine ewige Wiederkehr entzieht sich der ei-
detischen Beobachtung, auch sie ist nur als Prinzip zu denken. Dieses
Prinzip hat keinen Anfang als Ursache mit kausaler Folge in der Zeit, es
ist das Prinzip der Zeit als Sukzession in sich (selbst). Diesem Anfang,
der kein ursachlicher Anfang ist, kann nicht einmal ein Nichts vorausei-
len, wie es religios im ex nihilo nibil fit (aus dem Nichts entsteht nichts)
vorgestellt wird und dann als eine creatio ex nibilo in eine »(gottliche)
Schopfung aus dem Nichts« umgemiinzt wurde. Diese Nichts-Schop-
fung ist dann jedem anderen kausal-verkniipften und logisch-vorausei-
lenden Grund selbst die erste und letzte Ursache. Das »Gott« wird zur
Ursache und damit zugleich zum Gegenstand der Logik und dem My-
thos entrissen. Damit wird das » Gott« logisch gedacht, der Glaube aber
entwertet. Diese Entwertung miisste daher ihren vorgestellten Grund
aufgeben, sich wertlos stempeln, um dem Glauben tberhaupt einen
Raum als Glauben zu geben. Das will kein Priester. Der Fetisch beharrt
auf seinem schopfenden kausalen Nichts als Urgrund von allem und
jedwedem Etwas. In der positivistischen Religion tritt das »Gott« an
die Stelle des Nichts, bleibt aber eine nichtige Vorstellung des aopatov,
d.h. des Unsichtbaren. Gétter bleiben oratische Einbildungen. Gotter
stellen sich uns nicht vor, wir stellen sie uns vor, als das Produkt unserer

19 Leben als Wille zur Macht, Nachlaf IT; KSA 12, S. 3.

96

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

einbildenden Vorstellung eines prinzipiell Unsichtbaren und ursachlich
Grundgebenden. Das haben alle Religionen in all ihrer Unterschiedlich-
keit gemeinsam. Gotter zeigen sich nicht, sie erscheinen nicht, sie sind
nicht eidetisch zu sehen und zu beobachten. Gotter sind Vorstellun-
gen von Vorstellungen, die ein Nichts bendtigen, um etwas Wertvolles
vorstellbar zu machen, das nicht im ewigen Werden zerflieSt, sondern
bleibend Substanz und Bestand hat. Von dieser Glaubensannahme lebt
alle Metaphysik, die Religionen wie auch die Okonomie und die Philo-
sophie. Niemand will einem nur flichtigen, einem blofsen Scheinwert
dienen und gehorchen und auf diesen hin das Leben entwerfen und ge-
stalten. Ohne die Vorstellung vom Nichts sind alle Werte nichtig. Das ist
das metaphysische Anfangsprinzip.

Die ewige Wiederkehr von Nietzsche benotigt kein platonisches Er-
innern mehr, weil ihm keine Seele mehr vorausgeht, sondern alles stets
und immer wieder sich werdend begegnet im Augenblick der tiefsten
Erkenntnis augenblicklicher Gegenwart. Eine Anammnesis ist nur der
Schein einer scheinbaren prinzipiellen Erkenntnis aus Anfangsgriinden
heraus. Diese symbolisiert nur vergegenstiandlichte Zeit und heifSt hier,
anders als in der Terminologie Nietzsches, Gegenstandsbefangenheit.
Befangen ist das Denken in der Vorstellung ewiger Zeit mit zeitlosen
Begriffen, wie sie allerdings auch Nietzsche gedacht hat, in der ewigen
Wiederkehr des Immergleichen und in Begriffen wie »doch alle Lust will
Ewigkeit—, — will tiefe, tiefe Ewigkeit« oder:*°

»Alles glanzt mir neu und neuer,
Mittag schlift auf Raum und Zeit—
Nur dein Auge — ungeheuerlich,
Blickt mich an, Unendlichkeit! «**

Aber alle obersten und unverginglichen Werte eines natiirlichen Seins,
einer vorgestellten gottlichen Stiftung oder ebenso eines ewigen Instink-
tes, der zum Willen mutiert und das Werden vermeintlich noch selbst
als Kraft antreibt, sein Wille zur Macht, sind metaphysische Metaphern,
wie die der Unendlichkeit. Denn vor dem Instinkt lasst sich kein Wille
denken und vor dem Denken kein Instinkt wollen, d.h. bejahen. Nur
der Instinkt, der sich will und wollen kann, mithin sich erkennt als sein
Streben, kann sich auch radikal wollend steigern. Dieses Vermogen
miisste dem Instinkt vorauseilen, sich denkend formen im Wollen seines
Werdens und doch die Form schon sehen, die er will, so dieser aus dem
Instinkt geborene Wille sich doch selbst formend befehlen will. Ein alter
Zirkel, von Nietzsche neu und anders animiert.

20 Also sprach Zarathustra I11; KSA 4, S. 286.
21 Frohbliche Wissenschaft; KSA 3, S. 649.

97

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Nietzsches gewollter, der sogenannte aktive Nihilismus, der nicht ein-
fach das Nichts will, noch nicht nur blof$ nichts will, der im Gegenteil
umwerten will, wie er es nannte, und zwar »alle Werte«, hat den Tausch-
charakter der Werte als 6konomische Kategorien noch nicht erkannt.
Sie absorbieren alle Werte, auch Gotter und Gottheiten miihelos, nim-
lich im Austausch gegen andere oberste Werte. Das Sein ist heute begriff-
lich tot, es ist als Vorstellungsbegriff nicht mehr effizient genug. Gott
wird kapitalistisch nicht mehr als Urprinzip benotigt, noch braucht die
Menschheit ein (neues) Ziel, wie Nietzsche meinte. Der 6konomische
Mensch hat sich als Ziel und hilt daran fest, mit steigendem Wollen und
willentlicher unbedingter Allgemeinheit. Der Okonom ist wollender Ni-
hilist aus tiefer Lust nach einem bestindigen mehr als Mehrwert seiner
eigenen Verwertung. Das stets relative »mehr« ist im Willen zum Mehr-
wert dabei sein absoluter Wert und Mafdstab. Wer wollte die Okono-
mie schon opfern und welchem Gotte gar als Morgengabe darbieten, zu
welchem Nutzen und Zwecke auch immer, um dann nicht »mehr« zu
wollen? Und vor allem: Durch welchen Willen sollte das dann erwirkt
werden? Etwa durch den ziellosen Nichtwillen?

Kein Wille kann den Nichtwillen wollen, alles bleibt ein Willensakt.
Das reale Nichts gegenstandlicher Wirklichkeit ist das ckonomische
»mehr«. Dieses »mehr« ist rein relativ und wollend zugleich zu jeder
vorstellbaren Wirklichkeitsauspragung. Alles kann wirklich gewollt
werden, aber ein nicht »mehr« kann nicht gewollt werden. Es kann
nicht wirklich von einem Willen gewollt werden, der Wirklichkeit be-
jaht und sich dann auf diese notwendig als Faktum bezieht. Diese etwas
komplizierte Formulierung benennt das Mehrwertprinzip hier in der
alten Sprache der Ontologie. Ein Mehrwert muss in seinem kinftigen
Werden immerzu gewollt und damit auch sich steigernd sein. Eine wert-
volle Wirklichkeit konnen wir wie in der Physik nur dhnlich der Entropie
denken, aber noch strenger als diese. Sie kann nur eine Weile schein-
bar anhalten, dann aber muss sie sich weiter steigern, neue und damit
weitere Zustande von Unordnung schaffen, deren bestimmende Ein- und
Zuordnung wiederum eine gesteigerte Grundlage fiir einen neuen Entro-
pieschub verfugbar macht. Wirklichkeit schafft immerzu neue Zustande.
Okonomisch begreifen wir diese Zustandsvermehrung als sich steigernde
Warenwirtschaft. Waren sind die vorgestellten Gegenstinde des Wachs-
tums. Ein Wachstum kann sich reduzieren, auch degressiv und depressiv
verlaufen, aber niemand will das als Realitdt anstreben. Wertreduzierung
ist eine Krise, eine xpiowg (krisis), die zur Entscheidung zwingt. Kritik
stammt von Krisis und das Handeln ist auf ein entschiedenes Bestimmen
im Urteil des Verstandes angewiesen, wenn es dieser Krise begegnen will.
Als Instrument der Vernunft bewertet der Verstand in einer Krise das
wirklich Wertrelevante. Krisen erzwingen Grundurteile, dann folgt der
neue Schub hin zu neuer Wirklichkeit, zu weiterem Mehrwert.

98

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Ein Mehrwert kann sich ebensowenig wie Entropie im System
Wirklichkeit reduzierend auflosen. Wirklichkeit ist an die in ihr wir-
kende Kraft gebunden, bestindig neue Gegenstinde zu produzieren.
Eine stillstehende Wirklichkeit existiert nicht. Ohne eine Mehrwert-
steigerung gibe es keine weitere Wirklichkeitsentwicklung. Das kraft-
volle Wirken zur jeder vorstellbaren Erscheinung von Wirklichkeit kann
nicht willentlich angehalten werden ohne die Wirklichkeit insgesamt
auszuloschen. Letzteres steht heute in der militarischen Macht des mo-
dernen Menschen, aber sein Wert und sein Wille zum Mehrwert halten
ihn davon ab, seine eigene Wirklichkeit final selbst auszuloschen. Eine
Ausloschung kann auch nicht systemimmanent vorgestellt werden. Das
Nichts bleibt auch hier unvorstellbar.

Die Wiederkehr von produzierter Wirklichkeit als Perpetuierung des
Mehrwertes ist der MafSstab kiinstlich geschaffener Wirklichkeit. An
ihr richten wir Kunftiges als Neues einer noch wertvolleren Wirklich-
keit aus. Das ist kein kosmologisches Prinzip, es ist ein dkonomisches.
Dies hat Nietzsche noch nicht gesehen. Die tiefe Lust, die Ewigkeit
will, ist die Perpetuierung einer Wirklichkeit schaffenden Mehrwert-
steigerung. Diese Wirklichkeit will immer mehr und immer wertvol-
ler werden, anders lasst sich eine Verwertung nicht wollen. Das Wis-
senskapital will immer mehr Wissen akkumulieren und dieses Wissen
muss immerzu weiter fortschreiten, um es wiederum noch wertvoller,
noch effizienter verwerten zu konnen. Wir nennen das aus Gewohn-
heit wissenschaftlichen Fortschritt oder Wirtschaftswachstum, was ety-
mologisch Werte-Wachstum heiflt. Kein Glauben kann diesen Willen
zur Mehrverwertung von Wissen als Form des gegenwirtigen Kapitals
umkehren. Revolution als Willensumkehrung (revoluntas), wie Marx es
gesehen hatte, oder eine Umwertung, wie Nietzsche es wollte, bleiben
blofSe Vorstellungen in und von einer werthaltigen Wirklichkeit. Gegen
das Wissenskapital kann der Verstand nicht verntinftig urteilen. Wer
wollte schon gegen den Zuwachs von Wert und Wissen sein? Wie sollte
eine solche Entgegensetzung ihre Begriindung gegen den Grund dieser
Wirklichkeit finden?

Aber Nietzsches Theorie gibt auch in der Kritik selbst den hoffnungs-
losen Nihilisten noch Hoffnung. Selbst er bleibt ein Philosoph mit ei-
ner beglickenden Idee, wie andere zuvor, wenn auch deutlich anders.
Wenn alles verschwindet in der Ausloschung jeder Erinnerung, die sich
doch wiederholt — ewig, ewig wieder und wieder erneut, dann ist jedes
Werden ein sinnloses Werden, dem es buchstiblich nichts niitzt, wenn
ihm irgendein Zweck und Ziel unterlegt oder hinzugegeben werden
soll. Hier, gerade hier hat Nietzsche selbst geschwichelt! Der Sinn unse-
rer Sinnlichkeit konnte sich dann nie erfahren, niemals erkennen oder
sich eben doch in der Wiederholung wiedererkennen als sein eigenes
Werden. Kein Wille wire verstandlich, kein Instinkt anschaulich. Mithin

99

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

wiirde auch ein sinnvolles Leben dann und dadurch sinnlos, wenn es
eine »Umwertung aller Werte« herbeifithren konnte, die es aber nur im
beharrlichen Tausch und Austausch gegen stets mehrwertige Werte zu
verandern hatte.

Die Okonomie hat auch Nietzsche eingeholt. Sein Ruf nach dem
Wert, der das Leben zuletzt entscheidet, ist die alte philosophische Ab-
sicht, qua Abstraktion (abstrabere, absehen, entfernen) von der Un-
mittelbarkeit der Sinnlichkeit dem Leben doch noch einen bestimmten
Sinn einzuhauchen. Bei Nietzsche wird das Leben nun zum letzten Wert
ausgerufen. Wozu? Wozu um alles in der Welt? Alles Leben ist wertlos,
bis wir es wertvoll zu seiner und d.h. unserer Verwertung machen. Nur
der Mensch will ein wertvolles Tier sein. Dies ist der Kraftakt des re-
alen Kunstlers. Sein Werk, sein epyov (ergon) ist der reale 6konomische
Mensch, nicht der ideelle philosophische Schongeist oder gar nur der
blofS religiose Schwirmer.

Nur das Leben ist sinnvoll. Leben ist mit Sinn zugleich und jedes
Zugleich ist ein sinnvoller Augenblick. Eine ungleichzeitige Sinnstiftung
ist im Leben nicht sichtbar, sie ist nur antizipierend und unsichtbar
vorstellbar. Das mag kein Priester einsehen, es wiirde ihm den Grund
seines Daseins entziehen; er konnte keinen Sinn mehr finden oder erfin-
den, der sich dem Leben oktroyierend unterlegen liefSe als Zweck des
Daseins gegen eine blofS unbezweckte Sinnlichkeit. Religionen wiirden
buchstiblich grundlos und als Sinnstifter ohne Halt ihren kardinalen
Zweck verlieren, ndmlich der Metaphysik eine sinnvolle Wertigkeit ein-
zuhauchen. Aber diesen Zweck benoétigt die Metaphysik nicht mehr.
Das okonomische Mehrwertprinzip ist lingst ein autarker Zweck, es
dient nur sich selbst und ist selbstgeniigend und autonom in seiner ex-
pansiven Entfaltung. Es benotigt keinen Segen im Namen einer einge-
bildeten Gottheit und ihrer Fetischoffiziere mehr. Der Mensch hat sich
zum Wert seiner Verwertung gemacht und will davon immer mehr. Kein
Mensch will weniger wert oder wertlos sein! Die heutige Welt unterliegt
nicht der Moglichkeit der Umwertung von Werten, die auch Friedrich
Nietzsche nicht explizieren konnte. Das 6konomische Mehrwertprinzip
bestimmt den realen » Willen zur Macht«. Es wertet und bewertet alles,
was ist. Hier hat die reale Okonomie die alte Ontologie nicht nur einge-
holt, sondern iiberholt.

Die »Welt« ist nichts anderes als das Kunstwerk kiinstlicher Werte!
Natur kennt keine Welt und keine Werte. Das Universum kennt keine
Geltung und kein Geld. Natur begriindet auch keine Prinzipien oder
Ursachen. Prinzipien liegen in unserem Universum als sichtbarer Teil
der Natur erst mit uns als Frage nach der Ursache vor, wie die Formen,
in denen wir diese Begriindungen fassen und uns in diese Fassungen
eingewohnen. Jede Kritik der Natur ist eine Selbstkritik unserer Welt,
die wir als Wirklichkeit voller Werte selbst ausgestaltet haben. Keine

I00

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Kritik wiirde mehr als Kunst zur Entscheidung und zur Trennung von
Unterscheidbarem gebraucht, das meint Kritik als kpitikn texvn ur-
springlich, denn sie bezieht sich auf das, was Welt bedeutet, wenn wir
diese als primire Trennung und Unterscheidung von Natur (¢voig) und
den Geld- und Geltungszusammenhingen (vowopa, nomisma) unserer
Welt, den Natur nicht kennt, aufgeben wiirden. Das aber ist unvorstell-
bar und unwirklich. Kritik ergidbe keinen Sinn, wenn es keinen Zweck
gibe, den es zu erkennen und zu bestimmen gelte von und in einem
Leben, das doch Werte benotigt, weil es sich sinnlich nicht anders be-
greifen und verstehen will und nur wertvoll und zweckhaft erkennen
und dann auch wollen will. Kritik scheidet zuerst das Sinnliche vom
Nichtsinnlichen, aber als Werkzeug der Sinne bleibt es Instinkt. Der
Instinkt liefert aber keinen MafSstab, kein Maf3, nichts Vergleichbares.
Ohne das Metaphysische fehlte jeder MafSstab, selbst der einer volli-
gen Sinnlosigkeit, aber genau diese lasst sich nicht denken! Das Denken
ist immer ein Sinn in sich, wie das Leben auch. Es muss kein Zweck
oder Ziel hinzuerfunden werden, nichts ist umzuwerten. Aber die Werte
sind nun bereits im Spiel und dieses Spiel heifst Theorie und das meint
ein Anschauen des Unsichtbaren oder in der jedem verstindlichen All-
tagssprache formuliert: Okonomie.

Das ewig erscheinende Unsichtbare ist die Okonomie
des Wissenskapitals als Theorie des Mehrwerts.
Sie ist der Wille des Allgemeinen und
der Nutzen aller Wissenschaft

Wollten wir die Schwere des Gedankens des Mehrwertprinzips beja-
hen und ihn nicht aus Gewohnheit ablehnen, um uns doch wieder er-
16st selbst zu trosten, dann bricht die Wertfrage erst als Tausch- und
Austauschprozess und damit als 6konomische Frage des Grundes und
des Wertes der Philosophie und der Religionen auf. Der Mensch will
wertvoll und verwertbar sein. Das ist sein tiefster Wille. Ein wertlo-
ser Mensch will der Mensch weder werden noch sein. Das scheint das
menschliche Vermogen zu iibersteigen. Dieser Wille bleibt unmenschlich
unvorstellbar.

Nur ein tibergrofSer Zarathustra wire stark genug, um diesen Gedan-
ken zum Willen seines Wollens ohne Wollen, zum Wert seines Willens zu
machen, diesem sinnlosen Werden, also einem Werden ohne Zweck und
Ziel, noch seinen Willen aufzuprigen und diesen damit willentlich unwil-
lentlich zu machen und damit als wertlos zu stempeln! Alle Werte zu ent-
werten, hiefSe dann sein Programm! Dann wire der Nihilismus sinnloser
Werte grundlos. Das kann der Mensch aber als Mensch nicht wollen.

IOI

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

TRANSFORMATION UND METAMORPHOSE

Nur der fiktive Ubermensch kennt den Sinn nichtiger Werte aus die-
ser Einsicht des Augenblicks tiefer Unendlichkeit ewiger Wiederholung,
verstanden als wertloser Wille zur Macht freier Ohnmacht: also zur
Sinnlichkeit, d. h. ohne ein Aber, ein Warum und Wozu, ohne die Frage:
wohin dann ... und zu welchem Zwecke? Nur er konnte dem sinnlosen
Wollen noch willentlich befehlen: dank seiner Tugenden, nicht Werte!
Diese Nichtwerte sind dann nur leibliche Tugenden, keine metaphysi-
schen mehr. Dieser Wille ist Natur pur. Nietzsche begreift ihn jedoch
noch metaphysisch als Willen zur Macht, als das tiefe Ja-Sagen zum
Unabinderlichen ohne Hoffnung auf Erlosung, aber als Nichtentspre-
chung des blof§ leidigen Sterben-Miissens ohne Hoffnung auf einen
Sinn, der Zweck dieser kosmologischen Verfliigung wire, aber eben
doch als wertendes Wollen um der Starke willen. Nur der positive Wille
zum Wollen wirklicher, aber nichtiger Werte gibt dem Leben den Halt
als Augenblick einer gegenstindlich vorgestellten Wirklichkeit. Keine
Wirklichkeit bleibt, auch ihre Werte nicht, nur die Vorstellungsform von
Wirklichkeit und Werten erscheinen unverwustlich. Wenn diese produk-
tive Kunst das Credo des Menschen ist, stiftet er seinen Sinn selbst.

Ein sinnstiftender Gott wird dann nicht mehr benotigt. Die Not dieser
sinnlosen Flucht vor der ewigen Wiederkehr des Immergleichen, die der
religiose Mensch sich trostend vorstellt, ist als sinnloses Erkennen des
ewig erscheinenden Unsichtbaren tiberflissig. Die Metaphysik scheint
besiegbar. Allein: der Schein bleibt! Der Wert ist dem Menschen als
Menschen inhirent. Die Okonomie des Wissenskapitals ist sein stirks-
ter Wille. Niemand kann ein Nichtwollen, ein »nicht mehr einen Wert
oder ein Nichtwissen« wollen. Das Wollen ginge im Willen verloren, was
niemand will und wollen kann. Die Selbstverwertung des Menschen in
seinem Streben nach immer mehr Wissen schafft die Perpetuierung des
Wertes als dieses sich steigernde Wissen-Wollen. Dies macht den Men-
schen und sein Wissen immerzu wertvoller. Nur der wertvolle Mensch
ist wirklicher Mensch. Nicht alle Menschen sind gleich - ist das Motto
des Wissenskapitals: der »mehr« wissende Mensch ist der wertvollere
Mensch. Das ist die reale Gleichung unserer Epoche.

Aus diesem Grundgedanken heraus erscheint die judisch-christliche
Ideologie als eine sinnlose Moral einer schwachen und an sich selbst
leidenden Einbildung des Lebens, die Nietzsche »décadance« genannt
hat. Thre ewigen Werte und ihre eschatologische Erlosung sind Trug-
bilder. Diese Trugbilder sind dem Verfall geweiht, das ist der passive
Nihilismus den Nietzsche zugleich als den schleichenden Zerfall der
Erkenntnistheorie sieht, er nennt diesen den heraufziehenden europii-
schen Nihilismus. Es ist das verzweifelte Festhalten an nichtigen Werten
unzeitiger Vorstellungen, ein Denken ohne Grund in der Zeit selbst, das
den »Hinfall der kosmologischen Werte« nicht aufhalten kann und will.
Es ist ein sinnloses Beharren, ein Nihilismus aus Einsichtsunfihigkeit.

I02

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

DER WERT UND DAS NICHTS

Die Wissenschaft selbst wird die Entwertung dieser Werte bewirken,
indem sie alles entwertet im Namen des Glaubens an einen unaufhorli-
chen Erkenntnisfortschritt. Dieses Geschift besorgt der Positivismus des
Glaubens an wissenschaftliche Wertsetzungen und ihre »objektiven«
Mafe. Diese Wissenschaft ist das Grundprogramm des Nihilismus, wie
Nietzsche ihn denkt. Diese Wissenschaft glaubt zunehmend nur noch an
das Wirkliche und damit an ihre eigenen Zwecke und deren Produkte.
Okonomisch gewendet glaubt sie an die Selbstverwertung des Wissens
ihrer eigenen Produktion als selbsterfillende und mehrwertige Gliick-
seligkeit, die als alte evdaupovia (eudaimonia) sich selbst zur autarken
Substanz und zum Prinzip erkoren hat. Diese Wissenschaft »blinzelt«,
wie Nietzsche den »letzten Menschen« sprechen ldsst, sie glaubt, sie
habe ihr »Gluck gefunden«.

Aber genau dieses Grundproblem lisst sich, wie gezeigt, sehr wohl auf
dem Boden der Wissenschaft erkennen und thematisieren. Der wertvolle
Mensch ist Okonom. Er wertet, bewertet und entwertet. Er blinzelt und
weifd um den Wert seiner eigenen Wertigkeit und den der Wissenschaft.
Sein Glick und die »Idee des guten Lebens« werden 6konomisch be-
wertet. Das ist sein fester Wille. Und niemand will Nichtokonom sein
oder entwertet werden.

Der Okonom und nicht der Ubermensch hat die Philosophie be-
erbt, die Religion entwertet und hat die Moral von gut und bése nicht
mehr n6tig. Wissenschaft als Vermogen zum Kapital ist unser wirkli-
cher Glaube. Wahrheit ist heute ein bloffer Tauschbegriff. Er wird an
okonomischer Effizienz gemessen. Was nicht effizient ist, wird aus-
getauscht. Die einzige allgemeine Weltsprache ist die des Geldes. Sie hat
Welt-Geltung. Der gemeine Wille ist nur der 6konomische, als bedingter
Wille mit unbedingter Allgemeinheit, als alltdgliche Wirklichkeit. Diese
Werte gelten #iberall, soweit wir die Welt der Dinge ins Universum ex-
portieren. Ein Nichts existiert in der Natur nicht. Natur erscheint nur
in Ubergingen und Zustandsinderungen von Energie und Materie, die
stets zugleich sind und sich doch vielfaltig konkret mutierend verin-
dern, sich bewegen, aber keinen Anfangsgrund preisgeben. Das Nichts
existiert nur als Vorstellung in der Unsichtbarkeit nichtiger Werte als
metaphysische Anschauung. Diese machen das Leben erst wertvoll und
sie stiften die Welt als Wirklichkeit. Werte werden immer nur getauscht,
kein Nichts tritt an die Stelle des Wertes unseres Wissens. Mehr weifS
das Wissen nicht.

103

19.01.2026, 05:2314. i |



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

19.01.2026, 0!

314,



https://doi.org/10.5771/9783845292427-80
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

