BeETTINA HUNERSDORF

Teilhabe ermoglichen

Uber die Wirklichkeits- und
Moglichkeitsdimension praxistheoretischer und
phanomenologischer Forschungszuginge
zur Sorgenden Ethnographie im Musikunterricht

1. Einleitung

Mit dem Titel »Teilhabe erméglichen« soll ein Beitrag zur Sorgenden
Ethnographie geleistet werden, einem Begriff, der von Francis Seeck in
»Care trans_formieren« (2021) gepriagt wurde.

Hintergrund dieses Erkenntnisinteresses ist das vom BMBF finanzier-
te NeOBi-Projekt, Teilprojekt 1, das von Julia Prescher, Stefanie Leiding
und mir durchgefiihrt wird'. NeOBi bedeutet »(Neu-)Ordnungen von
Bildungslandschaften reflexiv gestalten. Zur gesellschaftlichen und schu-
lischen Teilhabe von Kindern in peripheren Regionen«. In unserem eth-
nographisch ausgerichteten Teilprojekt haben wir uns u.a. die Frage ge-
stellt, wie Teilhabe von Kindern im Ubergang erforscht und im Transfer
vermittelt werden kann.

Zwar gibt es zahlreiche auch ethnographische Untersuchungen zum
Ubergang von Kindern von der KiTa zur Schule, aber keine dieser Unter-
suchungen hat bisher den Fokus auf Sorge gelegt, geschweige denn sich als
Sorgende Ethnographie verstanden. Ein solcher Fokus setzt aber voraus,
dass genauer bestimmt wird, was unter Sorge zu verstehen ist?, und vor
allem, wie diese epistemologisch und methodologisch erschlossen werden
kann. Unter dem Stichwort >Sorgende Ethnographie« wird sich von der
saufklarerischens, praxistheoretischen Forschungstradition distanziert, die
im Kontext der Forschung tiber den Unterricht diesen als Disziplinierung

1 NeOBi wird vom BMBF in der Forderrichtlinie zum Abbau von Bildungsbar-
rieren vom 01/2022 bis 12/2026 gefordert (Férderkennzeichen o1JB2110A)
und ist in dieser Laufzeit am »Zentrum fiir Schul- und Bildungsforschung«
(ZSB) an der Martin-Luther-Universitat Halle-Wittenberg angesiedelt. Die
Verbundleitung hat Bettina Hiinersdorf inne.

2 Zur Frage nach der Sorge in der Piadagogik der frithen Kindheit wurden in
den letzten Jahren einige Studien und Sammelbinde herausgegeben. Den-
noch fehlt eine epistemologische und methodologische Auseinandersetzung
dartiber, wie Sorge zu erkennen ist.

173

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

dechiffriert (Bilstein/Klein 2002: §5; Langer 2071 5; Breidenstein 2021). In
den Blick kommen in dieser aufklirerischen Tradition Praktiken, die sich
im Anschluss an Foucault als sanfte Formen der Kontrolle darstellen und
in denen Disziplinierung jenseits von Strafe als eine Form des Selbstre-
gierens durch Fremdregieren erkannt wird (vgl. Langer 2015: 19)3. Die-
se Form der Aufklarung trigt letztendlich dazu bei, dass das Interesse an
Forschung durch die Lehrer:innen verloren geht, weil sie befiirchten, dass
das, was sie tun, aufgrund des kritischen Blicks der sozialwissenschaftli-
chen Forschung aberkannt oder zumindest verkannt wird. In diesem Sin-
ne handelt es sich nicht um eine Sorgende Ethnographie, weil im Namen
der Aufklarung Effekte entstehen, die zur Verwundbarkeit der Akteure des
Forschungsfeldes Schule beitragen. Diese Form der Sichtbarkeit in der Of-
fentlichkeit entfaltet sich als Kritik und bringt sich dabei als wissenschaft-
liche, von der Praxis unabhingige Aufklirung performativ hervor. Eine
solche Form wissenschaftlicher Praxis wird im Rahmen einer Sorgenden
Ethnographie zum Gegenstand der Kritik, da in dieser die wechselseitige
Angewiesenheit von Forschung und Praxis verkannt wird.

»We problematize the revered critical distance at the heart of so much
enlightened knowledge. Dissenting-within is openness to the effects we
might produce with critiques to worlds we would rather not endorse.
Caring for the effects this way can make us particularly vulnerable.«
(Puig de la Bellacasa 2012: 206)*.

Deswegen steht im Folgenden im Fokus, wie durch Forschung eine Mog-
lichkeit von Praxis (re-)prasentiert wird, die sich im doppelten Sinne re-
alisiert, d.h. als Moglichkeit bewusst und verwirklicht wird. Um es mit
Mortari in Bezug auf Heideggers Ausfiihrungen in Sein und Zeit zu sa-
gen »Existing means answering the appeal to realize concretely the pos-
sibilities of being. This takes some care« (Mortari 2022: 11).

Was bedeutet das hinsichtlich des Forschungsinteresses: des Uber-
gangs von der KiTa zu Schule? Das Scheitern der Teilhabe von Kindern
im Unterricht kann als verwundbare padagogische Praxis wahrgenom-
men werden, unter der Kinder sowie Lehrende, aber auch Forschende lei-
den konnen oder vor der sie sich schiitzen, indem sie jeweils die Schuld
dem anderen oder dem sozialen Kontext zuschreiben, anstatt sich fiir das

3 Diese hier uiber klassische Kategorien ermoglichte Identitdtspolitik wird
aber in einem relationalen Ansatz von Care fraglich (De la Bellacasa 2012),
wie ich an spiterer Stelle zeigen werde. Dann interessieren vielmehr die mul-
tiplen Positionierungen, die sich in Situationen herstellen und dadurch be-
stimmte Verbindungen und Trennungen schaffen, die sich im nichsten Mo-
ment aber auch wieder in einem neuen Kontext dndern konnen.

4 Im Folgenden gehe ich nicht niher auf die neuen materialititstheoretischen
Ansitze ein, die aber einige Uberschneidungen zu dem hier dargelegten Ar-
gumentationsmuster aufweisen.

174

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

Scheitern mit-verantwortlich zu fihlen und das Leiden darunter mit dem
jeweils anderen zu teilen. Das andere des Scheiterns ist das Gliicken, d.h.,
dass sich trotz Kontingenz eine Moglichkeit des Daseins als Schicksals-
wendung verwirklicht. Mit Hark kann dieses als »zartliche Burgerlich-
keit« (Hark 2021: 216) bezeichnet werden. Zartlichkeit bedeutet dabei
das »Teilen eines gemeinsamen Schicksals« (ebd.) von Wissenschaft, be-
ruflicher padagogischer Praxis und Teilhabe von Kindern. Zartliche Biir-
gerlichkeit ist eine »Burgerlichkeit, die sich selbst zurticknehmen kann
und andere respektvoll adressiert, ohne sich in der Riickwendung auf sich
selbst erneut als MafSstab zu setzen« (ebd.: 218). Vielmehr geht es der
Sorgenden Ethnographie darum, etwas zuriickzugeben (vgl. Seeck 2021:
50). Dies kann auch ein Beitrag dazu sein, wie die Teilhabe von Kindern
ermoglicht werden kann. Denn die Anerkennung der Lehrenden ist im-
mer auf ihre (Un-)Moglichkeit, in ihrer Praxis Teilhabe von Kindern zu
generieren, angewiesen, ohne dass die Lehrenden eine Kontrolle tiber die-
se Moglichkeit innehaben. Die Ermoglichung von Teilhabe ist vielmehr
fragil und auf das Mit-Tun und das Mit-Sprechen von Kindern einerseits
sowie auf die Sichtbarkeit durch Forschung andererseits angewiesen, um
sich zu entfalten. Diese Sichtbarkeit vollzieht sich in einer Praxis des Er-
zahlens dessen, was vor Ort wahrgenommen wurde. Es ist eine Praxis des
Erzdhlens von >dichten Beschreibungen« (Geertz 1987), die eine Bildung
des Sozialen und zugleich der Singularitit ermoglichen. » Engaging with
inherited worlds by adding layers rather than by analytical disarticula-
tion translates in an effort to >redescribe« something so that it becomes
thicker than it first seems« (Haraway/Goodeve 2000: 108). Betont wird
aber auch, dass das, was als >besser« gilt, nicht gegeben ist, sondern im-
mer schon im Kontext und auf dem Spiel steht. Es ist fragil und angewie-
sen auf ethnographisch Forschende im Zusammenspiel mit den padago-
gischen Fachkraften und den Schiler:innen. Auf diese Weise agiert ein:e
Ethnograph:in nicht als teilnehmende:r Beobachter:in, sondern als teil-
nehmende:r Geschichtenerzihler:in, die Geschichten mit-teilt, um episte-
misches Gedeihen innerhalb und als Teil einer historisch verorteten Com-
munity of Practice, an der die Forschung und die Praxis tiber den Transfer
teilhat, zu ermoglichen.

»Writing-with is a practical technology that reveals itself as both descrip-
tive (it inscribes) and speculative (it connects). It builds relation and com-
munity, that is: possibility« (Puig de la Bellacasa 2012: 203).

Um diese Sorgende Ethnographie epistemologisch und methodologisch
zu begrinden, was das Ziel der folgenden Ausfithrungen ist, mochte ich
im Folgenden den bisher in der Ubergangsforschung vorherrschenden
methodologischen Zugang zur Ethnographie der Praxistheorie im An-
schluss an Schatzki darstellen, um die soziale Seite in ihrer Bedeutsam-
keit fiir die Teilhabe am Unterricht in den Blick zu nehmen. Praktiken

175

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

werden dann als »organisierte Sets von korperlichen Aktivitiaten« (Bollig
2018: 139) verstanden, welche sich in zeitlich entfalteten und raumlich
verteilten Zusammenhingen von »doings and sayings« (Schatzki 2002:
77) niederschlagen. Kinder haben an diesen Praktiken teil, indem positi-
ve Erfahrungen zu einer Wiederholung und Reproduktion von Prozessen
fithren und dadurch Praktiken der schulischen Teilhabe von den Schii-
ler:innen geteilt werden, sodass die Praktik »becomes part of an indivi-
dual’s life. In this way people become the carriers of practice.« (Shove/
Pantzer/Hand 2012: 14).

Dariiber hinaus wird mit Bezug auf Heidegger und darauf aufbau-
enden postphianomenologischen Anschliissen auf die sich 6ffnende Sei-
te der Teilhabe als Erfahrung fokussiert. In der Auseinandersetzung mit
Heideggers Moglichkeits- und Wirklichkeitsdimension wird die Gren-
ze einer sozialwissenschaftlichen Sorgeforschung, wie sie in einem pra-
xistheoretischen Zugang vollzogen wird, iiberschritten, d.h. nicht, dass
diese aufgegeben wird, sondern vielmehr in ihrer (Un-)Moglichkeit (re-)
prasentiert wird. Dadurch kann es gelingen, der Frage nach schulischer
Teilhabe nachzugehen.

Dieser methodologische Zugang wird in seiner Moglichkeitsdimensi-
on im empirischen Kapitel (3) dargestellt und zum Schluss wird dieser
als Sorgende Ethnographie (re-)prisentiert.

2. Uber die Wirklichkeits- und Moglichkeitsdimension
in Schatzkis Auseinandersetzung mit Heidegger

2.1 Schatzkis Blick auf Heidegger

Schatzki setzte sich 2017 in seinem Aufsatz »Pas de deux: Practice Theo-
ry and Phenomenology « mit der Wirklichkeits- und Moglichkeitsdimen-
sion bei Heidegger auseinander. Dabei schatzte Schatzki an Heidegger
das, was dieser gerade als Grund der Differenzbildung zu den Sozialwis-
senschaften sieht: die zentrale Stellung der Wirklichkeitsdimension als
Grundlage von Wissenschaft.

Die Orientierung am man, also dem, was vergesellschaftet ist, die Hei-
degger als Verfallenheit der Firsorge bezeichnet, ist fiir Schatzki An-
kniipfungspunkt. Das man verweise darauf, dass dem Individuum schon
immer eine soziale Welt vorausgehe. Diese ermdgliche erst eine geteil-
te Handlung und geteilte Gedanken, Vorstellungen etc. und das sich
auf andere Beziehen-konnen (vgl. Schatzki 2017: 37). Die Praxisthe-
orie gehe ebenfalls davon aus, dass es einen vorher schon existieren-
den Kontext, ein historisches Apriori gebe, in welchem individuelles Le-
ben prozessiert wird und im Plenum von Handlungen koexistiert (vgl.

176

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

ebd.). Entsprechend heifit es konkret bei Schatzki: Das Dasein vollzieht
sich durch Handlungen, es geht um das Zu-tun-haben, etwas herstellen.
Heidegger betone, so Schatzki, dass ohne Denken handelnd die Bedeut-
samkeit der Welt erschlossen wird. Die Welt, in der jemand handelt, ist
zunichst und vor allem ein Handeln mit dem umliegenden Zeug, wel-
ches erst ein bestimmtes Handeln in seinem sozialrdumlichen Bezug er-
moglicht (vgl. ebd.: 30)5. Mit Heideggers Begriff der Befindlichkeit wird
deutlich, wie Verstehen und Gestimmtsein ein Konnen ist. Dieses ist ein
Know-how hinsichtlich der im Handeln liegenden Méglichkeiten, das
durch jede Handlung wieder neu aktualisiert wird (vgl. Schatzki 2017:
29).

Die Praxistheorie kann, so Schatzki, aus diesem Grunde folgende the-
oretische Beziige von der Phinomenologie lernen: Die zentrale Bedeu-
tung des Know-hows, die unreflektierte Handlung, die Bedeutung der
embodied action und die Bedeutsamkeit der Welt, in der Menschen han-
deln. Diese sind in der Praxistheorie zu wenig theoretisiert (vgl. ebd.:
33). Ebenfalls spiele der Korper eine zentrale Rolle. Handlungen voll-
ziehen sich korperlich, und die Fihigkeiten, die Handlungen zu realisie-
ren, sind verkorpert. Deswegen konne von einem praktischen Verstehen
ausgegangen werden, welches teleologisch wie motivational gelenkt sei
und in einem bedeutsamen Arrangement von Materialititen Zug und
Zug prozessiert werde. Die Sinnlichkeit der Wahrnehmung spiele eine
zentrale Rolle, weil das die Form sei, in der Menschen der Welt begeg-
nen, sie sich vergegenwirtigen. Die Form, in der Wahrnehmung sich re-
alisiert, ist gewohnlich eine Handlung, mit Ausnahme vom Horen und
etwas Bemerken (vgl. ebd.: 31). Die sinnliche Wahrnehmung ist in der
Praxistheorie eine Komponente von Praktiken, durch die Personen an
Praktiken teilhaben, aber Praktiken vollziehen sich auf eine Art und Wei-
se, dass sie verkorpert sind.

2.2 Mit Heidegger auf Schatzkis Ausfiibrungen geblickt

Aus der Perspektive von Heidegger ist Schatzkis Moglichkeitsdimension
als ontisch zu verstehen. Fur Heidegger hingegen ist die Moglichkeits-
dimension der Wirklichkeit ontologisch mitgegeben (vgl. Hiinersdorf
2020). Die ontologische Dimension der Unbestimmtheit des Menschen
ist letztendlich grundlegend, wenn es um die Frage von Sorge geht. Was

5 Diese Auffassung des Raums in Sein und Zeit weist aber, so Mitchell, Gren-
zen auf, weil Heidegger die Raumlichkeit des Daseins »vom daseinsmafSi-
gen Nutzen des Zeugs (des >Zuhandenenc) her« (Mitchell 2008: 13) denkt
(vgl. ebd.: 11-17) Aufgrund dessen bleibe der Raum in Sein und Zeit aus-
schliefSlich ein funktionaler Raum, dessen Existenz vom handelnden Men-
schen abhingig sei (vgl. ebd.: 17).

177

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

bedeutet der Hinweis auf die Ontologie fur das Verstindnis von Sor-
ge? In den Sozialwissenschaften heifdt die Moglichkeit zu denken, zu be-
stimmen, was in Zukunft eintreten konnte. In diesem Kontext spielt die
»einspringende Fiirsorge« eine zentrale Rolle, die einen instrumentellen
Charakter hat, da das, was der andere zu besorgen hat, ihm abgenom-
men wiirde (vgl. Heidegger 1993: 122), wihrend die »vorausspringen-
de Sorge« die Existenz des anderen betrifft, indem sie es moglich macht,
sich in seiner Sorge frei zu machen (vgl. ebd.).

Von entscheidender Bedeutung fiir das Verstindnis der Sorge bei Hei-
degger ist sein Bezug auf Befindlichkeit und Entwurf. Er betont, dass der
Seinscharakter des Daseins — Geworfenheit — ein gestimmtes Sichbefin-
den und nicht ein Wahrnehmen von etwas Vorgefundenem sei (vgl. Hei-
degger 1993: 135), wie Schatzki es darstellt, wenn er auf die sinnliche
Wahrnehmung wie das Sehen Bezug nimmt. Das, worauf sich das Befin-
den bezieht, ist abgedringt und kann aus diesem Grunde nicht wahrge-
nommen oder riickwendend erfasst werden. Dieses je schon gestimmte
sich Befinden mache es erst moglich, sich auf etwas zu richten. (vgl. Hei-
degger 1993: 137). Die Befindlichkeit »kommt weder von >Auflen< noch
von >Innen¢, sondern steigt als Weise des In-der-Welt-seins aus diesem
selbst auf« (Heidegger 1993: 136). In dieser Geworfenheit ist das Da-
sein als »In-der Welt-sein« konzipiert, als »angewiesen auf eine Welt«,
welches »faktisch nur mit Anderen« existiert (ebd.). Das zeigt sich darin,
dass »das Selbst in das Man verloren ist«, indem es an der »durchschnitt-
lichen offentlichen Ausgelegtheit des Daseins orientiert ist.« (Heidegger
1993: 383). Dieses wird von Heidegger als Verfallenbeit bezeichnet und
es wird postuliert, dass das existenzielle Verstehen nur aus der Verfal-
lenbeit heraus und gegen sie moglich ist (vgl. ebd.). Diese Moglichkeit
ist aber in der Geworfenheit schon immer zugrunde gelegt. Sie aktuali-
siert sich, indem sie sich im Augenblick verwirklicht, indem sie sich von
der Verfallenheit des man abhebt (vgl. ebd.). Dadurch ist sie aber gera-
de besonders ausgesetzt, was nur dann moglich ist, wenn das Sein »frei
fiir seinen Tod« (ebd.: 385) ist. Das Selbst wird zu sich selbst aufgeru-
fen (vgl. ebd.: 270 ff). Trotz Unbestimmtheit ist es nicht ein Nichts, son-
dern positiv ausgerichtet. Es will gehort werden. Die Sinnesmodalitit des
Horens ist zentral fur die svorausspringende Fiirsorges, die sich ereignet.
Dies heifSt, »das verstehende Sichvorrufenlassen auf diese Moglichkeit
schlief3t in sich das Freiwerden des Daseins fiir den Ruf: die Bereitschaft
fur das Angerufenwerdenkonnen. Das Dasein ist rufverstehend horig
seiner eigensten Existenzmoglichkeit. Es hat sich selbst gewihlt.« (ebd.:
287). Diese Wahl ist aber bei Heidegger kein intentionaler Akt, son-
dern eine Antwort auf ein Widerfahrnis: »Der Ruf wird ja gerade nicht
und nie von uns selbst weder geplant, noch vorbereitet, noch willentlich
vollzogen. Es ruft, wider Erwarten und gar wider Willen. Andererseits
kommt der Ruf zweifelhaft nicht von einem Anderen, der mit mir in der

178

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

Welt ist. Der Ruf kommt aus mir und doch tber mich.« (ebd.: 275). Der
Grund des Rufes aber bleibt verborgen, sodass die Beziige auf das Ho-
ren auf etwas anwesend Abwesendes verweisen. Das hat Auswirkungen
darauf, was voraussetzen bedeutet. Wahrend in den Sozialwissenschaften
dieses als soziale Bedingungen von etwas bestimmt wird, bedeutet es in
der Phanomenologie, so Miiller-Lauter (1960), Folgendes: »In der Seins-
verfassung des Daseins als Sorge, im Sichvorwegsein, liegt das urspriing-
lichste >Voraussetzen«.« (ebd.: 228). Miiller-Lauter fiihrt weiter aus: »So
schreibt Heidegger gelegentlich: >voraus-setzen< (Heidegger 1993: 314,
K 222 zitiert in Miiller-Lauter), um durch den eingefiigten Bindestrich
das >voraus< abzuheben und seinen Entwurfscharakter deutlich zu ma-
chen« (Muller-Lauter 1960: 7). Das Entwerfen aber erschliefSst Moglich-
keiten. » Vorausgesetzt ist demnach das im >Verstehen als Moglichkeit
Entworfene«.« (ebd.: 46).

Es stellt sich die Frage, ob Befindlichkeit und Entwurf und damit Sor-
ge leiblich zu verstehen sind. Nielsen legt dar, dass Befindlichkeit bei Hei-
degger das pathisch durch das Dasein Gestimmtwerden bedeutet, in wel-
chem zugleich eine Offenheit des In-der-Welt-seins mitgegeben ist. Durch
diese Bezogenheit auf die Welt ist eine Bewegung im Raum moglich (vgl.
Nielsen 2003: 154). Damit wird die »ekstatische Verfasstheit des Leib-
lichen und Sinnlichen« (ebd.) deutlich®, die aber von Schatzki dadurch,
dass er nur auf den Korper blickt, in seiner Rezeption von Heidegger
nicht als bedeutsam erkannt wird. Die ekstatische Dimension verweist
auf den Entwurfscharakter, welcher zugleich eine Antwort auf die Ge-
worfenheit in die Welt, das pathische Moment der Befindlichkeit, ist. Das
»Leiben geht also nicht vom Korper als einem in seine eigene Schwere
verschlossenen, vorhandenen Korperding aus, sondern ist seinem Wesen
nach schon immer nach aufSen hin gespannt, richtungshaft antwortend,
immer durch und durch bezogen« (ebd.: 152 f.). Damit ist der Leib, die
»Umschlagseite von Natur zur Kultur« (Bedorf 2017: 66), ein Grenz-
phanomen. Eine Leiberfahrung ist ein Grenzphianomen, in dem der Leib
sich im korperlichen Vollzug ent-dufSert, was Plessner als »exzentrische
Positionalitit« (Plessner 1981: 367) bezeichnet. Es driickt die Relatio-
nalitat zwischen Mensch und Welt aus, das nicht nur »ein Werden hin
zu etwas [... sondern auch] ein Werden weg von etwas« (Mitchell 2018:
67) darstellt. Der Entwurf ist bei Heidegger somit leiblich-noetisch als
antwortendes Geschehen auf das Dasein in der Welt zu verstehen. Da-
mit entsteht dieser aus der Bezogenheit/Verbundenheit mit der Welt und
ist nicht subjektiv (Bedorf 2017: 64). Entsprechend verweist der Erfah-
rungsbegriff auch nicht auf Subjektivitat. Vielmehr ist er ein Hinweis
auf die Passivitat der Herausforderung des In-der-Welt-seins, zu der sich

6 Nielsen setzt sich mit Leiblichkeit in Heideggers Schriften, konkret den
Zollikoner Seminaren auseinander.

179

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

in einem antwortenden Geschehen ins Verhiltnis gesetzt wird (vgl. Be-
dorf 2017: 69). Das bedeutet, dass der Moglichkeitsbegriff nicht abs-
trakt, sondern auch schon immer als leibliches In-der-Welt-sein verstan-
den werden muss, welches sich im Vollzug ereignet und das sich nicht auf
eine Vergangenheit oder Gegenwart reduzieren lasst. Damit unterschei-
det sich aber dieser leiblich fundierte Moglichkeitsbegriff von einem der
Sozialwissenschaften, der mit dem Bezug auf embodiment den Blick auf
die Verkorperung des Sozialen richtet.

Die >einspringende« Fiirsorge bezeichnet Heidegger als die Vernich-
tung von Moglichkeiten. »Das besorgende Aus-sein auf ein Mogliches
hat die Tendenz, die Moglichkeit des Moglichen durch Verfiigbarmachen
zu vernichten.« (Heidegger 1993: 261). Dieses Verfiigbarmachen des Zu-
handenen ist » Besorgen seiner Verwirklichung« (vgl. ebd.), d.h. der Teil-
habe am Unterricht. Freilich ist diese Vernichtung des Moglichen als »be-
sorgende Verwirklichung von zuhandenem Zeug [...] immer nur relativ,
sofern auch das Verwirklichte noch und gerade den Seinscharakter der
Bewandtnis hat. Es bleibt, wenngleich verwirklicht, als Wirkliches ein
Mogliches firr« (ebd.) etwas, das erreicht werden soll.

2.3 Kritik an Heideggers Denken der Sorge

Nancy und Tyradellis distanzieren sich von Heidegger hinsichtlich der
zentralen Bedeutung des Todes fiir die vorausspringende Fursorge. So
heifdt es: »Was etwas bedeutet, ldsst sich hier nur von seinem gesell-
schaftlichen Sinn her beantworten, und der besteht nicht zuletzt in dem
Versprechen auf eine Zukunft, die nicht blof§ der individuelle Tod ist,
sondern wesentlich auf ein kommendes Mit-Sein verweist« (Nancy/Ty-
radellis 2013: 11). Das Kind vollendet nicht die Liebe, sondern »teilt
sie neu mit« (Nancy 1988: 86) und setzt sie der Gemeinschaft »erneut«
(ebd.: 85). »Was sich von der Gemeinschaft darbietet, ist nichts — nichts
anderes als diese Grenze zwischen den Singularititen, den Korpern, die
sich einander mit-teilen.« (Boederl 2007: 126). Dabei machen Nancy
und Tyradellis deutlich, dass es sich dabei nicht um einen rein intelligi-
blen Akt handelt, sondern vielmehr die leibliche Fundierung eine zen-
trale Rolle spielt. »Ich denke also eigentlich nicht immer an das, was >ge-
meinsam« bedeutet, ich denke in Beziehungen. Ich denke im Antworten
auf Fragen oder Erwartungen. »Denken« bedeutet also auch >verspiirens,
serfahren< oder empfangen<, Anstofe oder Affekte, Anregungen, Anrei-
ze« (Nancy/Tyradellis 2013: 76), sodass die » Aufteilung zwischen Sinn-
lichem und Intelligiblem [sich auflost]. Es geht darum, alles in Kontakt
und in Erfahrung kommen zu lassen mit diesem Andrang des >Sinnse,
der etwas verlangt. Eine Welt geht zu Ende, eine Welt ist im Kommen. «
(Nancy/Tyradellis 2013: 16).

180

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

Die von Heidegger eingefiihrte Differenz zwischen Wirklichkeit und
Moglichkeit aufgreifend heifSt es bei Nancy, dass das Unvollendetblei-
ben etwas anderes sei als das »faktische — Gliicken oder das Pendant des
Scheiterns; [...] es ist dessen >Wesen<. Die Vollendung des Unvollendba-
ren ist eine >Mediale, ein >Mittelding zwischen Aktiv und Passiv<, eine
sentwerkte und entwerkende Tatigkeit«« (Nancy 1988: 77).

3. Zur Empirie des Teilhabe-Ermoglichens
im Musikunterricht

Teilhabe zu ermoglichen, ist etwas, was sich nicht vollenden kann, son-
dern das in immer neuer Art und Weise hervorgebracht wird, etwas, was
sich mit-teilt. Teilhabe ermoglicht sich nicht dadurch, dass es um einen
Willen als Ausgangspunkt geht, sondern darum, wie der Wille als teleo-
affektive Struktur in der Auseinandersetzung zwischen Lehrenden und
Schiiler:innen entsteht und in der >dichten Beschreibung« (Geertz 1987)
der Ethnographie ent-deckt wird. Durch die ethnographische Forschung,
die die soziale Genese des Willens (an-)erkennt, wird der Praxis etwas
noch nicht Dagewesenes als eine ermoglichende Moglichkeit des »Sin-
guldr plural« (Nancy 2016) hinzugefiigt.

Im Folgenden mochte ich einen Ausschnitt aus einem Beobachtungs-
protokoll eines Musikunterrichts aufgreifen, in dem es darum geht, wie
es sich vollzieht, dass Kinder zu Schulkindern werden.

»Die Lehrerin singt ein Weihnachtslied vor. Freddy schaukelt mit den Bei-
nen, Antonio blickt regungslos auf das Musikbuch. In der Fenstersitzrei-
he reden und kichern zwei Kinder miteinander, sie sitzen direkt vor dem
Lehrendentisch. Wahrend sie ein Instrument spielt und singt, schaut die
Lehrerin mehrfach auf zu den Kindern und integriert ein >hey<, >ihr< oder
einen anderen Laut in den Gesangstext, woraufhin die Klasse lacht. Dann
sagt sie nach dem Ende des Liedes, »ihr, Platzverweis, kurz vor roter Kar-
te«. Sie fragt in die Klasse, wer das Lied kennt, es melden sich viele Kin-
der und die Lehrerin sagt, dass sie das Lied wahrscheinlich schon aus dem
Kindergarten kennen. Sie wollen die erste Strophe gemeinsam probieren.
Sie beginnt mit dem Spielen des Instruments und singt, die Kinder singen
mit. Sie unterbricht und halt ihre Hinde vor das Gesicht.>So sehe ich euch
sitzen, sagt sie. >Setzt euch doch mal gerade, sagt sie dann und erklart
weiter, >so konnen wir nicht singen«. Die Kinder richten sich auf, Freddy
nicht, Antonio auch nicht — der liegt mit dem Oberkorper halb auf dem
Tisch. Sie beginnt wieder mit dem Singen — die Kinder singen mit. Die
Lehrerin sagt, sie sieht immer noch Kinder, die SO machen« und halt ihre
Arme vor das Gesicht. Antonio lacht und richtet seinen Oberkorper auf.«

181

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

Praxistheoretisch stellt sich folgende Frage: Wie werden Kinder in die
»lokalen Praktiken [des Musikunterrichts] eingeschleust und als Mit-
spieler adressiert, um an der Fortfihrung und Stabilisierung bestimm-
ter fur diesen Kontext spezifischen [sic] Praktiken mitzuwirken« (Bollig
2018: 147). Wie werden die heterogenen Kinder in typische Praktiken
uberfithrt, d.h. wie werden sie rekrutiert und positioniert (vgl. ebd.)?
Dabei geht es nicht nur um das Doing, sondern das Undoing des Voll-
zugs von Unterricht im Sinne der »peripheral participation« (Lave/Wen-
ger 2012), um die Voraussetzungen des die Kinder am Musikunterricht
Beteiligens, welches sich hier als Vorbereitung auf eine Chorprobe zeigt,
zu schaffen. Dies konnte als einspringende Fiirsorge bezeichnet werden.
Es »bildet sich eine >legitimate peripheral participation, eine Form der
Teilnahme an Praxis, die es Novizen erlaubt, zunichst am Rande zu blei-
ben und nach und nach die erforderlichen Kompetenzen zu erwerben,
die eine volle Mitgliedschaft in der spezifischen >community of practice«
ermoglichen« (Breidenstein 2021: 9471). Dabei geht es darum, sich »in ei-
nem ganz grundlegenden Sinn die schulischen Regeln [...] an[zu]eignen«
(ebd.: 942), was von Breidenstein als Disziplinierung bezeichnet wird.
»Sie lernen, dass sie sich melden mussen, wenn sie etwas sagen wollen
[sic] und dass sie erst dann etwas sagen diirfen, wenn sie drangenom-
men werden.« Es wird von ihnen verlangt, »Geduld zu entwickeln, Be-
diirfnisse aufzuschieben und ihre Korper zu disziplinieren.« (ebd.). Dass
es sich hierbei um eine Sorgepraxis auch im Sinne der vorausspringen-
den Sorge handelt, wird verkannt. Aber genau das soll im Folgenden im
Detail aufgezeigt werden.

3.1 Teilhabe ermoglichen: eine praktikentheoretische Analyse

In der protokollierten Szene wird sich mit der Haltung von Kindern beim
Musikunterricht auseinandergesetzt. Es handelt sich um eine Praktik der
einspringenden Sorge, um die passende Haltung der Kinder im Musikun-
terricht zu ermdglichen. Dadurch gibt es eine »Interferenz« (Breidenstein
2021) zwischen dem Vollzug des Musikunterrichts und dem Besorgen,
dass Kinder zu Musik-Schiiler:innen werden. Als Praktik der einsprin-
genden Fiirsorge wird an den korperlichen Voraussetzungen gearbeitet,
um die Kinder am Musikunterricht zu beteiligen.

Schaut man sich das Protokoll sequenziell an, fillt auf, dass zunachst
der Vollzug, das Doing des Musikunterrichts, in Form von Vorsingen
der Lehrerin im Fokus steht. Die Kinder sind zu Beginn des Musik-Ma-
chens noch nicht auf das Singen der Lehrerin als Zuhorende ausgerich-
tet. Sie sitzen an der Fensterbank, manche baumeln mit den FiifSen, an-
dere kichern. Die disparaten Haltungen der Kinder werden mit Blicken
der Lehrerin und Sprache wie hey oder ibr fraglich. Die Wortsprengsel

182

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

werden im Rhythmus des Musik-Machens eingefiihrt, sodass es seman-
tisch zu Unterbrechungen des Liedtextes kommt. Diesen musisch einge-
lassenen Aufforderungen gebhorchen die Kinder nicht, sondern es wer-
den die Irritationen des Vollzugs des Singens durch die Lehrende gehort.
Mit Lachen wird auf die Aufforderung zum Mitmachen durch den Auf-
ruf und die musikalische Auflerung reagiert. Dadurch wird aber nicht
der Lehrerin gefolgt, sondern vielmehr wird der Unterricht als lustvoll
belustigend wahrgenommen. Die Lehrerin wird als Entertainerin durch
die Schiiler:innen positioniert.

Auf diesen sich als Schauspiel etablierenden Unterricht wird von der
Lehrerin mit einer Unterbrechung des Musikmachens, dem Undoing von
Unterricht in Form einer »negatorische[n] Aktivitat« (Hirschauer 2016:
117) reagiert. Dieses Undoing des Musikmachens im Vollzug des Un-
terrichts” wird sichtbar, indem das Spielen der Gitarre und das Singen
nach dem Ende des Lieds unterlassen wird und gestisch in die Rolle ei-
ner durch Sprache anweisenden (»ihr, Platzverweis, kurz vor roter Kar-
te«) Lehrerin hineingegangen wird, die die Voraussetzungen fiir den Un-
terricht schafft. Die Art der Beteiligung der Kinder wird als >noch-nicht<
die Haltung des Schiiler:innen-Seins richtig einnehmend im Form eines
Speech Acts nach Austin dargestellt und als unpassend zum typischen
Praxisarrangement des Musikunterrichts und damit in der Art und Wei-
se, sich am Singen zu beteiligen, markiert. Im Sprechakt dies ist kein
Unterricht, oder so wie du dich verhaltst, ist es nicht das, was Unter-
richt heifSt, vollzieht sich eine, wie im Anschluss an Austin gesagt werden
kann, »universalisierende Performativitit« (Krimer 2004: 14). Dabei
bringen Aussagen als »institutionalisierte Praktiken das, was sie besa-
gen« (Krdmer 2004: 14) hervor. Von diesen geht eine »generative Kraft«
(ebd.) und damit eine Handlung aus. »Es ist die Domine der sozialen
Tatsachen, solcher Fakten also, deren Sein in ihrem Anerkanntsein« be-
steht (ebd.). Dabei geht es um die Frage, welchen Regeln ein Handeln zu
folgen hat, um anerkannt zu werden (vgl. ebd.). Die Moglichkeit dazu,
d.h. dass Schiiler:innen in der Lage sind, den Regeln zu folgen, wird
in einer Als-ob-Kommunikation unterstellt, in der davon ausgegangen
wird, dass sie zum kompetenten Akteur im Unterricht werden konnen.

Es wird unterstellt und erwartet, dass sich auf das Horen der Musik
im Unterricht wirklich fokussiert wird. Es wird den Schiller:innen mit-
geteilt, dass das, was als Beteiligung von ihnen im Musikunterricht in
der zuriickliegenden Situation erfahren wurde, keinen Unterricht repra-
sentiert. Die Art und Weise wie sich das Unterrichtsgeschehen prasentiert

7 »Am Horizont solcher Formen des Ungeschehen-Machens liegt aber auch
die Option, dass eine Unterscheidung [...] in bestimmten Situationen [...]
iiberhaupt nicht stattfindet (not doing X), sondern etwas Anderes (Y).«
(Hirschauer/Boll 2o17: 171).

183

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

hat, entspricht nicht der Reprasentation der Teilhabe am Unterricht, weil
das aufmerksame Zuhoren nicht gegeben war.® Die Teilhabe am Unter-
richt ist somit noch unvollendet. Damit wird in einer »iterativen Perfor-
mativitit« (Krimer 2004: 15), die wiederholend die Differenz zwischen
der Erwartung »dies ist das richtige Verhalten eines:r Schiiler:in im Mu-
sikunterricht« und dem praktischen Vollzug der Beteiligung am Unter-
richt markiert. Damit wird das, was sich im Unterricht gegenwartig voll-
zogen hat, als Unterricht im eigentlichen Sinne nicht anerkannt und in
unterschiedlicher Weise dazu aufgefordert, sich dem, was durch die Leh-
rerin gesagt oder gezeigt wird, anzugleichen. So wird auch in den folgen-
den Sequenzen, in denen die Kinder zwar mitsingen, aber noch nicht die
richtige Haltung haben, durch das Nachahmen der Haltung der Kinder,
d.h. im Dazwischen des eigentlichen Unterrichtens, diese Verkorperung
der Kinder immer wieder als unpassend markiert.

Es vollziehen sich immer wieder neu Formen der Anihnlichung des
(Re-)Prasentierens als iterative Performationen, was durch das Sprechen
und Zeigen an Reprdsentationen von Unterricht eingefithrt wird und
durch den Vollzug des Unterrichts.

In der Wiederholung der Unterbrechung des Musik-Unterrichtens wird
das Liedsingen an den Rand des Unterrichtsgeschehens gedrangt. Da-
durch wird das Ubergang-Machen als Praktik einspringender Sorge in
ihrer prozessualen Hervorbringung sichtbar. Sie besorgt instrumentell die
Moglichkeit der Teilhabe, die den Vollzug der reprisentierten Vorstellung,
was der Unterricht sei, nimlich das Musikmachen, (un-)moglich macht,
was von der Lehrerin pathisch wahrgenommen wird und worauf sie eine
Antwort gibt, indem sie einerseits die Voraussetzungen fiir die Teilnahme
am Unterricht herstellt, andererseits dafiir das Musikmachen unterbricht.

8  Eine Behauptung, dass es sich hier um eine wahre, falsche oder kontradikto-
rische Darstellung handelt, wird durch diese Art des Zugriffs verunmoglicht.
»Because the words we now can read underneath the drawing are themselves
drawn—images of words the painter has set apart form the pipe, but within
the general (yet still undefinable) perimeter of the picture. [...] But conversely,
the represented pipe is drawn by the same hand and with the same pen as the
letters of the text: it extends the writing more than it illustrates it or fills its
void.« (Foucault 1983: 23). Es handelt sich hier um eine doppelte Paradoxie.
Einerseits wird etwas benannt, was nicht benannt werden muss. Andererseits
wird aber beim Aufdecken des Namens deutlich, dass das Objekt geleugnet
wird. Dadurch entsteht ein Prozess, bei dem es darum geht, den Diskurs zu
ermoglichen, an seinem eigenen Gewicht zu kollabieren und stattdessen auf
die sichtbare Form der Buchstaben zu achten. Diese gezeichneten Buchstaben
treten in eine unsichere, undefinierte Beziehung zueinander. Die Verwirrung
wird durch das Verhiltnis zur Zeichnung noch verstirkt. Es ist unmoglich, ei-
nen tragenden Boden herauszukristallisieren. Dadurch aber wird das Spiel mit
den Ahnlichkeiten (similitudes) ermoglicht, welche sich vermehren konnen.

184

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

Dies vollzieht sich als Ausdruck der » Affordances«, des gelungenen Voll-
zugs von Musikunterricht, mit denen bestimmte Teilhabepraktiken von
Schiiler:innen einhergehen. Im Fokus steht die Herstellung einer »Class-
Room-Order« (Doyle 2006: 111) als eine Reproduktion, die zugleich
die Voraussetzung fiir das Musikmachen als die schulische Bildungspro-
duktion ist®. Dadurch vollzieht sich eine (Re-)Produktion der tradierten
(dominanten) Ubergangsbilder des Schiiler:innen-Werdens in einer pa-
radoxen Form, weil das, was als die richtige Haltung zum Musikunter-
richt bezeichnet wird, als nicht deckungsgleich mit dem realen Unter-
richt markiert wird. Diese Differenz tragt aber zugleich zur Kontingenz,
was Unterricht sei, bei. D.h. dieser wird auch als anders moglich perfor-
mativ realisiert, sodass zwischen der Reprisentation von Unterricht und
der Form, wie sich Unterricht vollzieht, sich eine »iterative Performa-
tivitdt« (Kramer 2004: 15) von Unterricht vollzieht. » Die Wiederholung
von Zeichenausdriicken in zeit- und raumversetzten neuen Kontexten —
[ist] eine Wiederholung, welche erst die Allgemeinheit im Gebrauch die-
ser Ausdriicke stiftet. [Sie bewirkt] zugleich eine Verinderung der Zei-
chenbedeutung.« (ebd.: 16).

3.2 Teilhabe ermoglichen: Zur phdnomenologischen Erweiterung
des praktikentheoretischen Zugangs

Als Antonio lacht™, bevor er sich mit Haut und Haar dem Unterricht 6ff-
net, scheint er etwas verstanden zu haben, sodass die Voraussetzungen fiir

9  Lefebvre versteht unter Produktion eine »schopferische Tatigkeit«(Lefebvre
1972: 31f.). Reproduktion bedeutet die Bedingungen, »in denen die Objekte
oder Werke produzierenden Titigkeiten sich selbst re-produzieren, wieder-
beginnen, ihre konstitutiven Bedingungen wieder aufnehmen.« (ebd.)Damit
steht die Wiederholung als Rickgriff auf etwas Dagewesenes, welche zu-
gleich eine Veridnderung als kreativ schopferische Titigkeit ermoglicht, im
Fokus (vgl. Bargeitz 2016: 107f.).

10 »In dem Kapitel Die Resonanz des Gefiibls in Lachen und Weinen wird das
Lachen als >durchstimmende Angesprochenheit« des Menschen als Ganzen
oder »distanzlose Sachverhaftung< bestimmt (Plessner [1941] 1982: 345-352,
Herv.i.0.), die als »geoffnete [...] Positionalitit« beschrieben wird, welche ex-
zentrisch« sei und eine >Resonanz« bewirke.« (Fischer 2013: 275). Alloa be-
stimmt das Lachen als eine leibliche Widerfahrnis als ein »Un-Ding« (Alloa
2016: 147). »Das gurgelnd glucksende Gemecker ist diese >Antwort auf die
Grenzlage« (Plessner [1941]1982: 378) — der Korper springt in der Sinnkrise
ein, sorgt fiir die Wiederherstellung des Gleichgewichts, in der das Verhalten
neu sinnhaft an der Sinnordnung ankniipfen kann. Das Lachen des Menschen
ist eine voriibergehende Veranderung seines Selbstverhaltnisses, noch unab-
hingig von der Funktion im Sozialverhaltnis.« (Fischer 2013: 276).

185

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

die Teilnahme sich als ermoglichende Moglichkeit erfiillt. D.h. er hort,
worum es in diesem Hin und Her der (Re-)Prasentation von Unterricht
eigentlich geht, was etwas anderes ist, als der Lehrerin zu gehorchen. Es
ermOglicht in der Differenz zwischen Reprisentation und Prasentation
als Vollzugswirklichkeit, sich selbst als anderer (andere Simulation dieser
Differenz) hervorzubringen und zugleich mit den anderen gemeinsam den
Musikunterricht richtig zu vollziehen. In diesem Sinne kann mit Nancy
von Singuldr plural gesprochen werden, was die Moglichkeit der Teilha-
be am Unterricht in dreierlei Weise (re-)prasentiert.

Das Lachen driickt eine fiktive Einheit aus. Es ist ein »imaginativer
Vorgriff« (Bedorf 2017: 72), welcher die zeitliche Form der »vortragli-
che[n] Nachtriglichkeit« (ebd.: 73) aufweist. Im Lachen drickt sich so-
mit die »Selbstverdoppelung« (Waldenfels 1999: 36) der »leiblich-kor-
perlichen Differenz« (ebd.) aus, welche aufzeigt, dass die Teilhabe als
Uberschuss des Subjekts nicht in der sozialen Dimension von Teilhabe
aufgeht (Dederich/Dietrich 2023: 8 f). Hier vollzieht sich eine »Subjekt-
werdung in Praktiken nur in Inanspruchnahme einer Position, die das
Subjekt noch nicht haben kann. Anders kann aber Subjektivitat nicht ge-
lingen als im Vorgriff ohne Boden.« (Bedorf 2017: 73). In dieser korpo-
ralen Form von Performativitit nimmt das Lachen seinen Ausgang. In
dieser zeigt sich der »Ereignischarakter« (Kramer 2004: 17). Es ist kei-
ne Reprisentation, sondern vielmehr eine Prasentation, die den Rahmen
der Reprisentation uberschreitet. Sie bedarf

»den Zuschauer [des Forschenden], ist also an Wahrnehmungsvorgin-
ge, an Aisthetisierung und ein Sich-Zeigen grundsatzlich gebunden. Sie
findet ihren Ort im sinnlich-aktualen Spannungsverhiltnis zwischen
Akteur und Betrachter, wobei der Handlungscharakter des Zuschauers
gerade dadurch unterstrichen wird, dass in einer Vielzahl von perfor-
mances der Zuschauer zum — mehr oder weniger freiwilligen — Kolla-
borateur der Auffihrung« (ebd.: 17 f).

des Schilers wird. Die korporale Performativitit ist » Ausdruck der
schopferischen Metamorphose der wahrgenommenen Welt im Wechsel-
verhiltnis von Akteur und Betrachter.« (ebd.).

Dabei ist das Ereignishafte des Lachens nur vor der »Folie eines Un-
terschieds, der durch die Reproduktion (und das Anderswerden dieses
Reproduzierten) gestiftet wird und >Einmaligkeit« tiberhaupt erst erfahr-
bar macht« (ebd.)

Der »eingewohnte Korper« tritt der lachenden Person »selbst als
Fremdes gegeniiber« (Bedorf 2017: 72). Die Korper haben ihr Eigenle-
ben und unterscheiden sich vom Leib, der im pathischen Moment der
Erfahrung, der Geworfenheit in die Welt, als Befindlichkeit zur Welt hin
geoffnet ist (ebd.: 71). Hier kann von einem »fungierenden Leib« gespro-
chen werden, welcher sich »performativ vollzieht« (Waldenfels 1999:

186

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

36) und welcher sich zu den korperlichen Erfahrungsmomenten unter-
scheidet, die als fremd wahrgenommen werden (vgl. Bedorf 2017: 71).
Das Primat der Befindlichkeit, » bedeutet [ontologisch] kein leibliches Be-
wufStsein, sondern im Gegenteil dessen Unmoglichkeit« (ebd.). Es han-
delt sich um ein leibliches » Widerfahrnis« (vgl. Dederich/Dietrich 2023:
6), weswegen auch von einem »Schwellenphianomen« (Kolesch/Kramer
2006: 15) gesprochen werden kann, in welchem sich »Soma und Se-
mantik, aisthesis und logos vereinigen«, aber auch »Individuelles und
Soziales« (ebd.).

Es konnte gezeigt werden, dass die Dimension des miteinander ge-teil-
ten Sinns im Sinne Nancys und damit der Beteiligung am Unterricht kor-
poral performativ zum Ausdruck gebracht wurde und sich zugleich die
soziale Praxis der Beteiligung am Unterricht selbst verdndert hat (Dede-
rich/Dietrich 2023: 9).

4. Schluss

Ich mochte zum Schluss darstellen, in welcher Weise hier von einer Eth-
nographie eines sorgenden Unterrichts, in dem sich die (Re-)Produkti-
on von Teilhabe im Unterricht zeigt, gesprochen werden kann. In die-
ser Form der dichten Beschreibung eines Unterrichtsgeschehens geht es
nicht um eine Reprasentation eines sorgenden Unterrichtes, in der das als
sorgend klassifiziert wird, was im Vollzug des Unterrichts teilnehmend
beobachtet wurde. In einem solchen Fall wire es eine ontische Bestim-
mung von Sorge. Stattdessen ging es in den Ausfuhrungen darum, »ein-
[en] in die Existenz aufgenommene[n], wenngleich zunachst abgedrang-
te[n] Seinscharakter des Daseins« (Heidegger 1993: 13 5) zu zeigen. Das,
was als sorgender Unterricht gelesen wird, ist nicht etwas, was dort zu
finden ist, sondern vielmehr in Resonanz zwischen dem, was durch die
Praxis zu sehen gegeben wird, und dem Wahrnehmenden der ethnogra-
phischen Forschung erst erfunden wird und sich im Lachen zeigt. In die-
ser komplementiren, dsthetischen Praxis vollzieht sich eine

» Aufteilung des Sinnlichen« [... als] jenes System sinnlicher Evidenzen,
das zugleich die Existenz eines Gemeinsamen aufzeigt wie auch die Un-
terteilungen, durch die innerhalb dieses Gemeinsamen die jeweiligen
Orte und Anteile bestimmt werden. Eine Aufteilung des Sinnlichen legt
sowohl ein Gemeinsames, das geteilt wird, fest als auch Teile, die exklu-
siv bleiben. Diese Verteilung der Anteile und Orte beruht auf einer Auf-
teilung der Rdume, Zeiten und Titigkeiten, die die Art und Weise be-
stimmt, wie ein Gemeinsames sich der Teilhabe 6ffnet, und wie die einen
und die anderen daran teilhaben.« (Ranciére 2006: 25).

187

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

Das gilt aber auch fur die Forschung selbst. Eine wiederholende erzie-
hungswissenschaftliche Erkenntnisproduktion von Musikunterricht im
NeOBi-Projekt als disziplinierend wiirde moglicherweise eine Entfaltung
einer Moglichkeit im Transfer verstellen. Deswegen war das Ziel, die
wissenschaftliche Gewohnheit der Wahrnehmung dieser Szene durch den
Bezug auf die Phinomenologie zu tiberschreiten, um ein anderes Verhalt-
nis zur Praxis zu ermoglichen. Das bedeutet, dass diese hier dargestell-
te analytische Moglichkeit, diese Szene des Vollzugs von Unterricht als
disziplinierend wahrzunehmen, destruiert wird, um sie als etwas ande-
res, eine Moglichkeit der (Re-)Produktion der Teilhabe am Unterricht
in der (Re-)Prasentation (an)zuerkennen. In diesem Sinne kann von ei-
ner »Sorgenden Ethnographie« (Seeck 2021: 49) gesprochen werden,
die sich als geteilte Erfahrung im Forschungsprozess im Bezogensein auf
den Vollzug von Musikunterricht schreibend entfaltet und sich zugleich
in die Verfallenheit der Erkenntnisproduktion zum Vollzug von Unter-
richt einschreibt. Ob diese Form der dichten Beschreibung aber zu einer
trans_formierenden Praxis beitragt, hingt davon ab, wie diese Beschrei-
bung von den Praktiker:innen gelesen und in Praxis tibersetzt und als
Moglichkeit entfaltet wird.

Literatur

Alloa, Emmanuel (2016): » Aktiv, Passiv, Medial, Spielarten des Vollzugs«,
in: Jorg Sternagel/Fabian Goppelsroder (Hg.), Techniken des Leibes, Wei-
lerswist: Velbriick Wissenschaft, 133-148.

Bargetz, Brigitte (2016): Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierungen fiir
eine Theorie des Politischen, Bielefeld: Transcript Verlag.

Bedorf, Thomas (2017): »Selbstdifferenz in Praktiken: Phinomenologie, An-
thropologie und die korporale Differenz«, Phanomenologische Forschun-
gen (2017/2), 57-75.

Bilstein, Johannes/Gabriele Klein (2002): »Die Durchleuchtung des Kor-
pers. Von Disziplinierung und Inszenierung«, in: Gernot Becker u.a. (Hg.):
»Korper«. Seelze: Friedrich-Verlag (Friedrich-Jahreshefte), S. 4-8.

Boelderl, Artur R. (2007): Genealogische Dekonstruktion des Politischen
und politische Dekonstruktion des Genealogischen. Derrida und Nan-
cy tuiber Geburt und Gemeinschaft, in: Hans-Joachim Lenger/Georg Chri-
stoph Tholen (Hg.), Mnema: Derrida zum Andenken, Bielefeld: Transcript
Verlag, 117-134.

Bollig, Sabine (2018): Kinder als Akteure des Feldes frither Bildung, Betreu-
ung und Erziehung. Vorschlag zu einer praxistheoretischen Methodologi-
sierung und Dimensionalisierung des agency-Konzepts in frithpddagogi-
scher Forschung, in: Bianca Bloch/Peter Cloos/Sandra Koch/Marc Schulz/
Wilfried Smidt (Hg.), Kinder und Kindbeiten. Friibpddagogische Perspek-
tiven, Weinheim: Beltz, 136-15T1.

188

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TEILHABE ERMOGLICHEN

Breidenstein, Georg (2021): Interferierende Praktiken, Zeitschrift fiir Erzie-
hungswissenschaft (2021/4),933-953. DOI: 10.1007/s11618-021-01037-0.

Dederich, Markus/Dietrich, Cornelie (2022): Das Subjekt der Teilhabe, Teil-
habe (2022/2), 54-6T1.

Doyle, Walter (2006): Ecological approaches to classroom management, in:
Carolyn M. Evertson/Carol S. Weinstein (Hg.), Handbook of classroom
management: Research, practice, andcontemporary issues, New York:
Routledge, 97-125.

Fischer, Joachim (2013): Helmut Plessner: Lachen und Weinen. Eine Unter-
suchung nach den Grenzen des menschlichen Verhaltens, in: Konstanze
Senge (Hg.), Hauptwerke der Emotionssoziologie, Wiesbaden: Springer
VS, 274-279.

Foucault, Michel (1983): This is not a pipe, hrsg. und iibers. von James
Harkness. Berkley: University of California Press.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

Haraway, Donna/Goodeve, Thyrza (2000): How Like a Leaf. An Interview
with Donna Haraway and Thyrza Goodeve. Hoboken: Taylor and Francis.

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewdhlten. Umrisse eines politi-
schen Ethos der Kohabitation: ein Essay. Berlin: Suhrkamp.

Heidegger, Martin (1993): Sein und Zeit, 17. Auflage, Tuibingen: Niemeyer.

Hirschauer, Stefan/Boll, Tobias (2017): Un/doing Differences. Zur Theorie
und Empirie eines Forschungsprogramms, in: Stefan Hirschauer (Hg.),
Un/doing differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Weilerswist:
Velbriick Wissenschaft 7—26.

Hirschauer, Stefan (2016): Judith, Niklas und das Dritte der Geschlechter-
differenz, Gender: Zeitschrift fiir Geschlecht, Kultur und Gesellschaft
(2016/3). DOI: 10.3224/gender.v8i3.10

Hiinersdorf, Bettina (2020): Sorge — Ein phinomenologisch-poststrukturali-
stischer Entwurf und seine Bedeutung fir die Sozialpddagogik, in: Corne-
lie, Dietrich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropolo-
gien der Sorge im Pidagogischen, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, 224-239.

Kolesch, Doris/Kramer, Sybille (2006): Stimmen im Konzert der Disziplinen.
Zur Einfiihrung in diesen Band. In: dies. (Hg.), Stimme. Anndherung an
ein Phanomen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 7-15.

Kramer, Sybille (Hg.) (2004): Performativitit und Medialitidt, Minchen:
Fink.

Langer, Antje (2015): Disziplinieren und entspannen. Korper in der Schule —
eine diskursanalytische Ethnographie. Bielefeld: Transcript (Padagogik).
Online verfuigbar unter https://ebookcentral.proquest.com/lib/kxp/detail.
action?docID=6955781.

La Bellacasa, Maria Puig de (2012): »Nothing Comes Without Its World«
Thinking with Care. In: The Sociological Review 60 (2), S. 197-216.

Lave, Jean/Wenger, Etienne (2012): Situated Learning. Legitimate peripheral
participation, Cambridge University Press.

Lefebvre, Henri (1972): Das Alltagsleben in der modernen Welt, Frankfurt
a. M.: Suhrkamp.

189

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

BETTINA HUNERSDORF

Mitchell, Andrew J. (2018): Heidegger unter Bildhauern. Korper, Raum und
die Kunst des Wohnens, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.

Mortari, Luigina (2022): The Philosophy of Care, Wiesbaden: Springer VS.

Miiller-Lauter, Wolfgang (Hg.) (1960): Moglichkeit und Wirklichkeit bei
Martin Heidegger, Berlin: de Gruyter.

Nancy, Jean-Luc (2016): Singulir plural sein, Zurich: Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc/Daniel Tyradellis (2013): Was beifSt uns denken?, Ziirich:
Diaphanes.

Nancy, Jean-Luc/Gisela Febel (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft,
Stuttgart: Schwarz.

Nielsen, Cathrin (2003): »Pathos und Leiblichkeit. Heidegger in den >Zolli-
koner Seminaren<«, Phinomenologische Forschungen (2003/1), DOI:
10.28937/1000107883, 149-169.

Plessner, Helmuth (1982(1941)): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung
der Grenzen menschlicher Vernunft«, in: Gesammelte Schriften VII,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 201-378.

—(1981): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, in: Gesammelte Schriften Bd. IV, unter Mit-
wirkung von Richard W. Schmidt hrsg. von Giinter Dux, Frankfurt a. M.:
Suhrkamp.

Prange, Klaus (2012): »Erziehung als Handwerk«, in: ders. (Hg.), Erziehung
als Handwerk, Paderborn: Ferdinand Schoningh, 9—24.

Puig de la Bellacasa, Maria (2012): »Nothing Comes Without Its
World«: Thinking with Care«, The Socological Review (2012/2), DOI:
10.TT11/.1467-954X.2012.02070.X, 197—216.

Ranciére, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der
Kunst und ibre Paradoxien, hrsg. von Maria Mubhle, Berlin: b_books.

Schatzki, Theodore R. (2017): »Pas de deux: Practice Theory and Phenomenolo-
gy «, Phinomenologische Forschungen (2017/2),DOL: 10.28937/100010773 4,
24-39.

— (2002): The site of the social. A philosophical account of the constitution
of social life and change, University Park: Pennsylvania State University
Press.

Seeck, Francis (2021): Care trans_formieren. Eine ethnographische Studie zu
trans und nicht-bindrer Sorgearbeit, Bielefeld: Transcript Verlag.

Shove, Elizabeth/Mika Pantzar/Matt Watson (2012): The dynamics of social
practice. Everyday life and how it changes, London: Sage Publications.
Waldenfels, Bernhard (1999): Sinnesschwellen. Studien zur Phinomenologie

des Fremden 3, Frankfurt a. M..: Suhrkamp.

190

hitps://dol.org/10.5771/783748053234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. [



https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

