
173

Bettina Hünersdorf

Teilhabe ermöglichen 

Über die Wirklichkeits- und  
Möglichkeitsdimension praxistheoretischer und 

phänomenologischer Forschungszugänge  
zur Sorgenden Ethnographie im Musikunterricht

1. Einleitung

Mit dem Titel »Teilhabe ermöglichen« soll ein Beitrag zur Sorgenden 
Ethnographie geleistet werden, einem Begriff, der von Francis Seeck in 
»Care trans_formieren« (2021) geprägt wurde. 

Hintergrund dieses Erkenntnisinteresses ist das vom BMBF finanzier-
te NeOBi-Projekt, Teilprojekt 1, das von Julia Prescher, Stefanie Leiding 
und mir durchgeführt wird1. NeOBi bedeutet »(Neu-)Ordnungen von 
Bildungslandschaften reflexiv gestalten. Zur gesellschaftlichen und schu-
lischen Teilhabe von Kindern in peripheren Regionen«. In unserem eth-
nographisch ausgerichteten Teilprojekt haben wir uns u. a. die Frage ge-
stellt, wie Teilhabe von Kindern im Übergang erforscht und im Transfer 
vermittelt werden kann. 

Zwar gibt es zahlreiche auch ethnographische Untersuchungen zum 
Übergang von Kindern von der KiTa zur Schule, aber keine dieser Unter-
suchungen hat bisher den Fokus auf Sorge gelegt, geschweige denn sich als 
Sorgende Ethnographie verstanden. Ein solcher Fokus setzt aber voraus, 
dass genauer bestimmt wird, was unter Sorge zu verstehen ist2, und vor 
allem, wie diese epistemologisch und methodologisch erschlossen werden 
kann. Unter dem Stichwort ›Sorgende Ethnographie‹ wird sich von der 
›aufklärerischen‹, praxistheoretischen Forschungstradition distanziert, die 
im Kontext der Forschung über den Unterricht diesen als Disziplinierung 

1	  	NeOBi wird vom BMBF in der Förderrichtlinie zum Abbau von Bildungsbar-
rieren vom 01/2022 bis 12/2026 gefördert (Förderkennzeichen 01JB2110A) 
und ist in dieser Laufzeit am »Zentrum für Schul- und Bildungsforschung« 
(ZSB) an der Martin-Luther-Universität Halle-Wittenberg angesiedelt. Die 
Verbundleitung hat Bettina Hünersdorf inne.

2	  	Zur Frage nach der Sorge in der Pädagogik der frühen Kindheit wurden in 
den letzten Jahren einige Studien und Sammelbände herausgegeben. Den-
noch fehlt eine epistemologische und methodologische Auseinandersetzung 
darüber, wie Sorge zu erkennen ist.

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


174

dechiffriert (Bilstein/Klein 2002: 5; Langer 2015; Breidenstein 2021). In 
den Blick kommen in dieser aufklärerischen Tradition Praktiken, die sich 
im Anschluss an Foucault als sanfte Formen der Kontrolle darstellen und 
in denen Disziplinierung jenseits von Strafe als eine Form des Selbstre-
gierens durch Fremdregieren erkannt wird (vgl. Langer 2015: 19)3. Die-
se Form der Aufklärung trägt letztendlich dazu bei, dass das Interesse an 
Forschung durch die Lehrer:innen verloren geht, weil sie befürchten, dass 
das, was sie tun, aufgrund des kritischen Blicks der sozialwissenschaftli-
chen Forschung aberkannt oder zumindest verkannt wird. In diesem Sin-
ne handelt es sich nicht um eine Sorgende Ethnographie, weil im Namen 
der Aufklärung Effekte entstehen, die zur Verwundbarkeit der Akteure des 
Forschungsfeldes Schule beitragen. Diese Form der Sichtbarkeit in der Öf-
fentlichkeit entfaltet sich als Kritik und bringt sich dabei als wissenschaft-
liche, von der Praxis unabhängige Aufklärung performativ hervor. Eine 
solche Form wissenschaftlicher Praxis wird im Rahmen einer Sorgenden 
Ethnographie zum Gegenstand der Kritik, da in dieser die wechselseitige 
Angewiesenheit von Forschung und Praxis verkannt wird. 

»We problematize the revered critical distance at the heart of so much 
enlightened knowledge. Dissenting-within is openness to the effects we 
might produce with critiques to worlds we would rather not endorse. 
Caring for the effects this way can make us particularly vulnerable.« 
(Puig de la Bellacasa 2012: 206)4. 

Deswegen steht im Folgenden im Fokus, wie durch Forschung eine Mög-
lichkeit von Praxis (re-)präsentiert wird, die sich im doppelten Sinne re-
alisiert, d. h. als Möglichkeit bewusst und verwirklicht wird. Um es mit 
Mortari in Bezug auf Heideggers Ausführungen in Sein und Zeit zu sa-
gen »Existing means answering the appeal to realize concretely the pos-
sibilities of being. This takes some care« (Mortari 2022: 11). 

Was bedeutet das hinsichtlich des Forschungsinteresses: des Über-
gangs von der KiTa zu Schule? Das Scheitern der Teilhabe von Kindern 
im Unterricht kann als verwundbare pädagogische Praxis wahrgenom-
men werden, unter der Kinder sowie Lehrende, aber auch Forschende lei-
den können oder vor der sie sich schützen, indem sie jeweils die Schuld 
dem anderen oder dem sozialen Kontext zuschreiben, anstatt sich für das 

3	  	Diese hier über klassische Kategorien ermöglichte Identitätspolitik wird 
aber in einem relationalen Ansatz von Care fraglich (De la Bellacasa 2012), 
wie ich an späterer Stelle zeigen werde. Dann interessieren vielmehr die mul-
tiplen Positionierungen, die sich in Situationen herstellen und dadurch be-
stimmte Verbindungen und Trennungen schaffen, die sich im nächsten Mo-
ment aber auch wieder in einem neuen Kontext ändern können. 

4	  	 Im Folgenden gehe ich nicht näher auf die neuen materialitätstheoretischen 
Ansätze ein, die aber einige Überschneidungen zu dem hier dargelegten Ar-
gumentationsmuster aufweisen. 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


175

Scheitern mit-verantwortlich zu fühlen und das Leiden darunter mit dem 
jeweils anderen zu teilen. Das andere des Scheiterns ist das Glücken, d. h., 
dass sich trotz Kontingenz eine Möglichkeit des Daseins als Schicksals-
wendung verwirklicht. Mit Hark kann dieses als »zärtliche Bürgerlich-
keit« (Hark 2021: 216) bezeichnet werden. Zärtlichkeit bedeutet dabei 
das »Teilen eines gemeinsamen Schicksals« (ebd.) von Wissenschaft, be-
ruflicher pädagogischer Praxis und Teilhabe von Kindern. Zärtliche Bür-
gerlichkeit ist eine »Bürgerlichkeit, die sich selbst zurücknehmen kann 
und andere respektvoll adressiert, ohne sich in der Rückwendung auf sich 
selbst erneut als Maßstab zu setzen« (ebd.: 218). Vielmehr geht es der 
Sorgenden Ethnographie darum, etwas zurückzugeben (vgl. Seeck 2021: 
50). Dies kann auch ein Beitrag dazu sein, wie die Teilhabe von Kindern 
ermöglicht werden kann. Denn die Anerkennung der Lehrenden ist im-
mer auf ihre (Un-)Möglichkeit, in ihrer Praxis Teilhabe von Kindern zu 
generieren, angewiesen, ohne dass die Lehrenden eine Kontrolle über die-
se Möglichkeit innehaben. Die Ermöglichung von Teilhabe ist vielmehr 
fragil und auf das Mit-Tun und das Mit-Sprechen von Kindern einerseits 
sowie auf die Sichtbarkeit durch Forschung andererseits angewiesen, um 
sich zu entfalten. Diese Sichtbarkeit vollzieht sich in einer Praxis des Er-
zählens dessen, was vor Ort wahrgenommen wurde. Es ist eine Praxis des 
Erzählens von ›dichten Beschreibungen‹ (Geertz 1987), die eine Bildung 
des Sozialen und zugleich der Singularität ermöglichen. »Engaging with 
inherited worlds by adding layers rather than by analytical disarticula-
tion translates in an effort to ›redescribe‹ something so that it becomes 
thicker than it first seems« (Haraway/Goodeve 2000: 108). Betont wird 
aber auch, dass das, was als ›besser‹ gilt, nicht gegeben ist, sondern im-
mer schon im Kontext und auf dem Spiel steht. Es ist fragil und angewie-
sen auf ethnographisch Forschende im Zusammenspiel mit den pädago-
gischen Fachkräften und den Schüler:innen. Auf diese Weise agiert ein:e 
Ethnograph:in nicht als teilnehmende:r Beobachter:in, sondern als teil-
nehmende:r Geschichtenerzähler:in, die Geschichten mit-teilt, um episte-
misches Gedeihen innerhalb und als Teil einer historisch verorteten Com-
munity of Practice, an der die Forschung und die Praxis über den Transfer 
teilhat, zu ermöglichen. 

»Writing-with is a practical technology that reveals itself as both descrip-
tive (it inscribes) and speculative (it connects). It builds relation and com-
munity, that is: possibility« (Puig de la Bellacasa 2012: 203).

Um diese Sorgende Ethnographie epistemologisch und methodologisch 
zu begründen, was das Ziel der folgenden Ausführungen ist, möchte ich 
im Folgenden den bisher in der Übergangsforschung vorherrschenden 
methodologischen Zugang zur Ethnographie der Praxistheorie im An-
schluss an Schatzki darstellen, um die soziale Seite in ihrer Bedeutsam-
keit für die Teilhabe am Unterricht in den Blick zu nehmen. Praktiken 

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


176

werden dann als »organisierte Sets von körperlichen Aktivitäten« (Bollig 
2018: 139) verstanden, welche sich in zeitlich entfalteten und räumlich 
verteilten Zusammenhängen von »doings and sayings« (Schatzki 2002: 
77) niederschlagen. Kinder haben an diesen Praktiken teil, indem positi-
ve Erfahrungen zu einer Wiederholung und Reproduktion von Prozessen 
führen und dadurch Praktiken der schulischen Teilhabe von den Schü-
ler:innen geteilt werden, sodass die Praktik »becomes part of an indivi-
dual’s life. In this way people become the carriers of practice.« (Shove/
Pantzer/Hand 2012: 14).

Darüber hinaus wird mit Bezug auf Heidegger und darauf aufbau-
enden postphänomenologischen Anschlüssen auf die sich öffnende Sei-
te der Teilhabe als Erfahrung fokussiert. In der Auseinandersetzung mit 
Heideggers Möglichkeits- und Wirklichkeitsdimension wird die Gren-
ze einer sozialwissenschaftlichen Sorgeforschung, wie sie in einem pra-
xistheoretischen Zugang vollzogen wird, überschritten, d. h. nicht, dass 
diese aufgegeben wird, sondern vielmehr in ihrer (Un-)Möglichkeit (re-)
präsentiert wird. Dadurch kann es gelingen, der Frage nach schulischer 
Teilhabe nachzugehen.

Dieser methodologische Zugang wird in seiner Möglichkeitsdimensi-
on im empirischen Kapitel (3) dargestellt und zum Schluss wird dieser 
als Sorgende Ethnographie (re-)präsentiert.

2. Über die Wirklichkeits- und Möglichkeitsdimension 
in Schatzkis Auseinandersetzung mit Heidegger 

2.1 Schatzkis Blick auf Heidegger

Schatzki setzte sich 2017 in seinem Aufsatz »Pas de deux: Practice Theo-
ry and Phenomenology« mit der Wirklichkeits- und Möglichkeitsdimen-
sion bei Heidegger auseinander. Dabei schätzte Schatzki an Heidegger 
das, was dieser gerade als Grund der Differenzbildung zu den Sozialwis-
senschaften sieht: die zentrale Stellung der Wirklichkeitsdimension als 
Grundlage von Wissenschaft. 

Die Orientierung am man, also dem, was vergesellschaftet ist, die Hei-
degger als Verfallenheit der Fürsorge bezeichnet, ist für Schatzki An-
knüpfungspunkt. Das man verweise darauf, dass dem Individuum schon 
immer eine soziale Welt vorausgehe. Diese ermögliche erst eine geteil-
te Handlung und geteilte Gedanken, Vorstellungen etc. und das sich 
auf andere Beziehen-können (vgl. Schatzki 2017: 37). Die Praxisthe-
orie gehe ebenfalls davon aus, dass es einen vorher schon existieren-
den Kontext, ein historisches Apriori gebe, in welchem individuelles Le-
ben prozessiert wird und im Plenum von Handlungen koexistiert (vgl. 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


177

ebd.). Entsprechend heißt es konkret bei Schatzki: Das Dasein vollzieht 
sich durch Handlungen, es geht um das Zu-tun-haben, etwas herstellen. 
Heidegger betone, so Schatzki, dass ohne Denken handelnd die Bedeut-
samkeit der Welt erschlossen wird. Die Welt, in der jemand handelt, ist 
zunächst und vor allem ein Handeln mit dem umliegenden Zeug, wel-
ches erst ein bestimmtes Handeln in seinem sozialräumlichen Bezug er-
möglicht (vgl. ebd.: 30)5. Mit Heideggers Begriff der Befindlichkeit wird 
deutlich, wie Verstehen und Gestimmtsein ein Können ist. Dieses ist ein 
Know-how hinsichtlich der im Handeln liegenden Möglichkeiten, das 
durch jede Handlung wieder neu aktualisiert wird (vgl. Schatzki 2017: 
29). 

Die Praxistheorie kann, so Schatzki, aus diesem Grunde folgende the-
oretische Bezüge von der Phänomenologie lernen: Die zentrale Bedeu-
tung des Know-hows, die unreflektierte Handlung, die Bedeutung der 
embodied action und die Bedeutsamkeit der Welt, in der Menschen han-
deln. Diese sind in der Praxistheorie zu wenig theoretisiert (vgl. ebd.: 
33). Ebenfalls spiele der Körper eine zentrale Rolle. Handlungen voll-
ziehen sich körperlich, und die Fähigkeiten, die Handlungen zu realisie-
ren, sind verkörpert. Deswegen könne von einem praktischen Verstehen 
ausgegangen werden, welches teleologisch wie motivational gelenkt sei 
und in einem bedeutsamen Arrangement von Materialitäten Zug und 
Zug prozessiert werde. Die Sinnlichkeit der Wahrnehmung spiele eine 
zentrale Rolle, weil das die Form sei, in der Menschen der Welt begeg-
nen, sie sich vergegenwärtigen. Die Form, in der Wahrnehmung sich re-
alisiert, ist gewöhnlich eine Handlung, mit Ausnahme vom Hören und 
etwas Bemerken (vgl. ebd.: 31). Die sinnliche Wahrnehmung ist in der 
Praxistheorie eine Komponente von Praktiken, durch die Personen an 
Praktiken teilhaben, aber Praktiken vollziehen sich auf eine Art und Wei-
se, dass sie verkörpert sind.

2.2 Mit Heidegger auf Schatzkis Ausführungen geblickt 

Aus der Perspektive von Heidegger ist Schatzkis Möglichkeitsdimension 
als ontisch zu verstehen. Für Heidegger hingegen ist die Möglichkeits-
dimension der Wirklichkeit ontologisch mitgegeben (vgl. Hünersdorf 
2020). Die ontologische Dimension der Unbestimmtheit des Menschen 
ist letztendlich grundlegend, wenn es um die Frage von Sorge geht. Was 

5		  Diese Auffassung des Raums in Sein und Zeit weist aber, so Mitchell, Gren-
zen auf, weil Heidegger die Räumlichkeit des Daseins »vom daseinsmäßi-
gen Nutzen des Zeugs (des ›Zuhandenen‹) her« (Mitchell 2008: 13) denkt 
(vgl. ebd.: 11-17) Aufgrund dessen bleibe der Raum in Sein und Zeit aus-
schließlich ein funktionaler Raum, dessen Existenz vom handelnden Men-
schen abhängig sei (vgl. ebd.: 17). 

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


178

bedeutet der Hinweis auf die Ontologie für das Verständnis von Sor-
ge? In den Sozialwissenschaften heißt die Möglichkeit zu denken, zu be-
stimmen, was in Zukunft eintreten könnte. In diesem Kontext spielt die 
»einspringende Fürsorge« eine zentrale Rolle, die einen instrumentellen 
Charakter hat, da das, was der andere zu besorgen hat, ihm abgenom-
men würde (vgl. Heidegger 1993: 122), während die »vorausspringen-
de Sorge« die Existenz des anderen betrifft, indem sie es möglich macht, 
sich in seiner Sorge frei zu machen (vgl. ebd.). 

Von entscheidender Bedeutung für das Verständnis der Sorge bei Hei-
degger ist sein Bezug auf Befindlichkeit und Entwurf. Er betont, dass der 
Seinscharakter des Daseins – Geworfenheit – ein gestimmtes Sichbefin-
den und nicht ein Wahrnehmen von etwas Vorgefundenem sei (vgl. Hei-
degger 1993: 135), wie Schatzki es darstellt, wenn er auf die sinnliche 
Wahrnehmung wie das Sehen Bezug nimmt. Das, worauf sich das Befin-
den bezieht, ist abgedrängt und kann aus diesem Grunde nicht wahrge-
nommen oder rückwendend erfasst werden. Dieses je schon gestimmte 
sich Befinden mache es erst möglich, sich auf etwas zu richten. (vgl. Hei-
degger 1993: 137). Die Befindlichkeit »kommt weder von ›Außen‹ noch 
von ›Innen‹, sondern steigt als Weise des In-der-Welt-seins aus diesem 
selbst auf« (Heidegger 1993: 136). In dieser Geworfenheit ist das Da-
sein als »In-der Welt-sein« konzipiert, als »angewiesen auf eine Welt«, 
welches »faktisch nur mit Anderen« existiert (ebd.). Das zeigt sich darin, 
dass »das Selbst in das Man verloren ist«, indem es an der »durchschnitt-
lichen öffentlichen Ausgelegtheit des Daseins orientiert ist.« (Heidegger 
1993: 383). Dieses wird von Heidegger als Verfallenheit bezeichnet und 
es wird postuliert, dass das existenzielle Verstehen nur aus der Verfal-
lenheit heraus und gegen sie möglich ist (vgl. ebd.). Diese Möglichkeit 
ist aber in der Geworfenheit schon immer zugrunde gelegt. Sie aktuali-
siert sich, indem sie sich im Augenblick verwirklicht, indem sie sich von 
der Verfallenheit des man abhebt (vgl. ebd.). Dadurch ist sie aber gera-
de besonders ausgesetzt, was nur dann möglich ist, wenn das Sein »frei 
für seinen Tod« (ebd.: 385) ist. Das Selbst wird zu sich selbst aufgeru-
fen (vgl. ebd.: 270 ff). Trotz Unbestimmtheit ist es nicht ein Nichts, son-
dern positiv ausgerichtet. Es will gehört werden. Die Sinnesmodalität des 
Hörens ist zentral für die ›vorausspringende Fürsorge‹, die sich ereignet. 
Dies heißt, »das verstehende Sichvorrufenlassen auf diese Möglichkeit 
schließt in sich das Freiwerden des Daseins für den Ruf: die Bereitschaft 
für das Angerufenwerdenkönnen. Das Dasein ist rufverstehend hörig 
seiner eigensten Existenzmöglichkeit. Es hat sich selbst gewählt.« (ebd.: 
287). Diese Wahl ist aber bei Heidegger kein intentionaler Akt, son-
dern eine Antwort auf ein Widerfahrnis: »Der Ruf wird ja gerade nicht 
und nie von uns selbst weder geplant, noch vorbereitet, noch willentlich 
vollzogen. Es ruft, wider Erwarten und gar wider Willen. Andererseits 
kommt der Ruf zweifelhaft nicht von einem Anderen, der mit mir in der 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


179

Welt ist. Der Ruf kommt aus mir und doch über mich.« (ebd.: 275). Der 
Grund des Rufes aber bleibt verborgen, sodass die Bezüge auf das Hö-
ren auf etwas anwesend Abwesendes verweisen. Das hat Auswirkungen 
darauf, was voraussetzen bedeutet. Während in den Sozialwissenschaften 
dieses als soziale Bedingungen von etwas bestimmt wird, bedeutet es in 
der Phänomenologie, so Müller-Lauter (1960), Folgendes: »In der Seins-
verfassung des Daseins als Sorge, im Sichvorwegsein, liegt das ursprüng-
lichste ›Voraussetzen‹.« (ebd.: 228). Müller-Lauter führt weiter aus: »So 
schreibt Heidegger gelegentlich: ›voraus-setzen‹ (Heidegger 1993: 314, 
К 222 zitiert in Müller-Lauter), um durch den eingefügten Bindestrich 
das ›voraus‹ abzuheben und seinen Entwurfscharakter deutlich zu ma-
chen« (Müller-Lauter 1960: 7). Das Entwerfen aber erschließt Möglich-
keiten. »Vorausgesetzt ist demnach das im ›Verstehen als Möglichkeit 
Entworfene‹.« (ebd.: 46).

Es stellt sich die Frage, ob Befindlichkeit und Entwurf und damit Sor-
ge leiblich zu verstehen sind. Nielsen legt dar, dass Befindlichkeit bei Hei-
degger das pathisch durch das Dasein Gestimmtwerden bedeutet, in wel-
chem zugleich eine Offenheit des In-der-Welt-seins mitgegeben ist. Durch 
diese Bezogenheit auf die Welt ist eine Bewegung im Raum möglich (vgl. 
Nielsen 2003: 154). Damit wird die »ekstatische Verfasstheit des Leib-
lichen und Sinnlichen« (ebd.) deutlich6, die aber von Schatzki dadurch, 
dass er nur auf den Körper blickt, in seiner Rezeption von Heidegger 
nicht als bedeutsam erkannt wird. Die ekstatische Dimension verweist 
auf den Entwurfscharakter, welcher zugleich eine Antwort auf die Ge-
worfenheit in die Welt, das pathische Moment der Befindlichkeit, ist. Das 
»Leiben geht also nicht vom Körper als einem in seine eigene Schwere 
verschlossenen, vorhandenen Körperding aus, sondern ist seinem Wesen 
nach schon immer nach außen hin gespannt, richtungshaft antwortend, 
immer durch und durch bezogen« (ebd.: 152 f.). Damit ist der Leib, die 
»Umschlagseite von Natur zur Kultur« (Bedorf 2017: 66), ein Grenz-
phänomen. Eine Leiberfahrung ist ein Grenzphänomen, in dem der Leib 
sich im körperlichen Vollzug ent-äußert, was Plessner als »exzentrische 
Positionalität« (Plessner 1981: 367) bezeichnet. Es drückt die Relatio-
nalität zwischen Mensch und Welt aus, das nicht nur »ein Werden hin 
zu etwas [… sondern auch] ein Werden weg von etwas« (Mitchell 2018: 
67) darstellt. Der Entwurf ist bei Heidegger somit leiblich-noetisch als 
antwortendes Geschehen auf das Dasein in der Welt zu verstehen. Da-
mit entsteht dieser aus der Bezogenheit/Verbundenheit mit der Welt und 
ist nicht subjektiv (Bedorf 2017: 64). Entsprechend verweist der Erfah-
rungsbegriff auch nicht auf Subjektivität. Vielmehr ist er ein Hinweis 
auf die Passivität der Herausforderung des In-der-Welt-seins, zu der sich 

6	  	Nielsen setzt sich mit Leiblichkeit in Heideggers Schriften, konkret den 
Zollikoner Seminaren auseinander.

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


180

in einem antwortenden Geschehen ins Verhältnis gesetzt wird (vgl. Be-
dorf 2017: 69). Das bedeutet, dass der Möglichkeitsbegriff nicht abs-
trakt, sondern auch schon immer als leibliches In-der-Welt-sein verstan-
den werden muss, welches sich im Vollzug ereignet und das sich nicht auf 
eine Vergangenheit oder Gegenwart reduzieren lässt. Damit unterschei-
det sich aber dieser leiblich fundierte Möglichkeitsbegriff von einem der 
Sozialwissenschaften, der mit dem Bezug auf embodiment den Blick auf 
die Verkörperung des Sozialen richtet.

Die ›einspringende‹ Fürsorge bezeichnet Heidegger als die Vernich-
tung von Möglichkeiten. »Das besorgende Aus-sein auf ein Mögliches 
hat die Tendenz, die Möglichkeit des Möglichen durch Verfügbarmachen 
zu vernichten.« (Heidegger 1993: 261). Dieses Verfügbarmachen des Zu-
handenen ist »Besorgen seiner Verwirklichung« (vgl. ebd.), d. h. der Teil-
habe am Unterricht. Freilich ist diese Vernichtung des Möglichen als »be-
sorgende Verwirklichung von zuhandenem Zeug [...] immer nur relativ, 
sofern auch das Verwirklichte noch und gerade den Seinscharakter der 
Bewandtnis hat. Es bleibt, wenngleich verwirklicht, als Wirkliches ein 
Mögliches für« (ebd.) etwas, das erreicht werden soll.

2.3 Kritik an Heideggers Denken der Sorge

Nancy und Tyradellis distanzieren sich von Heidegger hinsichtlich der 
zentralen Bedeutung des Todes für die vorausspringende Fürsorge. So 
heißt es: »Was etwas bedeutet, lässt sich hier nur von seinem gesell-
schaftlichen Sinn her beantworten, und der besteht nicht zuletzt in dem 
Versprechen auf eine Zukunft, die nicht bloß der individuelle Tod ist, 
sondern wesentlich auf ein kommendes Mit-Sein verweist« (Nancy/Ty-
radellis 2013: 11). Das Kind vollendet nicht die Liebe, sondern »teilt 
sie neu mit« (Nancy 1988: 86) und setzt sie der Gemeinschaft »erneut« 
(ebd.: 85). »Was sich von der Gemeinschaft darbietet, ist nichts – nichts 
anderes als diese Grenze zwischen den Singularitäten, den Körpern, die 
sich einander mit-teilen.« (Boederl 2007: 126). Dabei machen Nancy 
und Tyradellis deutlich, dass es sich dabei nicht um einen rein intelligi
blen Akt handelt, sondern vielmehr die leibliche Fundierung eine zen
trale Rolle spielt. »Ich denke also eigentlich nicht immer an das, was ›ge-
meinsam‹ bedeutet, ich denke in Beziehungen. Ich denke im Antworten 
auf Fragen oder Erwartungen. ›Denken‹ bedeutet also auch ›verspüren‹, 
›erfahren‹ oder ›empfangen‹, Anstöße oder Affekte, Anregungen, Anrei-
ze« (Nancy/Tyradellis 2013: 76), sodass die »Aufteilung zwischen Sinn-
lichem und Intelligiblem [sich auflöst]. Es geht darum, alles in Kontakt 
und in Erfahrung kommen zu lassen mit diesem Andrang des ›Sinns‹, 
der etwas verlangt. Eine Welt geht zu Ende, eine Welt ist im Kommen.« 
(Nancy/Tyradellis 2013: 16). 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


181

Die von Heidegger eingeführte Differenz zwischen Wirklichkeit und 
Möglichkeit aufgreifend heißt es bei Nancy, dass das Unvollendetblei-
ben etwas anderes sei als das »faktische – Glücken oder das Pendant des 
Scheiterns; […] es ist dessen ›Wesen‹. Die Vollendung des Unvollendba-
ren ist eine ›Mediale‹, ein ›Mittelding zwischen Aktiv und Passiv‹, eine 
›entwerkte und entwerkende Tätigkeit‹« (Nancy 1988: 77).

3. Zur Empirie des Teilhabe-Ermöglichens  
im Musikunterricht

Teilhabe zu ermöglichen, ist etwas, was sich nicht vollenden kann, son-
dern das in immer neuer Art und Weise hervorgebracht wird, etwas, was 
sich mit-teilt. Teilhabe ermöglicht sich nicht dadurch, dass es um einen 
Willen als Ausgangspunkt geht, sondern darum, wie der Wille als teleo-
affektive Struktur in der Auseinandersetzung zwischen Lehrenden und 
Schüler:innen entsteht und in der ›dichten Beschreibung‹ (Geertz 1987) 
der Ethnographie ent-deckt wird. Durch die ethnographische Forschung, 
die die soziale Genese des Willens (an-)erkennt, wird der Praxis etwas 
noch nicht Dagewesenes als eine ermöglichende Möglichkeit des »Sin-
gulär plural« (Nancy 2016) hinzugefügt. 

Im Folgenden möchte ich einen Ausschnitt aus einem Beobachtungs-
protokoll eines Musikunterrichts aufgreifen, in dem es darum geht, wie 
es sich vollzieht, dass Kinder zu Schulkindern werden. 

»Die Lehrerin singt ein Weihnachtslied vor. Freddy schaukelt mit den Bei-
nen, Antonio blickt regungslos auf das Musikbuch. In der Fenstersitzrei-
he reden und kichern zwei Kinder miteinander, sie sitzen direkt vor dem 
Lehrendentisch. Während sie ein Instrument spielt und singt, schaut die 
Lehrerin mehrfach auf zu den Kindern und integriert ein ›hey‹, ›ihr‹ oder 
einen anderen Laut in den Gesangstext, woraufhin die Klasse lacht. Dann 
sagt sie nach dem Ende des Liedes, ›ihr, Platzverweis, kurz vor roter Kar-
te‹. Sie fragt in die Klasse, wer das Lied kennt, es melden sich viele Kin-
der und die Lehrerin sagt, dass sie das Lied wahrscheinlich schon aus dem 
Kindergarten kennen. Sie wollen die erste Strophe gemeinsam probieren. 
Sie beginnt mit dem Spielen des Instruments und singt, die Kinder singen 
mit. Sie unterbricht und hält ihre Hände vor das Gesicht. ›So sehe ich euch 
sitzen‹, sagt sie. ›Setzt euch doch mal gerade‹, sagt sie dann und erklärt 
weiter, ›so können wir nicht singen‹. Die Kinder richten sich auf, Freddy 
nicht, Antonio auch nicht – der liegt mit dem Oberkörper halb auf dem 
Tisch. Sie beginnt wieder mit dem Singen – die Kinder singen mit. Die 
Lehrerin sagt, sie sieht ›immer noch Kinder, die SO machen‹ und hält ihre 
Arme vor das Gesicht. Antonio lacht und richtet seinen Oberkörper auf.«

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


182

Praxistheoretisch stellt sich folgende Frage: Wie werden Kinder in die 
»lokalen Praktiken [des Musikunterrichts] eingeschleust und als Mit-
spieler adressiert, um an der Fortführung und Stabilisierung bestimm-
ter für diesen Kontext spezifischen [sic] Praktiken mitzuwirken« (Bollig 
2018: 147). Wie werden die heterogenen Kinder in typische Praktiken 
überführt, d. h. wie werden sie rekrutiert und positioniert (vgl. ebd.)? 
Dabei geht es nicht nur um das Doing, sondern das Undoing des Voll-
zugs von Unterricht im Sinne der »peripheral participation« (Lave/Wen-
ger 2012), um die Voraussetzungen des die Kinder am Musikunterricht 
Beteiligens, welches sich hier als Vorbereitung auf eine Chorprobe zeigt, 
zu schaffen. Dies könnte als einspringende Fürsorge bezeichnet werden. 
Es »bildet sich eine ›legitimate peripheral participation‹, eine Form der 
Teilnahme an Praxis, die es Novizen erlaubt, zunächst am Rande zu blei-
ben und nach und nach die erforderlichen Kompetenzen zu erwerben, 
die eine volle Mitgliedschaft in der spezifischen ›community of practice‹ 
ermöglichen« (Breidenstein 2021: 941). Dabei geht es darum, sich »in ei-
nem ganz grundlegenden Sinn die schulischen Regeln […] an[zu]eignen« 
(ebd.: 942), was von Breidenstein als Disziplinierung bezeichnet wird. 
»Sie lernen, dass sie sich melden müssen, wenn sie etwas sagen wollen 
[sic] und dass sie erst dann etwas sagen dürfen, wenn sie drangenom-
men werden.« Es wird von ihnen verlangt, »Geduld zu entwickeln, Be-
dürfnisse aufzuschieben und ihre Körper zu disziplinieren.« (ebd.). Dass 
es sich hierbei um eine Sorgepraxis auch im Sinne der vorausspringen-
den Sorge handelt, wird verkannt. Aber genau das soll im Folgenden im 
Detail aufgezeigt werden. 

3.1 Teilhabe ermöglichen: eine praktikentheoretische Analyse

In der protokollierten Szene wird sich mit der Haltung von Kindern beim 
Musikunterricht auseinandergesetzt. Es handelt sich um eine Praktik der 
einspringenden Sorge, um die passende Haltung der Kinder im Musikun-
terricht zu ermöglichen. Dadurch gibt es eine »Interferenz« (Breidenstein 
2021) zwischen dem Vollzug des Musikunterrichts und dem Besorgen, 
dass Kinder zu Musik-Schüler:innen werden. Als Praktik der einsprin-
genden Fürsorge wird an den körperlichen Voraussetzungen gearbeitet, 
um die Kinder am Musikunterricht zu beteiligen.

Schaut man sich das Protokoll sequenziell an, fällt auf, dass zunächst 
der Vollzug, das Doing des Musikunterrichts, in Form von Vorsingen 
der Lehrerin im Fokus steht. Die Kinder sind zu Beginn des Musik-Ma-
chens noch nicht auf das Singen der Lehrerin als Zuhörende ausgerich-
tet. Sie sitzen an der Fensterbank, manche baumeln mit den Füßen, an-
dere kichern. Die disparaten Haltungen der Kinder werden mit Blicken 
der Lehrerin und Sprache wie hey oder ihr fraglich. Die Wortsprengsel 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


183

werden im Rhythmus des Musik-Machens eingeführt, sodass es seman-
tisch zu Unterbrechungen des Liedtextes kommt. Diesen musisch einge-
lassenen Aufforderungen gehorchen die Kinder nicht, sondern es wer-
den die Irritationen des Vollzugs des Singens durch die Lehrende gehört. 
Mit Lachen wird auf die Aufforderung zum Mitmachen durch den Auf-
ruf und die musikalische Äußerung reagiert. Dadurch wird aber nicht 
der Lehrerin gefolgt, sondern vielmehr wird der Unterricht als lustvoll 
belustigend wahrgenommen. Die Lehrerin wird als Entertainerin durch 
die Schüler:innen positioniert. 

Auf diesen sich als Schauspiel etablierenden Unterricht wird von der 
Lehrerin mit einer Unterbrechung des Musikmachens, dem Undoing von 
Unterricht in Form einer »negatorische[n] Aktivität« (Hirschauer 2016: 
117) reagiert. Dieses Undoing des Musikmachens im Vollzug des Un-
terrichts7 wird sichtbar, indem das Spielen der Gitarre und das Singen 
nach dem Ende des Lieds unterlassen wird und gestisch in die Rolle ei-
ner durch Sprache anweisenden (»ihr, Platzverweis, kurz vor roter Kar-
te«) Lehrerin hineingegangen wird, die die Voraussetzungen für den Un-
terricht schafft. Die Art der Beteiligung der Kinder wird als ›noch-nicht‹ 
die Haltung des Schüler:innen-Seins richtig einnehmend im Form eines 
Speech Acts nach Austin dargestellt und als unpassend zum typischen 
Praxisarrangement des Musikunterrichts und damit in der Art und Wei-
se, sich am Singen zu beteiligen, markiert. Im Sprechakt dies ist kein 
Unterricht, oder so wie du dich verhältst, ist es nicht das, was Unter-
richt heißt, vollzieht sich eine, wie im Anschluss an Austin gesagt werden 
kann, »universalisierende Performativität« (Krämer 2004: 14). Dabei 
bringen Aussagen als »institutionalisierte Praktiken das, was sie besa-
gen« (Krämer 2004: 14) hervor. Von diesen geht eine »generative Kraft« 
(ebd.) und damit eine Handlung aus. »Es ist die Domäne der sozialen 
Tatsachen, solcher Fakten also, deren Sein in ihrem Anerkanntsein« be-
steht (ebd.). Dabei geht es um die Frage, welchen Regeln ein Handeln zu 
folgen hat, um anerkannt zu werden (vgl. ebd.). Die Möglichkeit dazu, 
d. h. dass Schüler:innen in der Lage sind, den Regeln zu folgen, wird 
in einer Als-ob-Kommunikation unterstellt, in der davon ausgegangen 
wird, dass sie zum kompetenten Akteur im Unterricht werden können.

Es wird unterstellt und erwartet, dass sich auf das Hören der Musik 
im Unterricht wirklich fokussiert wird. Es wird den Schüler:innen mit-
geteilt, dass das, was als Beteiligung von ihnen im Musikunterricht in 
der zurückliegenden Situation erfahren wurde, keinen Unterricht reprä-
sentiert. Die Art und Weise wie sich das Unterrichtsgeschehen präsentiert 

7	  	»Am Horizont solcher Formen des Ungeschehen-Machens liegt aber auch 
die Option, dass eine Unterscheidung […] in bestimmten Situationen […] 
überhaupt nicht stattfindet (not doing X), sondern etwas Anderes (Y).« 
(Hirschauer/Boll 2017: 11).

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


184

hat, entspricht nicht der Repräsentation der Teilhabe am Unterricht, weil 
das aufmerksame Zuhören nicht gegeben war.8 Die Teilhabe am Unter-
richt ist somit noch unvollendet. Damit wird in einer »iterativen Perfor-
mativität« (Krämer 2004: 15), die wiederholend die Differenz zwischen 
der Erwartung »dies ist das richtige Verhalten eines:r Schüler:in im Mu-
sikunterricht« und dem praktischen Vollzug der Beteiligung am Unter-
richt markiert. Damit wird das, was sich im Unterricht gegenwärtig voll-
zogen hat, als Unterricht im eigentlichen Sinne nicht anerkannt und in 
unterschiedlicher Weise dazu aufgefordert, sich dem, was durch die Leh-
rerin gesagt oder gezeigt wird, anzugleichen. So wird auch in den folgen-
den Sequenzen, in denen die Kinder zwar mitsingen, aber noch nicht die 
richtige Haltung haben, durch das Nachahmen der Haltung der Kinder, 
d. h. im Dazwischen des eigentlichen Unterrichtens, diese Verkörperung 
der Kinder immer wieder als unpassend markiert. 

Es vollziehen sich immer wieder neu Formen der Anähnlichung des 
(Re-)Präsentierens als iterative Performationen, was durch das Sprechen 
und Zeigen an Repräsentationen von Unterricht eingeführt wird und 
durch den Vollzug des Unterrichts. 

In der Wiederholung der Unterbrechung des Musik-Unterrichtens wird 
das Liedsingen an den Rand des Unterrichtsgeschehens gedrängt. Da-
durch wird das Übergang-Machen als Praktik einspringender Sorge in 
ihrer prozessualen Hervorbringung sichtbar. Sie besorgt instrumentell die 
Möglichkeit der Teilhabe, die den Vollzug der repräsentierten Vorstellung, 
was der Unterricht sei, nämlich das Musikmachen, (un-)möglich macht, 
was von der Lehrerin pathisch wahrgenommen wird und worauf sie eine 
Antwort gibt, indem sie einerseits die Voraussetzungen für die Teilnahme 
am Unterricht herstellt, andererseits dafür das Musikmachen unterbricht. 

8	  	Eine Behauptung, dass es sich hier um eine wahre, falsche oder kontradikto-
rische Darstellung handelt, wird durch diese Art des Zugriffs verunmöglicht. 
»Because the words we now can read underneath the drawing are themselves 
drawn—images of words the painter has set apart form the pipe, but within 
the general (yet still undefinable) perimeter of the picture. [...] But conversely, 
the represented pipe is drawn by the same hand and with the same pen as the 
letters of the text: it extends the writing more than it illustrates it or fills its 
void.« (Foucault 1983: 23). Es handelt sich hier um eine doppelte Paradoxie. 
Einerseits wird etwas benannt, was nicht benannt werden muss. Andererseits 
wird aber beim Aufdecken des Namens deutlich, dass das Objekt geleugnet 
wird. Dadurch entsteht ein Prozess, bei dem es darum geht, den Diskurs zu 
ermöglichen, an seinem eigenen Gewicht zu kollabieren und stattdessen auf 
die sichtbare Form der Buchstaben zu achten. Diese gezeichneten Buchstaben 
treten in eine unsichere, undefinierte Beziehung zueinander. Die Verwirrung 
wird durch das Verhältnis zur Zeichnung noch verstärkt. Es ist unmöglich, ei-
nen tragenden Boden herauszukristallisieren. Dadurch aber wird das Spiel mit 
den Ähnlichkeiten (similitudes) ermöglicht, welche sich vermehren können.

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


185

Dies vollzieht sich als Ausdruck der »Affordances«, des gelungenen Voll-
zugs von Musikunterricht, mit denen bestimmte Teilhabepraktiken von 
Schüler:innen einhergehen. Im Fokus steht die Herstellung einer »Class-
Room-Order« (Doyle 2006: 111) als eine Reproduktion, die zugleich 
die Voraussetzung für das Musikmachen als die schulische Bildungspro-
duktion ist9. Dadurch vollzieht sich eine (Re-)Produktion der tradierten 
(dominanten) Übergangsbilder des Schüler:innen-Werdens in einer pa-
radoxen Form, weil das, was als die richtige Haltung zum Musikunter-
richt bezeichnet wird, als nicht deckungsgleich mit dem realen Unter-
richt markiert wird. Diese Differenz trägt aber zugleich zur Kontingenz, 
was Unterricht sei, bei. D. h. dieser wird auch als anders möglich perfor-
mativ realisiert, sodass zwischen der Repräsentation von Unterricht und 
der Form, wie sich Unterricht vollzieht, sich eine »iterative Performa-
tivität« (Krämer 2004: 15) von Unterricht vollzieht. »Die Wiederholung 
von Zeichenausdrücken in zeit- und raumversetzten neuen Kontexten – 
[ist] eine Wiederholung, welche erst die Allgemeinheit im Gebrauch die-
ser Ausdrücke stiftet. [Sie bewirkt] zugleich eine Veränderung der Zei-
chenbedeutung.« (ebd.: 16).

3.2 Teilhabe ermöglichen: Zur phänomenologischen Erweiterung  
des praktikentheoretischen Zugangs

Als Antonio lacht10, bevor er sich mit Haut und Haar dem Unterricht öff-
net, scheint er etwas verstanden zu haben, sodass die Voraussetzungen für 

9	  	Lefebvre versteht unter Produktion eine »schöpferische Tätigkeit«(Lefebvre 
1972: 31f.). Reproduktion bedeutet die Bedingungen, »in denen die Objekte 
oder Werke produzierenden Tätigkeiten sich selbst re-produzieren, wieder-
beginnen, ihre konstitutiven Bedingungen wieder aufnehmen.« (ebd.)Damit 
steht die Wiederholung als Rückgriff auf etwas Dagewesenes, welche zu-
gleich eine Veränderung als kreativ schöpferische Tätigkeit ermöglicht, im 
Fokus (vgl. Bargeitz 2016: 107f.).

10	 	»In dem Kapitel Die Resonanz des Gefühls in Lachen und Weinen wird das 
Lachen als ›durchstimmende Angesprochenheit‹ des Menschen als Ganzen 
oder ›distanzlose Sachverhaftung‹ bestimmt (Plessner [1941] 1982: 345–352, 
Herv. i. O.), die als ›geöffnete […] Positionalität‹ beschrieben wird, welche ›ex-
zentrisch‹ sei und eine ›Resonanz‹ bewirke.« (Fischer 2013: 275). Alloa be-
stimmt das Lachen als eine leibliche Widerfahrnis als ein »Un-Ding« (Alloa 
2016: 147). »Das gurgelnd glucksende Gemecker ist diese ›Antwort auf die 
Grenzlage‹ (Plessner [1941]1982: 378) – der Körper springt in der Sinnkrise 
ein, sorgt für die Wiederherstellung des Gleichgewichts, in der das Verhalten 
neu sinnhaft an der Sinnordnung anknüpfen kann. Das Lachen des Menschen 
ist eine vorübergehende Veränderung seines Selbstverhältnisses, noch unab-
hängig von der Funktion im Sozialverhältnis.« (Fischer 2013: 276).

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


186

die Teilnahme sich als ermöglichende Möglichkeit erfüllt. D. h. er hört, 
worum es in diesem Hin und Her der (Re-)Präsentation von Unterricht 
eigentlich geht, was etwas anderes ist, als der Lehrerin zu gehorchen. Es 
ermöglicht in der Differenz zwischen Repräsentation und Präsentation 
als Vollzugswirklichkeit, sich selbst als anderer (andere Simulation dieser 
Differenz) hervorzubringen und zugleich mit den anderen gemeinsam den 
Musikunterricht richtig zu vollziehen. In diesem Sinne kann mit Nancy 
von Singulär plural gesprochen werden, was die Möglichkeit der Teilha-
be am Unterricht in dreierlei Weise (re-)präsentiert. 

Das Lachen drückt eine fiktive Einheit aus. Es ist ein »imaginativer 
Vorgriff« (Bedorf 2017: 72), welcher die zeitliche Form der »vorträgli-
che[n] Nachträglichkeit« (ebd.: 73) aufweist. Im Lachen drückt sich so-
mit die »Selbstverdoppelung« (Waldenfels 1999: 36) der »leiblich-kör-
perlichen Differenz« (ebd.) aus, welche aufzeigt, dass die Teilhabe als 
Überschuss des Subjekts nicht in der sozialen Dimension von Teilhabe 
aufgeht (Dederich/Dietrich 2023: 8 f). Hier vollzieht sich eine »Subjekt-
werdung in Praktiken nur in Inanspruchnahme einer Position, die das 
Subjekt noch nicht haben kann. Anders kann aber Subjektivität nicht ge-
lingen als im Vorgriff ohne Boden.« (Bedorf 2017: 73). In dieser korpo-
ralen Form von Performativität nimmt das Lachen seinen Ausgang. In 
dieser zeigt sich der »Ereignischarakter« (Krämer 2004: 17). Es ist kei-
ne Repräsentation, sondern vielmehr eine Präsentation, die den Rahmen 
der Repräsentation überschreitet. Sie bedarf 

»den Zuschauer [des Forschenden], ist also an Wahrnehmungsvorgän-
ge, an Aisthetisierung und ein Sich-Zeigen grundsätzlich gebunden. Sie 
findet ihren Ort im sinnlich-aktualen Spannungsverhältnis zwischen 
Akteur und Betrachter, wobei der Handlungscharakter des Zuschauers 
gerade dadurch unterstrichen wird, dass in einer Vielzahl von perfor-
mances der Zuschauer zum – mehr oder weniger freiwilligen – Kolla-
borateur der Aufführung« (ebd.: 17 f).

des Schülers wird. Die korporale Performativität ist »Ausdruck der 
schöpferischen Metamorphose der wahrgenommenen Welt im Wechsel-
verhältnis von Akteur und Betrachter.« (ebd.).

Dabei ist das Ereignishafte des Lachens nur vor der »Folie eines Un-
terschieds, der durch die Reproduktion (und das Anderswerden dieses 
Reproduzierten) gestiftet wird und ›Einmaligkeit‹ überhaupt erst erfahr-
bar macht« (ebd.) 

Der »eingewöhnte Körper« tritt der lachenden Person »selbst als 
Fremdes gegenüber« (Bedorf 2017: 72). Die Körper haben ihr Eigenle-
ben und unterscheiden sich vom Leib, der im pathischen Moment der 
Erfahrung, der Geworfenheit in die Welt, als Befindlichkeit zur Welt hin 
geöffnet ist (ebd.: 71). Hier kann von einem »fungierenden Leib« gespro-
chen werden, welcher sich »performativ vollzieht« (Waldenfels 1999: 

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


187

36) und welcher sich zu den körperlichen Erfahrungsmomenten unter-
scheidet, die als fremd wahrgenommen werden (vgl. Bedorf 2017: 71). 
Das Primat der Befindlichkeit, »bedeutet [ontologisch] kein leibliches Be-
wußtsein, sondern im Gegenteil dessen Unmöglichkeit« (ebd.). Es han-
delt sich um ein leibliches »Widerfahrnis« (vgl. Dederich/Dietrich 2023: 
6), weswegen auch von einem »Schwellenphänomen« (Kolesch/Krämer 
2006: 15) gesprochen werden kann, in welchem sich »Soma und Se-
mantik, aisthesis und logos vereinigen«, aber auch »Individuelles und 
Soziales« (ebd.).

Es konnte gezeigt werden, dass die Dimension des miteinander ge-teil-
ten Sinns im Sinne Nancys und damit der Beteiligung am Unterricht kor-
poral performativ zum Ausdruck gebracht wurde und sich zugleich die 
soziale Praxis der Beteiligung am Unterricht selbst verändert hat (Dede-
rich/Dietrich 2023: 9).

4. Schluss

Ich möchte zum Schluss darstellen, in welcher Weise hier von einer Eth-
nographie eines sorgenden Unterrichts, in dem sich die (Re-)Produkti-
on von Teilhabe im Unterricht zeigt, gesprochen werden kann. In die-
ser Form der dichten Beschreibung eines Unterrichtsgeschehens geht es 
nicht um eine Repräsentation eines sorgenden Unterrichtes, in der das als 
sorgend klassifiziert wird, was im Vollzug des Unterrichts teilnehmend 
beobachtet wurde. In einem solchen Fall wäre es eine ontische Bestim-
mung von Sorge. Stattdessen ging es in den Ausführungen darum, »ein-
[en] in die Existenz aufgenommene[n], wenngleich zunächst abgedräng-
te[n] Seinscharakter des Daseins« (Heidegger 1993: 135) zu zeigen. Das, 
was als sorgender Unterricht gelesen wird, ist nicht etwas, was dort zu 
finden ist, sondern vielmehr in Resonanz zwischen dem, was durch die 
Praxis zu sehen gegeben wird, und dem Wahrnehmenden der ethnogra-
phischen Forschung erst erfunden wird und sich im Lachen zeigt. In die-
ser komplementären, ästhetischen Praxis vollzieht sich eine 

»›Aufteilung des Sinnlichen‹ [… als] jenes System sinnlicher Evidenzen, 
das zugleich die Existenz eines Gemeinsamen aufzeigt wie auch die Un-
terteilungen, durch die innerhalb dieses Gemeinsamen die jeweiligen 
Orte und Anteile bestimmt werden. Eine Aufteilung des Sinnlichen legt 
sowohl ein Gemeinsames, das geteilt wird, fest als auch Teile, die exklu-
siv bleiben. Diese Verteilung der Anteile und Orte beruht auf einer Auf-
teilung der Räume, Zeiten und Tätigkeiten, die die Art und Weise be-
stimmt, wie ein Gemeinsames sich der Teilhabe öffnet, und wie die einen 
und die anderen daran teilhaben.« (Rancière 2006: 25). 

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


188

Das gilt aber auch für die Forschung selbst. Eine wiederholende erzie-
hungswissenschaftliche Erkenntnisproduktion von Musikunterricht im 
NeOBi-Projekt als disziplinierend würde möglicherweise eine Entfaltung 
einer Möglichkeit im Transfer verstellen. Deswegen war das Ziel, die 
wissenschaftliche Gewohnheit der Wahrnehmung dieser Szene durch den 
Bezug auf die Phänomenologie zu überschreiten, um ein anderes Verhält-
nis zur Praxis zu ermöglichen. Das bedeutet, dass diese hier dargestell-
te analytische Möglichkeit, diese Szene des Vollzugs von Unterricht als 
disziplinierend wahrzunehmen, destruiert wird, um sie als etwas ande-
res, eine Möglichkeit der (Re-)Produktion der Teilhabe am Unterricht 
in der (Re-)Präsentation (an)zuerkennen. In diesem Sinne kann von ei-
ner »Sorgenden Ethnographie« (Seeck 2021: 49) gesprochen werden, 
die sich als geteilte Erfahrung im Forschungsprozess im Bezogensein auf 
den Vollzug von Musikunterricht schreibend entfaltet und sich zugleich 
in die Verfallenheit der Erkenntnisproduktion zum Vollzug von Unter-
richt einschreibt. Ob diese Form der dichten Beschreibung aber zu einer 
trans_formierenden Praxis beiträgt, hängt davon ab, wie diese Beschrei-
bung von den Praktiker:innen gelesen und in Praxis übersetzt und als 
Möglichkeit entfaltet wird.

Literatur

Alloa, Emmanuel (2016): »Aktiv, Passiv, Medial, Spielarten des Vollzugs«, 
in: Jörg Sternagel/Fabian Goppelsröder (Hg.), Techniken des Leibes, Wei-
lerswist: Velbrück Wissenschaft, 133–148.

Bargetz, Brigitte (2016): Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierungen für 
eine Theorie des Politischen, Bielefeld: Transcript Verlag. 

Bedorf, Thomas (2017): »Selbstdifferenz in Praktiken: Phänomenologie, An-
thropologie und die korporale Differenz«, Phänomenologische Forschun-
gen (2017/2), 57–75. 

Bilstein, Johannes/Gabriele Klein (2002): »Die Durchleuchtung des Kör-
pers. Von Disziplinierung und Inszenierung«, in: Gernot Becker u. a. (Hg.): 
›Körper‹. Seelze: Friedrich-Verlag (Friedrich-Jahreshefte), S. 4–8.

Boelderl, Artur R. (2007): Genealogische Dekonstruktion des Politischen 
und politische Dekonstruktion des Genealogischen. Derrida und Nan-
cy über Geburt und Gemeinschaft, in: Hans-Joachim Lenger/Georg Chri-
stoph Tholen (Hg.), Mnema: Derrida zum Andenken, Bielefeld: Transcript 
Verlag, 117–134.

Bollig, Sabine (2018): Kinder als Akteure des Feldes früher Bildung, Betreu-
ung und Erziehung. Vorschlag zu einer praxistheoretischen Methodologi-
sierung und Dimensionalisierung des agency-Konzepts in frühpädagogi-
scher Forschung, in: Bianca Bloch/Peter Cloos/Sandra Koch/Marc Schulz/
Wilfried Smidt (Hg.), Kinder und Kindheiten. Frühpädagogische Perspek-
tiven, Weinheim: Beltz, 136–151.

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


189

Breidenstein, Georg (2021): Interferierende Praktiken, Zeitschrift für Erzie-
hungswissenschaft (2021/4), 933–953. DOI: 10.1007/s11618-021-01037-0.

Dederich, Markus/Dietrich, Cornelie (2022): Das Subjekt der Teilhabe, Teil-
habe (2022/2), 54–61.

Doyle, Walter (2006): Ecological approaches to classroom management, in: 
Carolyn M. Evertson/Carol S. Weinstein (Hg.), Handbook of classroom 
management: Research, practice, andcontemporary issues, New York: 
Routledge, 97-125.

Fischer, Joachim (2013): Helmut Plessner: Lachen und Weinen. Eine Unter-
suchung nach den Grenzen des menschlichen Verhaltens, in: Konstanze 
Senge (Hg.), Hauptwerke der Emotionssoziologie, Wiesbaden: Springer 
VS, 274–279.

Foucault, Michel (1983): This is not a pipe, hrsg. und übers. von James 
Harkness. Berkley: University of California Press.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Frankfurt a. M.: Suhrkamp. 
Haraway, Donna/Goodeve, Thyrza (2000): How Like a Leaf. An Interview 

with Donna Haraway and Thyrza Goodeve. Hoboken: Taylor and Francis.
Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewählten. Umrisse eines politi-

schen Ethos der Kohabitation: ein Essay. Berlin: Suhrkamp. 
Heidegger, Martin (1993): Sein und Zeit, 17. Auflage, Tübingen: Niemeyer.
Hirschauer, Stefan/Boll, Tobias (2017): Un/doing Differences. Zur Theorie 

und Empirie eines Forschungsprogramms, in: Stefan Hirschauer (Hg.), 
Un/doing differences. Praktiken der Humandifferenzierung, Weilerswist: 
Velbrück Wissenschaft 7–26.

Hirschauer, Stefan (2016): Judith, Niklas und das Dritte der Geschlechter-
differenz, Gender: Zeitschrift für Geschlecht, Kultur und Gesellschaft 
(2016/3). DOI: 10.3224/gender.v8i3.10

Hünersdorf, Bettina (2020): Sorge – Ein phänomenologisch-poststrukturali-
stischer Entwurf und seine Bedeutung für die Sozialpädagogik, in: Corne-
lie, Dietrich/Niels Uhlendorf/Frank Beiler/Olaf Sanders (Hg.), Anthropolo-
gien der Sorge im Pädagogischen, Weinheim/Basel: Beltz Juventa, 224–239.

Kolesch, Doris/Krämer, Sybille (2006): Stimmen im Konzert der Disziplinen. 
Zur Einführung in diesen Band. In: dies. (Hg.), Stimme. Annäherung an 
ein Phänomen. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 7–15.

Krämer, Sybille (Hg.) (2004): Performativität und Medialität, München: 
Fink.

Langer, Antje (2015): Disziplinieren und entspannen. Körper in der Schule – 
eine diskursanalytische Ethnographie. Bielefeld: Transcript (Pädagogik). 
Online verfügbar unter https://ebookcentral.proquest.com/lib/kxp/detail.
action?docID=6955781.

La Bellacasa, María Puig de (2012): ›Nothing Comes Without Its World‹: 
Thinking with Care. In: The Sociological Review 60 (2), S. 197–216. 

Lave, Jean/Wenger, Etienne (2012): Situated Learning. Legitimate peripheral 
participation, Cambridge University Press.

Lefebvre, Henri (1972): Das Alltagsleben in der modernen Welt, Frankfurt 
a. M.: Suhrkamp. 

TEILHABE ERMÖGLICHEN

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190

Mitchell, Andrew J. (2018): Heidegger unter Bildhauern. Körper, Raum und 
die Kunst des Wohnens, Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann.

Mortari, Luigina (2022): The Philosophy of Care, Wiesbaden: Springer VS.
Müller-Lauter, Wolfgang (Hg.) (1960): Möglichkeit und Wirklichkeit bei 

Martin Heidegger, Berlin: de Gruyter.
Nancy, Jean-Luc (2016): Singulär plural sein, Zürich: Diaphanes.
Nancy, Jean-Luc/Daniel Tyradellis (2013): Was heißt uns denken?, Zürich: 

Diaphanes.
Nancy, Jean-Luc/Gisela Febel (1988): Die undarstellbare Gemeinschaft, 

Stuttgart: Schwarz.
Nielsen, Cathrin (2003): »Pathos und Leiblichkeit. Heidegger in den ›Zolli-

koner Seminaren‹«, Phänomenologische Forschungen (2003/1), DOI: 
10.28937/1000107883, 149–169.

Plessner, Helmuth (1982(1941)): »Lachen und Weinen. Eine Untersuchung 
der Grenzen menschlicher Vernunft«, in: Gesammelte Schriften VII, 
Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 201–378.

– (1981): Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die phi-
losophische Anthropologie, in: Gesammelte Schriften Bd. IV, unter Mit-
wirkung von Richard W. Schmidt hrsg. von Günter Dux, Frankfurt a. M.: 
Suhrkamp.

Prange, Klaus (2012): »Erziehung als Handwerk«, in: ders. (Hg.), Erziehung 
als Handwerk, Paderborn: Ferdinand Schöningh, 9–24.

Puig de la Bellacasa, María (2012): »›Nothing Comes Without Its 
World‹: Thinking with Care«, The Socological Review (2012/2), DOI: 
10.1111/j.1467-954X.2012.02070.x, 197–216.

Rancière, Jacques (2006): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der 
Kunst und ihre Paradoxien, hrsg. von Maria Muhle, Berlin: b_books.

Schatzki, Theodore R. (2017): »Pas de deux: Practice Theory and Phenomenolo-
gy«, Phänomenologische Forschungen (2017/2), DOI: 10.28937/1000107734, 
24–39.

– (2002): The site of the social. A philosophical account of the constitution 
of social life and change, University Park: Pennsylvania State University 
Press. 

Seeck, Francis (2021): Care trans_formieren. Eine ethnographische Studie zu 
trans und nicht-binärer Sorgearbeit, Bielefeld: Transcript Verlag. 

Shove, Elizabeth/Mika Pantzar/Matt Watson (2012): The dynamics of social 
practice. Everyday life and how it changes, London: Sage Publications.

Waldenfels, Bernhard (1999): Sinnesschwellen. Studien zur Phänomenologie 
des Fremden 3, Frankfurt a. M.: Suhrkamp.

BETTINA HÜNERSDORF

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173 - am 18.01.2026, 09:21:58. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748953234-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

