
Die Glut-Theorie der politischen Debatte 

Dirk von Gehlen 

Welche Erzählung von »Debatte« bestimmt unsere Vorstellung von politischer Entschei
dungsfindung? Ist die Gesellschaft gespalten? Erleben wir eine immer heftigere Polari
sierung der politischen Auseinandersetzung? Die Digitalisierung der Kommunikation 
hat nicht nur neue Verbreitungswege und -räume eröffnet, sondern auch eine memeti
sche Erzählung der Debatte populär werden lassen. 

Der folgende Beitrag fußt auf einem Vortrag des Autors beim Kölner Kongress 2022. 
Dabei soll aufgezeigt werden, wie Muster aus einem Wettstreit der Ideen einen Kampf 
der Identität gemacht haben. In einem solchen Umfeld ›mehr Information‹ oder ›besse
re wissenschaftliche Aufklärung‹ zu fordern, gleicht für ihn der Brandbeschleunigung, 
dem Pusten in glühende Kohlen: Es facht trotz bester Absicht die Flammen neu an, führt 
aber nicht zu einer konstruktiven Lösung. Um in Zeiten gesellschaftlicher Überforde
rung und medialer Erregung Ansätze lösungsorientierter Sprechsituationen zu errei
chen, müssen diese memetischen Muster verstanden und daraus Schlüsse gezogen wer
den. 

Der vielleicht schönste Beginn für eine Erzählung lautet ›Es war einmal‹. Was für ei
ne herrliche Einladung, sich zurückzulehnen und es sich in einer Geschichte bequem zu 
machen wie in einem weichen Sofa. ›Es war einmal‹ erzählt von einer abgeschlossenen 
Handlung, verspricht Spannung, ohne das Publikum zu fordern. Zumindest die Erzähl
stimme kennt das Ende der Erzählung, die allein deshalb ja irgendwie gut ausgegangen 
sein muss, weil sonst die Stimme nicht mehr zu hören wäre. ›Es war einmal‹ verspricht 
ein gelerntes Märchenmuster, das vertraut ist und beruhigt, selbst wenn der Inhalt der 
Geschichte gar nicht stimmt. ›Es war einmal‹ hört man zum Beispiel sehr gerne, wenn 
es um die Güte der politischen Debatte geht. Diese sei früher viel besser gewesen, die 
Zeit der stilvollen Auseinandersetzung sei vorbei. Schuld trage das Internet, das die Dis
kussionskultur nicht nur in diesem Land auf dem Gewissen habe. Das Muster von ›Es 
war einmal‹-Erzählungen ist sehr beliebt in diesem Land. Es überhöht die Vergangenheit 
und richtet Vorwürfe an die Gegenwart. Wer ›Es war einmal‹ sagt, will nicht gestalten, 
sondern Märchen erzählen. Um zu verstehen, welche Muster die Gegenwart bestimmen, 
ist ›Es war einmal‹ selten hilfreich. Viel besser ist es, sich intensiver mit einem der be
deutsamsten Muster der Gegenwart zu befassen: Das Internet und die damit verbunde

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 Digitale Bilderkämpfe

ne Demokratisierung der Publikationsmittel haben ein Ökosystem geschaffen, das wir
immer noch nicht voll verstehen.

Mehr als lustige Web-Bildchen

Die wichtigste Muster-Vorlage hierfür sind Memes, jene aus dem Internet bekannten In
halte, die mal als Bild, mal als Video und stets als eine Art Running Gag daherkommen.
Memes sind aber mehr als lustige Web-Bildchen. Sie helfen uns zu verstehen, warum
wir uns zum Beispiel so schwer damit tun, digitale Debatten konstruktiv zu führen. Sie
sind zu einem zentralen Erzählmuster der Gegenwart geworden, über das Identität und
Gruppenzugehörigkeit verhandelt wird – und das eben auch die angeblich so schlechte
politische Debatte bestimmt. Und das ist hier gar nicht inhaltlich gemeint, sondern rein
formal. Memes funktionieren wie ein Grill mit glühender Kohle. Wer in die Glut pustet,
tut alles andere, als diese zu löschen. Mit diesem Bild ist eine äußerst beliebte Reakti
on auf die neuen Erzählmuster der Gegenwart beschrieben, die im Versuch die Glut zu
besiegen, diese immer und immer wieder neu anfacht. Deshalb heißt diese Geschichte
»Die Glut-Theorie der politischen Debatte«. Aber eins nach dem anderen, denn eine gu
te Geschichte braucht nicht nur einen tauglichen Einstieg, sondern vor allem eine gute
Dramaturgie.

Alles liegt im Erzählen

»Alles liegt im Erzählen. Geschichten sind Kompass und Architektur, wir orientieren
uns an ihnen, wir bauen unseren Glauben und unser Gefängnis aus ihnen, und ohne
Geschichte zu sein hieße, sich in der ungeheuren Weite der Welt zu verlieren […]. […]
Wir denken, wir erzählen Geschichten, aber häufig erzählen die Geschichten uns, er
zählen uns, wen wir lieben und wen wir hassen sollen, ob wir sehen oder blind sein
sollen. Häufig, zu häufig, zäumen uns Geschichten, reiten uns, peitschen uns vorwärts,
treiben uns zu etwas, das wir dann unhinterfragt tun. Die Aufgabe, Freiheit zu erler
nen, erfordert es zu lernen, Geschichten zuzuhören, sie zu befragen, innezuhalten und
selbst zum Erzähler zu werden.« (Solnit 2014: 9–11)

Mit diesen Worten beginnt die amerikanische Essayistin und Erzählerin Rebecca Solnit
ihr Buch Aus der nahen Ferne, das Autobiografie ist und eine Betrachtung über Erzählmus
ter und deren Bedeutung für die menschliche Wahrnehmung und Selbstwahrnehmung.
Deshalb ist es wichtig, der Frage nachzugehen, woher unsere Erzählungen kommen –
und welche Muster sie bestimmen. Das gilt nicht nur auf der privaten, biografischen
Ebene, es bestimmt auch das Bild, das wir von der Gesellschaft haben und von der Art,
wie politische Fragen auf gesellschaftlicher Ebene verhandelt werden. Um in die Rolle
des*der Erzähler*in zu gelangen, ist es nötig, die Erzählmuster zu verstehen, die unse
re Bilder und Vorstellungen, aber auch Reaktionen und Interaktionen bestimmen. Es ist
wichtig, schreibt Solnit, »zu lernen, Geschichten zuzuhören, sie zu befragen, innezuhal
ten« (Solnit 2014: 11).

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dirk von Gehlen: Die Glut-Theorie der politischen Debatte 149 

Memes erzählen Geschichten 

Viele Geschichten der Gegenwart sind Memes. Wir sollten lernen, ihnen zuzuhören, sie 
zu befragen und innezuhalten. Die israelische Wissenschaftlerin Limor Shifman hat Me
mes definiert als »kreative Ausdrucksformen mit vielen Beteiligten, durch die kulturelle 
und politische Identitäten kommuniziert und verhandelt werden« (Shifman 2014: 180). 
Dabei bezieht sich diese Definition nicht nur auf lustige Videoclips oder häufig referen
zierte Internet-Witzchen. Shifman benennt drei Kriterien, um die Gruppe von digitalen 
Inhaltseinheiten als Meme zu beschreiben (Shifman 2014: 44): 

• Erstens weisen sie gemeinsame Eigenschaften im Inhalt, in der Form und/oder der 
Haltung auf. 

• Zweitens werden sie »in bewusster Auseinandersetzung mit anderen Memen er
zeugt«. 

• Und drittens müssen sie »von vielen Usern über das Internet verbreitet, imitiert 
und/oder transformiert« werden. 

Prägenden Charakter für die eigene kulturelle und politische Identität haben diese di
gitalen Inhaltseinheiten übrigens besonders dann, wenn sie von Außenstehenden nicht 
sofort verstanden werden. 

»Harlem Shake« – das Meme als Protestform 

Vielleicht kennen Sie den Sound des »Harlem Shake«? Mit dem Song »Harlem Shake« 
des amerikanischen DJs Harry Rodrigues, bekannt als Baauer, hat 2012 alles angefangen. 
Menschen filmten sich zu diesem Sound in unterschiedlichen Situationen wild zappelnd 
und stellten das Ergebnis ins Internet. Der Song führt besonders anschaulich vor Augen 
und Ohren, dass Widerspruch in der Welt der Memes kein Problem, sondern zentra
ler Antrieb ist: Bei manchen Netzbesucher*innen erzeugte der Harlem Shake-Hype ein 
massives Unverständnis, bei den Teilnehmenden am Harlem Shake aber gerade deshalb 
eine besonders enge Verbindung, etwa: »Wir verstehen etwas, was die anderen verwirrt. 
Deshalb sind wir eine Gruppe – und die anderen außen vor.« Genau dieses Motto treibt 
den Harlem Shake und zahlreiche weitere Memes an. Die Distinktion, die Unterschei
dung oder Abgrenzung von anderen, die früher zum Beispiel aus Bildung, Status oder 
Besitz entstand, formt sich hier aus dem Unverständnis der Anderen, aus dem Kopf
schütteln derjenigen, die Memes nicht verstehen. Es funktioniert wie ein Codewort in 
einem Geheimbund, das nur dann Sinn ergibt, wenn andere es nicht kennen. 

Polarisierung, Popularisierung, Personalisierung und Prozess 

Zurück zur Glut-Theorie der politischen Debatte. Das Internet hat uns nicht nur soziale 
Netzwerke gebracht, sondern damit auch memetische Erzählmuster, die es zu analysie
ren lohnt, um zu verstehen, wie digitaler Diskurs funktioniert – und wie die Erzählmus

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 Digitale Bilderkämpfe

ter auch außerhalb des Netzes wirken. Vier grundlegende Entwicklungen lassen sich mit
diesen P-Begriffe benennen: Polarisierung, Popularisierung, Personalisierung und Pro
zess. Sie beschreiben Entwicklungslinien, die schon im Umgang mit Internet-Witzchen
zu beobachten waren – und mittlerweile weite Teile der öffentlichen Debatte bestimmen.
Polarisierung beschreibt die Tendenz, Antworten auf vermeintlich bedeutsame Fragen
stets in ein Pro-&Contra-Muster zu pressen. Damit wird suggeriert, es gebe Lösungen
innerhalb eines einfachen Schwarz-Weiß-Systems, in dem sich jede*r eine Seite aussu
chen kann. Daraus ergibt sich (zweitens) eine Form der Popularisierung, die Fragestel
lungen nicht nur vereinfacht, sondern durch die Personalisierung im nächsten (dritten)
Schritt zudem den Eindruck erweckt, die Handlung jedes und jeder Einzelnen sei von ho
her politischer Bedeutung. Aus dem Anspruch, das Private sei politisch, ist ein verdreh
ter Politikbegriff geworden, der beispielsweise die privaten Konsumentscheidungen von
Mandatsträger*innen in politischen Ämtern wichtiger findet als zum Beispiel deren Ab
stimmungsverhalten im Parlament. Doch diese Form der Personalisierung macht nicht
vor Politiker*innen halt, sie überträgt sich auch auf alle, die mit dem Internet verbunden
sind: Vormals private Entscheidungen über zum Beispiel die Raumtemperatur im eige
nen Wohnzimmer werden mit derzeit verbreiteten Slogans wie »Frieren für den Frie
den« in einen vermeintlich weltpolitischen Zusammenhang gesetzt, der vielleicht in Be
zug auf russisches Gas und Öl besteht, aber sicher viel zu hoch gehängt wird. Ganz so,
als könnten langfristige Liefervereinbarungen durch die individuelle Heizentscheidung
eines Haushalts grundlegend verändert werden.

Aber Meinungslosigkeit ist in dieser Form der politischen Debatte keine Option. Jede
und jeder soll sich positionieren und dies auch öffentlich kundtun. Denn stärker noch als
früher wird die öffentliche Debatte zum Prozess. Die Reaktion, der Widerspruch oder
die Empörung kommen nicht mehr im Anschluss, sie sind von Beginn an mitgedacht.
Die US-amerikanische Kommunikations- und Rhetorik-Forscherin Whitney Phillips hat
diesen prozesshaften Charakter der digitalen Öffentlichkeit in Bezug auf Hasskampa
gnen im Internet so beschrieben:

»Hasskampagnen richten den größten Schaden an, wenn sie von Journalisten verstärkt
werden. Eine Hasskampagne, über die nicht berichtet wird, ist quasi fehlgeschlagen.
Auch die Social-Media-Kommentare von denen, die die Attacken verurteilen, tragen
zu mehr Aufmerksamkeit bei. Dann wird die Kampagne vielleicht zum Twitter-Trend
– und dann berichten wieder mehr Medien darüber. Es ist ein Kreislauf.« (Phillips zit.n.
Peteranderl 2019)

Wie kann es gelingen, in Bezug auf diesen Kreislauf, dem von Rebecca Solnit formulier
ten Anspruch gerecht zu werden, »zu lernen, Geschichten zuzuhören, sie zu befragen
und innezuhalten« (Solnit 2014: 11)? Es scheint, der wichtigste Punkt liegt im Aspekt des
Innehaltens und des Verstehens der besonderen Bedingungen im Ökosystem Internet.
Das ist in jedem Fall hilfreicher als in die eine Perspektive zu verfallen, die die Geschichte
der öffentlichen Debatte als eine des permanenten Niedergangs erzählt.

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dirk von Gehlen: Die Glut-Theorie der politischen Debatte 151 

Im 21. Jahrhundert kommen die Stimmen in Nischen zu Wort 

Das Bild der politischen Debatte in Deutschland speist sich aus Ansichten und Perspek
tiven des 20. Jahrhunderts, dem Jahrhundert der klassischen Massenmedien. Statt in 
überlegten Dokumentationen liefert das 21. Medien-Jahrhundert alle Erlebnisse in Echt
zeit. Nicht nur die Geschehnisse, sondern gleich auch ihre Einordnungen und Beurtei
lungen. Neben dieser Beschleunigung unterscheidet sich das 21. Jahrhundert von seinem 
Vorgänger aber vor allem in der medialen Idee von Masse: Das 20. Jahrhundert präsen
tierte den kleinsten gemeinsamen Nenner als Mainstream. Im 21. Jahrhundert kommen 
viel mehr Stimmen zu Wort, nicht mehr im Mainstream, aber in massenhaften Nischen. 
Das 21. Jahrhundert bildet das Ende des Durchschnitts. Unser Bild von politischer Debat
te und von Öffentlichkeit ist aber geprägt im 20. Jahrhundert – von der Welt des Durch
schnitts, von der Suche nach einem Konsens – ausgehandelt auf einer zentralen Bühne, 
nicht in massenhaften Nischen. Dass Meinungen heute nahezu unkontrolliert aus ihren 
Nischen heraustreten und mit anderen medienöffentlich verhandelt werden, die völlig 
anderen Ansichten anhängen, beschrieb die Autorin und Netzvordenkerin Kathrin Pas
sig schon 2013 als »wachsende Kontextfusion« (Passig 2013) bei gleichzeitig »schwinden
de[r] Konsensillusion« (ebd.). 

Menschen im Internet behandeln Meinungen wie Memes  

Das bedeutet konkret: Durch die Vernetzung von Accounts unter anderem in sozialen 
Netzwerken sind wir dauerhaft mit früher ausgeblendeten abweichenden Ansichten 
konfrontiert. In sozialen Netzwerken treffen diese unterschiedlichen Ansichten heu
te ungefiltert aufeinander – und fordern uns auf neue Weise heraus. Wenn man die 
Debatten im Netz beobachtet, muss man feststellen: Die meisten Menschen reagieren 
darauf mit Mustern, die sie von memetischen Inhalten kennen, das heißt sie behandeln 
Meinungen wie Memes, die Internetgeschichten, die Außenstehende ausschließen. 
Oder sie nutzten Meinungsäußerungen auf memetische Weise, um ihre Identität zu 
prägen und zu verteidigen. Dass andere Menschen eine andere Ansicht vertreten, ist 
für sie also keine Erweiterung des Meinungsspektrums oder Anstoß für eine Debatte, 
sondern im Sinne der beschriebenen Distinktion vor allem dies: Bestätigung der eige
nen Ansicht, die sie von divergierenden Meinungen abgrenzen wollen. In der Welt der 
Memes sind Unverständnis und Widerspruch die wichtigsten Treiber für die eigene 
Identität, dieses Prinzip bestimmt jetzt auch politische Debatten, die nach memeti
schen Mustern funktionieren. Um es sehr vereinfachend in einer Gegenüberstellung 
zusammenzufassen, kann man sagen: Unser Bild einer klassischen politischen De
batte war geprägt von dem Gedanken, Politik als Wettstreit von Ideen zu verstehen. 
Menschen und Meinungen wurden dabei getrennt und Widerspruch wurde als Anlass 
zu einer potenziellen Meinungsänderung oder als Impuls zum Kompromiss gesehen. 
Dieses häufig nur theoretisch gültige Modell von These, Antithese, Synthese wird in 
memetischen Meinungsdebatten grundlegend verändert. Öffentlich debattierte Politik 
ist nun Ausdruck des eigenen Selbst – und häufig auch der eigenen Biografie und Rolle, 
die prägenden Einfluss auf die eigenen Ansichten hat. Meinung wird damit fast zu 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 Digitale Bilderkämpfe

einem unveränderlichen Kennzeichen – in jedem Fall zum identitätsstiftenden Meme.
Widerspruch oder divergierende Ansichten dienen nicht als Kompromissangebote,
sondern bestätigen die eigene Meinung noch.

Diese Rückbestätigung funktioniert wie das beschriebene Anfeuern glühender Koh
len. Der Versuch, politische Debatten in der digitalen Öffentlichkeit des 21. Jahrhunderts
mit der Haltung des 20. Jahrhunderts zu führen, ist wie das Pusten in diese Glut. Es be
endet die Flammen nicht, es facht sie an. Um die dominierenden Erzählmuster des 21.
Jahrhunderts zu verstehen, muss man lernen, ihnen zuzuhören. Zum Beispiel diesem ei
nen äußerst populären Video, das gerade auf TikTok für unzählige Aufrufe und Interak
tionen sorgt. Dessen Inhalt sind Begriffe, die absichtsvoll falsch ausgesprochen werden.
Zu sehen sind zwei Hände, die eine Avocado aufschneiden und Tomatenmark aus einer
Tube auf die Frucht streichen. Dazu sagt eine Stimme aus dem Off: »Mögt Ihr Avócado?
Wenn ja wie bereitet ihr euch sie am liebsten zu? Ich habe diese Insider-Kombi für mich
entdeckt. Probiert sie unbedingt aus!« (Diana & Anton 2022).

Über das »Shibboleth-Prinzip«

Dieses kurze Video ist hörbar Nonsens und ist gerade deshalb extrem populär. Es er
reicht nicht nur viele Menschen, sondern viele Menschen fühlen sich auch berufen, auf
diese offensichtliche Sinnlosigkeit zu reagieren. Um zu verstehen, warum das so ist,
muss man die Mechanik der Algorithmen und die Bedeutung des ›Shibboleth‹ kennen.
Dieser aus dem Hebräischen stammende Begriff beschreibt eine besondere Form des
Passworts, das Zugang zu Gruppen regelt. Welchen Begriff kennen Sie für das Innere
eines Apfels oder das Endstück eines Laib Brots? Bestimmte Begriffe dafür zu kennen,
signalisiert die Zughörigkeit zu einer Gruppe nach Herkunft und Sprachgebrauch. Auch
Dialekte funktionierten schon immer nach dem ›Shibboleth‹-Prinzip, sie schließen die
einen ein, die anderen aus. Und auch Memes bedienen sich dieser Distinktion, des Aus
schlusses anderer: Ich kenne einen Begriff, spreche ihn womöglich auf eine besondere
Weise aus – und werde damit Teil einer Gruppe, die sich über besondere Codes versteht.
So wird in digitalen Zusammenhängen Identität verhandelt. Das ist sogar für die ver
gleichsweise junge Internet-Welt kein neues Muster.

Schon 2015 fischte der Account »Luksan Wunder« auf YouTube nach Aufmerksam
keit, in dem er zahlreiche Begriffe unterschiedlichster Herkunft gegen ihren Sinn falsch
ausgesprochen online stellte. Dort findet sich übrigens auch das Beispiel mit der eigen
willigen wie provozierenden Aussprache der birnenförmigen grünen Frucht: »Avocado,
Avocado, Avocado ist der zweite Hauptsatz der Thermodynamik« (Luksan Wunder 2015:
00:01-00:10). Dieser Clip zog seine potenzielle Freude noch aus der Annahme, jemand
würde auf der Suche nach der Bedeutung beziehungsweise der korrekten Aussprache der
Avocado auf diesem YouTube-Video landen und denken, der Begriff stamme aus der Phy
sik. Bei dem aktuell beliebten Tiktok-Video basiert der Erfolg einzig auf dem Grad des
Widerspruchs: In so genannten Duetten interagieren Nutzer*innen mit der absichtsvoll
falschen Avócado, machen sich lustig, distanzieren sich und kommentieren unter dem
Clip mit dem einzigen Ziel, Differenz deutlich zu machen. Man könnte sagen: um Wi
derspruch zur Avocado-Aussprache zu äußern – so soziologisch formuliert, um schon

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dirk von Gehlen: Die Glut-Theorie der politischen Debatte 153 

hier auf die Parallele zu politischen Debatten hinzuweisen. Denn dem Algorithmus von 
TikTok ist dabei vollkommen egal, wie man Avocado richtig ausspricht – oder welche 
Meinung richtig ist oder nicht. Er beobachtet nur, dass unter dem Clip sehr schnell, sehr 
viel kommentiert wird. In der Logik des Computers heißt dies: Dieser Clip muss wichtig 
sein, viele Menschen interagieren mit ihm. So sind die Rechenanweisungen der meis
ten Plattformen gebaut, sie werden getrieben von dem Gedanken: »Was viele wichtig 
finden, kann nicht unwichtig sein«. Diese Grundidee stammt übrigens nicht aus dem 
Silicon Valley oder von den Masterminds bei ByteDance, der Firma, die in China die App 
TikTok entwickelt hat. Das Prinzip ihrer Algorithmen finden Programmierer*innen hier 
wie dort in der Bibel. Im 25. Kapitel des Matthäus-Evangeliums heißt es in Vers 29: »Denn 
wer da hat, dem wird gegeben, dass er die Fülle habe; wer aber nicht hat, dem wird auch 
das genommen, was er hat« (Mt, 25, 29, LU). 

Wer hat, dem wird gegeben 

Das gilt für die Avocado-Clips mit ihren zahlreichen Widerspruchskommentaren genau
so wie für Webseiten, die die Google-Suche wichtig findet. Man spricht vom Matthäus- 
Effekt. Der Soziologe Robert K. Merton beschrieb erstmals das Phänomen, das wissen
schaftliche Autor*innen häufiger zitiert werden, wenn sie schon bekannt waren (Merton 
1968). »Wer da hat, dem wird gegeben« ist auch als Netzwerkeffekt bekannt, der einen 
steigenden Nutzen für die einzelnen Teilnehmenden einer Plattform beschreibt, wenn 
mehr Menschen diese Plattform oder diesen Dienst nutzen. Alles, was skandalisierbar 
ist, wird durch das Pusten in die Glut und den Matthäus-Effekt der Algorithmen noch 
größer, noch skandalöser und noch dringlicher. Dieser Kreislauf verlangt nach dem be
sagten Muster der vier Begriffe mit »P« dann die eigene Positionierung und löst in den 
Redaktionen der klassischen Medien und Fernseh-Talkshows den irrigen Verdacht aus, 
sie müssten diese Aufregung nun aufnehmen – und einordnen. Für diesen Kreislauf las
sen sich in den vergangenen Monaten in schöner Regelmäßigkeit Beispiele finden, die 
stets dem gleichen Muster folgten. Um dieses zu brechen, scheint es also geboten, gar 
nicht erst auf den jeweils wahnsinnig dringlich erscheinenden Inhalt zu schauen, son
dern zu abstrahieren. 

In ihrem Essay »Die Wir-Verwirrung« kommt Autorin Kathrin Passig zu dem 
Schluss: 

»Anstatt den Glauben an die spezifische Gruppe der eigenen Freunde oder an die grö
ßere Gruppe der Nutzer des Internets oder der sozialen Netzwerke zu verlieren, müss

ten wir uns vom Glauben an Gruppen verabschieden, in denen dauerhafte Einigkeit 
über mehr als nur einige wenige Punkte herrscht. Wir bräuchten eine realistischere 
Einschätzung des allgemeinen Konsenses über unsere eigenen Ansichten. Es ist eine 
der zentralen Zumutungen der Vernetzung, dass die Anderen nicht nur so heißen, son
dern auch wirklich anders sind.« (Passig 2013) 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 Digitale Bilderkämpfe

Aushalten, dass andere wirklich anders sind

Der Begriff, der für das Aushalten der Andersartigkeit verwendet wird, heißt Toleranz.
Aber wie soll das gehen: Die Anderen anders sein lassen? Wenn ständig über die Grenzen
der Toleranz gestritten wird, weil hinter jeder Ecke die Intoleranz der Anderen vermu
tet wird, die zum Wohle der Toleranz nicht mehr toleriert werden darf? Der Philosoph
Karl Popper hat diese philosophische Frage hinreichend erörtert, bleiben wir an dieser
Stelle bei Kathrin Passig: »Es ist eine der zentralen Zumutungen der Vernetzung, dass
die Anderen nicht nur so heißen, sondern auch wirklich anders sind« (Passig 2013). Wie
können wir mit dieser Zumutung umgehen? Vier Versuche einer Antwort.

Der erste Antwortversuch lautet: Wir müssen Aufmerksamkeit als politische Kate
gorie bewerten. Die Beobachtung, dass Energie der Aufmerksamkeit folgt, gilt nicht
nur auf der Yoga-Matte. Sie ist auch Grundlage für politische Debatten und bestimmt
das Bild von Öffentlichkeit. Welcher Meinungsäußerung wird öffentlich Aufmerksam
keit geschenkt und welche Meinungen lasse ich privat an mich heran? Der englische
Sprachraum pflegt diesbezüglich eine durchaus ratsame Unterscheidung: Dort wird
Aufmerksamkeit, anders als im deutschsprachigen Raum, nicht »geschenkt«, sondern
nur gegen Bezahlung verteilt. Die Aufforderung »to pay attention« ist vielleicht eine
gute Erinnerung daran, dass man nicht jede falsch ausgesprochene Avocado in der Welt
korrigieren muss. Sie mündet in einem Vorsatz, der wie die schwierigste Übung im
Geduldtraining klingt: Jemand hat eine andere Meinung im Internet. Ich widerspreche
nicht. Der zweite Antwortansatz, den wir aus der Glut-Theorie der öffentlichen Debatte
gewinnen können, ist eine Beschreibung: Politische Streitthemen wie zum Beispiel die
Auseinandersetzung um eine Impfpflicht sind nicht zu lösen durch mehr Aufklärung
oder mehr Argumente. Wenn Meinungen wie Memes verhandelt werden, dann funktio
nieren mehr Argumente nur wie neue Kohlen auf der glimmenden Glut. Dieser in einem
sachlichen Wettstreit konstruktive Ansatz kann in einer memetisch geführten Debatte
gegenteilige Folgen begünstigen.

Menschen helfen, mit ihrer Überforderung umzugehen

Sinnvoller scheint es, der Frage nachzugehen, warum Menschen dazu neigen, Meinun
gen wie Memes verwenden zu wollen – und ihre Identität durch sie auszudrücken. Nicht
nur im Falle der Impfdebatte dient diese enge persönliche Bindung an eine Meinung
häufig dazu, Unsicherheiten zu verarbeiten. In diesen Fällen ist es vielleicht langfristig
sinnvoller zu überlegen, wie man diesen Unsicherheiten begegnen kann. Statt Geld in
eine große Impfkampagne zu stecken, könnten diese Budgets in Maßnahmen investiert
werden, die Menschen helfen, besser mit ihrer Überforderung umzugehen. In diesem
Sinne wäre die memetische Debatte jedenfalls viel nachhaltiger und im Sinne des ge
sellschaftlichen Zusammenhalts konstruktiver. »Empathie für Idiot*innen« ist der dritte
Versuch einer Antwort – und der zitiert damit Marc-Uwe Kling, der in seinen Känguru-
Chroniken den Begriff der »Relativitätsidiotie« eingeführt hat. Damit beschreibt er das
Phänomen, dass man von jemandem, den man für einen Idioten hält, selbst für einen
Idioten gehalten werden kann. Wissenschaftlich wird dieses Wortspiel über die so ge

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Dirk von Gehlen: Die Glut-Theorie der politischen Debatte 155 

nannte »Motive Attribution Asymmetry« (Waytz et al. 2024) fundiert. Damit wird die Beob
achtung beschrieben, dass Menschen stets denken, die Motive derjenigen mit der ande
ren, falschen Meinung seien niedriger einzuordnen als die eigenen Motive. In Debatten 
neigen Menschen also dazu ihren eigenen Antrieb für hochwertiger zu halten – und un
terstellen Anderen eine weniger wertige Motivation. Dabei kann es durchaus möglich 
sein, dass beide Seiten von der gleichen Motivation getrieben sind, aber zu anderen po
tenziellen Lösungswegen kommen. Um diese Möglichkeit zuzulassen, braucht es nicht 
nur Toleranz, sondern ein gewisses Maß an Empathie für die Falsch-Meinenden. Das 
heißt nicht, dass man deren Ansichten teilen muss, sich aber zu bemühen, sie zu verste
hen, ist sicher kein Fehler. Der wichtigste Ansatz für eine Antwort findet sich in der Ana
lyse der memetischen Debattenkultur und lautet: Die Änderung der eigenen Meinung 
braucht ein viel besseres Image. Die eigenen Ansichten überdenken und ändern zu kön
nen, ist das größte Privileg, das Menschen in einem freien System haben, es bildet die 
Grundlage der freien Meinungsäußerung. Denn diese zeigt sich nur zum Teil im Recht, 
die eigene Meinung veröffentlichen oder äußern zu dürfen. Mindestens ebenso wichtig 
ist das Recht, diese Meinung anpassen und verändern zu dürfen. Dies zu üben, sollte 
nicht nur Bestandteil des Schulunterrichts werden, sondern auch in der Erwachsenen
bildung. Es könnte in den Medien vorbildlich ausgeübt und öffentlich gezeigt werden. 

Meinung sollte ein Verhandlungsgegenstand sein und nicht Kennzeichen 
einer Identität 

Wer Politik als Wettstreit der Ideen verstehen will, braucht öffentliche Vorbilder, die die 
Änderung der eigenen Meinung zum Beispiel in einem Kompromiss nicht als kleins
tes Übel, sondern als Errungenschaft vorstellen. Politiker*innen, die sich rühmen eine 
Ansicht zu einem aktuellen Thema schon seit Jahren zu haben, erwecken den Eindruck, 
Meinungen seien so etwas wie guter Wein und würden besser, wenn man sie lange lie
gen lässt. Dabei könnten sie im Gegenteil besser werden, wenn sie beweglich bleiben, 
sich aktuellen Gegebenheiten anpassen und auch geändert werden dürfen. Dafür brau
chen wir Beispiele und Vorbilder, die wieder und wieder den Prozess der sich ändern
den Meinungsbildung zeigen. Denn nur so wird Meinung zu einem Verhandlungsge
genstand und nicht zum unveränderlichen Kennzeichen der eigenen Identität. Rebecca 
Solnit empfahl, zum*zur Erzähler*in der eigenen Geschichte zu werden. 

Literatur 

Diana & Anton [@diclassicx] (2022, 23. Februar): »#anzeige Wenn du mir noch nicht 
auf Insta folgst, solltest du es jetzt tun #fy #fyp #viral #allesnurspaß«, [Tik Tok- 
Video], Tik Tok, https://www.tiktok.com/@diclassicx/video/7067891819496869126 
[20.2.2024]. 

Luksan Wunder (2015, 29. Mai): »Exposé schreiben – mit echtem Beispiel« [YouTube- 
Video], YouTube, https://www.youtube.com/watch?v=ofefgYYZ8F0 [20.2.2024]. 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 Digitale Bilderkämpfe

Lutherbibel (2017): Deutsche Bibelgesellschaft, [online] https://www.die-bibel.de/bibeln
/online-bibeln/lesen/LU17/MAT.25/Matthäus-25 [abgerufen am 20.2.2024].

Merton, Robert K. (1968): The Matthew Effect in Science: The reward and communication
systems of science are considered, in: Science 159 (3810), S. 56–63.

Peteranderl, Sonja (2019): Troll-Forscherin Whitney Phillips: »Für manche ist Hass ein
Job«, SPIEGEL, [online] https://www.spiegel.de/netzwelt/netzpolitik/whitney-phill
ips-4chan-wie-das-internet-vom-hass-geflutet-wurde-a-1254704.html [abgerufen

am 20.2.2024].
Passing, Kathrin (2013): Ich, wir und die Anderen im Netz, Letna Park – Prager

Kleine Seiten, [online] www.letnapark-prager-kleine-seiten.com/kathrin-passig.ht
ml [abgerufen am 20.2.2024].

Shifman, Limor (2014): Meme: Kunst, Kultur und Politik im digitalen Zeitalter, Berlin: Suhr
kamp Verlag.

Solnit, Rebecca (2014): Aus der nahen Ferne, Hamburg: Hoffmann und Campe.
Waytz, Adam/Liane L. Young/Jeremy Ginges (2014): Motive attribution asymmetry for

love vs. hate drives intractable conflict, in: PNAS 111 (44) S. 15687–15692.

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008 - am 13.02.2026, 08:39:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839477014-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

