
ANTHROPOS

104.2009: 333–345

Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika

Rita Schäfer

Abstract. – Die ethnologische Geschlechterforschung hat sich
in den letzten Jahren ausdifferenziert, dennoch steht sie sowohl
international als auch im deutschsprachigen Raum weiterhin vor
großen Herausforderungen, die u. a. ihre Ausrichtung und ihre
Fragestellungen betreffen. Wenn sie diese bewältigt, kann sie
ihren Stellenwert innerhalb der Ethnologie akzentuieren. Der
folgende Beitrag über Maskulinität und geschlechtsspezifische
Gewalt in Südafrika bietet Diskussionsimpulse für diesen For-
schungsbereich. Er zeigt auf, wie Männlichkeit durch Minenar-
beit und kriminelle Banden über Jahrzehnte gewaltsam geprägt
wurde. [Südafrika, ethnologische Geschlechterforschung, Mas-
kulinitätskonstruktionen, geschlechtsspezifische Gewalt]

Rita Schäfer, Dr. rer. nat., Ethnologin. Lehrbeauftragte, Gast-
dozentin u. Gastprofessorin an verschiedenen Universitäten. –
Forschungen in Südafrika (DFG-Projekt), Simbabwe (DFG-
Postdoc Stipendium), Namibia und Sierra Leone. – Publikatio-
nen u. a.: “Frauen und Kriege in Afrika” (Frankfurt 2008); siehe
auch zitierte Literatur.

Konzeptionelle und fachliche Kontexte

Die ethnologische Geschlechterforschung leistet
wichtige Beiträge zur Analyse gesellschaftlicher
Strukturen, Veränderungen und Probleme. In den
letzten Jahren und Jahrzehnten gab es wiederholt
Neujustierungen der inhaltlichen Schwerpunkte
(Luig 2003: 311ff.). Schon in den 1990er Jahren
hatte sich der Fokus von der Auseinandersetzung
mit der Lebenswelt von Frauen zur Analyse der
Geschlechterbeziehungen verschoben, dennoch
konzentrierten sich viele Forschungen auch in der
Folgezeit noch primär auf weibliche Handlungs-
spielräume und -grenzen. Allerdings ordneten sie
diese in übergreifende Machtstrukturen ein und
setzten sie mit Differenzkategorien wie Alter,
Ethnizität, Religionszugehörigkeit, sozioökonomi-

schen Divergenzen oder unterschiedlichen sexuel-
len Orientierungen in Beziehung. Im Spannungs-
feld dieser Differenzkriterien wurden kulturelle
Vorstellungen von Gender und gesellschaftliche
Aushandlungsprozesse über dynamische Ge-
schlechterzuschreibungen verortet, die nicht euro-
päischen Geschlechtermodellen entsprachen. So
gerieten auch Interessendivergenzen und Konflikte
zwischen Frauen unterschiedlichen Status in den
Blick der Forscherinnen (Hauser-Schäublin und
Röttger-Rössler 1998). Diese wurden keineswegs
nur mit sozialen Differenzen, sondern auch mit
wirtschaftlichen und politischen Machtverhältnis-
sen und deren Variationen in Relation gesetzt.

Trotz ihrer inhaltlichen Ausdifferenzierung und
ihrer wichtigen Beiträge zu Gesellschaftsanaly-
sen ist die ethnologische Geschlechterforschung
von wenigen Ausnahmen abgesehen vorrangig ei-
ne “Frauendomäne”. Dies bedeutet: Nur wenige
männliche Fachwissenschaftler spezialisieren sich
auf die Geschlechterforschung, wobei sie sich ins-
besondere der Normierung und Gestaltung von
Maskulinität sowie divergierenden Männlichkeits-
vorstellungen in unterschiedlichen sozialen Kon-
texten widmen (vgl. Gutmann 1997; Cornwall and
Lindisfarne 1994). Für umfassende Studien wäre
es wichtig, dass sich männliche Forscher dezi-
diert mit Geschlechterverhältnissen im umfassen-
den Sinn auseinandersetzten und mit Forscherin-
nen in engen Austausch träten. Gleichzeitig sind
letztgenannte gefordert, systematisch Männlichkeit
als Konstrukt in ihre Studien zu integrieren und
den Dialog mit männlichen Fachkollegen zu suchen
(Cole, Manuh, and Miescher 2007).

Wie erkenntnisreich deren Perspektiven und

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


334 Rita Schäfer

Fragestellungen für ein differenziertes Verständ-
nis von Gender als relationaler Kategorie und zur
Analyse gesellschaftlicher Strukturen und Trans-
formationsprozesse sein können, illustrieren Mas-
kulinitätsforschungen in Südafrika (Morrell 2003;
Reid and Walker 2005). An der dort interdiszi-
plinär ausgerichteten Forschungsrichtung wirken
sowohl Sozialanthropologen als auch Historiker
und Soziologen sowie Vertreter anderer Diszipli-
nen mit.1 Bereits Ende der 1980er Jahre widme-
ten sich einzelne Forscher der sozialen Prägung
und historischen Veränderung von Maskulinität.
Diese innovativen Pionierarbeiten zur kontextspe-
zifischen Analyse der Vielfalt von Männlichkeiten
werden teilweise erst heute von der internationalen
Fachwelt entdeckt. Die Forscher gehörten zumeist
zum englischsprachigen, liberalen weißen Estab-
lishment in Südafrika. Sie standen in der Traditi-
on der britischen Sozialanthropologie und mach-
ten deren Ansätze für die südafrikanische Sozialge-
schichte und Soziologie fruchtbar (Moodie 1988).

Nachdem die Apartheid, die 1948 eingeführt
worden war, im Zuge der politischen Wende ab
1990 abgeschafft und die erste demokratische Re-
gierung 1994 gewählt worden war, differenzierte
sich die Forschungslandschaft weiter aus. Inzwi-
schen ist die erste Generation junger schwarzer
oder “Coloured”-Wissenschaftler an den Univer-
sitäten ausgebildet und leistet wichtige Beträge
zur Erforschung der komplexen und widersprüch-
lichen gesellschaftlichen Transformationsprozesse
in Südafrika.2

Im Folgenden werden wichtige Studien inner-
halb der südafrikanischen Maskulinitätsforschung
dahingehend befragt, inwieweit sie zum Erkennt-
nisgewinn über die Ursachen der grassierenden
geschlechtsspezifischen Gewalt in Südafrika beitra-
gen. Das Land am Kap zählt weltweit zu den Spit-
zenreitern der internationalen Gewaltstatistiken;
das betrifft insbesondere die hohen Raten an sexua-
lisierter Gewalt, die vielerorts Ursache für die eska-
lierenden HIV-Infektionen sind (Leclerc-Madlala
1997; Moffett 2006). So wurden 2007 über 52.000
Vergewaltigungen polizeilich registriert. Selbst die
Polizei geht davon aus, dass es sich hierbei nur
um einen Bruchteil der real verübten Gewaltak-
te handelt und die Dunkelziffer weitaus höher ist.
Die vorliegende Auswertung bedeutender Beiträge
der südafrikanischen Maskulinitätsforschung zum
Verständnis gewaltgeprägter Männlichkeit baut auf

1 Niehaus (2002); Niehaus and Jonsson (2005); Delius and
Glaser (2002).

2 Morrell (2001); Reid and Walker (2005); Shefer et al.
(2007).

ein abgeschlossenes Forschungsprojekt über ge-
schlechtsspezifische Gewalt und die Gegenstrate-
gien von Frauen-Rechtsorganisationen auf, das auf
eigenen empirischen Forschungen 2000/2001 und
2005 in Südafrika basierte (Schäfer 2008).

Rahmenbedingungen

Dieser Beitrag fokussiert auf gesellschaftliche In-
stitutionen und Organisationen, die im 20. Jahrhun-
dert als Schaltstellen zur Verankerung unterschied-
licher Gewaltformen wirkten und Männlichkeit
maßgeblich prägten. Konkret richtet sich der Blick
auf den Gold- und Kohlebergbau, in dem mehrere
Generationen schwarzer Männer unterschiedlicher
Herkunft arbeiteten (Harries 1990). Dort sorgten
weiße Vorarbeiter, die zur verarmten burischen Un-
terschicht gehörten, mit körperlicher Gewalt dafür,
dass sich die schwarzen Arbeiter den ausbeuteri-
schen Arbeitsverhältnissen beugten. Mit brutalen
Misshandlungen und Erniedrigungen etablierten
sie neue gewaltgeprägte Maskulinitätskonzepte und
rassistische Hackordnungen, dadurch entwürdigten
sie die von ihnen kommandierten schwarzen Män-
ner systematisch (Breckenridge 1998).

Während die Minen wie totale Institutionen
strukturiert waren und die wirtschaftliche Basis für
das Apartheid-Regime schufen – also integrale Ele-
mente des Systems bildeten –, trugen gleichzei-
tig kriminelle Banden (Gangs) zur Gestaltung von
Männlichkeit und zur Legitimation männlichen Ge-
walthandelns bei (Kynoch 1999). Als “illegale” Or-
ganisationen standen sie nur vordergründig außer-
halb des Apartheidsystems, denn sie waren in vieler
Hinsicht in das soziopolitischen Machtgefüge der
Apartheidgesellschaft integriert. Faktisch wurden
sie von der Polizei aus politischem Kalkül gedul-
det und in vielen Fällen indirekt oder sogar aktiv
gefördert, um den politischen Widerstand und den
Zusammenhalt in der schwarzen Gesellschaft durch
Bedrohungen, Terror und gezielte Gewaltakte zu
brechen. Die systemerhaltende Wirkung von Gangs
zeigte sich auch darin, dass ihre kriminellen Straf-
taten meistens nicht verfolgt oder geahndet wurden
(Glaser 2000).

Weitreichende Formen struktureller Gewalt des
Apartheidregimes bildeten den Rahmen für die
fortschreitende Akzeptanz von Gewalthandeln als
Machtbeweis und Mittel der Interessendurchset-
zung in allen Lebensbereichen. Diese Entwicklung
baute auf gewaltgeprägte Herrschaftsformen auf,
die während der jahrhundertelangen Kolonialzeit
u. a. auf den Farmen der weißen Siedler etabliert
wurden, und akzentuierte sie während der mehr als

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 335

vierzig Jahre dauernden Apartheid unter neuen Vor-
zeichen.

In Folge von Landenteignungen, Apartheid- und
Homelandpolitik, rigiden Passgesetzen, drastischen
Beschränkungen der wirtschaftlichen Eigenstän-
digkeit, sehr geringen Löhnen und hoher Arbeitslo-
sigkeit wurde es für Männer der schwarzen Bevöl-
kerungsmehrheit immer schwieriger, traditionellen
Maskulinitätsidealen zu entsprechen und dadurch
gesellschaftliches Ansehen zu erlangen. Das be-
traf insbesondere Rollenerwartungen an Männer als
sorgende und verantwortungsvolle Familienväter
oder planende Gehöftsleiter (Iliffe 2005; Richters
and Morrell 2006).

Vorstellungen von martialischer Männlichkeit,
die in vielen vorkolonialen Gesellschaften, wie den
Zulu oder Xhosa sprechenden Ethnien, für junge
Männer als temporäres Verhalten auf dem Weg zum
anerkannten Erwachsenenstatus handlungsleitend
waren, erhielten nunmehr einen höheren Stellen-
wert und eine identitätsstiftende Bedeutung (Delius
and Glaser 2002; Carton and Morrell 2006). Un-
ter Bezug auf die veränderten Rahmenbedingungen
wurden sie neu interpretiert und akzentuiert, wobei
sich diese Transformationsprozesse vorrangig auf
die Minen und die Gangs konzentrierten.

Männlichkeit und Minenarbeit

Gold- und Kohleminen bildeten im 20. Jahrhundert
die wichtigste ökonomische Säule des Apartheid-
staates und seiner Vorläufer. Gleichzeitig waren die
umzäunten Minenareale, compounds genannt, mit
ihren kasernenartigen Männerwohnheimen als In-
stitutionen angelegt, in denen totalitäre Überwa-
chung den gesamten Alltag der schwarzen Arbeiter
prägte. Die Minengelände galten als Mikrokosmos
der rassistischen Gesellschaftsordnung, die das
Leben der afrikanischen Bevölkerungsmehrheit
grundlegend änderte und über mehrere Genera-
tionen Männlichkeit, Geschlechterverhältnisse und
soziale Beziehungen neu strukturierte. Bereits 1910
wurden insgesamt 200.000 schwarze Arbeiter in
den prosperierenden Industriestädten beschäftigt,
die meisten in den Minen. 1940 waren es 400.000,
davon waren 250.000 in den Minen tätig. 1990 ar-
beiteten über 500.000 Afrikaner als Minenarbeiter
(Moodie 1988, 1991).

In den Minenarealen (compounds) wurden die
Arbeiter nach Ethnien getrennt und in überfüllten,
sanitär mangelhaft ausgestatteten Wohnheimen un-
tergebracht. Dort wurde ihnen jegliche Privatsphäre
geraubt, zumal Besuche von ihren Ehefrauen und
Familien gesetzlich verboten waren (Kynoch 2008:

631). Mindestens vier, oft acht, nicht selten 16 oder
mehr Männer mussten zusammengepfercht in ei-
nem kleinen Zimmer wohnen. Gelegentlich dienten
Betonplattformen als “Betten”, die sich oft mehrere
Schichtarbeiter teilen mussten. Häufig waren die
Gebäude feucht und schlecht zu beheizen. Unge-
ziefer und zahlreiche Erkrankungen, die sich un-
kontrolliert ausbreiteten, belasteten die Gesundheit
der Bewohner. Es gab nur wenige, rudimentär aus-
gestattete Krankenhäuser, in denen mangelhaft aus-
gebildetes Personal tätig war.

Die weit verbreiteten Lungenerkrankungen re-
sultierten vor allem aus den miserablen Arbeits-
bedingungen unter Tage, denn die Minenbetreiber
investierten weder in Schutz- noch in Sicherheits-
maßnahmen. Südafrikanische Gold- und Kohle-
minen galten keineswegs nur wegen der großen
Tiefe als die gefährlichsten weltweit. Immer wieder
gab es schwere Unfälle mit zahlreichen Verletzten
und Toten, die auf mangelnde Sicherheitsstandards
zurückzuführen waren.

Ausbeutung und strukturelle Gewalt wurden un-
ter Tage durch weiße Vorarbeiter personifiziert, die
mehrheitlich der verarmten und ungebildeten buri-
schen Untersicht angehörten (Kynoch 2008: 640f.).
Zur Kompensation ihres eigenen rangniedrigen
Status in der weißen Gesellschaft wandten sie sys-
tematisch Gewalt an, die sie ähnlich wie ihre ras-
sistischen Raffinessen während ihrer Sozialisation
erlernt hatten. Das betraf vor allem junge Weiße,
die in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
auf heruntergewirtschafteten Farmen aufgewach-
sen waren. Sie übertrugen Prügelstrafen und Aus-
peitschungen, die als legitime körperliche Diszi-
plinierungs- und Sanktionsmaßnahmen gegenüber
Afrikanern galten, von den Farmen auf die Mi-
nen. Hinzu kam ein strukturelles Problem, das die
Arbeitsverträge, die Löhne und die Arbeitsorgani-
sation betraf. Viele weiße Vorarbeiter wurden mit
Zeitverträgen beschäftigt; sie erzwangen von den
schwarzen Arbeitern, die sie kommandierten, ge-
waltsam Höchstleistungen, um ihre eigenen Löh-
ne und ihre Aussichten auf Anschlussverträge zu
verbessern. Erst ab 1960 wurden Löhne u. a. un-
ter Bezug auf Berufserfahrung und Ausbildung ge-
zahlt und waren nicht nur von den spezifischen
Leistungen einer Arbeitsgruppe unter Tage abhän-
gig, zumal deren Ausbeute in Minen mit geringen
Goldanteilen im Gestein zwangsläufig sehr gering
war (Moodie 2005: 560ff.).

Während viele Arbeiter das gewaltsame Erzwin-
gen von Höchstleistungen als strukturelles Problem
betrachteten, nahmen sie willkürliche Gewaltakte,
mit denen Vorarbeiter ihren Sadismus und Rassis-
mus ausagierten, als besonders entehrend und per-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


336 Rita Schäfer

sönlich entwürdigend wahr. Zahllose Vorarbeiter
nutzten ihre ausschließlich auf der weißen Haut-
farbe beruhende, privilegierte Vormachtstellung sa-
distisch aus: Zu den alltäglichen Schikanen zähl-
ten Anweisungen, in wenig abgesicherten Stollen
zu arbeiten und exzessive Auspeitschungen. Fak-
tisch diente ihre maßlose Brutalität vor allem da-
zu, die eigene Vormachtstellung zu betonen und
die schwarzen Arbeiter zu erniedrigen. So forcier-
ten und etablierten die weißen Vorarbeiter die Ver-
ankerung von Gewaltmustern, die sie gleichzeitig
als besonders maskulin definierten (Breckenridge
1998: 682ff.).

Auch auf anderen Ebenen strukturierten sie
Hierarchien zwischen Männern auf der Basis ras-
sistischer Einstellungen. So titulierten sie Wander-
arbeiter unabhängig von ihrem Alter und sozialen
Status als “boys” (Harries 1990). Insbesondere äl-
tere Männer, die selbst Väter waren, wurden durch
diese Form der Respektlosigkeit entehrt. Für er-
wachsene Afrikaner waren auch die öffentlichen
Entkleidungen während regelmäßig durchgeführter
Tauglichkeitstests demütigend, weil sie ihr Scham-
gefühl und ihre Vorstellungen von körperlicher In-
timität zutiefst verletzten. Das betraf vor allem äl-
tere Männer, die sich vor jüngeren nackt auszie-
hen mussten und von Weißen “begutachtet” wurden
(Moodie 1991: 45).

Für schwarze Arbeiter war individuelle Gegen-
wehr nahezu unmöglich, denn Widerstand wurde
mit langjähriger Gefängnishaft bestraft. Deshalb
entwickelten afrikanische Wanderarbeiter unter-
schiedliche Überlebens- und Gegenstrategien, die
von der Gründung kulturell ausgerichteter Her-
kunftsgruppen über homosexuelle Beziehungen bis
hin zur Mitgliedschaft in kriminellen Banden reich-
ten. Diese Strategien waren deshalb so bedeutend,
weil andere Handlungsspielräume und Gegenstra-
tegien systematisch vom Regime begrenzt wurden;
so wurde die Gewerkschaftsarbeit ab 1946 mit dra-
konischen Strafen belegt und regimekritische poli-
tische Gruppen wurden 1960 verboten.

Während die weißen Vorarbeiter regelmäßig
Rugby-Wettkämpfe ausrichteten und damit sogar
in ihrer Freizeit gewaltgeprägte Männlichkeit ze-
lebrierten, gab es kaum Regenerationsmöglichkei-
ten für die afrikanischen Minenarbeiter, deren All-
tag von lebensgefährlicher und körperlich sehr
schwerer Arbeit gekennzeichnet war (Breckenridge
1998: 680). Um ihre eigene Würde zu wahren, ver-
suchten etliche, traditionelle Maskulinitätsmuster
an die neuen, problematischen Arbeits- und Le-
bensbedingungen anzupassen (Kynoch 2008: 631).
Für manche wurde das Ertragen des schwierigen
Alltags und die Überwindung der Todesangst an-

gesichts der mannigfaltigen Gefahren unter Tage
zum Inbegriff der eigenen Männlichkeit. Zahlrei-
che Minenarbeiter suchten Ablenkung durch neu
gegründete Herkunftsgruppen, die helfen sollten,
existentielle Alltagsprobleme und die soziale Ent-
wurzelung zu bewältigen. Gemeinsame kulturel-
le Aktivitäten, wie Tänze und Lieder in der eige-
nen Sprache, trugen teilweise zur Bewahrung von
Selbstrespekt bei (Beinart 1991). In Liedern besan-
gen die Wanderarbeiter idealisierte Vorstellungen
vom traditionellen Leben und überlieferte Männ-
lichkeitsideale, z. B. den Status eines verantwor-
tungsvollen Gehöfts- und Familienleiters. Gleich-
zeitig brachten sie ihre Sorge zum Ausdruck, dass
ihre Ehefrauen während der langen Abwesenheit
untreu werden könnten.

Diese Gruppen wurden von der jeweiligen Mi-
nenleitung ebenso toleriert wie homosexuelle Be-
ziehungen, die zwar den herrschenden Moralvor-
stellungen widersprachen, aber als “Ventil” zur
Bewahrung von Ruhe und Ordnung geduldet wur-
den. Kämpfe zwischen den ethnisch separierten Mi-
nenarbeitern führten die Minenbetreiber und Auf-
seher nicht auf die von ihnen selbst geschaffenen
menschenunwürdigen Arbeits- und Wohnbedin-
gungen zurück, sondern auf die grundsätzliche Ge-
waltbereitschaft von Afrikanern, ihre Primitivität
und auf ethnische Feindseligkeiten (Kynoch 2008:
638ff.). Dabei wurden in den ethnisch separier-
ten Wohnheimen und der teilweise nach ethnischen
Stereotypen eingeteilten Minenarbeit ethnische Di-
stinktionen, Selbst- und Fremdzuschreibungen ver-
festigt.

Die Minenbetreiber kalkulierten, dass Minenar-
beiter, die homosexuelle Kontakte auf dem Minen-
areal pflegten, nicht zu Prostituierten – denen un-
terstellt wurde, geschlechtskrank zu sein (Moodie
1988: 241) – außerhalb der Minengelände gehen
würden. Die polarisierten Rollenzuweisungen gip-
felten darin, dass Frauen, die aus wirtschaftlicher
Not in die Städte geflohen waren und illegal in
der Umgebung der Minen lebten, als bedrohliche
Verführerinnen der Männer stigmatisiert wurden,
weil sie mangels legaler Einkommensmöglichkei-
ten ihre sexuellen Dienste anboten. Demgegenüber
galten junge Wanderarbeiter, die in die Rolle von
mine wives gedrängt wurden, als ungefährliche Se-
xualpartner.

Sogenannte mine marriages wurden zwischen
älteren und jüngeren Minenarbeitern geschlossen,
die zumeist der gleichen Ethnie angehörten. Teil-
weise handelte es sich aber auch um interethnische
Beziehungen, denn junge Shangaan galten wegen
der ihnen zugeschriebenen “weiblichen” Körper-
proportionen und angesichts der Tatsache, dass sie

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 337

nicht beschnitten waren, als besondere attraktiv.
Während ältere Männer sich einen jungen Part-
ner auswählten und die Rolle von “Ehemännern”
übernahmen, fungierten die jüngeren als “Ehefrau-
en” (Niehaus 2002). Sie hatten kaum eine Chance,
ein Angebot abzulehnen (Harries 1990: 320ff.). An
der Schwelle zum Erwachsenwerden wurden sie
gezwungen, sich auf unterster Stufe in die Welt
der Minenarbeit einzufügen. Paradoxerweise wur-
den die Jungen dazu gedrängt, temporär zahlreiche
Frauenrollen zu übernehmen, um mittelfristig die
an Seniorität und partiarchaler Autorität orientier-
ten Männlichkeitsideale zu verwirklichen (Moodie
1988: 237).

Nunmehr mussten junge Männer für Ältere, die
sie als mine wives beanspruchten, waschen, kochen
und sexuell zu Diensten sein. Die anfängliche Be-
fremdung oder Ablehnung der Jungen resultierte
aus der Tatsache, dass von ihnen nun die fraglose
Übernahme untergeordneter “weiblicher” Aufga-
ben abverlangt wurde, obwohl sie aus ihren Her-
kunftsgebieten durch voreheliche sexuelle Kontak-
te mit Mädchen bereits an die dominante Män-
nerrolle gewöhnt waren und homosexuelle Bezie-
hungen in den meisten Ethnien tabuisiert wurden
(Delius and Glaser 2002).

Jedoch boten die älteren Männer ihnen einen
gewissen Schutz vor den weißen Aufsehern und
finanzielle Gegenleistungen für ihre Dienste. In-
dem die jungen Männer die Rollen devoter “Ehe-
frauen” ausführten, sich teilweise auch wie Frau-
en kleideten und die älteren Partner respektvoll
als ihre “Ehemänner” anredeten, konnten sie sich
Finanzen für die eigenen Brautpreiszahlungen er-
wirtschaften. Diese waren die Voraussetzung für
ihre spätere soziale Anerkennung als legitim ver-
heirateter Ehemann und respektierter Gehöftlei-
ter, wobei der damit verbundene Status als Inbe-
griff traditioneller Männlichkeitsideale galt (Moo-
die 1988: 244). Manche älteren Männer gingen
gleichzeitig Beziehungen mit mine wives ein, also
mit Jungen, über die sie bestimmten. Dadurch ver-
suchten sie, ihre Entwürdigung und Inferiorisie-
rung durch das demütigende Verhalten der rassisti-
schen weißen Vorarbeiter zu kompensieren (Breck-
enridge 1998: 676ff.).

Obwohl die homosexuellen Kontakte tabuisiert
waren, bewahrten einige “Ehemänner” dennoch die
emotionale Nähe zu ihren mine wives als positive
Erinnerung bis ins hohe Alter. Andere betrachteten
die unfreiwilligen Sexualkontakte als pragmatische
Lösung zur Befriedigung sexueller Bedürfnisse äl-
terer Männer, die in einem menschenfeindlichen
Umfeld infantilisiert wurden. Für eine unbekann-
te Zahl junger mine wives waren die Übergriffe

jedoch so traumatisierend, dass sie als ältere Mi-
nenarbeiter und “Ehemänner” in den Männerwohn-
heimen keineswegs verständnisvoll mit ihren jün-
geren Partnern umgingen und in heterosexuellen
Ehen Gewalt gegen ihre Partnerinnen anwandten.
So trugen die mine marriages angesichts der viel-
schichtigen Gewaltstrukturen in den Minen dazu
bei, die Machtbeziehungen zwischen Männern un-
terschiedlichen Alters festzuschreiben und letztlich
die hierarchische Geschlechterordnung in hetero-
sexuellen Beziehungen zu manifestieren (Moodie
1988: 231f.; Harries 1990: 328ff.).

Geschlechter- und Generationenkonflikte
in ländlichen Gesellschaften

Obwohl die Minenarbeit in die Erfüllung tradier-
ter männlicher Rollenmuster eingepasst wurde, war
der Verdienst der meisten Wanderarbeiter so ge-
ring, dass sie ihre familiären Versorgungspflich-
ten nur unzureichend erfüllen konnten. Hierdurch
eskalierten Ehekonflikte, weil Landenteignungen
und Zwangsumsiedlungen im Rahmen der Home-
landpolitik den Frauen systematisch die Grundla-
gen zur Existenzsicherung durch den Getreide- und
Gemüseanbau entzogen hatten. Dadurch wurden
sie immer abhängiger von den geringen und unre-
gelmäßigen Geldsendungen ihrer Ehemänner. Zu-
dem entfremdeten sich viele Ehepartner während
der langjährigen Trennung voneinander, denn die
Minenarbeiter konnten sich die weiten Heimreisen
in die abgelegenen Homelands nur selten leisten.

Wegen dieser Strukturprobleme und der aus der
fortschreitenden Verarmung und Perspektivlosig-
keit resultierenden Konflikte fürchteten Wanderar-
beiter, ihre Ehefrauen seien während ihrer mona-
telangen Abwesenheit untreu geworden. Das Miss-
trauen vieler Männer wurde vielerorts durch Unter-
stellungen männlicher Nachbarn und Verwandter
geschürt. Etliche Männer versuchten, ihre Reputa-
tion und ihre eheliche Autorität mit körperlicher
Gewalt wiederherzustellen. Diese hatte vor allem
eine kompensatorische Funktion, schließlich ging
es den prügelnden Ehemännern darum, ihre als
brüchig wahrgenommene Männlichkeit zu festigen
(Hunter 2004: 140f.).

Gleichzeitig verloren die einkommensschwa-
chen Väter sukzessive ihre Vorbildfunktion gegen-
über ihren heranwachsenden Söhnen. Für Konflikte
sorgten insbesondere die monetarisierten Braut-
preiszahlungen, wobei nunmehr nicht die Väter,
sondern die Söhne das Geld für eine legitime Ehe-
schließung erwirtschafteten. Jedoch fanden nicht
alle jungen Männer Arbeit in den Minen und die

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


338 Rita Schäfer

Homelandverwaltungen beschränkten systematisch
die Viehhaltung, die zuvor u. a. zur Existenzsiche-
rung diente. Viele junge Männer hatten kaum ei-
ne Chance, auf legalem Wege den Status eines
Gehöftsleiters zu erwerben und damit ihre Männ-
lichkeit zu beweisen (Moodie 1988: 248f.; Carton
2000: 91ff.).

Die Strukturprobleme begannen bereits vor der
Einrichtung der Homelands, wie die Veränderun-
gen der Xhosa- und Mpondo-Gesellschaften in der
Ciskei und Transkei zeigten. Bereits zwischen 1910
und 1930 wurden Männer unterschiedlichen Al-
ters offensiv als Minenarbeiter angeworben. Junge
Mpondo-Männer, die wenig Schulbildung erhalten
hatten, in den Minen keine Arbeit fanden und sich
mit schlecht bezahlten Zeitverträgen auf Zucker-
rohrplantagen in Natal verdingen mussten, bildeten
neue Zusammenschlüsse, die traditionelle Organi-
sationsformen situationsspezifisch transformierten.
Etliche Mitglieder dieser sogenannten “Indlavini”-
Gruppen waren mit falschen Versprechungen mehr
oder weniger zwangsrekrutiert worden, um auf
Zuckerrohrplantagen zu arbeiten. Wegen der dorti-
gen brutalen Behandlung flohen sie, bevor sie sich
einer “Indlavini”-Gruppe anschlossen.

Diese Jugendlichen weigerten sich, die Auto-
rität alter Männer anzuerkennen, die durch die
Homelandpolitik entmachtet wurden. Diejenigen,
die aus Machtgier mit dem weißen Regime pak-
tierten, wurden von den Jugendlichen besonders
verachtet. “Indlavini”-Mitglieder definierten ihre
eigene Männlichkeit durch gewalttätige Ausschrei-
tungen bei Festen, insbesondere bei Hochzeiten, da
sie selbst kaum die hohen Brautpreisforderungen
ranghoher alter Männer aufbringen konnten. Ziel-
scheibe der Gewaltakte wurden u. a. lokale Autori-
täten, die trotz ihrer Allianzen mit dem Apartheid-
regime auf die Einhaltung von Kultur und Tradi-
tion pochten. Wie weitreichend ihr Kontrollverlust
aber schon war, zeigte sich u. a. bei traditionellen
Stockkämpfen, weil die Jugendlichen dann nicht
mehr die von den Alten festgelegten Meidungsge-
bote einhielten und mit ungezügelter Aggressivität
ihre Kräfte maßen. Ab den 1940er Jahren – und
verstärkt in den 1960er Jahren – ersetzten sie die
traditionell verwendeten Holzstöcke durch Metall-
stangen, Buschmesser und Äxte. Dabei glorifizier-
ten sie ihre gesteigerte Kampfbereitschaft als be-
sonders männlich (Beinart 1991: 106ff.).

Indem “Indlavini”-Mitglieder nicht nur Kämp-
fe zwischen jungen Männern provozierten, sondern
auch regelrechte Jagden auf Mädchen machten,
missachteten sie traditionelle Verhaltensvorschrif-
ten bei vorehelichen sexuellen Kontakten. Gewalt-
sam brachen sie den Widerstand der Mädchen, so

dass etliche schwanger wurden. Auf diese Weise
zerstörten die “Indlavini”-Mitglieder den Ruf und
die Zukunftsperspektiven ihrer Opfer. Gleichzeitig
griffen sie in einen wesentlichen Machtbereich der
älteren Männer ein, nämlich die Kontrolle über die
Sexualität und die Fruchtbarkeit von Frauen und
Mädchen. Dennoch erklärten weder sie noch ihre
Väter sich bereit, Kompensationen z. B. in Form ei-
nes oder mehrerer Rinder zu zahlen, was aber in der
vorkolonialen Zeit bei Vergewaltigungen und dar-
aus resultierenden Schwangerschaften üblich war.
Außerdem konterkarierten die sexuellen Übergriffe
die Brautpreisforderungen der Alten, denn die ge-
schwängerten Teenager hatten keine Heiratschan-
cen (Delius and Glaser 2002: 35ff.; Mager 1999).
Die Ausmaße der sexuellen Übergriffe zeigten sich
darin, dass schon Mitte der 1940er Jahre in etlichen
Orten der Ciskei und Transkei über die Hälfte aller
Kinder unehelich geboren wurden.

Vergleichbare Entwicklungen kennzeichneten
den Strukturwandel in der Zulu-Gesellschaft. Auch
hier eskalierten Geschlechter- und Generationen-
konflikte aufgrund rechtlicher, politischer und
sozioökonomischer Strukturveränderungen. Der
Brautpreis wurde monetarisiert und nunmehr von
jungen Wanderarbeitern gezahlt. Anbau- und Wei-
deflächen wurden drastisch reduziert; angesichts
der fortschreitenden persönlichen Landaneignung
durch einzelne einflussreiche Autoritäten stiegen
lokale Konflikte an. Viele junge Männer waren
nicht mehr bereit, deren Machtansprüche bedin-
gungslos anzuerkennen. Gleichzeitig stellten sie
die autoritären Ansprüche ihrer eigenen Väter in
Frage. Das zeigte sich u. a. im Alkoholkonsum, der
zuvor ein Privileg alter Männer war, in besitzergrei-
fender Sexualität, die traditionelle Meidungsgebote
und Kontrollansprüche alter Männer missachtete,
und in der Akzentuierung kampfbereiter Männlich-
keit (Carton and Morrell 2006: 70ff.).

Im Lauf der Jahrzehnte kamen immer mehr
Wanderarbeiter nur noch äußerst selten zu ihren
Familien aufs Land zurück, weil sie wegen ihrer
eigenen Problemlage in den Städten nicht die an sie
gestellten Erwartungen erfüllen konnten. So wie sie
sich von den familiär orientierten Männlichkeits-
idealen entfernten, so richteten sie ihr Verhalten
immer mehr an neuen Maskulinitätskonzepten aus,
die sie in Interaktionen mit Gleichgesinnten entwi-
ckelten. Damit ging ein rasanter Anstieg der Gewalt
gegenüber Mädchen und Frauen einher.

Zahlreiche sexuelle Kontakte und besitzergrei-
fende Sexualität wurden neben dem mutigen Er-
tragen von Gefahren z. B. als Minenarbeiter zum
Inbegriff neuer Männlichkeitsideale (Delius and
Glaser 2002: 45). Gleichzeitig schlugen sich Ge-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 339

schlechterstereotype darin nieder, dass vergewal-
tigte und geschwängerte Frauen oder Mädchen
beschuldigt wurden, ihre Problemlage durch pro-
vokantes Fehlverhalten selbst verschuldet zu haben
(Waetjen and Maré 2001: 206f.).

Die Identitätsstiftung und Orientierung junger
Männer richtete sich verstärkt an Maskulinitätskon-
zepten aus, die vorrangig auf Risiko- und Gewalt-
bereitschaft basierten. Dazu trug der Machtgewinn
von Gangs wesentlich bei. Aus Herkunftsgruppen,
die Zulu-Wanderarbeiter zur gegenseitigen Unter-
stützung gegründet hatten, entwickelten sich ähn-
lich wie bei den Mpondo-Wanderarbeitern krimi-
nelle Vereinigungen (Carton and Morrell 2006:
69ff.; Hunter 2004: 127f.).

Gangs – gewalttätige Maskulinität

Infolge komplexer Migrationsmuster und steigen-
der Arbeitslosigkeit, die während der Weltwirt-
schaftskrise in den 1930er Jahre die südafrikani-
schen Minenstädte erfasste, formierten sich auch
dort “Indlavini”-Gruppen. Denen gehörten vorran-
gig junge Mpondo-Männer an, die keine Chance
hatten, einen Arbeitsvertrag zu erhalten. Mpondo-
Männer mittleren Alters bildeten in der Zeit die
“Isitshozi-Gang”, die Ende der 1930er Jahre be-
reits über 10.000 Mitglieder hatte und in zahlrei-
che Kleingruppen mit bis zu zehn Männern auf-
geteilt war. Diese Gang wurde von Wanderarbei-
tern gegründet, die in unrentablen Minen tätig
waren, von weißen Vorarbeitern besonders schika-
niert wurden und denen Anfang der 1930er Jahre
Entlassungen drohten (Breckenridge 1990: 70ff.).
Jedoch gingen nur wenige kollektiv gegen weiße
Vorarbeiter vor, da ihnen dann Haftstrafen drohten.
Vielmehr richteten sie ihre Übergriffe auf andere
Wanderarbeiter und andere Gangs aus. Zeitgleich
bildeten z. B. Zulu-Männer ähnlich strukturier-
te kriminelle Vereinigungen, die sehr gewalttätig
auftraten. Hierzu zählten vor allem die gefürch-
teten “Ninevites”, die sich in zahlreiche Unter-
gruppen aufteilten und mit martialischen Namen
in Szene setzten. Ihnen gehörten mehrere tau-
send Mitglieder an, die Wanderarbeiter ausraubten
und junge Minenarbeiter vergewaltigten (Kynoch
2008: 631f.). Infolgedessen waren Selbstschutz,
die Kontrolle über homosexuelle Beziehungen,
aber auch Raub und Erpressungen wichtige Mo-
tive für den Bedeutungsgewinn der “Isitshozi”.
Ab den 1930er Jahren weiteten sie ihre Aktivi-
täten von den Minen auf Gefängnisse und städti-
sche Wohngebiete aus. Ihr Vorgehen bot später ei-
ne Basis für “Tsotsis”, städtische Kriminelle, die

ab den 1950er Jahre Township-Bewohner terrori-
sierten.

Während nur vergleichsweise wenige Gang-
Mitglieder für ihre kriminellen Straftaten in
schwarzen Wohngebieten zur Verantwortung gezo-
gen wurden, weil ihre Gewaltakte dort den politi-
schen Widerstand und den Zusammenhalt untergru-
ben, setzte das Apartheidregime alles daran, durch
rigide Arbeits- und Passgesetze die Kontrolle über
die Afrikaner in den Städten abzusichern. Sie tru-
gen zu einer latenten Kriminalisierung der schwar-
zen Arbeiter bzw. Arbeitslosen bei, was sich u. a. in
der großen Zahl der wegen Passvergehen inhaftier-
ten Afrikaner zeigte: Zwischen 1916 und 1981 wa-
ren davon 17.250.000 Männer betroffen (Kynoch
2008: 642). In den Gefängnissen hatten kriminelle
Banden das Sagen, die die Häftlinge drangsalierten
und oftmals sexuell demütigten. Gefängnishaft galt
für Gang-Mitglieder als elementarer Bestandteil ih-
rer kriminellen Karrieren. Durch das Schikanieren
von Gefangenen, die z. B. wegen der Passverge-
hen oder aus politischen Gründen inhaftiert worden
waren, und vor allem durch Auseinandersetzungen
mit verfeindeten Gangs innerhalb der Haftanstal-
ten, verfestigten sie ihre Gewaltmuster.

Die Macht der Gangs wurde durch repressive
Rassentrennungsgesetze gefördert, die das Wohn-
recht von Schwarzen in den Städten drastisch ein-
schränkten. Großangelegte Zwangsumsiedlungen
innerhalb der Städte zerrissen nachbarschaftliche
Bindungen, die bis dato Zusammenhalt, Schutz und
eine gewisse Kontrolle geboten hatten. Desorientie-
rung, Arbeitslosigkeit und existentielle Unsicher-
heit betrafen vorrangig junge Männer. Darüber hin-
aus erschwerten räumliche Enge, instabile Ehen,
uneheliche Schwangerschaften, häusliche Gewalt
sowie der Mangel an festen Bezugspersonen und
emotionalem Rückhalt den Alltag von Jugendli-
chen (Delius and Glaser 2002: 41).

Scheinbare Auswege aus ihrer Problemlage bo-
ten keineswegs nur die bereits etablierten mächti-
gen Gangs, sondern auch neue lokale Banden, die
u. a. durch Raub, Diebstahl und Hehlerei ihr Ein-
kommen sicherten. Sie ermöglichten jungen Män-
nern, als Bandenmitglieder den Status von Erwach-
senen zu erwerben. Zu ihrer Neudefinition von
Männlichkeit dienten Kampfbereitschaft, ein neu-
er Kleidungsstil sowie innovative Tanz- und Mu-
sikformen. Anerkennung von Gleichaltrigen und
Loyalität innerhalb der Gangs sorgten ebenfalls für
Zusammenhalt (Glaser 2000: 20ff.). Ein komple-
xes Faktorenbündel trug also dazu bei, dass Gangs
immer mehr zu Gruppierungen wurden, die Orien-
tierung boten und Männlichkeit prägten. In ihrer
Subkultur entwickelten sie eigene Formen des

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


340 Rita Schäfer

“männlichen” Sozialprestiges, die Gang-Leiter zu
Idolen machte, zumal sie sich der rassistischen
und inferiorisierenden Arbeitswelt der Weißen ver-
weigerten. Selbst bei gelegentlichen Inhaftierun-
gen riss die Unterstützung nicht ab; vielmehr wur-
den etliche Gefängnisse zu Brutstätten für erstarkte
kriminelle Netzwerke. Weder die Polizei noch lo-
kale Bürgerwehren boten den Gangs Paroli, weil
die auf Nachbarschaftsbasis organisierten Bürger-
wehren auch von der Polizei angegriffen wurden
(Kynoch 2008: 634).

Die Gangs bezogen ihr männliches Selbstbe-
wusstsein aus Gebietskontrollen, der Vormachtstel-
lung gegenüber anderen Gangs und aus der Kon-
trolle über Frauen und Mädchen. Männer, die für
wenig Geld z. B. als Gärtner bei Weißen arbeite-
ten, wurden herablassend als “sisi” tituliert und als
“verweiblicht” verhöhnt (Glaser 1998a: 733). Zur
eindeutigen Abgrenzung von diesen verachteten
“feminisierten” Männern wurde kriminelle, körper-
liche und sexuelle Gewalt zum Sinnbild für die
Bereitschaft jedes einzelnen Mannes, seine Interes-
sen durchzusetzen und Macht zu beweisen. Diese
Ausrichtung prägte den Gruppendruck, mit dem die
Ein- und Unterordnung in die Regeln und Hierar-
chien einer Gang gefordert wurden. Der Ausschluss
aus einer Gang, z. B. wegen mangelnder Härte,
wäre eine extreme Form des Respektverlustes ge-
wesen.

Gewaltsame Initiationsriten, z. B. Vergewalti-
gungen und Morde, aber auch aggressives Sexual-
verhalten in partnerschaftlichen Beziehungen wur-
den zu Eckpfeilern einer neuen männlichen Iden-
tität. Damit reagierten Gangs auf die umfassende
Entrechtung von Afrikanern und ihre systematische
Marginalisierung in der rassistischen Apartheidge-
sellschaft. Obwohl sie traditionelle Konzepte von
Virilität und Kriegertum, aber auch paternalisti-
sche Geschlechterstereotype der Weißen für ihre
Zwecke interpretierten, agierten sie im Sinne be-
stehender Gender-Konzepte. Ihr gezielter Einsatz
geschlechtsspezifischer Gewalt, der auf Aneignung
und Kontrolle abzielte, entsprach vorherrschenden
Männlichkeitsidealen.

Die Beziehungen mit möglichst vielen jungen
Frauen wurden für Gang-Mitglieder zum Status-
symbol. Gang-Leiter bekräftigten ihre Macht da-
durch, dass sie das Beischlafrecht mit untergebe-
nen Frauen an einzelne Gang-Mitglieder vergaben.
Auch wenn die Position einer Frau als Partnerin
eines Gang-Leiters prestigereich war, handelte es
sich häufig nur um ein unsicheres temporäres Privi-
leg, das endete, sobald sich der Gang-Leiter für eine
andere Partnerin entschied. Gleiches betraf Frauen,
die eine feste Beziehung mit einem Gang-Mitglied

eingingen. Ihnen unterstanden diejenigen Frauen,
die keinem Mann direkt zugeordnet waren, sondern
über die alle Gang-Mitglieder als Sexualpartnerin-
nen verfügen konnten. Trotz dieser Hierarchisie-
rung wurden Frauen insgesamt als statussteigernder
Besitz betrachtet (Kynoch 1999: 66ff.). Emotionale
Bindungen galten als Zeichen von Schwäche und
waren als “weibliche Gefühlsbetonung” verpönt.
Falls eine Frau, die als Geliebte eines Gang-Mit-
glieds galt, versuchte, sich dessen sexueller Kon-
trolle zu entziehen und Kontakte mit einem Mann
aufnahm, der nicht als Gang-Mitglied kategorisiert
wurde, wurde sie von allen Gang-Mitgliedern ge-
schlagen oder mit sexueller Folter traktiert. Zwar
trugen Frauen in vielen Gangs als Komplizinnen,
Spioninnen, Botinnen und Kuriere für Drogen oder
Diebesgut zum Erfolg zahlreicher Überfälle bei; al-
lerdings galten sie nur bei einzelnen Gangs und in
Ausnahmefällen als Mitglieder.

Kämpfe zwischen gegnerischen Gangs in den
Townships dienten dazu, Macht zu zeigen, indem
man Frauen, Territorien und Märkte eroberte oder
verteidigte. Bei einem Sieg über eine verfeindete
Gang wurden Frauen als “Trophäen” missbraucht
(Glaser 1998a: 726ff.). Hierdurch wollte man Be-
sitzansprüche geltend machen, den eigenen Status
sichern und kollektive Potenz beweisen (Delius and
Glaser 2002: 45ff.). Dabei ging es um das einzige
männliche Machtrefugium, das ihnen das Apart-
heidsystem legal noch zugestand: die Kontrolle
über Frauen.

Gleichzeitig fanden die Gewaltakte der Gangs
im Rahmen der in allen Lebensbereichen veranker-
ten, politisch aufgeladenen Gewaltstrukturen statt,
die afrikanische Jugendliche unter Generalverdacht
stellten. Immer wieder wurden schwarze Jugend-
liche und junge Männer Opfer der Polizeiwillkür.
Sie wuchsen damit auf, dass Sicherheitskräfte ih-
re Familienangehörigen oft grundlos auspeitschten,
verhafteten oder umbrachten. Hierdurch lernten sie
die Brutalität als einziges Mittel der Macht und In-
teressendurchsetzung kennen.

Widerstand gegen Gangs
und politische Auseinandersetzungen

Ambivalente Einstellungen kennzeichneten das
Verhältnis zwischen Township-Bewohnern und
Gangs: Während einige sehr verarmte Familien auf
die Aufteilung der Diebesgüter existentiell ange-
wiesen waren und sich von einer Gang den Schutz
vor Polizeirazzien versprachen, z. B. bei illegalem
Bierbrauen oder illegalem Aufenthalt in den Städ-
ten, betrachtete die Mehrheit kriminelle Gangs als

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 341

Bedrohung und versuchte, ihnen durch verschiede-
ne Gegenstrategien Einhalt zu gebieten. Dies war
ein schwieriges Unterfangen, denn häufig arbeite-
ten Polizei und Gangs im Waffen- und Drogen-
schmuggel zusammen.

In einzelnen Townships gab es immer wieder In-
itiativen, die Macht der Gangs einzuschränken. Sie
wurden von konkurrierenden Gruppierungen ge-
tragen: Einerseits von älteren, konservativen Män-
nern und andererseits von politisch aktiven Jugend-
lichen. Letztere wurden insbesondere im Rahmen
des Soweto-Aufstands 1976 und während der poli-
tischen Mobilisierung in den 1980er Jahren aktiv.

Wie prägend Geschlechter- und Generationen-
konflikte für urbane Aktivisten waren, zeigte sich
exemplarisch im Schüleraufstand von Soweto Mit-
te 1976. Nicht nur die von der Apartheidregierung
eingeführte Bantu-Education, die afrikanischen
Schülern nur eine ganz rudimentäre Bildung zu-
gestand und ihnen damit berufliche Aufstiegsmög-
lichkeiten verweigerte, bot Anlass zum Widerstand.
Auch der kriminelle Terror der Gangs und die es-
kalierenden sexuellen Belästigungen von Schüle-
rinnen durch Gangs mobilisierten die männlichen
Schüler (Glaser 1998b).

Vor der Einführung der Bantu-Education streb-
ten schwarze junge Mädchen eine Sekundarschul-
ausbildung an und versuchten, eigene Zukunftsper-
spektiven zu entwickeln. Diesen Schritt zu größerer
Eigenständigkeit wollten die Gangs mit sexueller
Gewalt vereiteln. Sie interpretierten das Streben der
Mädchen nach Selbstbestimmung als Angriff auf
ihre Kontrollansprüche in den Townships und auf
ihr männliches Selbstbewusstsein, zumal sie selbst
mehrheitlich Schulabbrecher waren oder nie eine
Schule besucht hatten. Allerdings griffen sie nicht
nur die Integrität der Mädchen an, sondern stellten
gleichzeitig die männlichen Selbstbilder der protes-
tierenden Schüler in Frage, da sie deren Schwestern
oder Freundinnen belästigten oder missbrauchten.
Dem versuchten die Schüler und Studenten Einhalt
zu gebieten.

Außerdem griffen Schüler und Studenten ab
1976 weitere Institutionen des Apartheidsystems in
den Townships an. Vor allem die Bierhallen wurden
zur Zielscheibe ihres Protestes, denn deren Einnah-
men kassierte die Apartheidverwaltung, und entge-
gen anderer Verlautbarungen wurden diese Gelder
nicht in die Infrastruktur der Townships investiert.
Gleichzeitig waren die Bierhallen für die Schüler
ein Symbol der Demütigung ihrer Väter, das diese
– so ihre Argumentation – aber nicht als solches er-
kannten, da der Alkohol sie bereits in die Ohnmacht
getrieben hatte. Der hier zu Tage tretende Genera-
tionenkonflikt zeigte sich auch in einem anderen

Kontext: Einige Schüler warfen ihren Vätern Ver-
antwortungslosigkeit vor, wenn diese zu Geliebten
gingen.

Die Kritik am Fehlverhalten der Vätergenera-
tion fand jedoch nur begrenzten Widerhall im Um-
gang der Studenten mit Kommilitoninnen. Mitte
bzw. Ende der 1970er Jahre waren kaum junge
Frauen in den Studentenorganisationen in Soweto
vertreten; sie blieben vor allem von Führungsgre-
mien ausgeschlossen. Zudem erkannten die Stu-
dentenorganisationen nicht die Ursachen der sexua-
lisierten Gewalt in gewaltgeprägten Geschlechter-
verhältnissen, vielmehr ordneten sie alle sozialen
Probleme dem politischen Kampf unter (Glaser
1998b: 308).

Das betraf auch die politischen Bewegungen der
1980er Jahre, die Geschlechterhierarchien unange-
tastet ließen und sich auf den Widerstand gegen
die Apartheid konzentrierten. Für das Männlich-
keitskonzept der jungen Aktivisten in den Jugend-
verbänden des ANC oder ANC-naher Organisatio-
nen war ein martialisches Auftreten als Widersa-
cher des Apartheidstaates maßgeblich (Xaba 2001:
108ff.). Sie bezogen ihr Selbstverständnis aus
entschlossener Kampfbereitschaft; entgegen ihrer
emanzipatorischen Postulate war auch die Kontrol-
le über Frauen und Mädchen wichtig (Delius and
Glaser 2002: 49). Auf den bloßen, meist unbegrün-
deten Verdacht hin, dass ein Mädchen untreu sein
könnte, reagierten sie mit Schlägen.

Gewaltsam wurden auch angebliche Kollabora-
teurinnen bestraft; beispielsweise mussten Freun-
dinnen afrikanischer Polizisten mit körperlicher
oder sexueller Gewalt rechnen, da sie als Verräte-
rinnen kategorisiert wurden. Auch im Kampf zwi-
schen dem ANC und der als regimetreu eingestuf-
ten und von Zulu-Männern dominierten Inkatha
sowie deren Jugendorganisation war die Kontrolle
über Frauen und Mädchen wichtig. Hier ging es
ebenfalls darum, die jeweiligen politischen Gegner
zu schwächen, indem man deren Freundinnen, Ehe-
frauen und Schwestern angriff. Dementsprechend
zählten Einschüchterungen und sexuelle Übergriffe
auf Mädchen, die dem jeweiligen Feind zugerech-
net wurden, zur Strategie politisch aktiver junger
Männer (Waetjen and Maré 2001). Hierdurch wur-
den solche Männlichkeitsvorstellungen verfestigt,
bei denen die Jugendlichen ihre Maskulinität mit
unterschiedlichen Formen geschlechtsspezifischer
Gewalt in Verbindung brachten.

Vertreter des Apartheidregimes wie die Poli-
zei schürten die Konflikte in den Townships, in-
dem sie die unterschiedlichen Gruppierungen ge-
geneinander aufhetzten und die Macht der Gangs
weitgehend duldeten. Auch die systematischen ge-

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


342 Rita Schäfer

setzlichen Einschränkungen der Arbeitsmöglich-
keiten und informeller Überlebensstrategien sowie
die daraus resultierende Verarmung vieler Town-
ship-Bewohner trugen zur Konflikteskalation bei
(Kynoch 1999: 81). Viele junge Menschen sahen
sich ihrer Zukunftsperspektiven beraubt, was den
Gangs Zulauf verschaffte. Zudem mussten junge
Regimegegner insbesondere während der zweiten
Hälfte der 1980er Jahre und in Folge des 1986 ver-
hängten Ausnahmezustands mit vermehrten Über-
griffen der Sicherheitspolizei rechnen. Ihre mas-
senhafte Inhaftierung brach den Widerstand gegen
die Gangs (Delius and Glaser 2002: 45ff.).

Entwicklungen nach 1994

Nach der politischen Wende wurden etliche frühere
Aktivisten mit wenigen, schlecht geplanten Bil-
dungsprogrammen abgespeist, die ihnen weder
berufliche Einstiegsmöglichkeiten noch Zukunfts-
perspektiven boten. Ihre Hoffnungen auf wirt-
schaftliche Chancen und auf die Anerkennung ihres
Beitrags zum Antiapartheidkampf blieben uner-
füllt. Außerdem wurden sie nicht in neue politi-
sche Entscheidungsgremien integriert. Infolgedes-
sen fühlten sie sich von der neuen schwarzen Elite,
die vorrangig von vergleichsweise gut ausgebilde-
ten Rückkehrern aus dem Exil gestellt wurde, aus
dem politischen Leben gedrängt und verraten. Da-
her nahmen sie die selektiven Heldenmythen der
neuen ANC-Regierung als Hohn wahr. Aus die-
sen Gründen schlossen sich etliche frühere poli-
tische Kämpfer Gangs an; hierdurch wollten sie
sich Respekt verschaffen und die eigene Männ-
lichkeit bestätigen. Sie verkehrten ihre ursprüng-
lichen Ziele ins Gegenteil, z. B. die Interessenver-
tretung und den Schutz der Township-Bewohner,
und wandten Gewaltmuster, die sie zuvor z. B. ge-
gen Vertreter des Apartheidregimes eingesetzt hat-
ten, nun gegen die lokale Bevölkerung an (Xaba
2001: 114).

Unter veränderten politischen Rahmenbedin-
gungen setzen Gangs unterschiedliche kriminelle
Praktiken und Gewaltformen als Machtmittel ein,
wodurch sie ihre Dominanz zelebrieren und ih-
ren Gruppenzusammenhalt festigen. Hierzu zählen
Übergriffe auf Mädchen, die vorrangig dazu die-
nen, maskuline Überlegenheit zu beweisen und Ge-
schlechterhierarchien zu bestätigen (Moffett 2006).
Diese Machtverhältnisse sind aus ihrer Sicht durch
die politischen und gesellschaftlichen Neuorientie-
rungen ins Wanken geraten, um so mehr interpre-
tieren Gang-Mitglieder ihr gewaltsames Vorgehen
als ordnungsstiftend.

Vor allem junge Township-Bewohnerinnen se-
hen sich gezwungen, ihr Alltagsverhalten auf Mei-
dungsstrategien auszurichten; dazu zählt es, be-
stimmte Orte zu umgehen und sich abends nicht
in der Öffentlichkeit zu bewegen. Wie wenig ih-
re gezielten Beschränkungen sie vor Gewaltüber-
griffen schützen, illustrieren Vergewaltigungen von
Schülerinnen tagsüber auf dem Schulweg oder dem
Schulgelände.

Auch Machtkonflikte zwischen Gangs werden
häufig durch die Anwendung sexualisierter Gewalt
ausgetragen (vgl. Salo 2006). Zudem stellen Gangs
das Versagen der Polizei unter Beweis, der es ähn-
lich wie der Justiz an ausreichenden finanziellen
Mitteln und personellen Kapazitäten zur effekti-
ven Kriminalitätsbekämpfung mangelt. In vielen
Townships führen Gangs staatlichen und zivilge-
sellschaftlichen Autoritäten vor, wer das Sagen hat.

Die Übergriffe der Gangs illustrieren die gro-
ße Kluft zwischen den neuen Gewaltschutzgeset-
zen und deren begrenzter Umsetzung. Im Zuge
der politischen Wende und während der ersten
Jahre der ANC-Regierung hatten sich Juristinnen
und Frauenrechtlerinnen dafür eingesetzt, dass ein
umfassender Gesetzeskanon erlassen wurde, um
dem Gewalthandeln als problematischem Erbe der
Apartheid Einhalt zu gebieten. Die neuen Rechts-
grundlagen haben die Lebensrealität von Frauen
und Mädchen jedoch kaum verbessert (Schäfer
2008: 221ff.).

Diese Strukturprobleme sind auch bezeichnend
für die hohen Raten an häuslicher Gewalt, die kei-
neswegs nur in Beziehungen von Gang-Mitgliedern
verbreitet sind. Schließlich müssen Männer, die ih-
re Partnerinnen oder Ehefrauen misshandeln, mehr-
heitlich nicht mit Strafen rechnen. Heute fühlen
sich zahllose Männer durch die umfassenden po-
litischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Veränderungen sowie die rechtliche Gleichstellung
von Frauen in ihrem Selbstverständnis tief verun-
sichert oder gar bedroht. In Reaktion darauf ver-
suchen sie, ihre Vormachtstellung in der Privat-
sphäre gewaltsam zu bewahren. Berufliche Ver-
sagensängste, Brüche in der Versorgerrolle und
Arbeitslosigkeit nehmen viele Männer als inferiori-
sierende Irritationen wahr und reagieren darauf mit
häuslicher Gewalt. Sie unterstellen ihren Partne-
rinnen, die oft aus finanzieller Not im informellen
Sektor tätig werden, zu eigenständig und aufmüpfig
zu sein. Mit derartigen selektiven Interpretationen
von Verstößen gegen die Geschlechterordnung wei-
sen Männer ihre Verantwortung für die Gewaltakte
von sich, die sie dementsprechend auch nicht als
Gewalt, sondern nur als “Disziplinierung” katego-
risieren.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 343

Viele Frauen versuchen, die Rollenerwartungen
besonders gut zu erfüllen und Konflikte zu vermei-
den. Wenn ihre Partner dann dennoch zuschlagen
und sie mit Waffen oder Messern, die als masku-
line Machtsymbole gelten, bedrohen oder verlet-
zen, beschuldigen sich viele Opfer selbst, durch
eigenes Fehlverhalten im Alltag diese provoziert zu
haben. Solche “Provokationen” können beispiels-
weise kaltes Essen, schreiende d. h. ungehorsame
Kleinkinder oder Kritik an den zahlreichen Gelieb-
ten des Partners sein (Gibson, Dinan, and McCall
2005: 148ff.).

Zugeständnisse an die männliche Dominanz in
der Privatsphäre kennzeichnen auch das Sexualver-
halten. So sind Frauen zurückhaltend, was die Auf-
forderung ihrer Partner zur Anwendung von Kon-
domen betrifft, weil die Kontrolle über die Sexua-
lität als männliche Machtsphäre gilt und Frauen,
die entsprechende Forderungen stellen, mit körper-
licher Gewalt rechnen müssen. Selbst gewaltsame
sexuelle Kontakte in Partnerschaften interpretieren
viele Frauen und Mädchen nicht als Vergewalti-
gungen, sondern nur als erzwungenen Sex, auf den
ihr männlicher Partner ein Recht habe. Mit ih-
rer Zurückhaltung bestätigen Frauen und Mädchen
die auf besitzergreifende Sexualität ausgerichtete
Männlichkeit und riskieren, sich mit HIV zu infi-
zieren. Gleichzeitig bewegen sie sich im Kontext
etablierter Gewaltlegitimationen und Geschlechter-
konstrukte.

Fazit

Wenn man die Langlebigkeit von Gewaltmustern,
ihre spezifische Ausprägung sowie die strukturel-
len Schwierigkeiten ihrer Veränderung unter den
jeweiligen historischen Vorzeichen betrachtet, zeigt
sich, dass zwischen körperlicher und sexualisierter
Gewalt als Macht- und Sanktionsmittel gegenüber
den eigenen Ehefrauen oder Partnerinnen und Ver-
gewaltigungen anderer Frauen und Mädchen un-
terschieden werden muss (Moffett 2006: 129). Im
letztgenannten Fall geht es nicht nur darum, un-
ter Bezug auf Stereotypisierungen und selektiv in-
terpretierte Normen die eigene Männlichkeit ge-
waltsam zu bestätigen und einzelne Gewaltopfer
zu demütigen, sondern auch deren Brüder, Väter,
Ehemänner oder Partner zu verhöhnen. Schließlich
wäre es im Sinne kulturell geprägter Rollenvorstel-
lungen deren Aufgabe, die weiblichen Familien-
angehörigen und Partnerinnen vor Übergriffen zu
schützen.

Darüber hinaus können Männer, die z. B. als
Konkurrenz, Bedrohung, Untergebene oder Opfer

kategorisiert werden, zur Zielscheibe intentionaler
geschlechtsspezifischer Gewalt werden. Die Fall-
beispiele aus Südafrika zeigen, dass Männer in
unterschiedlichen Kontexten individuell oder ge-
meinsam sexualisierte Gewalt gegen andere Män-
ner einsetzen, um den eigenen Status zu stärken und
– orientiert an gewaltgeprägten Maskulinitätskon-
zepten – ihre Reputation zu verbessern. Dadurch
versuchen sie, Verunsicherungen ihres maskulinen
Selbstverständnisses zu kompensieren und befürch-
teten oder realen Autonomieverlusten gegenzusteu-
ern. Gewaltakteuren geht es um das Erleben der
eigenen umfassenden Macht und der Unterlegen-
heit ihrer Opfer. Das betrifft auch die teilweise
ritualisierte kollektive Gewalt, mit der Männer an-
dere, die z. B. als Gegner kategorisiert werden,
gemeinsam erniedrigen, um ihren Zusammenhalt
und ihre Kameradschaft zu festigen (Kynoch 2008:
641ff.). Hierzu zählen die gemeinsamen Gewalt-
akte jugendlicher Gruppen oder Gangs, mit denen
diese neue Mitglieder sozialisieren und integrieren.
Durch die wettbewerbsförmig angewandte Gewalt
wollen sie Macht und Ansehen erwerben, wobei
sie sich an Selbst- und Rollenbildern erwachsener
Männer orientieren, selbst wenn sie diese eigen-
willig deuten, selektiv übernehmen, transformieren
oder gar ablehnen.

Folglich konstituiert sich Männlichkeit keines-
wegs nur in Beziehungen zu Frauen, sondern auch
in Interaktionen zwischen Männern; konkret ge-
schieht dies durch verbale und nonverbale Kom-
munikationsformen (Shefer et al. 2007). Dabei hat
geschlechtsspezifische Gewalt in mehrfacher Hin-
sicht eine stabilisierende und ordnungsstiftende Be-
deutung. Sie strukturiert die Beziehungen zwischen
Individuen und zwischen verschiedenen sozialen
Gruppen, dadurch bestätigt sie Machtverhältnisse
und festigt Hierarchien. Orientiert an zeitspezifi-
schen Kontexten nehmen Gewaltakteure auf kul-
turelle Deutungsmuster und Normen Bezug, auch
wenn sie diese selektiv interpretieren. So prägt
das Gewalthandeln Interaktionen, Selbstbilder, Zu-
schreibungen durch andere, stereotype Rollenmus-
ter und Männlichkeitsideale (Schäfer 2008: 45ff.).

Nur wenige südafrikanische Männer sind bereit,
mit diesen Gewaltmustern und dem damit verbun-
denen Konformitätsdruck zu brechen. Schließlich
werden Abweichler rasch von ihrem sozialen Um-
feld, vor allem von anderen Männern, verhöhnt
und angefeindet und als “verweiblicht” angesehen.
Für sie gibt es kaum andere, gewaltfreire Rollen-
muster, die Orientierungen bieten können. Doch ist
die seit geraumer Zeit diskutierte Ausrichtung auf
soziale Vaterschaft, verantwortungsvolles Sexual-
verhalten und gewaltfreie Konfliktlösungen in Ehe

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


344 Rita Schäfer

und Familie ein erstes Anzeichen, dass zumindest
innerhalb der aktuellen Maskulinitätsforschung in
Südafrika intensiver über notwendige Veränderun-
gen nachgedacht wird (Montgomery et al. 2006).
Selbst diejenigen, die sich an den Idealen der so-
zialen Vaterschaft orientieren, werden durch Armut
und Arbeitslosigkeit bei der Erfüllung ihrer familiä-
ren Versorgerrolle behindert (Richter and Morrell
2006; Sideris 2004).

Wenn man die Wechselwirkungen zwischen se-
xualisierter Gewalt, HIV/AIDS und übergreifen-
den gesellschaftlichen Strukturen erfassen will,
muss man die fragwürdige Haltung einflussreicher
Politiker zu diesem Problemkomplex, die AIDS-
Politik der ANC-Regierung unter Thabo Mbeki
und deren teilweise bagatellisierenden Umgang
mit der Gewaltkriminalität berücksichtigen (Robins
2008: 427). Diese Vorgaben, die von zahlreichen
Frauen- und Menschenrechtsorganisationen als un-
vereinbar mit der Verfassung angeprangert werden,
schaffen einen problematischen Rahmen für gesell-
schaftliche Diskussionsprozesse und individuelle
Verhaltensänderungen (Leclerc-Madlala 2005).

Die Analyse der Interdependenzen zwischen
den Gewaltmustern und den Geschlechterbeziehun-
gen illustriert, welche Impulse eine differenzier-
te Auseinandersetzung mit Maskulinitätsidealen als
gesellschaftliche Konstrukte geben kann. Indem die
Männlichkeitsvorstellungen in unterschiedlichen
sozialen Milieus, konkret in ausgewählten Institu-
tionen und Organisationen, exemplarisch betrachtet
und zeitliche Längsschnitte gezogen wurden, konn-
ten aktuelle Probleme in historischer Tiefenschärfe
ausgeleuchtet werden. Dies betraf insbesondere
die mittel- und langfristigen Wirkungen gewalt-
geprägter Herrschaftsformen und gesellschaftlicher
Machtstrukturen auf männliche Selbstbilder und
Interaktionen. Das Fallbeispiel Südafrika verdeut-
licht, wie wichtig es ist, die spezifischen geschicht-
lichen Hintergründe und vielschichtigen gesell-
schaftlichen Umbrüche zu berücksichtigen, um das
heutige Gewalthandeln von Männern zu verstehen.

Zitierte Literatur

Beinart, William
1991 The Origins of Indlavini. Male Associations and Migrant

Labour in the Transkei. African Studies 50/1–2: 103–
128.

Breckenridge, Keith
1990 Migrancy, Crime, and Faction Fighting. The Role of the

Isitshozi in the Development of Ethnic Organisations in
the Compounds. Journal of Southern African Studies 16:
55–78.

1998 The Allure of Violence. Men, Race, and Masculinity on
the South African Goldmines, 1900–1950. Journal of
Southern African Studies 24: 669–693.

Carton, Benedict
2000 Blood from Your Children. The Colonial Origins of

Generational Conflict in South Africa. Charlottesville:
University of Virginia Press.

Carton, Benedict, und Robert Morrell
2006 Kampfsport, stählerne Körper und Mannhaftigkeit in der

südafrikanischen Zulukultur, 1800–1930. WerkstattGe-
schichte 44/3: 67–80.

Cole, Catherine M., Takyiwaa Manuh, and Stephan F. Mi-
escher (eds.)
2007 Africa after Gender? Bloomington: Indiana University

Press.

Cornwall, Andrea, and Nancy Lindisfarne (eds.)
1994 Dislocating Masculinities. Comparative Ethnographies.

London: Routledge.

Delius, Peter, and Clive Glaser
2002 Sexual Socialization in South Africa. A Historical Per-

spective. African Studies 61: 29–53.

Gibson, Diana, Ann Dinan, and George McCall
2005 Gender and Violence in a Cape Town Township. In:

D. Gibson and A. Hardon (eds.); Rethinking Masculini-
ties, Violence, and AIDS; pp. 146–174. Amsterdam: Het
Spinhuis.

Glaser, Clive
1998a Swines, Hazels, and the Dirty Dozen. Masculinity, Ter-

ritoriality, and the Youth Gangs of Soweto, 1960–1976.
Journal of Southern African Studies 24: 719–736.

1998b “We Must Infiltrate the Tsotsis”. School Politics and
Youth Gangs in Soweto, 1968–1976. Journal of South-
ern African Studies 24: 301–323.

2000 Bo-Tsotsi. The Youth Gangs of Soweto, 1935–1976.
Portsmouth: Heinemann Publishers.

Gutmann, Matthew C.
1997 Trafficking in Men. The Anthropology of Masculinity.

Annual Review of Anthropology 26: 385–409.

Harries, Patrick
1990 Symbols and Sexuality. Culture and Identity on the Early

Witwatersrand Gold Mines. Gender and History 2: 318–
336.

Hauser-Schäublin, Brigitta, und Birgitt Röttger-Rössler
(Hrsg.)
1998 Differenz und Geschlecht. Neue Ansätze in der ethnolo-

gischen Forschung. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Hunter, Marc
2004 Masculinities, Multiple-Sexual-Partners, and AIDS. The

Making and Unmaking of Isoka in KwaZulu-Natal.
Transformation 54: 123–153.

Iliffe, John
2005 Honour in African History. Cambridge: Cambridge Uni-

versity Press. (African Studies Series, 107)

Kynoch, Gary
1999 From the Ninevites to the Hard Livings Gang. Township

Gangsters and Urban Violence in Twentieth-Century
South Africa. African Studies 58: 55–85.

2008 Urban Violence in Colonial Africa. A Case for South
African Exceptionalism. Journal of Southern African
Studies 34: 629–645.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


Maskulinität und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika 345

Leclerc-Madlala, Suzanne
1997 Infect One, Infect All. Zulu Youth Response to the AIDS

Epidemic in South Africa. Medical Anthropology 17:
363–380.

2005 Popular Responses to HIV/AIDS and Policy. Journal of
Southern African Studies 31: 845–856.

Luig, Ute
2003 Ethnologische Geschlechterforschung. In: B. Beer und

H. Fischer (Hrsg.), Ethnologie. Einführung und Über-
blick; pp. 309–321. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Mager, Ann Kelk
1999 Gender and the Making of South African Bantustan. A

Social History of the Ciskei, 1945–1959. Portsmouth:
Heinemann.

Moffett, Helen
2006 “These Women, They Force Us to Rape Them.” Rape

as Narrative of Social Control in Post-Apartheid South
Africa. Journal of Southern African Studies 32: 129–
144.

Montgomery, Catherine M., Victoria Hosegood, Joanna
Busza, and Ian M. Timaeus
2006 Men’s Involvement in the South African Family. En-

gendering Change in the AIDS Era. Social Science and
Medicine 62: 2411–2419.

Moodie, T. Dunbar
1991 Social Existence and the Practice of Personal Integrity.

Narratives of Resistance on the South African Gold
Mines. African Studies 50/1–2: 39–63.

2005 Maximum Average Violence. Underground Assaults on
the South African Gold Mines, 1913–1965. Journal of
Southern African Studies 31: 547–567.

Moodie, T. Dunbar (with Vivien Ndatshe and British Sibuye)
1988 Migrancy and Male Sexuality on the South African Gold

Mines. Journal of Southern African Studies 14: 228–
256.

Morrell, Robert
2003 The Times of Change. Men and Masculinities in South

Africa. In: V. Böll et al. (Hrsg.), Umbruch – Bewältigung
– Geschlecht. Genderstudien zu afrikanischen Gesell-
schaften in Afrika und Deutschland; pp. 43–58. Müns-
ter: Waxmann.

Morrell, Robert (ed.)
2001 Changing Men in Southern Africa. Pietermaritzburg:

University of Natal Press.

Niehaus, Isak
2002 Renegotiating Masculinity in the South African Low-

veld. Narratives of Male-Male Sex in Labour Com-
pounds and in Prisons. African Studies 61: 77–97.

Niehaus, Isak, and Gunvor Jonsson
2005 Dr. Wouter Basson, Americans, and Wild Beasts. Men’s

Conspiracy Theories of HIV/AIDS in the South African
Lowveld. Medical Anthropology 24: 179–208.

Reid, Graeme, and Liz Walker (eds.)
2005 Men Behaving Differently, South African Men since

1994. Cape Town: Double Storey.

Richter, Linda, and Robert Morrell (eds.)
2006 Baba. Men and Fatherhood in South Africa. Cape Town:

HSRC Press.

Robins, Steven
2008 Sexual Politics and the Zuma Rape Trial. Journal of

Southern African Studies 34: 411–427.

Salo, Elaine
2006 Mans is ma soe. Ganging Practices in Manenberg, South

Africa, and the Ideologies of Masculinities, Gender, and
Generational Relations. In: E. G. Bay and D. L. Donham
(eds.), States of Violence. Politics, Youth, and Memory
in Contemporary Africa; pp. 148–178. Charlottesville:
University of Virginia Press.

Schäfer, Rita
2008 Im Schatten der Apartheid. Frauen-Rechtsorganisatio-

nen und geschlechtsspezifische Gewalt in Südafrika.
Berlin: Lit-Verlag. [2. akt. und erw. Aufl.]

Shefer, Tamara, Kopane Ratele, Anna Strebel, Rosemarie
Buikema, and Nokuthula Shabalala
2007 From Boys to Men. Social Constructions of Masculinity

in Contemporary Society. Lansdowne: UCT Press.

Sideris, Tina
2004 “You Have to Change and You Don’t Know How!”

Contesting What It Means to Be a Man in a Rural Area
of South Africa. African Studies 63: 29–49.

Waetjen, Thembisa, and Gerhard Maré
2001 “Men amongst Men.” Masculinity and Zulu Nationalism

in the 1980s. In: R. Morrell (ed.); pp. 195–208.

Xaba, Thokozani
2001 Masculinity and Its Malcontents. The Confrontation be-

tween “Struggle Masculinity” and “Post-Struggle Mas-
culinity” (1990–1997). In: R. Morrell (ed.); pp. 105–
126.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

