ANTHROPOS

104.2009: 333-345

Maskulinitat und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

Rita Schifer

Abstract. — Die ethnologische Geschlechterforschung hat sich
in den letzten Jahren ausdifferenziert, dennoch steht sie sowohl
international als auch im deutschsprachigen Raum weiterhin vor
groflen Herausforderungen, die u. a. ihre Ausrichtung und ihre
Fragestellungen betreffen. Wenn sie diese bewiltigt, kann sie
ihren Stellenwert innerhalb der Ethnologie akzentuieren. Der
folgende Beitrag iiber Maskulinitdt und geschlechtsspezifische
Gewalt in Siidafrika bietet Diskussionsimpulse fiir diesen For-
schungsbereich. Er zeigt auf, wie Miannlichkeit durch Minenar-
beit und kriminelle Banden iiber Jahrzehnte gewaltsam geprigt
wurde. [Siidafrika, ethnologische Geschlechterforschung, Mas-
kulinitdtskonstruktionen, geschlechtsspezifische Gewalt]

Rita Schifer, Dr. rer. nat., Ethnologin. Lehrbeauftragte, Gast-
dozentin u. Gastprofessorin an verschiedenen Universititen. —
Forschungen in Siidafrika (DFG-Projekt), Simbabwe (DFG-
Postdoc Stipendium), Namibia und Sierra Leone. — Publikatio-
nen u. a.: “Frauen und Kriege in Afrika” (Frankfurt 2008); siehe
auch zitierte Literatur.

Konzeptionelle und fachliche Kontexte

Die ethnologische Geschlechterforschung leistet
wichtige Beitrdge zur Analyse gesellschaftlicher
Strukturen, Verdnderungen und Probleme. In den
letzten Jahren und Jahrzehnten gab es wiederholt
Neujustierungen der inhaltlichen Schwerpunkte
(Luig 2003:311ff.). Schon in den 1990er Jahren
hatte sich der Fokus von der Auseinandersetzung
mit der Lebenswelt von Frauen zur Analyse der
Geschlechterbeziehungen verschoben, dennoch
konzentrierten sich viele Forschungen auch in der
Folgezeit noch primir auf weibliche Handlungs-
spielrdume und -grenzen. Allerdings ordneten sie
diese in tiibergreifende Machtstrukturen ein und
setzten sie mit Differenzkategorien wie Alter,
Ethnizitit, Religionszugehorigkeit, soziodkonomi-

Erlaubnis Ist

schen Divergenzen oder unterschiedlichen sexuel-
len Orientierungen in Beziehung. Im Spannungs-
feld dieser Differenzkriterien wurden kulturelle
Vorstellungen von Gender und gesellschaftliche
Aushandlungsprozesse iiber dynamische Ge-
schlechterzuschreibungen verortet, die nicht euro-
pdischen Geschlechtermodellen entsprachen. So
gerieten auch Interessendivergenzen und Konflikte
zwischen Frauen unterschiedlichen Status in den
Blick der Forscherinnen (Hauser-Schaublin und
Rottger-Rossler 1998). Diese wurden keineswegs
nur mit sozialen Differenzen, sondern auch mit
wirtschaftlichen und politischen Machtverhiltnis-
sen und deren Variationen in Relation gesetzt.

Trotz ihrer inhaltlichen Ausdifferenzierung und
ihrer wichtigen Beitrige zu Gesellschaftsanaly-
sen ist die ethnologische Geschlechterforschung
von wenigen Ausnahmen abgesehen vorrangig ei-
ne “Frauendomine”. Dies bedeutet: Nur wenige
minnliche Fachwissenschaftler spezialisieren sich
auf die Geschlechterforschung, wobei sie sich ins-
besondere der Normierung und Gestaltung von
Maskulinitéit sowie divergierenden Mannlichkeits-
vorstellungen in unterschiedlichen sozialen Kon-
texten widmen (vgl. Gutmann 1997; Cornwall and
Lindisfarne 1994). Fiir umfassende Studien wire
es wichtig, dass sich minnliche Forscher dezi-
diert mit Geschlechterverhidltnissen im umfassen-
den Sinn auseinandersetzten und mit Forscherin-
nen in engen Austausch trdten. Gleichzeitig sind
letztgenannte gefordert, systematisch Ménnlichkeit
als Konstrukt in ihre Studien zu integrieren und
den Dialog mit médnnlichen Fachkollegen zu suchen
(Cole, Manuh, and Miescher 2007).

Wie erkenntnisreich deren Perspektiven und

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Inhak.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

334

Fragestellungen fiir ein differenziertes Verstind-
nis von Gender als relationaler Kategorie und zur
Analyse gesellschaftlicher Strukturen und Trans-
formationsprozesse sein konnen, illustrieren Mas-
kulinititsforschungen in Siidafrika (Morrell 2003;
Reid and Walker 2005). An der dort interdiszi-
plindr ausgerichteten Forschungsrichtung wirken
sowohl Sozialanthropologen als auch Historiker
und Soziologen sowie Vertreter anderer Diszipli-
nen mit.! Bereits Ende der 1980er Jahre widme-
ten sich einzelne Forscher der sozialen Prigung
und historischen Verdnderung von Maskulinitit.
Diese innovativen Pionierarbeiten zur kontextspe-
zifischen Analyse der Vielfalt von Minnlichkeiten
werden teilweise erst heute von der internationalen
Fachwelt entdeckt. Die Forscher gehorten zumeist
zum englischsprachigen, liberalen weilen Estab-
lishment in Siidafrika. Sie standen in der Traditi-
on der britischen Sozialanthropologie und mach-
ten deren Ansitze fiir die stidafrikanische Sozialge-
schichte und Soziologie fruchtbar (Moodie 1988).

Nachdem die Apartheid, die 1948 eingefiihrt
worden war, im Zuge der politischen Wende ab
1990 abgeschafft und die erste demokratische Re-
gierung 1994 gewihlt worden war, differenzierte
sich die Forschungslandschaft weiter aus. Inzwi-
schen ist die erste Generation junger schwarzer
oder “Coloured”-Wissenschaftler an den Univer-
sitidten ausgebildet und leistet wichtige Betrige
zur Erforschung der komplexen und widerspriich-
lichen gesellschaftlichen Transformationsprozesse
in Siidafrika.?

Im Folgenden werden wichtige Studien inner-
halb der siidafrikanischen Maskulinitdtsforschung
dahingehend befragt, inwieweit sie zum Erkennt-
nisgewinn iiber die Ursachen der grassierenden
geschlechtsspezifischen Gewalt in Siidafrika beitra-
gen. Das Land am Kap zéhlt weltweit zu den Spit-
zenreitern der internationalen Gewaltstatistiken;
das betrifft insbesondere die hohen Raten an sexua-
lisierter Gewalt, die vielerorts Ursache fiir die eska-
lierenden HIV-Infektionen sind (Leclerc-Madlala
1997; Moffett 2006). So wurden 2007 iiber 52.000
Vergewaltigungen polizeilich registriert. Selbst die
Polizei geht davon aus, dass es sich hierbei nur
um einen Bruchteil der real veriibten Gewaltak-
te handelt und die Dunkelziffer weitaus hoher ist.
Die vorliegende Auswertung bedeutender Beitrige
der siidafrikanischen Maskulinitéitsforschung zum
Verstdndnis gewaltgepriagter Mannlichkeit baut auf

1 Niehaus (2002); Niehaus and Jonsson (2005); Delius and
Glaser (2002).

2 Morrell (2001); Reid and Walker (2005); Shefer etal.
(2007).

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©
its Im- fr oder

Rita Schifer

ein abgeschlossenes Forschungsprojekt iiber ge-
schlechtsspezifische Gewalt und die Gegenstrate-
gien von Frauen-Rechtsorganisationen auf, das auf
eigenen empirischen Forschungen 2000/2001 und
2005 in Siidafrika basierte (Schifer 2008).

Rahmenbedingungen

Dieser Beitrag fokussiert auf gesellschaftliche In-
stitutionen und Organisationen, die im 20. Jahrhun-
dert als Schaltstellen zur Verankerung unterschied-
licher Gewaltformen wirkten und Minnlichkeit
mafgeblich prigten. Konkret richtet sich der Blick
auf den Gold- und Kohlebergbau, in dem mehrere
Generationen schwarzer Minner unterschiedlicher
Herkunft arbeiteten (Harries 1990). Dort sorgten
weille Vorarbeiter, die zur verarmten burischen Un-
terschicht gehorten, mit korperlicher Gewalt dafiir,
dass sich die schwarzen Arbeiter den ausbeuteri-
schen Arbeitsverhiltnissen beugten. Mit brutalen
Misshandlungen und Erniedrigungen etablierten
sie neue gewaltgeprigte Maskulinitdtskonzepte und
rassistische Hackordnungen, dadurch entwiirdigten
sie die von ihnen kommandierten schwarzen Mén-
ner systematisch (Breckenridge 1998).

Wihrend die Minen wie totale Institutionen
strukturiert waren und die wirtschaftliche Basis fiir
das Apartheid-Regime schufen — also integrale Ele-
mente des Systems bildeten —, trugen gleichzei-
tig kriminelle Banden (Gangs) zur Gestaltung von
Minnlichkeit und zur Legitimation ménnlichen Ge-
walthandelns bei (Kynoch 1999). Als “illegale” Or-
ganisationen standen sie nur vordergriindig auf3er-
halb des Apartheidsystems, denn sie waren in vieler
Hinsicht in das soziopolitischen Machtgefiige der
Apartheidgesellschaft integriert. Faktisch wurden
sie von der Polizei aus politischem Kalkiil gedul-
det und in vielen Fillen indirekt oder sogar aktiv
gefordert, um den politischen Widerstand und den
Zusammenhalt in der schwarzen Gesellschaft durch
Bedrohungen, Terror und gezielte Gewaltakte zu
brechen. Die systemerhaltende Wirkung von Gangs
zeigte sich auch darin, dass ihre kriminellen Straf-
taten meistens nicht verfolgt oder geahndet wurden
(Glaser 2000).

Weitreichende Formen struktureller Gewalt des
Apartheidregimes bildeten den Rahmen fiir die
fortschreitende Akzeptanz von Gewalthandeln als
Machtbeweis und Mittel der Interessendurchset-
zung in allen Lebensbereichen. Diese Entwicklung
baute auf gewaltgeprigte Herrschaftsformen auf,
die wihrend der jahrhundertelangen Kolonialzeit
u. a. auf den Farmen der weiflen Siedler etabliert
wurden, und akzentuierte sie wiahrend der mehr als

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

vierzig Jahre dauernden Apartheid unter neuen Vor-
zeichen.

In Folge von Landenteignungen, Apartheid- und
Homelandpolitik, rigiden Passgesetzen, drastischen
Beschrinkungen der wirtschaftlichen Eigenstén-
digkeit, sehr geringen Lohnen und hoher Arbeitslo-
sigkeit wurde es fiir Mdnner der schwarzen Bevol-
kerungsmehrheit immer schwieriger, traditionellen
Maskulinitétsidealen zu entsprechen und dadurch
gesellschaftliches Ansehen zu erlangen. Das be-
traf insbesondere Rollenerwartungen an Ménner als
sorgende und verantwortungsvolle Familienviter
oder planende Gehoftsleiter (Iliffe 2005; Richters
and Morrell 2006).

Vorstellungen von martialischer Méannlichkeit,
die in vielen vorkolonialen Gesellschaften, wie den
Zulu oder Xhosa sprechenden Ethnien, fiir junge
Miinner als temporires Verhalten auf dem Weg zum
anerkannten Erwachsenenstatus handlungsleitend
waren, erhielten nunmehr einen hoheren Stellen-
wert und eine identitétsstiftende Bedeutung (Delius
and Glaser 2002; Carton and Morrell 2006). Un-
ter Bezug auf die verinderten Rahmenbedingungen
wurden sie neu interpretiert und akzentuiert, wobei
sich diese Transformationsprozesse vorrangig auf
die Minen und die Gangs konzentrierten.

Minnlichkeit und Minenarbeit

Gold- und Kohleminen bildeten im 20. Jahrhundert
die wichtigste 6konomische Séule des Apartheid-
staates und seiner Vorldufer. Gleichzeitig waren die
umzaunten Minenareale, compounds genannt, mit
ihren kasernenartigen Ménnerwohnheimen als In-
stitutionen angelegt, in denen totalitire Uberwa-
chung den gesamten Alltag der schwarzen Arbeiter
prigte. Die Minengelinde galten als Mikrokosmos
der rassistischen Gesellschaftsordnung, die das
Leben der afrikanischen Bevolkerungsmehrheit
grundlegend &dnderte und iiber mehrere Genera-
tionen Minnlichkeit, Geschlechterverhiltnisse und
soziale Beziehungen neu strukturierte. Bereits 1910
wurden insgesamt 200.000 schwarze Arbeiter in
den prosperierenden Industriestddten beschiftigt,
die meisten in den Minen. 1940 waren es 400.000,
davon waren 250.000 in den Minen titig. 1990 ar-
beiteten tiber 500.000 Afrikaner als Minenarbeiter
(Moodie 1988, 1991).

In den Minenarealen (compounds) wurden die
Arbeiter nach Ethnien getrennt und in iiberfiillten,
sanitdr mangelhaft ausgestatteten Wohnheimen un-
tergebracht. Dort wurde ihnen jegliche Privatsphire
geraubt, zumal Besuche von ihren Ehefrauen und
Familien gesetzlich verboten waren (Kynoch 2008:

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 05:31:06.

335

631). Mindestens vier, oft acht, nicht selten 16 oder
mehr Ménner mussten zusammengepfercht in ei-
nem kleinen Zimmer wohnen. Gelegentlich dienten
Betonplattformen als “Betten”, die sich oft mehrere
Schichtarbeiter teilen mussten. Héufig waren die
Gebidude feucht und schlecht zu beheizen. Unge-
ziefer und zahlreiche Erkrankungen, die sich un-
kontrolliert ausbreiteten, belasteten die Gesundheit
der Bewohner. Es gab nur wenige, rudimentér aus-
gestattete Krankenhiuser, in denen mangelhaft aus-
gebildetes Personal titig war.

Die weit verbreiteten Lungenerkrankungen re-
sultierten vor allem aus den miserablen Arbeits-
bedingungen unter Tage, denn die Minenbetreiber
investierten weder in Schutz- noch in Sicherheits-
mafBnahmen. Siidafrikanische Gold- und Kohle-
minen galten keineswegs nur wegen der grofen
Tiefe als die gefihrlichsten weltweit. Immer wieder
gab es schwere Unfille mit zahlreichen Verletzten
und Toten, die auf mangelnde Sicherheitsstandards
zurlickzufiihren waren.

Ausbeutung und strukturelle Gewalt wurden un-
ter Tage durch weille Vorarbeiter personifiziert, die
mehrheitlich der verarmten und ungebildeten buri-
schen Untersicht angehorten (Kynoch 2008: 640f.).
Zur Kompensation ihres eigenen rangniedrigen
Status in der weillen Gesellschaft wandten sie sys-
tematisch Gewalt an, die sie dhnlich wie ihre ras-
sistischen Raffinessen wihrend ihrer Sozialisation
erlernt hatten. Das betraf vor allem junge Weile,
die in den ersten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts
auf heruntergewirtschafteten Farmen aufgewach-
sen waren. Sie iibertrugen Priigelstrafen und Aus-
peitschungen, die als legitime korperliche Diszi-
plinierungs- und Sanktionsmalinahmen gegeniiber
Afrikanern galten, von den Farmen auf die Mi-
nen. Hinzu kam ein strukturelles Problem, das die
Arbeitsvertrige, die Lohne und die Arbeitsorgani-
sation betraf. Viele weille Vorarbeiter wurden mit
Zeitvertragen beschiftigt; sie erzwangen von den
schwarzen Arbeitern, die sie kommandierten, ge-
waltsam Hochstleistungen, um ihre eigenen Loh-
ne und ihre Aussichten auf Anschlussvertrige zu
verbessern. Erst ab 1960 wurden Lohne u. a. un-
ter Bezug auf Berufserfahrung und Ausbildung ge-
zahlt und waren nicht nur von den spezifischen
Leistungen einer Arbeitsgruppe unter Tage abhén-
gig, zumal deren Ausbeute in Minen mit geringen
Goldanteilen im Gestein zwangslidufig sehr gering
war (Moodie 2005: 5601t.).

Wihrend viele Arbeiter das gewaltsame Erzwin-
gen von Hochstleistungen als strukturelles Problem
betrachteten, nahmen sie willkiirliche Gewaltakte,
mit denen Vorarbeiter ihren Sadismus und Rassis-
mus ausagierten, als besonders entehrend und per-

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

336

sonlich entwiirdigend wahr. Zahllose Vorarbeiter
nutzten ihre ausschlieBlich auf der weillen Haut-
farbe beruhende, privilegierte Vormachtstellung sa-
distisch aus: Zu den alltiglichen Schikanen z#hl-
ten Anweisungen, in wenig abgesicherten Stollen
zu arbeiten und exzessive Auspeitschungen. Fak-
tisch diente ihre maflose Brutalitit vor allem da-
zu, die eigene Vormachtstellung zu betonen und
die schwarzen Arbeiter zu erniedrigen. So forcier-
ten und etablierten die weilen Vorarbeiter die Ver-
ankerung von Gewaltmustern, die sie gleichzeitig
als besonders maskulin definierten (Breckenridge
1998: 6821t.).

Auch auf anderen Ebenen strukturierten sie
Hierarchien zwischen Minnern auf der Basis ras-
sistischer Einstellungen. So titulierten sie Wander-
arbeiter unabhiingig von ihrem Alter und sozialen
Status als “boys” (Harries 1990). Insbesondere il-
tere Minner, die selbst Viter waren, wurden durch
diese Form der Respektlosigkeit entehrt. Fiir er-
wachsene Afrikaner waren auch die offentlichen
Entkleidungen wihrend regelméBig durchgefiihrter
Tauglichkeitstests demiitigend, weil sie ihr Scham-
gefiihl und ihre Vorstellungen von korperlicher In-
timitét zutiefst verletzten. Das betraf vor allem il-
tere Ménner, die sich vor jlingeren nackt auszie-
hen mussten und von Weillen “begutachtet” wurden
(Moodie 1991: 45).

Fiir schwarze Arbeiter war individuelle Gegen-
wehr nahezu unméglich, denn Widerstand wurde
mit langjdhriger Gefidngnishaft bestraft. Deshalb
entwickelten afrikanische Wanderarbeiter unter-
schiedliche Uberlebens- und Gegenstrategien, die
von der Griindung kulturell ausgerichteter Her-
kunftsgruppen iiber homosexuelle Beziehungen bis
hin zur Mitgliedschaft in kriminellen Banden reich-
ten. Diese Strategien waren deshalb so bedeutend,
weil andere Handlungsspielrdume und Gegenstra-
tegien systematisch vom Regime begrenzt wurden;
so wurde die Gewerkschaftsarbeit ab 1946 mit dra-
konischen Strafen belegt und regimekritische poli-
tische Gruppen wurden 1960 verboten.

Wihrend die weillen Vorarbeiter regelméafig
Rugby-Wettkdmpfe ausrichteten und damit sogar
in ihrer Freizeit gewaltgeprigte Minnlichkeit ze-
lebrierten, gab es kaum Regenerationsmoglichkei-
ten fiir die afrikanischen Minenarbeiter, deren All-
tag von lebensgefihrlicher und korperlich sehr
schwerer Arbeit gekennzeichnet war (Breckenridge
1998: 680). Um ihre eigene Wiirde zu wahren, ver-
suchten etliche, traditionelle Maskulinitdtsmuster
an die neuen, problematischen Arbeits- und Le-
bensbedingungen anzupassen (Kynoch 2008: 631).
Fiir manche wurde das Ertragen des schwierigen
Alltags und die Uberwindung der Todesangst an-

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©
its Im- fr oder

Rita Schifer

gesichts der mannigfaltigen Gefahren unter Tage
zum Inbegriff der eigenen Minnlichkeit. Zahlrei-
che Minenarbeiter suchten Ablenkung durch neu
gegriindete Herkunftsgruppen, die helfen sollten,
existentielle Alltagsprobleme und die soziale Ent-
wurzelung zu bewiltigen. Gemeinsame kulturel-
le Aktivititen, wie Ténze und Lieder in der eige-
nen Sprache, trugen teilweise zur Bewahrung von
Selbstrespekt bei (Beinart 1991). In Liedern besan-
gen die Wanderarbeiter idealisierte Vorstellungen
vom traditionellen Leben und iiberlieferte Minn-
lichkeitsideale, z. B. den Status eines verantwor-
tungsvollen Gehofts- und Familienleiters. Gleich-
zeitig brachten sie ihre Sorge zum Ausdruck, dass
ihre Ehefrauen wihrend der langen Abwesenheit
untreu werden konnten.

Diese Gruppen wurden von der jeweiligen Mi-
nenleitung ebenso toleriert wie homosexuelle Be-
ziehungen, die zwar den herrschenden Moralvor-
stellungen widersprachen, aber als “Ventil” zur
Bewahrung von Ruhe und Ordnung geduldet wur-
den. Kdmpfe zwischen den ethnisch separierten Mi-
nenarbeitern fiihrten die Minenbetreiber und Auf-
seher nicht auf die von ihnen selbst geschaffenen
menschenunwiirdigen Arbeits- und Wohnbedin-
gungen zuriick, sondern auf die grundsitzliche Ge-
waltbereitschaft von Afrikanern, ihre Primitivitit
und auf ethnische Feindseligkeiten (Kynoch 2008:
638ff.). Dabei wurden in den ethnisch separier-
ten Wohnheimen und der teilweise nach ethnischen
Stereotypen eingeteilten Minenarbeit ethnische Di-
stinktionen, Selbst- und Fremdzuschreibungen ver-
festigt.

Die Minenbetreiber kalkulierten, dass Minenar-
beiter, die homosexuelle Kontakte auf dem Minen-
areal pflegten, nicht zu Prostituierten — denen un-
terstellt wurde, geschlechtskrank zu sein (Moodie
1988:241) — auflerhalb der Minengelinde gehen
wiirden. Die polarisierten Rollenzuweisungen gip-
felten darin, dass Frauen, die aus wirtschaftlicher
Not in die Stidte geflohen waren und illegal in
der Umgebung der Minen lebten, als bedrohliche
Verfiihrerinnen der Ménner stigmatisiert wurden,
weil sie mangels legaler Einkommensmoglichkei-
ten ihre sexuellen Dienste anboten. Demgegeniiber
galten junge Wanderarbeiter, die in die Rolle von
mine wives gedringt wurden, als ungefihrliche Se-
xualpartner.

Sogenannte mine marriages wurden zwischen
dlteren und jiingeren Minenarbeitern geschlossen,
die zumeist der gleichen Ethnie angehorten. Teil-
weise handelte es sich aber auch um interethnische
Beziehungen, denn junge Shangaan galten wegen
der ihnen zugeschriebenen “weiblichen” Korper-
proportionen und angesichts der Tatsache, dass sie

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

nicht beschnitten waren, als besondere attraktiv.
Wihrend éltere Ménner sich einen jungen Part-
ner auswdhlten und die Rolle von “Eheméinnern”
iibernahmen, fungierten die jlingeren als “Ehefrau-
en” (Niehaus 2002). Sie hatten kaum eine Chance,
ein Angebot abzulehnen (Harries 1990: 3201f.). An
der Schwelle zum Erwachsenwerden wurden sie
gezwungen, sich auf unterster Stufe in die Welt
der Minenarbeit einzufiigen. Paradoxerweise wur-
den die Jungen dazu gedringt, temporir zahlreiche
Frauenrollen zu iibernehmen, um mittelfristig die
an Senioritdt und partiarchaler Autoritét orientier-
ten Minnlichkeitsideale zu verwirklichen (Moodie
1988: 237).

Nunmehr mussten junge Ménner fiir Altere, die
sie als mine wives beanspruchten, waschen, kochen
und sexuell zu Diensten sein. Die anfdngliche Be-
fremdung oder Ablehnung der Jungen resultierte
aus der Tatsache, dass von ihnen nun die fraglose
Ubernahme untergeordneter “weiblicher” Aufga-
ben abverlangt wurde, obwohl sie aus ihren Her-
kunftsgebieten durch voreheliche sexuelle Kontak-
te mit Miadchen bereits an die dominante Mén-
nerrolle gewohnt waren und homosexuelle Bezie-
hungen in den meisten Ethnien tabuisiert wurden
(Delius and Glaser 2002).

Jedoch boten die dlteren Ménner ihnen einen
gewissen Schutz vor den weiflen Aufsehern und
finanzielle Gegenleistungen fiir ihre Dienste. In-
dem die jungen Minner die Rollen devoter “Ehe-
frauen” ausfiihrten, sich teilweise auch wie Frau-
en kleideten und die édlteren Partner respektvoll
als ihre “Eheminner” anredeten, konnten sie sich
Finanzen fiir die eigenen Brautpreiszahlungen er-
wirtschaften. Diese waren die Voraussetzung fiir
ihre spitere soziale Anerkennung als legitim ver-
heirateter Ehemann und respektierter Gehoftlei-
ter, wobei der damit verbundene Status als Inbe-
griff traditioneller Ménnlichkeitsideale galt (Moo-
die 1988:244). Manche ilteren Ménner gingen
gleichzeitig Beziehungen mit mine wives ein, also
mit Jungen, iiber die sie bestimmten. Dadurch ver-
suchten sie, ihre Entwiirdigung und Inferiorisie-
rung durch das demiitigende Verhalten der rassisti-
schen weiflen Vorarbeiter zu kompensieren (Breck-
enridge 1998: 676ff.).

Obwohl die homosexuellen Kontakte tabuisiert
waren, bewahrten einige “Eheménner” dennoch die
emotionale Nihe zu ihren mine wives als positive
Erinnerung bis ins hohe Alter. Andere betrachteten
die unfreiwilligen Sexualkontakte als pragmatische
Losung zur Befriedigung sexueller Bediirfnisse il-
terer Minner, die in einem menschenfeindlichen
Umfeld infantilisiert wurden. Fiir eine unbekann-
te Zahl junger mine wives waren die Ubergriffe

Anthropos 104.2009

337

jedoch so traumatisierend, dass sie als dltere Mi-
nenarbeiter und “Eheménner” in den Méannerwohn-
heimen keineswegs verstindnisvoll mit ihren jiin-
geren Partnern umgingen und in heterosexuellen
Ehen Gewalt gegen ihre Partnerinnen anwandten.
So trugen die mine marriages angesichts der viel-
schichtigen Gewaltstrukturen in den Minen dazu
bei, die Machtbeziehungen zwischen Minnern un-
terschiedlichen Alters festzuschreiben und letztlich
die hierarchische Geschlechterordnung in hetero-
sexuellen Beziehungen zu manifestieren (Moodie
1988: 231f.; Harries 1990: 3281f.).

Geschlechter- und Generationenkonflikte
in lindlichen Gesellschaften

Obwohl die Minenarbeit in die Erfiillung tradier-
ter minnlicher Rollenmuster eingepasst wurde, war
der Verdienst der meisten Wanderarbeiter so ge-
ring, dass sie ihre familidren Versorgungspflich-
ten nur unzureichend erfiillen konnten. Hierdurch
eskalierten Ehekonflikte, weil Landenteignungen
und Zwangsumsiedlungen im Rahmen der Home-
landpolitik den Frauen systematisch die Grundla-
gen zur Existenzsicherung durch den Getreide- und
Gemiiseanbau entzogen hatten. Dadurch wurden
sie immer abhéngiger von den geringen und unre-
gelméBigen Geldsendungen ihrer Eheméinner. Zu-
dem entfremdeten sich viele Ehepartner wéhrend
der langjidhrigen Trennung voneinander, denn die
Minenarbeiter konnten sich die weiten Heimreisen
in die abgelegenen Homelands nur selten leisten.

Wegen dieser Strukturprobleme und der aus der
fortschreitenden Verarmung und Perspektivlosig-
keit resultierenden Konflikte fiirchteten Wanderar-
beiter, ihre Ehefrauen seien wihrend ihrer mona-
telangen Abwesenheit untreu geworden. Das Miss-
trauen vieler Ménner wurde vielerorts durch Unter-
stellungen ménnlicher Nachbarn und Verwandter
geschiirt. Etliche Ménner versuchten, ihre Reputa-
tion und ihre eheliche Autoritdt mit korperlicher
Gewalt wiederherzustellen. Diese hatte vor allem
eine kompensatorische Funktion, schlieBlich ging
es den priigelnden Eheménnern darum, ihre als
briichig wahrgenommene Ménnlichkeit zu festigen
(Hunter 2004: 140f.).

Gleichzeitig verloren die einkommensschwa-
chen Viiter sukzessive ihre Vorbildfunktion gegen-
iiber ihren heranwachsenden Sohnen. Fiir Konflikte
sorgten insbesondere die monetarisierten Braut-
preiszahlungen, wobei nunmehr nicht die Viter,
sondern die Sohne das Geld fiir eine legitime Ehe-
schlieBung erwirtschafteten. Jedoch fanden nicht
alle jungen Minner Arbeit in den Minen und die

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Inhak.
Inhalts Im

Erlaubnis Ist

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

338

Homelandverwaltungen beschrinkten systematisch
die Viehhaltung, die zuvor u. a. zur Existenzsiche-
rung diente. Viele junge Minner hatten kaum ei-
ne Chance, auf legalem Wege den Status eines
Gehoftsleiters zu erwerben und damit ihre Ménn-
lichkeit zu beweisen (Moodie 1988: 248f.; Carton
2000: 91f.).

Die Strukturprobleme begannen bereits vor der
Einrichtung der Homelands, wie die Verinderun-
gen der Xhosa- und Mpondo-Gesellschaften in der
Ciskei und Transkei zeigten. Bereits zwischen 1910
und 1930 wurden Minner unterschiedlichen Al-
ters offensiv als Minenarbeiter angeworben. Junge
Mpondo-Minner, die wenig Schulbildung erhalten
hatten, in den Minen keine Arbeit fanden und sich
mit schlecht bezahlten Zeitvertrigen auf Zucker-
rohrplantagen in Natal verdingen mussten, bildeten
neue Zusammenschliisse, die traditionelle Organi-
sationsformen situationsspezifisch transformierten.
Etliche Mitglieder dieser sogenannten “Indlavini”-
Gruppen waren mit falschen Versprechungen mehr
oder weniger zwangsrekrutiert worden, um auf
Zuckerrohrplantagen zu arbeiten. Wegen der dorti-
gen brutalen Behandlung flohen sie, bevor sie sich
einer “Indlavini”-Gruppe anschlossen.

Diese Jugendlichen weigerten sich, die Auto-
ritit alter Ménner anzuerkennen, die durch die
Homelandpolitik entmachtet wurden. Diejenigen,
die aus Machtgier mit dem weiflen Regime pak-
tierten, wurden von den Jugendlichen besonders
verachtet. “Indlavini”’-Mitglieder definierten ihre
eigene Minnlichkeit durch gewalttitige Ausschrei-
tungen bei Festen, insbesondere bei Hochzeiten, da
sie selbst kaum die hohen Brautpreisforderungen
ranghoher alter Ménner aufbringen konnten. Ziel-
scheibe der Gewaltakte wurden u. a. lokale Autori-
titen, die trotz ihrer Allianzen mit dem Apartheid-
regime auf die Einhaltung von Kultur und Tradi-
tion pochten. Wie weitreichend ihr Kontrollverlust
aber schon war, zeigte sich u. a. bei traditionellen
Stockkdmpfen, weil die Jugendlichen dann nicht
mehr die von den Alten festgelegten Meidungsge-
bote einhielten und mit ungeziigelter Aggressivitit
ihre Krifte maBlen. Ab den 1940er Jahren — und
verstirkt in den 1960er Jahren — ersetzten sie die
traditionell verwendeten Holzstocke durch Metall-
stangen, Buschmesser und Axte. Dabei glorifizier-
ten sie ihre gesteigerte Kampfbereitschaft als be-
sonders ménnlich (Beinart 1991: 106ft.).

Indem “Indlavini”’-Mitglieder nicht nur Kimp-
fe zwischen jungen Minnern provozierten, sondern
auch regelrechte Jagden auf Midchen machten,
missachteten sie traditionelle Verhaltensvorschrif-
ten bei vorehelichen sexuellen Kontakten. Gewalt-
sam brachen sie den Widerstand der Midchen, so

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©
its Im- fr oder

Rita Schifer

dass etliche schwanger wurden. Auf diese Weise
zerstorten die “Indlavini’-Mitglieder den Ruf und
die Zukunftsperspektiven ihrer Opfer. Gleichzeitig
griffen sie in einen wesentlichen Machtbereich der
dlteren Ménner ein, ndmlich die Kontrolle iiber die
Sexualitdt und die Fruchtbarkeit von Frauen und
Maidchen. Dennoch erklirten weder sie noch ihre
Viiter sich bereit, Kompensationen z. B. in Form ei-
nes oder mehrerer Rinder zu zahlen, was aber in der
vorkolonialen Zeit bei Vergewaltigungen und dar-
aus resultierenden Schwangerschaften iiblich war.
AuBerdem konterkarierten die sexuellen Ubergriffe
die Brautpreisforderungen der Alten, denn die ge-
schwingerten Teenager hatten keine Heiratschan-
cen (Delius and Glaser 2002: 35ff.; Mager 1999).
Die AusmaBe der sexuellen Ubergriffe zeigten sich
darin, dass schon Mitte der 1940er Jahre in etlichen
Orten der Ciskei und Transkei iiber die Hélfte aller
Kinder unehelich geboren wurden.

Vergleichbare Entwicklungen kennzeichneten
den Strukturwandel in der Zulu-Gesellschaft. Auch
hier eskalierten Geschlechter- und Generationen-
konflikte aufgrund rechtlicher, politischer und
soziodkonomischer Strukturverinderungen. Der
Brautpreis wurde monetarisiert und nunmehr von
jungen Wanderarbeitern gezahlt. Anbau- und Wei-
deflichen wurden drastisch reduziert; angesichts
der fortschreitenden personlichen Landaneignung
durch einzelne einflussreiche Autorititen stiegen
lokale Konflikte an. Viele junge Minner waren
nicht mehr bereit, deren Machtanspriiche bedin-
gungslos anzuerkennen. Gleichzeitig stellten sie
die autoritdren Anspriiche ihrer eigenen Viter in
Frage. Das zeigte sich u. a. im Alkoholkonsum, der
zuvor ein Privileg alter Ménner war, in besitzergrei-
fender Sexualitiit, die traditionelle Meidungsgebote
und Kontrollanspriiche alter Minner missachtete,
und in der Akzentuierung kampfbereiter Ménnlich-
keit (Carton and Morrell 2006: 701f.).

Im Lauf der Jahrzehnte kamen immer mehr
Wanderarbeiter nur noch duferst selten zu ihren
Familien aufs Land zuriick, weil sie wegen ihrer
eigenen Problemlage in den Stédten nicht die an sie
gestellten Erwartungen erfiillen konnten. So wie sie
sich von den familidr orientierten Ménnlichkeits-
idealen entfernten, so richteten sie ihr Verhalten
immer mehr an neuen Maskulinititskonzepten aus,
die sie in Interaktionen mit Gleichgesinnten entwi-
ckelten. Damit ging ein rasanter Anstieg der Gewalt
gegeniiber Midchen und Frauen einher.

Zahlreiche sexuelle Kontakte und besitzergrei-
fende Sexualitit wurden neben dem mutigen Er-
tragen von Gefahren z. B. als Minenarbeiter zum
Inbegriff neuer Minnlichkeitsideale (Delius and
Glaser 2002: 45). Gleichzeitig schlugen sich Ge-

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

schlechterstereotype darin nieder, dass vergewal-
tigte und geschwingerte Frauen oder Médchen
beschuldigt wurden, ihre Problemlage durch pro-
vokantes Fehlverhalten selbst verschuldet zu haben
(Waetjen and Maré 2001: 206f1.).

Die Identitétsstiftung und Orientierung junger
Minner richtete sich verstérkt an Maskulinitdtskon-
zepten aus, die vorrangig auf Risiko- und Gewalt-
bereitschaft basierten. Dazu trug der Machtgewinn
von Gangs wesentlich bei. Aus Herkunftsgruppen,
die Zulu-Wanderarbeiter zur gegenseitigen Unter-
stiitzung gegriindet hatten, entwickelten sich dhn-
lich wie bei den Mpondo-Wanderarbeitern krimi-
nelle Vereinigungen (Carton and Morrell 2006:
69ff.; Hunter 2004: 127f.).

Gangs - gewalttiitige Maskulinit:it

Infolge komplexer Migrationsmuster und steigen-
der Arbeitslosigkeit, die wihrend der Weltwirt-
schaftskrise in den 1930er Jahre die siidafrikani-
schen Minenstiddte erfasste, formierten sich auch
dort “Indlavini”’-Gruppen. Denen gehorten vorran-
gig junge Mpondo-Minner an, die keine Chance
hatten, einen Arbeitsvertrag zu erhalten. Mpondo-
Minner mittleren Alters bildeten in der Zeit die
“Isitshozi-Gang”, die Ende der 1930er Jahre be-
reits iiber 10.000 Mitglieder hatte und in zahlrei-
che Kleingruppen mit bis zu zehn Minnern auf-
geteilt war. Diese Gang wurde von Wanderarbei-
tern gegriindet, die in unrentablen Minen titig
waren, von weillen Vorarbeitern besonders schika-
niert wurden und denen Anfang der 1930er Jahre
Entlassungen drohten (Breckenridge 1990: 701f.).
Jedoch gingen nur wenige kollektiv gegen weille
Vorarbeiter vor, da ihnen dann Haftstrafen drohten.
Vielmehr richteten sie ihre Ubergriffe auf andere
Wanderarbeiter und andere Gangs aus. Zeitgleich
bildeten z.B. Zulu-Minner #hnlich strukturier-
te kriminelle Vereinigungen, die sehr gewalttiitig
auftraten. Hierzu zdhlten vor allem die gefiirch-
teten ‘“Ninevites”, die sich in zahlreiche Unter-
gruppen aufteilten und mit martialischen Namen
in Szene setzten. lhnen gehorten mehrere tau-
send Mitglieder an, die Wanderarbeiter ausraubten
und junge Minenarbeiter vergewaltigten (Kynoch
2008: 631f.). Infolgedessen waren Selbstschutz,
die Kontrolle iiber homosexuelle Beziehungen,
aber auch Raub und Erpressungen wichtige Mo-
tive fiir den Bedeutungsgewinn der “Isitshozi”.
Ab den 1930er Jahren weiteten sie ihre Aktivi-
titen von den Minen auf Gefdngnisse und stédti-
sche Wohngebiete aus. Ihr Vorgehen bot spiiter ei-
ne Basis fiir “Tsotsis”, stiadtische Kriminelle, die

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 05:31:06.

339

ab den 1950er Jahre Township-Bewohner terrori-
sierten.

Wihrend nur vergleichsweise wenige Gang-
Mitglieder fiir ihre kriminellen Straftaten in
schwarzen Wohngebieten zur Verantwortung gezo-
gen wurden, weil ihre Gewaltakte dort den politi-
schen Widerstand und den Zusammenhalt untergru-
ben, setzte das Apartheidregime alles daran, durch
rigide Arbeits- und Passgesetze die Kontrolle iiber
die Afrikaner in den Stddten abzusichern. Sie tru-
gen zu einer latenten Kriminalisierung der schwar-
zen Arbeiter bzw. Arbeitslosen bei, was sich u. a. in
der grofBen Zahl der wegen Passvergehen inhaftier-
ten Afrikaner zeigte: Zwischen 1916 und 1981 wa-
ren davon 17.250.000 Ménner betroffen (Kynoch
2008: 642). In den Gefidngnissen hatten kriminelle
Banden das Sagen, die die Hiftlinge drangsalierten
und oftmals sexuell demiitigten. Geféngnishaft galt
fiir Gang-Mitglieder als elementarer Bestandteil ih-
rer kriminellen Karrieren. Durch das Schikanieren
von Gefangenen, die z. B. wegen der Passverge-
hen oder aus politischen Griinden inhaftiert worden
waren, und vor allem durch Auseinandersetzungen
mit verfeindeten Gangs innerhalb der Haftanstal-
ten, verfestigten sie ihre Gewaltmuster.

Die Macht der Gangs wurde durch repressive
Rassentrennungsgesetze gefordert, die das Wohn-
recht von Schwarzen in den Stddten drastisch ein-
schrinkten. GroBangelegte Zwangsumsiedlungen
innerhalb der Stiddte zerrissen nachbarschaftliche
Bindungen, die bis dato Zusammenhalt, Schutz und
eine gewisse Kontrolle geboten hatten. Desorientie-
rung, Arbeitslosigkeit und existentielle Unsicher-
heit betrafen vorrangig junge Minner. Dariiber hin-
aus erschwerten rdumliche Enge, instabile Ehen,
uneheliche Schwangerschaften, hiusliche Gewalt
sowie der Mangel an festen Bezugspersonen und
emotionalem Riickhalt den Alltag von Jugendli-
chen (Delius and Glaser 2002: 41).

Scheinbare Auswege aus ihrer Problemlage bo-
ten keineswegs nur die bereits etablierten méchti-
gen Gangs, sondern auch neue lokale Banden, die
u. a. durch Raub, Diebstahl und Hehlerei ihr Ein-
kommen sicherten. Sie ermdglichten jungen Mén-
nern, als Bandenmitglieder den Status von Erwach-
senen zu erwerben. Zu ihrer Neudefinition von
Minnlichkeit dienten Kampfbereitschaft, ein neu-
er Kleidungsstil sowie innovative Tanz- und Mu-
sikformen. Anerkennung von Gleichaltrigen und
Loyalitét innerhalb der Gangs sorgten ebenfalls fiir
Zusammenhalt (Glaser 2000: 20ff.). Ein komple-
xes Faktorenbiindel trug also dazu bei, dass Gangs
immer mehr zu Gruppierungen wurden, die Orien-
tierung boten und Minnlichkeit pragten. In ihrer
Subkultur entwickelten sie eigene Formen des

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

340

“ménnlichen” Sozialprestiges, die Gang-Leiter zu
Idolen machte, zumal sie sich der rassistischen
und inferiorisierenden Arbeitswelt der Weiflen ver-
weigerten. Selbst bei gelegentlichen Inhaftierun-
gen riss die Unterstiitzung nicht ab; vielmehr wur-
den etliche Gefiangnisse zu Brutstitten fiir erstarkte
kriminelle Netzwerke. Weder die Polizei noch lo-
kale Biirgerwehren boten den Gangs Paroli, weil
die auf Nachbarschaftsbasis organisierten Biirger-
wehren auch von der Polizei angegriffen wurden
(Kynoch 2008: 634).

Die Gangs bezogen ihr ménnliches Selbstbe-
wusstsein aus Gebietskontrollen, der Vormachtstel-
lung gegeniiber anderen Gangs und aus der Kon-
trolle iiber Frauen und Midchen. Ménner, die fiir
wenig Geld z. B. als Gértner bei Weilen arbeite-
ten, wurden herablassend als “sisi” tituliert und als
“verweiblicht” verhohnt (Glaser 1998a: 733). Zur
eindeutigen Abgrenzung von diesen verachteten
“feminisierten” Mannern wurde kriminelle, kdrper-
liche und sexuelle Gewalt zum Sinnbild fiir die
Bereitschaft jedes einzelnen Mannes, seine Interes-
sen durchzusetzen und Macht zu beweisen. Diese
Ausrichtung prégte den Gruppendruck, mit dem die
Ein- und Unterordnung in die Regeln und Hierar-
chien einer Gang gefordert wurden. Der Ausschluss
aus einer Gang, z.B. wegen mangelnder Hiirte,
wire eine extreme Form des Respektverlustes ge-
wesen.

Gewaltsame Initiationsriten, z.B. Vergewalti-
gungen und Morde, aber auch aggressives Sexual-
verhalten in partnerschaftlichen Beziehungen wur-
den zu Eckpfeilern einer neuen ménnlichen Iden-
titat. Damit reagierten Gangs auf die umfassende
Entrechtung von Afrikanern und ihre systematische
Marginalisierung in der rassistischen Apartheidge-
sellschaft. Obwohl sie traditionelle Konzepte von
Virilitdt und Kriegertum, aber auch paternalisti-
sche Geschlechterstereotype der Weilen fiir ihre
Zwecke interpretierten, agierten sie im Sinne be-
stehender Gender-Konzepte. Ihr gezielter Einsatz
geschlechtsspezifischer Gewalt, der auf Aneignung
und Kontrolle abzielte, entsprach vorherrschenden
Minnlichkeitsidealen.

Die Beziehungen mit moglichst vielen jungen
Frauen wurden fiir Gang-Mitglieder zum Status-
symbol. Gang-Leiter bekriftigten ihre Macht da-
durch, dass sie das Beischlafrecht mit untergebe-
nen Frauen an einzelne Gang-Mitglieder vergaben.
Auch wenn die Position einer Frau als Partnerin
eines Gang-Leiters prestigereich war, handelte es
sich hdufig nur um ein unsicheres temporéres Privi-
leg, das endete, sobald sich der Gang-Leiter fiir eine
andere Partnerin entschied. Gleiches betraf Frauen,
die eine feste Beziehung mit einem Gang-Mitglied

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©
its Im- fr oder

Rita Schifer

eingingen. Ihnen unterstanden diejenigen Frauen,
die keinem Mann direkt zugeordnet waren, sondern
iiber die alle Gang-Mitglieder als Sexualpartnerin-
nen verfiigen konnten. Trotz dieser Hierarchisie-
rung wurden Frauen insgesamt als statussteigernder
Besitz betrachtet (Kynoch 1999: 66 1f.). Emotionale
Bindungen galten als Zeichen von Schwiche und
waren als “weibliche Gefiihlsbetonung” verpont.
Falls eine Frau, die als Geliebte eines Gang-Mit-
glieds galt, versuchte, sich dessen sexueller Kon-
trolle zu entziehen und Kontakte mit einem Mann
aufnahm, der nicht als Gang-Mitglied kategorisiert
wurde, wurde sie von allen Gang-Mitgliedern ge-
schlagen oder mit sexueller Folter traktiert. Zwar
trugen Frauen in vielen Gangs als Komplizinnen,
Spioninnen, Botinnen und Kuriere fiir Drogen oder
Diebesgut zum Erfolg zahlreicher Uberfille bei; al-
lerdings galten sie nur bei einzelnen Gangs und in
Ausnahmefillen als Mitglieder.

Kéampfe zwischen gegnerischen Gangs in den
Townships dienten dazu, Macht zu zeigen, indem
man Frauen, Territorien und Mirkte eroberte oder
verteidigte. Bei einem Sieg liber eine verfeindete
Gang wurden Frauen als “Trophden” missbraucht
(Glaser 1998a: 726ft.). Hierdurch wollte man Be-
sitzanspriiche geltend machen, den eigenen Status
sichern und kollektive Potenz beweisen (Delius and
Glaser 2002: 451f.). Dabei ging es um das einzige
minnliche Machtrefugium, das ihnen das Apart-
heidsystem legal noch zugestand: die Kontrolle
iiber Frauen.

Gleichzeitig fanden die Gewaltakte der Gangs
im Rahmen der in allen Lebensbereichen veranker-
ten, politisch aufgeladenen Gewaltstrukturen statt,
die afrikanische Jugendliche unter Generalverdacht
stellten. Immer wieder wurden schwarze Jugend-
liche und junge Ménner Opfer der Polizeiwillkiir.
Sie wuchsen damit auf, dass Sicherheitskrifte ih-
re Familienangehorigen oft grundlos auspeitschten,
verhafteten oder umbrachten. Hierdurch lernten sie
die Brutalitét als einziges Mittel der Macht und In-
teressendurchsetzung kennen.

Widerstand gegen Gangs
und politische Auseinandersetzungen

Ambivalente Einstellungen kennzeichneten das
Verhiltnis zwischen Township-Bewohnern und
Gangs: Wihrend einige sehr verarmte Familien auf
die Aufteilung der Diebesgiiter existentiell ange-
wiesen waren und sich von einer Gang den Schutz
vor Polizeirazzien versprachen, z. B. bei illegalem
Bierbrauen oder illegalem Aufenthalt in den Stad-
ten, betrachtete die Mehrheit kriminelle Gangs als

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

Bedrohung und versuchte, ihnen durch verschiede-
ne Gegenstrategien Einhalt zu gebieten. Dies war
ein schwieriges Unterfangen, denn hiufig arbeite-
ten Polizei und Gangs im Waffen- und Drogen-
schmuggel zusammen.

In einzelnen Townships gab es immer wieder In-
itiativen, die Macht der Gangs einzuschrinken. Sie
wurden von konkurrierenden Gruppierungen ge-
tragen: Einerseits von &lteren, konservativen Mén-
nern und andererseits von politisch aktiven Jugend-
lichen. Letztere wurden insbesondere im Rahmen
des Soweto-Aufstands 1976 und wihrend der poli-
tischen Mobilisierung in den 1980er Jahren aktiv.

Wie prigend Geschlechter- und Generationen-
konflikte fiir urbane Aktivisten waren, zeigte sich
exemplarisch im Schiileraufstand von Soweto Mit-
te 1976. Nicht nur die von der Apartheidregierung
eingefiihrte Bantu-Education, die afrikanischen
Schiilern nur eine ganz rudimentéire Bildung zu-
gestand und ihnen damit berufliche Aufstiegsmog-
lichkeiten verweigerte, bot Anlass zum Widerstand.
Auch der kriminelle Terror der Gangs und die es-
kalierenden sexuellen Beldstigungen von Schiile-
rinnen durch Gangs mobilisierten die minnlichen
Schiiler (Glaser 1998b).

Vor der Einfiihrung der Bantu-Education streb-
ten schwarze junge Médchen eine Sekundarschul-
ausbildung an und versuchten, eigene Zukunftsper-
spektiven zu entwickeln. Diesen Schritt zu groflerer
Eigenstindigkeit wollten die Gangs mit sexueller
Gewalt vereiteln. Sie interpretierten das Streben der
Midchen nach Selbstbestimmung als Angriff auf
ihre Kontrollanspriiche in den Townships und auf
ihr ménnliches Selbstbewusstsein, zumal sie selbst
mehrheitlich Schulabbrecher waren oder nie eine
Schule besucht hatten. Allerdings griffen sie nicht
nur die Integritdt der Méddchen an, sondern stellten
gleichzeitig die médnnlichen Selbstbilder der protes-
tierenden Schiiler in Frage, da sie deren Schwestern
oder Freundinnen belistigten oder missbrauchten.
Dem versuchten die Schiiler und Studenten Einhalt
zu gebieten.

AuBerdem griffen Schiiler und Studenten ab
1976 weitere Institutionen des Apartheidsystems in
den Townships an. Vor allem die Bierhallen wurden
zur Zielscheibe ihres Protestes, denn deren Einnah-
men kassierte die Apartheidverwaltung, und entge-
gen anderer Verlautbarungen wurden diese Gelder
nicht in die Infrastruktur der Townships investiert.
Gleichzeitig waren die Bierhallen fiir die Schiiler
ein Symbol der Demiitigung ihrer Viter, das diese
— so ihre Argumentation — aber nicht als solches er-
kannten, da der Alkohol sie bereits in die Ohnmacht
getrieben hatte. Der hier zu Tage tretende Genera-
tionenkonflikt zeigte sich auch in einem anderen

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.680, am 23.01.2026, 05:31:06.

341

Kontext: Einige Schiiler warfen ihren Vitern Ver-
antwortungslosigkeit vor, wenn diese zu Geliebten
gingen.

Die Kritik am Fehlverhalten der Vitergenera-
tion fand jedoch nur begrenzten Widerhall im Um-
gang der Studenten mit Kommilitoninnen. Mitte
bzw. Ende der 1970er Jahre waren kaum junge
Frauen in den Studentenorganisationen in Soweto
vertreten; sie blieben vor allem von Fiihrungsgre-
mien ausgeschlossen. Zudem erkannten die Stu-
dentenorganisationen nicht die Ursachen der sexua-
lisierten Gewalt in gewaltgeprédgten Geschlechter-
verhiltnissen, vielmehr ordneten sie alle sozialen
Probleme dem politischen Kampf unter (Glaser
1998b: 308).

Das betraf auch die politischen Bewegungen der
1980er Jahre, die Geschlechterhierarchien unange-
tastet lieBen und sich auf den Widerstand gegen
die Apartheid konzentrierten. Fiir das Minnlich-
keitskonzept der jungen Aktivisten in den Jugend-
verbianden des ANC oder ANC-naher Organisatio-
nen war ein martialisches Auftreten als Widersa-
cher des Apartheidstaates ma3geblich (Xaba 2001:
108ff.). Sie bezogen ihr Selbstverstindnis aus
entschlossener Kampfbereitschaft; entgegen ihrer
emanzipatorischen Postulate war auch die Kontrol-
le tiber Frauen und Médchen wichtig (Delius and
Glaser 2002: 49). Auf den bloflen, meist unbegriin-
deten Verdacht hin, dass ein Madchen untreu sein
konnte, reagierten sie mit Schldgen.

Gewaltsam wurden auch angebliche Kollabora-
teurinnen bestraft; beispielsweise mussten Freun-
dinnen afrikanischer Polizisten mit korperlicher
oder sexueller Gewalt rechnen, da sie als Verrite-
rinnen kategorisiert wurden. Auch im Kampf zwi-
schen dem ANC und der als regimetreu eingestuf-
ten und von Zulu-Ménnern dominierten Inkatha
sowie deren Jugendorganisation war die Kontrolle
iiber Frauen und Midchen wichtig. Hier ging es
ebenfalls darum, die jeweiligen politischen Gegner
zu schwiichen, indem man deren Freundinnen, Ehe-
frauen und Schwestern angriff. Dementsprechend
zihlten Einschiichterungen und sexuelle Ubergriffe
auf Midchen, die dem jeweiligen Feind zugerech-
net wurden, zur Strategie politisch aktiver junger
Minner (Waetjen and Maré 2001). Hierdurch wur-
den solche Minnlichkeitsvorstellungen verfestigt,
bei denen die Jugendlichen ihre Maskulinitidt mit
unterschiedlichen Formen geschlechtsspezifischer
Gewalt in Verbindung brachten.

Vertreter des Apartheidregimes wie die Poli-
zei schiirten die Konflikte in den Townships, in-
dem sie die unterschiedlichen Gruppierungen ge-
geneinander aufhetzten und die Macht der Gangs
weitgehend duldeten. Auch die systematischen ge-

°
fr oder

Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat. Insbesondere die Nutzung des Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

342

setzlichen Einschrinkungen der Arbeitsmoglich-
keiten und informeller Uberlebensstrategien sowie
die daraus resultierende Verarmung vieler Town-
ship-Bewohner trugen zur Konflikteskalation bei
(Kynoch 1999: 81). Viele junge Menschen sahen
sich ihrer Zukunftsperspektiven beraubt, was den
Gangs Zulauf verschaffte. Zudem mussten junge
Regimegegner insbesondere wihrend der zweiten
Hiilfte der 1980er Jahre und in Folge des 1986 ver-
hiéingten Ausnahmezustands mit vermehrten Uber-
griffen der Sicherheitspolizei rechnen. Thre mas-
senhafte Inhaftierung brach den Widerstand gegen
die Gangs (Delius and Glaser 2002: 45ft.).

Entwicklungen nach 1994

Nach der politischen Wende wurden etliche friihere
Aktivisten mit wenigen, schlecht geplanten Bil-
dungsprogrammen abgespeist, die ihnen weder
berufliche Einstiegsmoglichkeiten noch Zukunfts-
perspektiven boten. Thre Hoffnungen auf wirt-
schaftliche Chancen und auf die Anerkennung ihres
Beitrags zum Antiapartheidkampf blieben uner-
fiillt. AuBerdem wurden sie nicht in neue politi-
sche Entscheidungsgremien integriert. Infolgedes-
sen fiihlten sie sich von der neuen schwarzen Elite,
die vorrangig von vergleichsweise gut ausgebilde-
ten Riickkehrern aus dem Exil gestellt wurde, aus
dem politischen Leben gedringt und verraten. Da-
her nahmen sie die selektiven Heldenmythen der
neuen ANC-Regierung als Hohn wahr. Aus die-
sen Griinden schlossen sich etliche frithere poli-
tische Kédmpfer Gangs an; hierdurch wollten sie
sich Respekt verschaffen und die eigene Minn-
lichkeit bestdtigen. Sie verkehrten ihre urspriing-
lichen Ziele ins Gegenteil, z. B. die Interessenver-
tretung und den Schutz der Township-Bewohner,
und wandten Gewaltmuster, die sie zuvor z. B. ge-
gen Vertreter des Apartheidregimes eingesetzt hat-
ten, nun gegen die lokale Bevolkerung an (Xaba
2001: 114).

Unter veridnderten politischen Rahmenbedin-
gungen setzen Gangs unterschiedliche kriminelle
Praktiken und Gewaltformen als Machtmittel ein,
wodurch sie ihre Dominanz zelebrieren und ih-
ren Gruppenzusammenhalt festigen. Hierzu zidhlen
Ubergriffe auf Midchen, die vorrangig dazu die-
nen, maskuline Uberlegenheit zu beweisen und Ge-
schlechterhierarchien zu bestitigen (Moffett 2006).
Diese Machtverhiltnisse sind aus ihrer Sicht durch
die politischen und gesellschaftlichen Neuorientie-
rungen ins Wanken geraten, um so mehr interpre-
tieren Gang-Mitglieder ihr gewaltsames Vorgehen
als ordnungsstiftend.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©
its Im- fr oder

Rita Schifer

Vor allem junge Township-Bewohnerinnen se-
hen sich gezwungen, ihr Alltagsverhalten auf Mei-
dungsstrategien auszurichten; dazu z#hlt es, be-
stimmte Orte zu umgehen und sich abends nicht
in der Offentlichkeit zu bewegen. Wie wenig ih-
re gezielten Beschrinkungen sie vor Gewaltiiber-
griffen schiitzen, illustrieren Vergewaltigungen von
Schiilerinnen tagsiiber auf dem Schulweg oder dem
Schulgelinde.

Auch Machtkonflikte zwischen Gangs werden
hiufig durch die Anwendung sexualisierter Gewalt
ausgetragen (vgl. Salo 2006). Zudem stellen Gangs
das Versagen der Polizei unter Beweis, der es dhn-
lich wie der Justiz an ausreichenden finanziellen
Mitteln und personellen Kapazititen zur effekti-
ven Kriminalitdtsbekdmpfung mangelt. In vielen
Townships fiihren Gangs staatlichen und zivilge-
sellschaftlichen Autorititen vor, wer das Sagen hat.

Die Ubergriffe der Gangs illustrieren die gro-
Be Kluft zwischen den neuen Gewaltschutzgeset-
zen und deren begrenzter Umsetzung. Im Zuge
der politischen Wende und wihrend der ersten
Jahre der ANC-Regierung hatten sich Juristinnen
und Frauenrechtlerinnen dafiir eingesetzt, dass ein
umfassender Gesetzeskanon erlassen wurde, um
dem Gewalthandeln als problematischem Erbe der
Apartheid Einhalt zu gebieten. Die neuen Rechts-
grundlagen haben die Lebensrealitit von Frauen
und Midchen jedoch kaum verbessert (Schifer
2008: 221 ft.).

Diese Strukturprobleme sind auch bezeichnend
fiir die hohen Raten an hiuslicher Gewalt, die kei-
neswegs nur in Beziehungen von Gang-Mitgliedern
verbreitet sind. SchlieBlich miissen Ménner, die ih-
re Partnerinnen oder Ehefrauen misshandeln, mehr-
heitlich nicht mit Strafen rechnen. Heute fiihlen
sich zahllose Minner durch die umfassenden po-
litischen, wirtschaftlichen und gesellschaftlichen
Veridnderungen sowie die rechtliche Gleichstellung
von Frauen in ihrem Selbstverstdndnis tief verun-
sichert oder gar bedroht. In Reaktion darauf ver-
suchen sie, ihre Vormachtstellung in der Privat-
sphire gewaltsam zu bewahren. Berufliche Ver-
sagensdngste, Briiche in der Versorgerrolle und
Arbeitslosigkeit nehmen viele Minner als inferiori-
sierende Irritationen wahr und reagieren darauf mit
hiuslicher Gewalt. Sie unterstellen ihren Partne-
rinnen, die oft aus finanzieller Not im informellen
Sektor titig werden, zu eigenstindig und aufmiipfig
zu sein. Mit derartigen selektiven Interpretationen
von VerstoBen gegen die Geschlechterordnung wei-
sen Ménner ihre Verantwortung fiir die Gewaltakte
von sich, die sie dementsprechend auch nicht als
Gewalt, sondern nur als “Disziplinierung” katego-
risieren.

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

Viele Frauen versuchen, die Rollenerwartungen
besonders gut zu erfiillen und Konflikte zu vermei-
den. Wenn ihre Partner dann dennoch zuschlagen
und sie mit Waffen oder Messern, die als masku-
line Machtsymbole gelten, bedrohen oder verlet-
zen, beschuldigen sich viele Opfer selbst, durch
eigenes Fehlverhalten im Alltag diese provoziert zu
haben. Solche “Provokationen” konnen beispiels-
weise kaltes Essen, schreiende d. h. ungehorsame
Kleinkinder oder Kritik an den zahlreichen Gelieb-
ten des Partners sein (Gibson, Dinan, and McCall
2005: 1481t.).

Zugestindnisse an die ménnliche Dominanz in
der Privatsphére kennzeichnen auch das Sexualver-
halten. So sind Frauen zuriickhaltend, was die Auf-
forderung ihrer Partner zur Anwendung von Kon-
domen betrifft, weil die Kontrolle iiber die Sexua-
litdt als minnliche Machtsphire gilt und Frauen,
die entsprechende Forderungen stellen, mit kdrper-
licher Gewalt rechnen miissen. Selbst gewaltsame
sexuelle Kontakte in Partnerschaften interpretieren
viele Frauen und Médchen nicht als Vergewalti-
gungen, sondern nur als erzwungenen Sex, auf den
ihr ménnlicher Partner ein Recht habe. Mit ih-
rer Zuriickhaltung bestitigen Frauen und Médchen
die auf besitzergreifende Sexualitidt ausgerichtete
Minnlichkeit und riskieren, sich mit HIV zu infi-
zieren. Gleichzeitig bewegen sie sich im Kontext
etablierter Gewaltlegitimationen und Geschlechter-
konstrukte.

Fazit

Wenn man die Langlebigkeit von Gewaltmustern,
ihre spezifische Ausprigung sowie die strukturel-
len Schwierigkeiten ihrer Veridnderung unter den
jeweiligen historischen Vorzeichen betrachtet, zeigt
sich, dass zwischen korperlicher und sexualisierter
Gewalt als Macht- und Sanktionsmittel gegeniiber
den eigenen Ehefrauen oder Partnerinnen und Ver-
gewaltigungen anderer Frauen und Médchen un-
terschieden werden muss (Moffett 2006: 129). Im
letztgenannten Fall geht es nicht nur darum, un-
ter Bezug auf Stereotypisierungen und selektiv in-
terpretierte Normen die eigene Minnlichkeit ge-
waltsam zu bestitigen und einzelne Gewaltopfer
zu demiitigen, sondern auch deren Briider, Viter,
Ehemainner oder Partner zu verhohnen. Schlielich
wire es im Sinne kulturell geprigter Rollenvorstel-
lungen deren Aufgabe, die weiblichen Familien-
angehorigen und Partnerinnen vor Ubergriffen zu
schiitzen.

Dariiber hinaus konnen Minner, die z.B. als
Konkurrenz, Bedrohung, Untergebene oder Opfer

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist

343

kategorisiert werden, zur Zielscheibe intentionaler
geschlechtsspezifischer Gewalt werden. Die Fall-
beispiele aus Siidafrika zeigen, dass Minner in
unterschiedlichen Kontexten individuell oder ge-
meinsam sexualisierte Gewalt gegen andere Min-
ner einsetzen, um den eigenen Status zu stidrken und
— orientiert an gewaltgeprigten Maskulinitédtskon-
zepten — ihre Reputation zu verbessern. Dadurch
versuchen sie, Verunsicherungen ihres maskulinen
Selbstverstindnisses zu kompensieren und befiirch-
teten oder realen Autonomieverlusten gegenzusteu-
ern. Gewaltakteuren geht es um das Erleben der
eigenen umfassenden Macht und der Unterlegen-
heit ihrer Opfer. Das betrifft auch die teilweise
ritualisierte kollektive Gewalt, mit der Minner an-
dere, die z.B. als Gegner kategorisiert werden,
gemeinsam erniedrigen, um ihren Zusammenhalt
und ihre Kameradschaft zu festigen (Kynoch 2008:
641ff.). Hierzu zihlen die gemeinsamen Gewalt-
akte jugendlicher Gruppen oder Gangs, mit denen
diese neue Mitglieder sozialisieren und integrieren.
Durch die wettbewerbsformig angewandte Gewalt
wollen sie Macht und Ansehen erwerben, wobei
sie sich an Selbst- und Rollenbildern erwachsener
Minner orientieren, selbst wenn sie diese eigen-
willig deuten, selektiv libernehmen, transformieren
oder gar ablehnen.

Folglich konstituiert sich Minnlichkeit keines-
wegs nur in Beziehungen zu Frauen, sondern auch
in Interaktionen zwischen Minnern; konkret ge-
schieht dies durch verbale und nonverbale Kom-
munikationsformen (Shefer et al. 2007). Dabei hat
geschlechtsspezifische Gewalt in mehrfacher Hin-
sicht eine stabilisierende und ordnungsstiftende Be-
deutung. Sie strukturiert die Beziehungen zwischen
Individuen und zwischen verschiedenen sozialen
Gruppen, dadurch bestitigt sie Machtverhiltnisse
und festigt Hierarchien. Orientiert an zeitspezifi-
schen Kontexten nehmen Gewaltakteure auf kul-
turelle Deutungsmuster und Normen Bezug, auch
wenn sie diese selektiv interpretieren. So pragt
das Gewalthandeln Interaktionen, Selbstbilder, Zu-
schreibungen durch andere, stereotype Rollenmus-
ter und Minnlichkeitsideale (Schifer 2008: 45 ff.).

Nur wenige siidafrikanische Ménner sind bereit,
mit diesen Gewaltmustern und dem damit verbun-
denen Konformitétsdruck zu brechen. Schlielich
werden Abweichler rasch von ihrem sozialen Um-
feld, vor allem von anderen Minnern, verhohnt
und angefeindet und als “verweiblicht” angesehen.
Fiir sie gibt es kaum andere, gewaltfreire Rollen-
muster, die Orientierungen bieten konnen. Doch ist
die seit geraumer Zeit diskutierte Ausrichtung auf
soziale Vaterschaft, verantwortungsvolles Sexual-
verhalten und gewaltfreie Konfliktlosungen in Ehe

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Inhak.
Inhalts Im

fr oder


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

344

und Familie ein erstes Anzeichen, dass zumindest
innerhalb der aktuellen Maskulinitidtsforschung in
Siidafrika intensiver iiber notwendige Verdnderun-
gen nachgedacht wird (Montgomery etal. 2006).
Selbst diejenigen, die sich an den Idealen der so-
zialen Vaterschaft orientieren, werden durch Armut
und Arbeitslosigkeit bei der Erfiillung ihrer familis-
ren Versorgerrolle behindert (Richter and Morrell
2006; Sideris 2004).

Wenn man die Wechselwirkungen zwischen se-
xualisierter Gewalt, HIV/AIDS und iibergreifen-
den gesellschaftlichen Strukturen erfassen will,
muss man die fragwiirdige Haltung einflussreicher
Politiker zu diesem Problemkomplex, die AIDS-
Politik der ANC-Regierung unter Thabo Mbeki
und deren teilweise bagatellisierenden Umgang
mit der Gewaltkriminalitit beriicksichtigen (Robins
2008:427). Diese Vorgaben, die von zahlreichen
Frauen- und Menschenrechtsorganisationen als un-
vereinbar mit der Verfassung angeprangert werden,
schaffen einen problematischen Rahmen fiir gesell-
schaftliche Diskussionsprozesse und individuelle
Verhaltensénderungen (Leclerc-Madlala 2005).

Die Analyse der Interdependenzen zwischen
den Gewaltmustern und den Geschlechterbeziehun-
gen illustriert, welche Impulse eine differenzier-
te Auseinandersetzung mit Maskulinititsidealen als
gesellschaftliche Konstrukte geben kann. Indem die
Minnlichkeitsvorstellungen in unterschiedlichen
sozialen Milieus, konkret in ausgewihlten Institu-
tionen und Organisationen, exemplarisch betrachtet
und zeitliche Lingsschnitte gezogen wurden, konn-
ten aktuelle Probleme in historischer Tiefenschérfe
ausgeleuchtet werden. Dies betraf insbesondere
die mittel- und langfristigen Wirkungen gewalt-
geprigter Herrschaftsformen und gesellschaftlicher
Machtstrukturen auf minnliche Selbstbilder und
Interaktionen. Das Fallbeispiel Siidafrika verdeut-
licht, wie wichtig es ist, die spezifischen geschicht-
lichen Hintergriinde und vielschichtigen gesell-
schaftlichen Umbriiche zu beriicksichtigen, um das
heutige Gewalthandeln von Ménnern zu verstehen.

Zitierte Literatur

Beinart, William

1991 The Origins of Indlavini. Male Associations and Migrant
Labour in the Transkei. African Studies 50/1-2: 103—
128.

Breckenridge, Keith

1990 Migrancy, Crime, and Faction Fighting. The Role of the
Isitshozi in the Development of Ethnic Organisations in
the Compounds. Journal of Southern African Studies 16:
55-178.

Rita Schifer

1998 The Allure of Violence. Men, Race, and Masculinity on
the South African Goldmines, 1900—1950. Journal of
Southern African Studies 24: 669—693.

Carton, Benedict

2000 Blood from Your Children. The Colonial Origins of
Generational Conflict in South Africa. Charlottesville:
University of Virginia Press.

Carton, Benedict, und Robert Morrell

2006 Kampfsport, stihlerne Korper und Mannhaftigkeit in der
siidafrikanischen Zulukultur, 1800—1930. WerkstattGe-
schichte 44/3: 67-80.

Cole, Catherine M., Takyiwaa Manuh, and Stephan F. Mi-

escher (eds.)

2007 Africa after Gender? Bloomington: Indiana University
Press.

Cornwall, Andrea, and Nancy Lindisfarne (eds.)
1994 Dislocating Masculinities. Comparative Ethnographies.
London: Routledge.

Delius, Peter, and Clive Glaser
2002 Sexual Socialization in South Africa. A Historical Per-
spective. African Studies 61: 29—-53.

Gibson, Diana, Ann Dinan, and George McCall

2005 Gender and Violence in a Cape Town Township. In:
D. Gibson and A. Hardon (eds.); Rethinking Masculini-
ties, Violence, and AIDS; pp. 146—174. Amsterdam: Het
Spinhuis.

Glaser, Clive

1998a Swines, Hazels, and the Dirty Dozen. Masculinity, Ter-
ritoriality, and the Youth Gangs of Soweto, 1960—1976.
Journal of Southern African Studies 24: 719-736.

1998b “We Must Infiltrate the Tsotsis”. School Politics and
Youth Gangs in Soweto, 1968—1976. Journal of South-
ern African Studies 24: 301-323.

2000 Bo-Tsotsi. The Youth Gangs of Soweto, 1935—1976.
Portsmouth: Heinemann Publishers.

Gutmann, Matthew C.
1997 Trafficking in Men. The Anthropology of Masculinity.
Annual Review of Anthropology 26: 385—-409.

Harries, Patrick

1990 Symbols and Sexuality. Culture and Identity on the Early
Witwatersrand Gold Mines. Gender and History 2: 318—
336.

Hauser-Schéiublin, Brigitta, und Birgitt Rottger-Rossler

(Hrsg.)

1998 Differenz und Geschlecht. Neue Ansitze in der ethnolo-
gischen Forschung. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Hunter, Marc

2004 Masculinities, Multiple-Sexual-Partners, and AIDS. The
Making and Unmaking of Isoka in KwaZulu-Natal.
Transformation 54: 123 -153.

Iliffe, John
2005 Honour in African History. Cambridge: Cambridge Uni-
versity Press. (African Studies Series, 107)

Kynoch, Gary

1999 From the Ninevites to the Hard Livings Gang. Township
Gangsters and Urban Violence in Twentieth-Century
South Africa. African Studies 58: 55-85.

Urban Violence in Colonial Africa. A Case for South
African Exceptionalism. Journal of Southern African
Studies 34: 629—-645.

2008

Anthropos 104.2009

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Inhak.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

Maskulinitit und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika

Leclerc-Madlala, Suzanne

1997 Infect One, Infect All. Zulu Youth Response to the AIDS
Epidemic in South Africa. Medical Anthropology 17:
363-380.

2005 Popular Responses to HIV/AIDS and Policy. Journal of

Southern African Studies 31: 845—-856.

Luig, Ute

2003 Ethnologische Geschlechterforschung. In: B. Beer und
H. Fischer (Hrsg.), Ethnologie. Einfithrung und Uber-
blick; pp. 309—-321. Berlin: Dietrich Reimer Verlag.

Mager, Ann Kelk

1999 Gender and the Making of South African Bantustan. A
Social History of the Ciskei, 1945—-1959. Portsmouth:
Heinemann.

Moffett, Helen

2006 “These Women, They Force Us to Rape Them.” Rape
as Narrative of Social Control in Post-Apartheid South
Africa. Journal of Southern African Studies 32: 129—
144.

Montgomery, Catherine M., Victoria Hosegood, Joanna

Busza, and Ian M. Timaeus

2006 Men’s Involvement in the South African Family. En-
gendering Change in the AIDS Era. Social Science and
Medicine 62: 2411-2419.

Moodie, T. Dunbar

1991 Social Existence and the Practice of Personal Integrity.
Narratives of Resistance on the South African Gold
Mines. African Studies 50/1-2: 39-63.

Maximum Average Violence. Underground Assaults on
the South African Gold Mines, 1913-1965. Journal of
Southern African Studies 31: 547-567.

2005

Moodie, T. Dunbar (with Vivien Ndatshe and British Sibuye)

1988 Migrancy and Male Sexuality on the South African Gold
Mines. Journal of Southern African Studies 14: 228 —
256.

Morrell, Robert

2003 The Times of Change. Men and Masculinities in South
Africa. In: V. Boll et al. (Hrsg.), Umbruch — Bewiiltigung
— Geschlecht. Genderstudien zu afrikanischen Gesell-
schaften in Afrika und Deutschland; pp. 43—58. Miins-
ter: Waxmann.

Morrell, Robert (ed.)
2001 Changing Men in Southern Africa. Pietermaritzburg:
University of Natal Press.

Anthropos 104.2009

Erlaubnis Ist

345

Niehaus, Isak

2002 Renegotiating Masculinity in the South African Low-
veld. Narratives of Male-Male Sex in Labour Com-
pounds and in Prisons. African Studies 61: 77-97.

Niehaus, Isak, and Gunvor Jonsson

2005 Dr. Wouter Basson, Americans, and Wild Beasts. Men’s
Conspiracy Theories of HIV/AIDS in the South African
Lowveld. Medical Anthropology 24: 179-208.

Reid, Graeme, and Liz Walker (eds.)
2005 Men Behaving Differently, South African Men since
1994. Cape Town: Double Storey.

Richter, Linda, and Robert Morrell (eds.)
2006 Baba. Men and Fatherhood in South Africa. Cape Town:
HSRC Press.

Robins, Steven
2008 Sexual Politics and the Zuma Rape Trial. Journal of
Southern African Studies 34: 411-4217.

Salo, Elaine

2006 Mans is ma soe. Ganging Practices in Manenberg, South
Africa, and the Ideologies of Masculinities, Gender, and
Generational Relations. In: E. G. Bay and D. L. Donham
(eds.), States of Violence. Politics, Youth, and Memory
in Contemporary Africa; pp. 148—178. Charlottesville:
University of Virginia Press.

Schiifer, Rita

2008 Im Schatten der Apartheid. Frauen-Rechtsorganisatio-
nen und geschlechtsspezifische Gewalt in Siidafrika.
Berlin: Lit-Verlag. [2. akt. und erw. Aufl.]

Shefer, Tamara, Kopane Ratele, Anna Strebel, Rosemarie

Buikema, and Nokuthula Shabalala

2007 From Boys to Men. Social Constructions of Masculinity
in Contemporary Society. Lansdowne: UCT Press.

Sideris, Tina

2004 “You Have to Change and You Don’t Know How!”
Contesting What It Means to Be a Man in a Rural Area
of South Africa. African Studies 63: 29-49.

Waetjen, Thembisa, and Gerhard Maré
2001 “Men amongst Men.” Masculinity and Zulu Nationalism
in the 1980s. In: R. Morrell (ed.); pp. 195-208.

Xaba, Thokozani

2001 Masculinity and Its Malcontents. The Confrontation be-
tween “Struggle Masculinity” and “Post-Struggle Mas-
culinity” (1990—1997). In: R. Morrell (ed.); pp. 105—
126.

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. © Inhak.
Inhalts Im 0

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:31:06. ©

Erlaubnis Ist Inhalts Im fr oder v .



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-333

