Zur Diskussion der Miindigkeit als
Zielkategorie der 6ffentlichen Schule und

des islamischen Religionsunterrichts

IRkA-CHRISTIN MOHR

Das Fach islamische Religion ist mittlerweile Teil der Stundenta-
fel in der offentlichen Grundschule in allen deutschen Bundes-
landern mit einem erheblichen muslimischen Bevolkerungsanteil.
Bayern, Baden-Wiirttemberg, Niedersachsen, Nordrhein-Westfalen
und Rheinland Pfalz haben Schulversuche eingerichtet, Schleswig-
Holstein erteilt eine staatlich verantwortete Islamkunde und in den
Berliner Grundschulen verantwortet eine lokale islamische Reli-
gionsgemeinschaft den Religionsunterricht. Als Fach des Grund-
schulcurriculums muss der islamische Religionsunterricht wie alle
anderen Ficher den jeweiligen von Landesverfassungen und Schul-
gesetzen vorgegebenen {iibergeordneten Erziehungszielen folgen.
Die Lehrplanerinnen und Didaktiker haben die Grundsitze der
Religionsgemeinschaft und des Staates so miteinander abzustim-
men, dass ,keine widerspriichliche Erteilung stattfindet”. Wie Klaus
Gebauer in seinem Beitrag zur Interpretation des Grundgesetzes in
der Lehrplanarbeit des Landes Nordrhein-Westfalen erlautert, trifft
»die Religionsgemeinschaft mit ihren religiosen Grundsétzen [.. ]
generell auf rechtlich hoherstehende Grundsitze” (vgl. Kapitel 4. 1).
Der Staat selbst hat ein Interesse am Religionsunterricht, soll doch

»die religiose Erziehung zu personlicher Verantwortung, Néchstenliebe,

Gemeinsinn, Solidaritét [soll] insbesondere dazu beitragen, dass die ge-
meinsame demokratische Willensbildung und die missbrauchgefahrde-

191

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

ten Freiheiten und Hilfsangebote des modernen Rechtsstaats und Sozial-
staats im Geiste jener Verantwortung wahrgenommen werden, den die
Praambel als Leitmotiv des Grundgesetzes formuliert hat (Heckel 1999:
746f).”

Fiir den islamischen Religionsunterricht hat die Diskussion tiber
eine padagogisch und theologisch begriindete Perspektive auf die
vom Gesetzgeber fiir die offentliche Schule vorgegebenen Erzie-
hungsziele gerade erst begonnen. Unter den Begriffen, die in Geset-
zestexten, Kommentaren und Lehrplénen Bildungsideale transpor-
tieren und LehrerInnen eine Orientierung fiir die Ausrichtung des
islamischen Religionsunterrichts zu geben vermogen, tritt die Miin-
digkeit besonders hervor. Als Zielkategorie der 6ffentlichen Schu-
le garantiert die Miindigkeit die Berticksichtigung der Interessen
von Heranwachsenden an eigener, autonomer Orientierung gegen-
tiber dem Anspruch der Religion auf Wahrheit wie auch gegentiber
dem Anspruch des gesellschaftlich ausgehandelten Fachwissens
auf Giltigkeit (Adick/Bonne/Menck 1978: 190-195). Das Verhiltnis
zwischen Miindigkeit und (religiosem) Wahrheitsanspruch fiir den
Religionsunterricht aufzuspannen und diese Spannung zu bearbei-
ten ist eine zentrale Aufgabe der Religionspddagogik. Im Folgenden
sollen die pddagogisch-didaktischen und die islamisch-theologi-
schen Argumente zur Miindigkeit in der deutschen Debatte zum
islamischen Religionsunterricht gesichtet und gewichtet werden.
Dazu werden Lehrpldne ebenso herangezogen wie Fachaufsitze
muslimischer ReligionspadagogInnen beziehungsweise derjenigen
Islamwissenschaftlerinnen, Theologen und Lehrkrifte, die sich eine
islamisch-religionspadagogische Perspektive erarbeiten.

Die padagogische Begriindung der Miindigkeit
im Islamunterricht

Der erste in Deutschland entwickelte Rahmenplan fiir einen schu-
lischen Islamunterricht, der nordrhein-westfélische Lehrplan fiir
die muttersprachliche Religidse Unterweisung fiir Schiiler islamischen
Glaubens aus dem Jahr 1986, stellt Religionsunterricht in den Dienst
der Erziehung zum Glauben beziehungsweise zum guten Muslim:

»Er [der Koran] gibt ihnen [den Lehrerinnen und Lehrern] das Recht und
verpflichtet sie zugleich, die ihnen anvertrauten Kinder zu guten Musli-

192

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR DiskussIioN DER MUNDIGKEIT ALS ZIELKATEGORIE

men zu erziehen. Gute Muslime lieben Allah und wissen iiber die Welt
und iiber Allahs Willen, wie sie in dieser Welt und mit ihr zu leben ha-
ben, Bescheid (LfSW 1986: 23).”

An anderer Stelle heift es: ,Die religivse Unterweisung muslimi-
scher Kinder will gldubige Erwachsene heranbilden (LfSW 1986:
25).” Den neuen Lehrplan fiir das Fach, das mittlerweile Islamkun-
de heifst und auf Deutsch unterrichtet wird, hat das Land Nord-
rhein-Westfalen 2006 veroffentlicht. Formal begriindet der Text
keinen bekenntnisorientierten Religionsunterricht, sondern eine
staatlich verantwortete Kunde. Faktisch steht er jedoch in seinem
Format analog zu den bereits etablierten Religionsunterrichten des
Landes. Zwar spielt die Erziehung zum Glauben in dieser zweiten
Lehrplangeneration keine Rolle mehr, die Begriindung und Ent-
wicklung einer muslimischen Identitét jedoch stellt der neue wie
der alte Lehrplan in das Zentrum des Unterrichts. Die Aufgabe des
Islamunterrichts sehen die Soester Lehrplanerlnnen darin, die , Ent-
wicklung einer islamischen Identitdt in einer nicht-muslimischen
Umwelt zu unterstiitzen (LfSW 1986: 15; MfSW 2006: 8)”. 1986 haben
sie die Erwartung ausgedriickt, dass die islamische Tradition die
Lebenssituation in Deutschland deuten und bewiltigen helfe. Der
Lehrplan fordert: ,[...] der Islam muss Fragen beantworten (LfSW
1986: 15).” Hinter dieser Forderung stand in den 1980er Jahren die
Annahme, dass der Lehrer den Islam nur richtig, also auf den deut-
schen Kontext bezogen, interpretieren miisse, um die Kinder zu gu-
ten Muslimen zu erziehen. In den zwanzig Jahren jedoch, die seit
der Einfithrung der muttersprachlichen religiésen Unterweisung
vergangen sind, hat sich die Diskussion weg von der Vorstellung,
die Religion beziehungsweise der Lehrer konne Antworten bereit
stellen, hin zur Betonung der Bewusstheit des Kindes und dem Pro-
zess der personlichen Aneignung bewegt. 2006 will die Islamkunde
die Schiilerinnen und Schiiler zu einer ,bewussten Annahme und
Ausbildung” ihrer muslimischen Identitét befdhigen (MfSW 1999).
Die Aufmerksamkeit liegt auf der ,eigenen Lebensausrichtung”,
auf der ,Eigenverantwortung” im Handeln, auf der ,Bewusstma-
chung” von Traditionen (MfSW 2006: 8f).

Das Kind ist nicht mehr Empféanger, es ist zum Akteur gewor-
den. Fokussiert der Lehrplan von 1986 zwei Kulturen, die muslimi-
sche (respektive tiirkische) und die deutsche (respektive christliche),
die fiir die ,bikulturelle Sozialisation” des Kindes in einen Dialog

193

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

treten sollen (LfSW 1986: 14f), so wendet sich der Lehrplan von 2006
an das Kind selbst, das es auf vielfdltige Anforderungen vorzube-
reiten gilt: Es steht den kulturellen und religiésen Traditionen und
ihrem Wahrheitsanspruch, aber ebenso den Werten und Normen
des Grundgesetzes beziehungsweise der Gesellschaft gegentiber.
Es soll sich eine Interpretation des Islams erarbeiten, die nicht mit
der Gesellschaft kollidiert. Muslimische Kinder sollen so erzogen
werden, dass sie im ,vollen Bewusstsein ihrer kulturellen Herkunft
die gesellschaftlichen Werte und Normen, wie sie das Grundgesetz
vorgibt, selbstverstandlich zu ihrer eigenen Sache machen (MfSW
2006: 8)”. An den Anforderungen, die der Lehrplan 2006 formuliert,
wird deutlich, dass es nicht um irgendeine eigenverantwortete Le-
bensausrichtung, sondern um eine muslimische und zugleich mit
den staatlichen Erziehungszielen kompatible Lebensausrichtung
gehen soll. In der Aufgabenstellung der Islamkunde umfasst die
Miindigkeit mehr als blo8 die Entscheidung fiir oder gegen die
Religion. Die Anwendung der Miindigkeit auf die Religion trans-
formiert vielmehr die Religion selbst dahingehend, dass sie Eigen-
verantwortung und Selbstdndigkeit nicht nur aushilt, sondern zu
entwickeln hilft.

Die islamisch-theologische Aneighung
der Miindigkeit

Das Land Nordrhein-Westfalen stellt in allen seinen Religionsun-
terrichten und nicht nur im islamischen Religionsunterricht das
Kind in das skizzierte Spannungsfeld. Daran wird sichtbar, dass die
Miindigkeit zuallererst eine padagogische Zielkategorie darstellt.
Die didaktische Diskussion zum islamischen Religionsunterricht
zeigt, dass dariiber hinaus fiir eine islamische Religionspddagogik
die Miuindigkeit auch in die islamischen Wissenschaften, vor allem
in den tafsir, in die Wissenschaft von der Auslegung des Korans
hinein tibersetzt wird.

Biilent Ucar ist Islamwissenschaftler. Er hat als Quereinsteiger
einige Jahre in Nordrhein-Westfalen Islamkunde erteilt und war
spater im Ministerium fiir Schule und Weiterbildung verantwortlich fiir
die Fortbildung der Islamkundelehrer, bevor er 2007 die Professur
fiir islamische Religionspadagogik in Osnabrtick erhielt. Als mus-
limischer Religionspddagoge argumentiert Ucar die Miindigkeit

194

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR DiskussIioN DER MUNDIGKEIT ALS ZIELKATEGORIE

als ein Paket von Fahigkeiten, dessen Erwerb der Entscheidung fiir
oder gegen eine religitse Bindung vorgelagert sein muss. Ausgangs-
punkt seiner Uberlegungen ist die Unterscheidung von Erziehung
und Bildung. Erziehung setzt Ucar mit Eintibung und Einfithrung
gleich, Bildung bezieht er auf Miindigkeit, die er als Selbstverant-
wortung, reflexive Selbstbildung und Sinnhaftigkeit des Handelns
skizziert (Ucar 2008a: 125). In einem zweiten Schritt setzt Ucar Bil-
dung und Erziehung fiir den islamischen Religionsunterricht in
Beziehung, indem er die Einiibung von Haltungen wie Gehorsam
und Hingebung, die er als ,Grundziele” islamischer Erziehung ein-
ordnet, der Bildung, also der kritischen Auseinandersetzung, nach-
ordnet. Hingabe soll nicht auf unwissender Nachahmung basieren,
sondern von Einsicht getragen sein (Ucar 2008a: 126). Bevor also
der junge Mensch sich fiir die Hingabe entscheidet, soll er lernen,
Entscheidungen zu verantworten, dies auch und gerade in Bezug
auf Religion. In seiner Argumentation begriindet Ucar die Bildung
und mit ihr die Miindigkeit zunéchst padagogisch und stellt sie
der Erziehung und mit ihr dem Glauben gegeniiber. Lediglich die
Fufsnote zeigt, dass Ucar sein paddagogisches Argument islamisch
abzusichern sucht. Sein Eintreten gegen die Nachahmung oder gar
den Zwang und fiir die Einsicht im Unterricht ndmlich stiitzt Ucar
mit einem Hinweis auf die koranischen Texte 2:256 und 10:99, den
er in der Fufinote platziert. Leider verzichtet er auf die Verkniip-
fung seines padagogischen Arguments mit einer Auslegung der ge-
nannten Verse, also auf eine dem tafsir entsprechende Begriindung
péadagogischer Praxis. Die Auswahl der Koranverse bleibt unbe-
griindet und hinterldsst den Eindruck von Beliebigkeit, zumal aus
Ucars Text keine Kriterien fiir seinen Umgang mit den islamischen
Quellen ablesbar sind. Die Praxis der unkommentierten Korrelation
von Koranversen und einem Thema X ist auch in Lehrplidnen und
Unterrichtsmaterialien weit verbreitet (vgl. Kapitel 2. 1). Sie fiihrt
nicht etwa zu einem reflektierenden Umgang mit koranischen Tex-
ten, sondern verwirrt und ermutigt zu Beliebigkeit in der Interpre-
tation.

In einer seiner Veroffentlichungen setzt sich Biilent Ucar mit
zwei ttirkischen Religionspddagogen und Hochschulprofessoren
auseinander. Bei einem von ihnen, Suat Cebeci, findet Ucar eine
koranische Ableitung der Miindigkeit. Der Koran wiinsche, so gibt
Ucar den tiirkischen Religionspadagogen wieder, nicht die nachah-
mende Hingabe, sondern aktiv denkende und wertende Menschen.

195

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Die Hingabe dann sei das Ergebnis dieses Lernprozesses und im-
mer reflexiv angelegt (Ucar 2008b: 116). Ucar dreht mithilfe von Ce-
beci die Logik traditioneller islamischer Erziehung von Elternhaus
und Moschee um, die das Kind in der Phase des nachahmenden
Lernens in die religiose Praxis einiiben. Hier ist die Reflexion auf
einen Zeitpunkt verschoben, wenn die Praxis fiir den Heranwach-
senden bereits zu einer selbstverstandlichen Lebensweise gewor-
den ist. Folgt man Biilent Ucar, hitte der Islamunterricht die Nach-
ahmung und Einiibung auszusparen und stattdessen die kritische
Aneignung in das Zentrum zu stellen.

Ucar referiert diese Interpretation von Miindigkeit zwar als
islamisch, aber er versdumt es, sie auf die Quellen zu beziehen.
Seine Argumentation ist auch nicht an traditionelle islamische Er-
ziehungsvorstellungen anschlussfihig, wie sie beispielsweise der
Lehrplan des Zentralrats der Muslime in Deutschland (ZMD) abbildet.
Hier ist die gemeinschaftliche, die sichtbare religitse Praxis Ziel der
Erziehungsanstrengungen, wiahrend der personliche Glauben nicht
Gegenstand des Unterrichts ist. Verlangt ist die dufserliche Nachah-
mung. Was man denkt, fithlt und glaubt ist jedem selbst tiberlas-
sen.

Jedes Bundesland hat den Religionsunterricht in eigener Wei-
se gesetzlich und verwaltungstechnisch verankert und auch eine
spezifische pddagogisch-didaktische Tradition herausgebildet. In-
folgedessen teilen beispielsweise Lehrpldne fiir islamischen und
evangelischen Religionsunterricht in Bayern mehr Gemeinsamkei-
ten als der bayerische Islamunterricht mit den Rahmenrichtlinien fiir
den Schulversuch , Islamischer Religionsunterricht” in Niedersachsen.
So sind die Religionsunterrichte in Bayern zuallererst der religiosen
Beheimatung der Kinder, der Einfithrung in eine Glaubenslehre und
der Eintibung verpflichtet (BSfUK 2004: 1f; 2000: 18ff). Wihrend im
Mittelpunkt des evangelischen Religionsunterrichts in Bayern der
~Prozess der Verwurzelung in der eigenen Tradition” steht, halt das
niederséchsische Kerncurriculum fiir das Fach Evangelische Reli-
gion fest, dass religiose Bildung dem Aufbau einer ,je eigenen reli-
giosen Identitdt im Sinne kritisch-reflexiver individueller Bildung”
dient, eine Formulierung, die im bayerischen Lehrplan fiir evange-
lischen Religionsunterricht in der Grundschule deplatziert wirken
wiirde (BSfUK 2000: 20; NK 2006: 7).

So unterschiedlich jedoch die Ausgestaltung des grundgesetz-
lichen Rahmens in den Bundeslindern auch sein mag, die iiber-

196

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR DiskussIioN DER MUNDIGKEIT ALS ZIELKATEGORIE

geordneten Erziehungsziele der 6ffentlichen Schule lesen sich wie
ein gemeinsamer Kanon. Schliisselbegriffe fiir die Darstellung von
Erziehungszielen im Berliner Schulgesetz (§ 3) wie Selbstandigkeit,
Entscheidungs- und Urteilsfahigkeit, Verantwortlichkeit und Par-
tizipation sind uns in beinahe identischer Formulierung bereits im
Lehrplan fiir Islamkunde begegnet. In Berlin jedoch schreibt nicht
wie in Nordrhein-Westfalen der Staat die Lehrplédne, sondern die
Religionsgemeinschaft, in diesem Fall die Islamische Foderation in Ber-
lin (IFB), verantwortet den Lehrplan allein. Er ist deshalb geeignet,
zu zeigen, wie eine islamische Religionsgemeinschaft in Deutsch-
land tibergeordnete Erziehungsziele interpretiert und islamisch-
theologisch begriindet.

In seiner religionspaddagogischen Argumentation setzt der Lehr-
plan der IFB bei der koranischen fitra an, der Art und Weise des Er-
schaffenseins, so wie sie in Vers 30:30 Verwendung findet. Im Lehr-
plan ist der Vers gekiirzt wie folgt iibersetzt:

,S0 richte dein Anlitz in aufrichtiger Weise auf den Glauben; (dies ent-
spricht) der natiirlichen Veranlagung, mit der Allah die Menschen ge-
schaffen hat ... [30:30] (IFB 2001a:9)"

Der Lehrplan interpretiert die fitra zum einen in Bezug auf die
Identitdt des Menschen im Allgemeinen und zum anderen in Be-
zug auf die Identitit der muslimischen Kinder im Besonderen.
Hierzu enthdlt der Text eine weitere und eine engere Lesart. Der
weiteren Lesart zufolge ist fitra nichts anderes als die Natur des
Menschen, Sinnfragen zu stellen, eine anthropologische Pramisse,
die Menschen aller Religionen und Weltanschauungen miteinander
verbindet (IFB 2001a: 4,9). Diese Lesart allerdings ldsst aufier Acht,
dass Vers 30:30 die fitra als Anlage zum Monotheismus versteht.
»Nattirlich” ist dem Koran folgend der Ein-Gott-Glaube, koranisch
die hanifiya, im Unterschied zum Heidentum. Der Vers liest sich bei
Rudi Paret ohne Auslassung wie folgt:

30 Richte nun dein Antlitz auf die (einzig wahre) Religion! (Verhalte dich
s0) als Hanif! (Das (d.h. ein solches religitses Verhalten ist) die natiirliche
Art, in der Gott die Menschen erschaffen hat. Die Art und Weise, in der
Gott (die Menschen) geschaffen hat, kann (oder: darf?) man nicht abén-
dern (w. (gegen etwas anderes) austauschen). Das ist die richtige Religion.
Aber die meisten Menschen wissen nicht Bescheid.”

197

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Der dem Menschen von Gott gegebenen Natur des Hanifen niher
kommt der Begriff der Geschopflichkeit, den der Lehrplan der IFB
als Grundlage fiir die Identitdt muslimischer Kinder annimmt und
der aus der engeren Lesart der fitra hervorgeht. Die Kinder sollen
im islamischen Religionsunterricht zundchst erfahren, was selbst-
verstdndlich ist, was also ihrer Natur entspricht:

[...] sie [die Kinder] sind Geschtpfe und es gibt einen Schopfer. Das ist
eine Selbstverstiandlichkeit, die sie mit allen Menschen teilen (IFB 2001a:
4).

Fitra verstanden als Geschopflichkeit ist Grundlage, Voraussetzung,
natiirliche Anlage zum Glauben. In der Logik des Lehrplans der
Islamischen Foderation wére es deshalb absurd, Miindigkeit auf die
Entscheidung zum Glauben oder Nicht-Glauben zu beziehen. Denn
die Kinder sind immer schon Gldubige, sie miissen sich dessen le-
diglich bewusst werden. Erziehung zum Glauben jedoch meint hier
den Prozess der Bewusstmachung und individuellen Aneignung
von Glauben, der im Mittelpunkt des Religionsunterrichts steht.
Aus dem Geschopf Gottes mochte schliefSlich der miindige Muslim
werden. Schon die Kinder sollen deshalb Mut zu einer eigenstan-
digen Gottesbeziehung entwickeln. Denn, so der Lehrplan: ,Die
Moglichkeit, ein eigenes Gottesbild zu entwickeln, stellt im religic-
sen Bereich die grofstmogliche Freiheit dar.” Sie ist ,Ausdruck ei-
ner mehrfachen eigenen Entscheidungsfindung (IFB 2001b: 1f)”. Als
Grundlage fiir die individualisierte Religiositat gilt dem Lehrplan
die Fahigkeit, iiber koranische Texte reflektieren zu kénnen:

»Der Heranwachsende wird miindig, lernt sich zu artikulieren, kann
qur'anische Texte in seinem Lebensbezug nutzen (IFB 2001a: 10f).”

Miindigkeit ist verstanden als die Moglichkeit zur personlichen
und selbstdndigen Auseinandersetzung mit dem Koran, der Haupt-
quelle des Islams, mit dem Ziel, ein eigenes, ein individuelles Leben
mit Gott entfalten und begriinden zu kénnen. Der miindige Mus-
lim kann die Spannung zwischen Eigenverantwortung und Selbst-
bestimmung auf der einen Seite und dem Anspruch der Religion,
wahre Werte und Normen zu formulieren, auf der anderen Seite,
(aus-)halten. Er bewegt sich zwischen den Aufgaben, die dem Re-
ligionsunterricht im Allgemeinen und dem islamischen Religions-
unterricht im Besonderen zugeschrieben werden: konfessionelle

198

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR DiskussIioN DER MUNDIGKEIT ALS ZIELKATEGORIE

Identitdt zu bewahren beziehungsweise sie den Schiilerinnen und
Schiilern zu vermitteln, und zugleich ihre Qualifizierung fiir die
Ausiibung des Grundrechts auf religiose Selbstbestimmung und
Gewissensfreiheit, die nur mithilfe der religionskundlichen und
reflexiv-kritischen Auseinandersetzung mit der eigenen Tradition
erreicht werden kann, zu gewéhrleisten (Gottwald 2008: 50f).

Ein Spannungsverhiltnis verschiedener Zwecke von Religions-
unterricht scheint also angelegt. Denn Berlin ist nicht das einzige
Bundesland, in dem der Glauben fiir die Zielformulierungen im
islamischen Religionsunterricht eine Rolle spielt. Allerdings, so
zeigt das niedersdchsische Beispiel, mag die Glaubensentscheidung
zwar Ziel des Unterrichts sein. Sie bleibt jedoch auflerhalb des Un-
terrichtsprozesses und seiner Lernziele verortet. Die niedersich-
sischen Rahmenrichtlinien wollen zwar ,die Schiilerinnen und
Schiiler zu einer miindigen Glaubensentscheidung und zu einsich-
tigem und eigenverantwortlichem Handeln [...] fithren (NK 2003:
4)”. Aber ins Zentrum des Unterrichts stellt der Text , die Ausein-
andersetzung mit der eigenen Religion”, die er als ,Beitrag zur Per-
sonlichkeitsbildung und religiosen Identititsfindung” versteht (NK
2003: 5). Der islamische Religionsunterricht in Niedersachsen riickt
ebenso wie die Islamkunde in Nordrhein-Westfalen statt des Glau-
bens die Identitit beziehungsweise die Entwicklung der Identitét
ins Zentrum. Zentral ist die Auseinandersetzung mit der Religion,
das Ergebnis, Glauben oder Nicht-Glauben, riickt aus dem Zugriff
des Religionsunterrichts.

Doch nicht nur der Staat tibt Zurtickhaltung gegeniiber der Kate-
gorie des Glaubens in Zielformulierungen. Auch in der islamischen
(wie in der christlichen) Religionspddagogik gibt es Vertreter, die
nicht die Erziehung zum Glauben sondern die Erziehung zu den
Voraussetzungen des Glaubens oder zur Befdhigung zum Glauben
diskutieren. Harry Harun Behr beispielsweise geht dem Begriff des
Glaubens gegentiber so weit auf Distanz, dass er stattdessen fiir die
Vernunft, oder das ,Vernunftargument” pliddiert. Behr schreibt:

»Ob sich einzelne Schiiler auf Gott einlassen, ihm den Riicken kehren
oder ein Moratorium in Anspruch nehmen, sollte die muslimische Lehr-
kraft weniger interessieren als die Frage, ob und wie die Schiiler ihre je-
weilige personliche Frage formulieren und begriinden. Der Islamunter-
richt hat die Einladung des Korans weiterzugeben, sich streitlustig mit
ihm auseinanderzusetzen (Behr 2008c: 61).”

199

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Ahnlich wie sein Kollege Ucar macht Behr fiir den islamischen Reli-
gionsunterricht geltend: ,Die Kunde hat Vorrang vor der Verkiindi-
gung, die Kenntnis geht dem Bekenntnis voran (Behr 2008c: 63).”
Der bayerische Lehrplan fiir den islamischen Religionsunterricht,
an dessen Ausarbeitung Behr beteiligt war, definiert deshalb als
Ziel des Islamunterrichts, ,die muslimische Glaubensbereitschaft
anzubahnen und die dafiir erforderlichen islamisch-religiosen
Wissensbestdnde grundzulegen und zu vertiefen [Hervorhebung
LM] (BSfUK 2004: 1)”. Hier ist impliziert, dass der Glauben auf Wis-
sen und Plausibilitat basiert, und dass letztere folglich im Blickfeld
der Lehrerinnen und Lehrer liegen sollten.

Die Spannung verschiedener Ziele zu halten oder zu organisie-
ren ist fiir den Religionsunterricht von grofier Bedeutung. Aber wo
endet die Spannung und wo beginnt der Widerspruch? Denn einen
Widerspruch von Zielen oder Werthaltungen soll es nicht geben.
Hierfiir steht der Begriff der Ubereinstimmung im Grundgesetz.
In einigen Lehrpldnen spiegelt sich die Annahme wieder, in den
muslimischen Kindern kénnte es zu einem Widerspruch zwischen
der Loyalitdt gegentiber der muslimischen Gemeinschaft und dem
deutschen Gemeinwesen kommen. So formuliert der nordrhein-
westfilische Text die Aufgabe, die Identit4t der Schiilerinnen und
Schiiler in einer Weise zu bilden, dass sie fahig sind, , zugleich und
ohne Widerspruch als gldubige Musliminnen und Muslime und als
aktive Biirgerinnen und Biirger eines zivilgesellschaftlichen Staats-
wesens fiir sich und andere” zu handeln (LfSW 2006: 6). Auch der
bayerische Lehrplan schreibt dem Islamunterricht die Aufgabe zu,
»die muslimischen Kinder auf ihr Leben als Biirger der Bundesre-
publik Deutschland vorzubereiten” und stellt die ,Wertordnung
des Grundgesetzes” als Perspektive und Bezugspunkt fiir Haltun-
gen neben das religiose Wissen (BSfUK 2004: 2).

Dass Kinder auf ein Leben als Biirger dieses Landes vorbereitet
werden sollen, diese Absicht schldgt sich in Lehrplédnen fiir evan-
gelischen oder katholischen Religionsunterricht nicht nieder. Un-
ter den Religionsunterrichten wird ausschliefilich der islamische
als Instrument zur Integration beansprucht. Jedoch, zwischen dem
berechtigten Anspruch auf Ubereinstimmung und der Inanspruch-
nahme der islamischen Religion fiir die Erziehung zum Biirger ist
sorgfiltig zu unterscheiden. Hierfiir stellt Harry Harun Behr die
universalen Prinzipien des Islams an erste Stelle. Ihnen folgend sei
der Mensch zuallererst Gott gegeniiber Mensch und den Menschen

200

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ZUR DiskussIioN DER MUNDIGKEIT ALS ZIELKATEGORIE

gegeniiber Mitmensch, und nicht zuerst Staatsbiirger. Behr fragt, ob
nicht in der Konsequenz der Islam sich zunéchst ,,quer zum System
legen” miisse:

,Gemeint ist die Urteilskraft: Der Islamunterricht soll die Schiilerinnen
und Schiiler dafiir sensibilisieren, nicht einfach alles unhinterfragt hin-
zunehmen. Er soll sie vielmehr dazu befdhigen, auf der Grundlage von
erarbeitetem Verstandnis zu entscheiden, ob und was sie glauben und wer
sie sein mochten (Behr 2008b: 18).”

Das Eigenrecht der Religionen gegeniiber dem Erziehungsanspruch
des Staates hebt auch der evangelische Religionspadagoge Reinhold
Mokrosch hervor. Er bezeichnet als Aufgabe des Religionsunter-
richts, Gemeinsamkeiten wie auch Unterschiede zwischen religic-
sen und sédkularen Begriffen, Vorstellungen und Werten herauszu-
arbeiten. Mokrosch beschreibt dieses als ,Konvergieren zwischen
religioser und sdkularer Welt”. Wie Behr pladiert Mokrosch dafiir,
Gegensidtze bewusst aufrechtzuerhalten, weil in ihnen der Eigen-
wert des Religiosen enthalten sei (Mokrosch 2008: 32f).

Fazit: Miindigkeit und Glauben

In Lehrpldnen und religionspddagogischen Argumentationen zeigt
sich, wie interpretationsbediirftig und interpretationsfihig die
Miindigkeit als iibergeordnetes Erziehungsziel fiir den islamischen
Religionsunterricht ist. Grundsatzlich begriinden die Texte Miin-
digkeit zunachst padagogisch. Fehlt im zweiten Schritt die theolo-
gische beziehungsweise religionspddagogische Anbindung, dann
bleibt die Miindigkeit auf die Glaubensentscheidung selbst bezogen
und dem Unterrichtsgeschehen vollstindig entzogen: Miindigkeit
bedeutet in diesem Fall, dass jedes Kind die Entscheidung, zu glau-
ben oder nicht zu glauben, selbstindig, eigenverantwortlich (und
immer vorldufig) zu treffen hat. Die Frage allerdings, ob der per-
sonliche Glauben oder Nichtglauben Gegenstand des Religionsun-
terrichts sein soll und darf, wird von den Texten unterschiedlich
beantwortet. Was passiert im Klassenzimmer, wenn, wie von Bii-
lent Ucar gefordert, die Miindigkeit als Paket von Kompetenzen der
Glaubensentscheidung und der Einiibung in eine religiose Praxis
vorgelagert wird? Dann diirfte der islamische Religionsunterricht
nur Bildungsaufgaben iibernehmen und keine Elemente der Ein-

201

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

tibung oder Unterweisung enthalten. Er miisste dann bei der Glau-
bensentscheidung haltmachen.

Nicht alle Akteure folgen dieser Spur. Im Lehrplan der IFB bei-
spielsweise ist Miindigkeit durchaus theologisch begriindet und
auf die personliche Aneignung, auf den individuellen Glauben und
die Gottesvorstellungen bezogen. In dieser Lesart steht der Glauben
selbst nicht zur Disposition, denn er stellt eine anthropologische
Konstante dar. Einer miindigen Entscheidung zugdnglich jedoch
bleibt die Art und Weise, Religion zu verstehen und Glauben zu
leben.

Eine religionspaddagogische Perspektive entsteht erst in dem
Moment, wo der Fokus des islamischen Religionsunterrichts auf
die Fahigkeit, einen Standpunkt zu finden und zu begriinden, zu-
gleich padagogisch und theologisch begriindet werden kann wie
in der Argumentation von Harun Behr. Jedoch beantwortet auch
Behr die Frage nach dem Verhiltnis von Miindigkeit und Glauben
nicht schliissig. Zwar distanziert er sich einerseits von Zielformu-
lierungen fiir den islamischen Religionsunterricht, die mit dem
Begriff des Glaubens hantieren. Andererseits soll dann aber doch
eine Glaubensbereitschaft angebahnt werden. Ein fundamentaler
Zusammenhang ist hier ungeklirt: Wenn Glauben plausibel ist, wie
Behr annimmt, ist dann nicht zu glauben oder anders zu glauben
ebenso plausibel? Die Diskussion um Miindigkeit im islamischen
Religionsunterricht kommt schliefslich um eine ernsthafte theologi-
sche Auseinandersetzung mit der Moglichkeit des Unglaubens und
seiner Konsequenz nicht herum.

202

am 14.02.2026, 08:11:39. Op


https://doi.org/10.14361/9783839412220-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

