168

10. Motive der Reflexion
(natiirliche und transzendentale Reflexion)

Das Auftreten des riickbezogenen Bewusstseins, der Reflexion, muss
im Strom der Bewusstseinserlebnisse motiviert sein, sonderlich
wenn es sich um die Reflexion als Tatigkeit des Wissenschaftlers
handelt. Bewusstseinserlebnisse werden durch Welt und Weltliches
motiviert und in Gang gehalten. Wiihrend ich unausgesetzt wahr-
nehmend auf die Welt bezogen bin, provoziert sie mich unausgesetzt
aus ihren offenen Horizonten und Hintergriinden heraus zu wei-
teren Wahrnehmungen. Diese Wahrnehmungen bilden einen kon-
tinuierlichen Strom von Erlebnissen, die einander ablgsen und tiber-
lagern, durchgehend aber eine einheitliche, in sich harmonische
Welt konstituieren. Weder die Welt noch die Mannigfaltigkeit der
intentionalen Erlebnisses sind ein Chaos (Hua I, 90:15-20). Durch
das Bewusstseinsleben hindurch lasst sich eine Tendenz, ein Streben
zur Einheit erkennen (Hua IX, 214:23ff.).

Wo aber Weltliches mit Weltlichem im Streit liegt, wo Gegebe-
nes zweifelhaft wird, wo es intersubjektiv zu Anfechtungen meiner
Wahrnehmungen und Urteile kommt, bin ich veranlasst, riickbeztig-
lich zu schauen, um aufzukliren, wie weit meine gemachten Erfah-
rungen, getitigten Urteile zurecht oder irrtiimlich gemacht wurden
und wie weit sie der Korrektur bediirfen. Unsicherheiten, Zweifel,
Kritik, Widerstreit motivieren mich zur Riick- und Selbstbesinnung.
Und auch diese sind als Méglichkeiten im Horizont meines Bewusst-
seins vorgezeichnet. In ihnen bin ich aber genauso mit der Aufkla-
rung von Weltlichem beschiftigt wie zuvor in der schlichten gerade-
hin orientierten cogitatio. Strittig ist ja eben meine Auffassung von
Welt oder Weltlichem, welcher Widerstreit die Einheit und Einheit-
lichkeit meines Weltbildes und meines Erlebens empfindlich stért, so
dass ich sie wieder herstellen méchte.

Wenn ich nun trotz Anstrengung nicht weiter komme, Proble-
me nicht lésen kann, oder mit den erreichten Lésungen nicht einver-

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

standen bin, wenn ich dariiber hinaus gar mit meinem Beruf, meiner
Ehe, meinem Leben unzufrieden bin, wohin soll ich mich wenden?

Ich kann auf dem Boden der Welt Weltliches iiberhaupt nicht
zur Entscheidung bringen. Zweifelnd werde ich von Voraussetzung
zu Voraussetzung getrieben, ohne je festen Boden unter die Fiile zu
bekommen. Muss ich nicht die Welt als ganze iiberwinden, d. h. die
mir immerfort geltende Welt als ganze einklammern, bzw. korrelativ
meine Weltauffassung, muss ich nicht alle Voraussetzungen suspen-
dieren, um von einem Boden auflerhalb der Welt Sicherheit, Zwei-
fellosigkeit oder Apodiktizitit zu gewinnen? Muss ich nicht wenig-
stens semel in vita' mein Leben insgesamt ins Auge fassen und es ev.
andern, neu beginnen??

Und in der Tat, Husserl gewinnt, Descartes folgend, mittels der
Reflexion das Ich der cogitationes als apodiktisch gewissen Urteils-
boden (Hua I, 58:24). Und er geht iiber Descartes hinaus, indem er
das Ich nicht mehr als weltlich, als noch so »kleines Endchen der
Welt« versteht (Hua I, 63:23), sondern von allem Weltlichen reinigt
und transzendental reduziert. Mit seinem universalen Zweifel und
Umsturz (Hua VIII, 23:7,9 — Hua I, §3, Uberschrift) begibt er sich
in eine widernatiirliche Haltung oder Denkrichtung (LU §3, Einlei-
tung: Hua XIX/1,14,16) auflerhalb aller weltlichen Interessen, diese
inhibierend. Indem er manchmal >Interesse« mit >weltlichem Interes-
sec gleichsetzt, postuliert er einen reflektierenden Zuschauer, der
vollstindig uninteressiert, unbeteiligt dem cogitierenden Leben zu-
schaut.?

Diese Uninteressiertheit kann aber »nicht eine blofe Pri-
vation« (Hua VIII, 98:5; vgl. Hua III/1, 63:24) bedeuten, kein blo-
es Unterlassen oder Nichttun. Ich muss im Gegenteil ein besonderes
Interesse, ein besonderes Motiv haben, damit ich mich des Urteils,
und aller Urteile, iiber die Welt enthalte.* Als dieser uninteressierte

! Hual, 44:10 »»einmal im Leben:«; Vg[, Hual, 4:2 (PV), Hua VI, 77:25 - VIII, 23:9 unter
Anspielung auf Descartes Meditationes de prima philosophia 1 1 »semel in vita«. Dieses
»einmal im Leben« ist in Erste Philosophie ein »ein fiir allemal« Hua VIII, 12:3 — 13:5.

* Vgl. zu dieser Argumentation Fink, 1988, Teil 1, S. 33ff. Fink aber radikalisiert die
Fragestellung, indem er behauptet, die transzendentale Fragestellung kann nicht der
Mensch, phinomenologisierend, sondern nur die transzendentale Subjektivitar selber
stellen (36:20£.), so dass es streng genommen auch keinen Sinn macht, von Wegen in
die transzendentale Einstellung zu sprechen (37f.) .

' Fiir die Belege s. Kapitel 4, Anm. 23.

* Vgl. Ludwig Landgrebe, 1963, S. 196 und Funke, 1972, S. 174f. — Schmitt setzt den
Schnitt nicht zwischen den Arten der Gegenstiinde (immanente und transzendente),

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 169

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

170

10. Motive der Reflexion

Zuschauer namlich »bin ich, statt am Sein und Sosein des Hauses,
ganz ausschliefSlich an dem des Wahrnehmungserlebnisses, an dem
des Wahrnehmungsakts als solchen interessiert« (Hua VIII,97:14—
16), ich habe »reines Interesse am subjektiven Sein«
(Hua VIII, 108:3-4)°. Mich interessiert gerade die Generalthesis,
der Vollzug des Seinsglaubens, den ich suspendiere®, aber »zu sehen
und addquat zu beschreiben« (Hua I, 73:36) versuche. Husserl nennt
dieses Motiv in einer Notiz auch »theoretisches Interesse« und will
es als wissenschaftliches verstanden wissen.’

Dieses interesselose, weltneutrale® Reflektieren interpretiert das
reflexiv erfasste cogito unter Absehen von allem Weltlichem, auch
allem Leiblich-Menschlichen als reines und transzendentales Be-
wusstsein (vgl. Hua VI, 79); entsprechend wandelt sich das empiri-
sche Ich zu einem transzendentalen. Und hier wird auch der tiefere
Sinn der Ichspaltung und der Verdoppelung des Bewusstseins klar:
Husserl fithrt diese Ausdriicke nicht ein, um die Reflexion von der
cogitatio bzw. deren Ichpolen zu unterscheiden, sondern um deren
unterschiedliche Interessen zu verdeutlichen. Die cogitatio ist welt-
lich orientiert, die — phdnomenologische — Reflexion nicht, sie hat
sich des Weltglaubens entschlagen und interessiert sich ausschlief3-
lich fiir das Entdecken und Beschreiben des Bewusstseins. Dieses Be-
wusstsein schlieit aber die Welt und Weltliches ein, soweit sie eben
bewusst und Phidnomene sind. Die cogitatio ist naiv, die Reflexion
enthiillt eben diese Naivitit der cogitatio, sie wird transzendental.’

In beiden Texten, in denen Husserl den Ausdruck >Ichspaltung:

sondern nimmt die Neutralitit (detachment) als definierendes Kriterium fiir die Refle-
xion im Unterschied zum bloBen >denkenc (thinking): Richard Schmitt: Husserl’s Trans-
cendental-Phenomenological Reduction. Philosophy and Phenomenological Research
XX, 1959/60, S. 238-245.

> Vgl. das »Reich des Subjektiven« Hua VI, 114:27, das als »anonym« verstanden wird,
ebd. 115:2, und »das Subjektive« als Thema Hua IX, 155f.

¢ Vgl. Stroker 1971, S. 173: »ich inhibiere ihn (sc. den Vollzug des Seinsglaubens, G.H.)
nur deshalb, weil er mich als Vollzug meines naiven Ich in seinem Fungieren gerade
interessiert.«

7 Zum theoretischen Interesse vgl. Hua VIII, 315:31 - Hua IX, 308:1f; vgl. ferner Hua
VIIIL, 107:12f. (theoretischer Betrachter) und Hua VI, 114:7 — 158:16; zur Wissenschaft-
lichkeit vgl. Hua VIII, 315:32 und Hua IX, 348f.: das transzendentale Interesse ist wis-
senschaftliches.

* Vgl. die Neutralitatsmodifikation der Ideen I §§109ff. (Hua I11/1, 247 f£.).

* Der Ausdruck >naiv< wird demgemif auch doppeldeutig. Er meint einmal so viel wie
»anonyms, dann wieder »weltliche, »natiirlich, im Gegensatz zu >transzendentalc (zu
letzterem vgl. Hua VI, 176:14) — vgl. schon Kapitel 6.3, S. 122ff. und 6.5., S. 129f.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

benutzt, in Erste Philosophie (Hua VIII, 89:34) und in Cartesianische
Meditationen (Hua I, 73:30), begriindet er dessen Einfiihrung mit
der unterschiedlichen Haltung des reflektierenden und des cogitie-
renden Ichs. In Erste Philosophie schreibt Husserl erklirend, dass
»diese sich absondernden Iche in ihren Stellungnahmen nicht immer
miteinander stimmen miissen« (Hua VIII, 90:24f.; vgl. die »Zwie-
spaltigkeit im Glauben« 92:22f.), und es folgt sogar eine lingere Ab-
handlung zum Thema Motivation und Interesse (41.-43. Vorlesung,
92ff). In den Cartesianischen Meditationen macht die transzenden-
tale Reflexion, im Unterschied zur natiirlichen, die Seinssetzung der
cogitatio nicht mit (Hua I, 72f).

Die Ichspaltung, die Verdoppelung des Bewusstseins allein aber
geniigt nicht, die Reflexion als transzendentale zu begriinden; refle-
xiv kann ich zwar meine Erlebnisse in den Blick nehmen, aber ich
verstehe sie in der natiirlichen Reflexion implizit weiter als empiri-
sche, gebunden an meine Leiblichkeit. Es bedarf zusitzlich der Inter-
essenianderung, der Neutralisierung, der Zuriickhaltung des Seins-
glaubens, der Reinigung des Bewusstseins von allem Weltlichen
bzw. der Einklammerung aller Transzendenzen, um die Reflexion
und die cogitatio als transzendentale zu gewinnen und von der natiir-
lichen Reflexion zu unterscheiden.

Eine Schwierigkeit aber bedarf der zusitzlichen Erwidhnung:
Husserl versteht die Reinigung zumeist als Reinigung am Gegen-
stand der Erfahrung. Der Gegenstand der Erfahrung, das Objekt, wird
als intentionales oder als Noema verstanden, als solches, das als Ge-
genstand des Bewusstseins bestehen bleibt, selbst wenn ich mich iiber
seine Existenz tiusche und es — als weltliches — nicht existiert. Am
Gegenstand orientiert, entgeht mir das intentionale Bewusstsein, das
ich weiter als weltliches verstehe, wenn ich mich ihm zuwende. So
bedarf es weiterer Reinigungen, jetzt auf der subjektiv-noetischen
Seite, um auch die cogitatio als transzendentale zu verstehen. Anders
wenn ich den Gedanken der Korrelation von Bewusstsein und Gegen-
stand streng beachte, auch wenn ich nur eine Seite der Korrelation im
Blick habe: Die Einklammerung der Weltlichkeit des Gegenstandes
gelingt nur, wenn ich ihn als im Bewusstsein konstituiert und inten-
diert nehme: Das Verstehen des Gegenstandes der cogitatio als eines
intentionalen, bewusstseinsabhingigen, gelingt nur, wenn ich zu-
gleich die cogitatio reinige.

Wir diirfen uns auch durch die Fiille der Begriffe: Reinigung,
Neutralisierung, Einklammerung, Reduktion, Entweltlichung , inhi-

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husser! A 171

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

172

10. Motive der Reflexion

bitio, Epoché nicht verwirren lassen, die einerseits synonym, ande-
rerseits doch leicht unterschiedlich verwendet werden. Einklamme-
rung pafit z. B. besser zum Gegenstand, Reduktion oder AufSer-Ak-
tion-setzen mehr zur cogitatio (Hua I11/1, 64:29-38). In jedem Fall
aber heifst der (weltliche) Gegenstand niemals transzendental. Als
transzendental wird die cogitatio verstanden, sofern sie den - trans-
zendenten — Gegenstand intendiert, der deshalb eben auch intentio-
naler Gegenstand heifit. Transzendental ist ein Ausdruck fiir die
konstitutive Leistung des Bewusstseins (Hua III/1, 68:35ff.), eben
sofern dessen Leisten unabhingig von der Existenz oder Nichtexis-
tenz des konstituierten Gegenstandes fungiert. Und insofern auch
kann die Reflexion als konstituierende ebenfalls transzendental ge-
nannt werden.

Durch die interessebedingte Ichspaltung erhalten wir mehrere
Ichbegriffe: einerseits ist das cogitierende vom reflektierenden Ich
zu unterscheiden, andererseits das natiirliche vom transzendentalen.
Beide Unterscheidungen decken sich indessen nicht. Ferner schiebt
sich zwischen die natiirliche und die transzendentale noch die psy-
chologische Reflexion. Das cogitierende Ich wird von der natiirlichen
Reflexion als mundan, als weltlich-leiblich-menschlich aufgefasst.'
Dieses mundane Ich kann dann von allem Leiblichen gereinigt wer-
den,'" wie es bereits die (reine) Psychologie tut, so dass wir zweitens
das reine, nicht-leibliche Seelen-Ich haben.” Dieses wird aber auf
dem Boden der empirischen Psychologie noch als zur Welt gehérig
genommen. Das Ich kann dann aber noch drittens mittels der trans-

1 Bezieht Husserl zunichst die Reduktion bzw. die Einklammerung auf das Objekt des
Bewusstseins, der cogitatio, so dass das Objekt nur als cogitatum noch genommen wur-
de, sagt er im Encyclopaedia Britannica Artikel deutlich, dass auch das Cogitieren selbst
von dem physischen Substrat gereinigt werden muss (Hua IX,272f. und in der Vierten
Fassung, ebd.,290f. — 292f.: keine Verdoppelung des Ich), vgl. Amsterdamer Vortriige,
ebd. 314:20ff. - 339ff.

"' Diese Auffassung von sreinigenc und sreinc wird besonders deutlich in den Amster-
damer Vortrigen, Hua IX, 308:20ff,, aber auch in den CM; z.B. Hua I, 70:25-27 und
170:37f. (vom Psychophysischen reinigen); vgl. Kapitel 4, Anm. 26. Eine doppelte Rei-
nigung kennt Husserl Hua XXV, 112. — Zum Unterschied von reinem und transzenden-
talem Bewusstsein vgl. auch Broekman, 1963, S. 76 und 88.

* Kockelmans behauptet, die Unterscheidung von reinem (psychologischen) und tran-
szendentalem Ich macht Husserl erst in Erste Philosophie: Joseph ]. Kockelmans: Hus-
serl and Kant on the Pure Ego; in: Husserl. Expositions and Appraisals. Ed. with introd.s
by Frederick A. Elliston and Peter McCormick. Notre Dame/London: University of No-
tre Dame Press 1977, 5. 278.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

zendentalen Reflexion entweltlicht™ werden, so dass es als trans-
zendentales letztbegriindende Funkton erhilt.’* Das Ich und das ur-
spriingliche Bewusstseinserlebnis werden dadurch andere; sie verlie-
ren den Status geradehin und die Eigenschaft empirisch und werden
transzendental."

Gilt diese Dreiteilung auch fiir das Reflexions-Ich? Das Reflexi-
ons-Ich ist im Akt der Reflexion, sei sie natiirlich, psychologisch oder
transzendental, selbst naiv, anonym. Wenn sie den Seinsglauben in-
hibiert, interpretiert die transzendentale Reflexion das cogitierende
Leben als transzendentales, aber ist sie, ist das in ihr waltende Ich
selbst transzendental?'® Parallel zur cogitatio ist auch der Status des
Reflexionsichs abhingig von der Reflexion, jedoch von einer Refle-
xion nichsthéherer Stufe. Transzendental?, so halten wir fest, ist das

' Zum Ausdruck >entweltlichen« vgl. z.B. das entweltlichte Ich Hua VI, 84:1. - Der
Ausdruck »Verweltlichung: findet sich z. B. Hua IX, 293:37.

" Broekman schreibt die Leistung der Ichspaltung dem reinen Ego zu (1963, S. 190). -
Strasser unterscheidet mit seiner doppelten Ichspaltung nur diese drei Objekt-Iche, die
Spaltung in cogitatio und reflexio vernachlassigend (Stephan Strasser: Seele und Beseel-
tes. Phanomenologische Untersuchungen iiber das Problem der Seele in der metaphysi-
schen Psychologie. Wien: Deuticke, 1955, S. 51). — Finks drei Vollzugsiche: »1. das welt-
befangene Ich (Ich der Mensch, als Geltungseinheit, samt meinem innerweltlichen
Erfahrungsleben), 2. das transzendentale, Welt in strémender Universalapperzeption
vorgegeben und in Geltung habende Ich, 3. der Epoché-vollziehende Zuschauer« ent-
sprechen dem ersten und dritten Objekt-Ich und dem reflexiv-zuschauenden (Eugen
Fink: Die phinomenologische Philosophie Edmund Husserls in der gegenwirtigen Kri-
tik. Kantstudien 38 (1933), S.319-383, bes. 354ff; vgl. auch ders, 1988, Teil 1,
S. 43:16-18: »natiirlich eingestelltes Menschen-Ich, transzendental-konstituierendes
Ich und transzendental-phinomenologisierendes Ich.« ).

"5 Zur Verinderung des Erlebnisses durch die Reflexion vgl. Kapitel 8. Auch in den
Cartesianischen Meditationen gelingt es Husserl nicht, die Anderung zu prizisieren.
Denn diese Anderung des Erlebnisses durch die transzendentale Reflexion gilt fiir die
natiirliche ebenso (Hua I, 72:29f.).

" — wie F. W. Veauthier in seinem Artikel: Zur Selbstaufklirung des Bewusstseins; in:
A.]. Bucher/H. Driie/Th. Seebohm (Hrsg.): bewusst sein. Gerhard Funke zu eigen.
Bonn 1975, S. 63 ohne weitere Erklirung behauptet. Veauthier mochte zeigen, dass das
transzendentale Ich auch weltlich ist, zumindest mit der Welt bewusstseinswirksam
vermittelbar (S.63f): Das »Bewusstsein des transzendentalen Ich« soll »als In-der-
Welt-bewusst-sein verstindlich« gemacht werden (S.65). — Vgl. aber Asemissen
1958/59, S. 268, der die gleiche Argumentation fiir das reine Ich fiihrt: »da erst das
reflektierte reine Ich als reines bestimmbar wird«.

"7 Das Wort stranszendentalc gebraucht Husserl »in einem weitesten Sinne fiir
das - ... = Motiv, das durch Descartes in allen neuzeitlichen Philosophien das sinn-
gebende ist ... Es ist das Motiv des Riickfragens nach der letzten Quelle aller Erkennt-
nisbildungen, ...«. Es ist »das Motiv einer rein aus dieser Quelle begriindeten, also

Bewusstsein, Reflexion und lch bei Husser! A 173

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

174

10. Motive der Reflexion

erfasste, gereinigte und entweltlichte Ich samt erfasster, gereinigter
und entweltlichter cogitatio. Das Ich der Reflexion wird also tran-
szendental nur durch eine Reflexion héherer Stufe, die, genau wie
das Ich der ersten Reflexionsstufe, den Weltglauben inhibiert und
das erfasste Reflexionsich als transzendentales interpretiert; andern-
falls bleibt es empirisch. Dabei schlieBt die Transzendentalitit des
Reflexionsichs die psychologische Reinheit ein. So fungiert auch das
Reflexionsich empirisch, psychologisch oder transzendental.

Aber Husserl versteht die Transzendentalitdt auch anders®:
Transzendental wird nicht nur das gereinigte und entweltlichte cogito
genannt, sondern auch die Reflexion selbst, insofern sie eben diese
Operation >Entweltlichen< oder >Neutralisieren« vollzieht: »Wichtige
... Motive rechtfertigen es, wenn wir das »reine« Bewusstsein, ...,
auch als transzendentales Bewusstsein bezeichnen, wie
auch die Operation, durch welche es gewonnen wird, als transzen-
dentale émoyn« (Hua III/1, 68:35-69:1). Lassen sich die beiden Be-
deutungen von transzendental< zur Deckung bringen? Die Operation
»Neutralitdtsmodifikation« ist eine Leistung der Reflexion;" sie mo-

letztbegriindeten Universalphilosophie. Diese Quelle hat den Titel Ich-selbst mit
meinem gesamten wirklichen und vermaglichen Erkenntnisleben, schlieBlich meinem
konkreten Leben iiberhaupt.« (Hua VI, 100:27-101:6). Die transzendentale Reduktion
legt die transzendentale Erfahrung frei (Hua IX, 250:10-12); aber ist die gereinigte
Erfahrung schon transzendental? Was heiBt Reinigung? Wir miissen zwischen der no-
ematischen und noetischen Reinigung unterscheiden. Die transzendentale Reflexion
sorgt dafiir, dass das Ich seine intentionalen Objekte nicht mehr als weltliche versteht.
Der Blick auf den Gegenstand aber vernachlissigt zumeist den Blick auf die cogitatio
selbst. Die Reinigung des Gegenstandes schliefft noch nicht automatisch die Reinigung
der Erfahrung des Gegenstandes von den physischen Momenten ein (vgl. die zwei
Schritte im Encyclopaedia Britannica Artikel, Hua IX, 271-277 und auch die zweite
Reduktion der Vierten, letzten Fassung, Hua IX, 290ff.). Und warum heift die Reduk-
tion transzendental? (s. auch Anm. 11 und 12)

" So wird der Begriff »transzendental< doppeldeutig. Die noetisch-operative Transzen-
dentalitit der Reflexion liegt darin, dass sie neutral und interesselos den Seinsglauben
inhibiert bzw. nicht mitmacht und die cogitatio entweltlicht; die erfasste cogitatio hilt
unbeirrt den Seinsglauben in actu, heift aber (noematisch-) transzendental, weil sie ge-
reinigt und nicht mehr von dieser Welt ist. In den CM erklirt Husserl den Begriff strans-
zendental<in Ubereinstimmung mit den Ideen I als Korrelatbegriff zu Transzendenz. Das
Ich heift transzendental, weil es, selber nicht-weltlich, korrelativ auf die Transzendenz
der Welt bezogen ist (Hua I, 65:17 ff.). Die Ubertragung des Begriffes >transzendentalc
von dem reflexiv erfahrenen konstituierenden Ich auf die reflexive Operation, mit der ich
das konstituierende Ich gewinne, entgeht Kern (1964, S. 239-245).

" Anders versteht Husserl die Neutralititsmodifikation im §60 der Ideen 11, Hua IV,
257 .

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

difiziert nicht das Bewusstsein im Allgemeinen noch eine beliebige
cogitatio samt cogitatum, sondern im Besonderen sich selbst. Die Re-
flexion, als natiirliche den Weltglauben selbstverstindlich mit-
machend, interpretiert die cogitatio als nicht-weltlich, indem sie sich
neutralisiert, sich des Seinsglaubens enthalt, d.h. sie d@ndert ihre ei-
gene Weltsicht, modifiziert ihre eigene Leistung von einer weltset-
zenden in eine weltneutrale. Nach der Modifikation operiert sie an-
ders als vorher, welche neue Operation eben auch transzendental
heift. Natiirlich ist diese Neutralisierung eine kiinstliche, willent-
liche, absichtsvoll in Gang gesetzte Leistung der Reflexion, wie Liang-
kang meint. Nicht allerdings werden die zu beschreibenden cogitatio-
nes kiinstlich erzeugt.” Die Betonung der Kiinstlichkeit bzw.

* Liangkang, 1990, S. 195. Uberhaupt ist zur Neutralitdtsmodifikation und zu deren
méglichen Auffassungen Liangkangs Dissertation heranzuziehen. Thm ist zuzustim-
men, wenn er sie mit der transzendentalen Reduktion identifiziert, aber im Einzelnen
sind doch Bedenken gegen seine Ausfilhrungen anzumerken. Liangkang fasst z. B. die
Neutralititsmodifikation als Vergegenwiirtigung, weil er die mégliche Gleichzeitigkeit
von Reflexion und cogitatio, wie iiberhaupt zweier cogitationes, negiert (S. 193). Aber
die Vergegenwirtigung vergegenwirtigt eine cogitatio, so dass wir auch bei der Ver-
gegenwirtigung zwei cogitationes im lebendig-gegenwirtigen Bewusstsein haben, eben
die vergegenwirtigende und die vergegenwirtigte. Aulerdem habe ich im Kap. 8 zu
demonstrieren versucht, dass diese Gleichzeitigkeit durchaus denkbar ist. Dariiber hin-
aus soll diese reproduktive Vergegenwirtigungs-Leistung bewusst, d.h. absichtsvoll,
willentlich und kiinstlich inszeniert sein (S. 195). Sicherlich ist die Neutralititsmodifi-
kation als reflexive eine willentliche Leistung. Aber die beschriebene oder zu beschrei-
bende cogitatio wird nicht kiinstlich produziert, selbst nicht wenn sie vergegenwirtigt
wird. Die Vergegenwirtigung ist eine Wiederholung, welche die cogitatio nicht verin-
dert. Der reflektierende Phiinomenologe schaut auf die cogitatio, erkennt deren inharie-
renden Seinsglauben und beschreibt ihn. Was soll auch heiBien: kiinstlich einen Wahr-
nehmungsakt produzieren, wenn ich doch durch blofes Offenhalten oder Offnen der
Augen wahrnehme (S. 194). Oder er beschreibt den Gegenstand der cogitatio, als ob er
nicht zur Welt gehérte, bloB als cogitatum, sich dieses Urteils, ob er der Welt angehiort
oder nicht, enthaltend. — Die Differenz von natiirlicher und kiinstlicher Reflexion im-
pliziert weiter nach Liangkang eine Umwandlung, die er in Anlehnung an Husserl Be-
wusstseinsmodifikation nennt (S. 195). Diese Umwandlung soll natiirliche in kiinstliche
cogitationes umwandeln; aber hier wird kein Akt umgewandelt, sondern ein neuer, ganz
anderer produziert. Die Umwandlung der Neutralititsmodifikation indessen macht das
gesamte Bewusstsein, indem es eben nicht mehr sich den natiirlichen cogitationes gibt
oder ihnen folgt, sondern eigene Bewusstseinsreihen in Gang setzt, unabhingig von der
Welt. Die Neutralititsmodifikation ist zwar eine kiinstliche, in Freiheit und absichtlich
herbeigetiihrte Leistung des Bewusstseins, aber sie erschépft sich nicht in einem einzel-
nen Akt, sondern ist eine Haltung oder Einstellung wie die Generalthesis, die sie aus-
schaltet. Die Enthaltung vom Seinsglauben ist zunichst Sache der Reflexion, nicht der
cogitatio (vgl. dazu meine Auffassung der Bewusstseinsmodifikation, Kap. 3.3, S. 74 ff.
und 9.3., S. 164£.). Aullerdem modifiziert die Bewusstseinsmodifikation im Sinne der

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A= 175

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

176

10. Motive der Reflexion

Willentlichkeit bringt auflerdem einen Aspekt hinein, der bei Husserl
unter der Rubrik >Freiheit¢ lauft: Der Ubergang in die Reflexion ist
wie die Ausschaltung der Welt jederzeit in Freiheit moglich (Hua
VIII, 92:14f.: »ich kann mich auch in meiner Freiheit diesem
natiirlichen Mitglauben der Reflexion versagen«).

Die Neutralititsmodifikation, wenngleich wie die Reflexion
eine Bewusstseinsmodifikation (Hua II1/1, 247:26), ist aber keine
iterierbare Operation: »..., wahrend die Wiederholung der
»Operation« der Neutralisierung wesensmifiig aus-
geschlossen ist.« (Hua III/1, 253:1-3).' Da sie immerhin die
Generalthesis, eine Habitualitdt,? aufler Kraft setzt, nicht nur einen
einzelnen Akt, modifiziert sie eben nicht nur einen einzelnen Refle-
xionsakt, sondern die reflexive Habitualitit im Ganzen. Die Neutra-
lititsmodifikation ist selbst kein einzelner Akt, der einen anderen
neutralisiert, sondern mit einem Schlage wechselt die Habitualitit
»natiirliche Reflexion« in den Status >neutralc und fungiert alsdann
neutralisierend. Genau genommen ist diese Anderung der Reflexion
bzw. der Habitualitét nicht nur eine der Reflexion, sondern eine An-
derung des gesamten Bewusstseins und Ichs. Das Subjekt, das Be-
wusstsein als ganzes ist ein anderes geworden; als neutrales wirken
auch seine Leistungen neutralisierend. D. h. aber dass auch die cogi-
tatio ihre Gegenstinde als blosse Gegenstinde des Bewusstseins
nimmt. Weshalb es auch keinen Sinn macht, diese Operation zu
wiederholen. So nihern sich die beiden Begriffe von Transzenden-
talitit einander an. Das gereinigte cogito verfahrt Welt suspendie-
rend, und die transzendentale Reflexion reinigt sich selbst. Ohnehin
sind die Iche der cogitatio und der Reflexion jederzeit durch eine
héhere Reflexion als identisch auszuweisen.

Dieser Sachverhalt liefle sich auch mit dem Mitbewusstsein er-

Kiinstlichkeit, des absichtlichen Erzeugens keinen individuellen Bewusstseinsakt, son-

dern setzt nur allgemein voraus, dass derjenige, der z B. absichtlich eine Freude pro-
voziert, bereits einmal eine Freude (natiirlich) erlebt haben muss, um zu wissen, was er
produzieren soll. Sie iberfiihrt keine unreflektierte cogitatio in eine reflektierte, son-
dern produziert cogitationes.

% Vgl. Liangkang 1990, S. 191, der aber die Nichtiterierbarkeit damit begriindet, dass
der einmal neutralisierte, entweltlichte Gegenstand der natiirlichen cogitatio fiir immer
neutralisiert ist; in der zugehorigen Anm. 10, S. 208f. konzediert er jedoch eine gewisse
Iterierbarkeit, indem er diese auf die Reflexion bezieht: So kann die cogitatio neutrali-
siert werden, dann die Reflexion und wieder die Reflexion der Reflexion, usw.

2 Die Generalthesis der Ideen I (§30, Hua 111/1,60{.) ebenso wie der Begriff »Interesse«
implizieren ein Zeit iibergreifendes Ich, das nicht im Akt aufgeht.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08. A



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

lautern: Die transzendentale Reflexion versteht sich mitbewusst
selbst als transzendental. Sie erfasst sowohl intentional die cogitatio
als auch nicht-intentional sich selbst. Dabei ist sie sich des Unter-
schieds von empirisch (natiirlich und psychologisch) und transzen-
dental ebenso mitbewusst wie des Unterschieds von noetischer und
erfasster, noematischer Transzendentalitit. Sie entweltlicht nicht nur
die cogitatio, sondern in dieser Entweltlichung weif sie auch um die
Differenz der natiirlichen Auffassung der cogitatio und ihrer eigenen
transzendentalen. Indem sie sich neutralisiert und sich des Seins-
glaubens enthilt, wendet sie zugleich ihre eigene, die cogitatio be-
treffende entweltlichende Auffassung im Mitbewusstsein auf sich
an. Die gleichzeitige mitbewusste und intentionale Konstitution der
Iche als transzendentale identifiziert sie auch als dieselben.

Husserl aber, wie stets das unausdriickliche Selbstverstindnis
ignorierend, stofft wieder auf den unendlichen Regress. Er kommt
aus dem naiven, anonymen, natiirlichen Leben nicht heraus, wenn
er gleich die Welt als ganze inhibiert und das transzendentale Be-
wusstsein vor Augen hat. Aber das transzendentale gerade phdnome-
nologisierende Ich, Husserl gleichsam selbst, bleibt letztlich der
Natiirlichkeit verhaftet. Seine Losung dieses Problems, die auf das-
selbe hinauslduft, liegt darin, dass er die transzendental-phdnomeno-
logische Reflexion als universale, aktiibergreifende Haltung oder Ha-
bitualitdt versteht,? die einmal gestiftet zwar noch der Ubung bedarf
(Hua XIX/1,13ff. = Hua VIII, 1. Abschnitt, 1. Kap. - IX, 159 - VI,
251), aber im Prinzip den Phanomenologen als Phinomenologen
kennzeichnet. Es niitzt nichts, einzelweise die cogitationes zu redu-
zieren, vor allem wenn diese Reduktion immer zunéchst das cogita-
tum reinigt. Die implizierten Horizonte des cogitatum bleiben bei
dieser einzelweisen Reduktion immer weltlich aufgefasst, im Beson-
deren aber auch die cogitatio, das Erleben selbst. Ich muss meine
Auffassung, meine Interpretation der cogitatio modifizieren. Ich
muss mich grundsitzlich meiner Weltauffassung entledigen, den
Seinsglauben insgesamt inhibieren. Ich muss mich, mein Bewusst-
seinsleben verindern. Nur diese radikale Anderung meines Lebens,
die Neutralitatsmodifikation (vgl. Kapitel 9.3., S. 164f.), verstanden
als Modifikation meines gesamten Bewusstseinslebens (= Ichs), die
Gewinnung einer neuen Habitualitit beschert mir die Transzenden-
talitdt des Ichs und des Bewusstseins iiber alle Stufen hinweg (Hua

» Vgl. Kapitel 4.2., 5. 99ff.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 177

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

178

10. Motive der Reflexion

VI, 151ff,; vgl. Hua VIII, 139ff. — 152ff.). Und diese Habitualitdt
wird konstituiert durch einen prinzipiellen, d. h. lebeniibergreifenden
Entschluss, der »mit einem Schlage« (Hua VI, 153:13 - IX, 274:26),
und »im voraus« (Hua VI, 153:32) oder »vorweg« (Hua IX, 274:25)
mein Leben verandert. Diese Verinderung meines Lebens ist die ei-
gentliche Bewusstseinsmodifikation, als die Husserl in den Ideen I,
§78, die Reflexion bestimmt. Der Entschluss bleibt hinfort in kon-
tinuierlicher Geltung, auch wenn ich jederzeit in die natiirliche Hal-
tung zuriickspringen kann (Hua VIII, 425:111.). Das besagt aber, dass
ich wahrhaft in dauernder Ichspaltung lebe, auf Grund derer ich im-
merfort zwei entgegengesetzte Haltungen einnehmen kann. Diese
personale Januskopfigkeit aber erschwert das Leben des Phdanomeno-
logen erheblich.

Obwohl nun die transzendentale Reflexion abgrundtief von
jeder cogitatio und natiirlichen Reflexion unterschieden ist, setzt die-
se Spaltung wiederum Einheit voraus und schliefit Einheit ein.* In
der Spaltung bleibt sich das Ich, in Sonderheit das reflektierende,
seiner Zugehorigkeit zu und Identitdt mit dem Teil, von dem es sich
abspaltet, bewusst. Dieses Sich-bewusst-Bleiben ist als Bleiben eine
dauerhafte Riickbindung, die nicht erst nachtriglich, nach der Spal-
tung konstituiert werden muss. Allerdings wird dieses Bewusstsein
wie das der Transzendentalitit nicht selbst immerfort aktualisiert, es
bleibt latent.

Anerkennung des Ich und Entdeckung der Transzendentalitit
héngen zusammen. Die Interpretation des Bewusstseins als transzen-
dentales ldsst die Frage nach der Identitit des interpretierenden und
des interpretierten (empirischen) Bewusstseins virulent werden.
Zwar vermeidet Husserl den Ausdruck Bewusstseinsspaltung und
redet nur von Ichspaltung und Bewusstseinsverdoppelung. Aber die
Verdoppelung des Bewusstseins suggeriert die Vorstellung einer Bin-
dung, einer Koppelung dieser zwei Bewusstseine, oder eines Dreh-
und Angelpunkts, der beide zusammenhilt. Diesen Angelpunkt
nennt Husserl auch Pol, Quellpunkt o. 4.

Vor allem die Tatsache der Iteration férdert die Einsicht in die

® Fink (1988, Teil 1, S.26f.) spricht beziiglich dieser Einheit von schwierigen und
dunklen Problemen, eben weil das natiirliche und das transzendentale, bzw. das trans-
zendental-konstituierende und das enthiillend-phianomenologisierende Ich (Fink, ebd.,
S. 25:2-3) nicht im selben Sinn eine Einheit bilden wie das Ich der cogitatio und das Ich
der natiirlichen Reflexion. Der Begriff >Einheitc (von transzendentalem und empiri-
schem Ich) kann diesem nur noch analog gebraucht werden.

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

Identitdt des Ich. Mindestens in der Reflexion der zweiten Stufe wird
deutlich, dass die Reflexion ein Ich erfasst, das in der cogitatio lebt
und wirkt, sie ausschickt und identisch ist mit dem Ich der Reflexion
erster Stufe. Diese Identitit ist faktisch, wenngleich der cogitatio und
der Reflexion unbewusst. Die Reflexion kann nicht wissen, dass sie
Reflexion ist, — sie dichte gleichsam, wenn sie mitbewusst wire, was
sie (nach Husserl) nicht ist, dass sie eine cogitatio wire.

Aufgrund dieser Habitualitit weiff ich auch um die prinzipielle
Identitit aller Iche.* Nicht nur sind die empirischen Iche der unter-
schiedlichen Stufen miteinander identisch, und parallel die transzen-
dentalen, sondern auch das transzendentale Ich ist identisch mit dem
empirischen (natiirlichen und psychologischen): »Ich als natiirlich
eingestelltes Ich bin auch und immer transzendentales Ich« (Hua I,
75:27f.; vgl. 190:16 f. (Husserls Inhaltsiibersicht) und die Pariser Ma-
nuskripte, Hua I, 15:17£.)%, allerdings weif ich nichts davon (ebd.).
Die transzendentale Reflexion hat kein anderes Ichleben vor sich als
die natiirliche, sie interpretiert nur die »inhaltlich gleichen Daten«
(Hua I, 71:10ff.) bzw. »»dieselben« Phinomene« (Hua IX, 247:33)¥
anders, namlich als nicht-empirische. Sie ist interpretativ und ver-
steht das Bewusstsein als transzendentales.

Die angedeutete Haltung des Phianomenologen, ndmlich die
neutrale, weltabgewandte, weltentsagende Haltung ist aber nicht
nur eine wissenschaftlich-theoretische Attitiide; sie griindet tief im
Leben des Wissenschaftlers und verdndert es. Der Phianomenologe
gewinnt zwar weltentriickt die Transzendentalitét, lebt aber hinfort
widernatiirlich; die transzendentale Reflexion durchbricht die Nor-

% Auch Broekman weist eine absolute »Trennung von faktischem und transzenden-
talem ego« ab (1963, S. 195); die »Trennung ist ... eine Bewusstseinsabwandlungeines
und desselben ego« (1963, S.196).

* Vgl. die Krisis: »Ich bin ja als transzendentales Ich dasselbe, das in der Weltlichkeit
menschliches Ich ist.« (Hua VI, 267:39-268:2) — »Ich weil es ja ..., dass ich, das naiv
gewesene Ich, nichts anderes war als das transzendentale in dem Modus naiver Ver-
schlossenheit.« (Hua V1, 214:21-24); ferner Hua VI 209:12f. und 189f; aber auch Hua
VII1, 417:13ff. und den »Schein der Verdoppelung« Hua 1X, 292, Uberschrift und 336,
Uberschrift. — Wenn Husserl in Hua IX, 294:13f. schreibt: »Mein transzendentales Ich
ist also evident »verschieden< vom natiirlichen Ich« (vgl. Hua IX, 342:29-31), ist diese
Verschiedenheit eine der Interpretation.

¥ Hua IX, 247:32ff. »beiderseits« (sc. in Psychologie und Phinomenologie, GH) treten
»dieselben< Phinomene und Wesenseinsichten« auf, »aber sozusagen mit verschiede-
nen Vorzeichen« und Hua [X, 275:20-22: »inhaltlich gleiche, aber von ihrem »see-
lischen« (also weltlich realen) Sinn befreite transzendentale Erfahrunge.

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 179

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

180

10. Motive der Reflexion

malitit des natiirlichen Lebens (Hua VI, 147 f.). Die Widernatiirlich-
keit der reflexiven Denkrichtung, wie Husserl sie fiir den Phinome-
nologen zu Beginn seiner Forschungen in Logische Untersuchungen
reklamiert und fordert, miindet in weltentsagender, weltfeindlicher
Transzendentalitat. Umgekehrt gesprochen, die transzendentale
Weltsicht ist ein widernatiirlicher, Welt entsagender und weltfeindli-
cher® Habitus. Die Lebensstorung liegt aber, genauer betrachtet,
nicht erst in der Transzendentalitdt, sondern bereits in der Doppe-
lung des Bewusstseins durch die Reflexion. Wenn Husserl bisweilen
so redet, als ob die Reflexion dem Leben abtraglich sei, muss man
diese Rede dahin prizisieren, dass die Riickbeziiglichkeit das Be-
wusstsein irritiert und stort und dass im besonderen die Verdoppe-
lung des Bewusstseins und seiner Stellungnahmen das (Bewusst-
seins-)Leben belastet.

Ein besonderes Charakteristikum dieser Widernatiirlichkeit ist
die Enthaltung vom Seinsglauben der cogitatio. Der transzendentale
Phanomenologe macht den Welt- und Seinsglauben des natiirlichen
Lebens nicht mit; er verhalt sich neutral. Neutralitdt aber heif3t le-
bensweltlich sich des Urteils enthalten, insbesondere aller wertenden
und bewertenden Stellungnahmen. Wir haben ja gerade gezeigt, dass
die Neutralitatsmodifikation nicht nur eine Angelegenheit der Refle-
xion ist, sondern als Bewusstseinsmodifikation auch die cogitatio
selbst, das Bewusstsein erster Stufe verdndert. Stellungnahmen
stammen oftmals, wenn nicht prinzipiell, aus Affekten. Der Phino-
menologe iibernimmt, den Seinsglauben inhibierend, eine Attitiide
aus der Lebenswelt, namlich die Zurtickhaltung affektiver Stellung-
nahmen. Wie im alltiglichen Leben der Affekte enthilt er sich pha-
nomenologisierend des Seinsglaubens (s.0., Kap. 4.2, S. 96ff.), mit
dem Vorteil, dass er nur betrachtet und — neutral - beschreiben kann,
was geschieht. Normaler Weise werden, wie wir gesehen haben (s. 0.,
Kap. 8, S. 1521.), die Affekte von dem reflektierenden Zuschauer be-
einflusst, sie flauen hiufig ab, manchmal indessen verstirken sie sich
auch. Nur einem neutralen, ev. wohl wollenden Zuschauer gelingt es
hin und wieder, die Affekte sein zu lassen, wie sie sind, und sie so zu
beschreiben. Die Transzendentalitdt als Widernatiirlichkeit griindet

*® In Phanomenologische Psychologie nennt Husserl die phanomenologische Reflexion
»fremdartig«(Hua IX, 45:5) oder spricht von der »Fremdartigkeit« der transzendentalen
Reduktion (Hua IX, 276:37).

PHANOMENOLOGIE - KONTEXTE Gisbert Hoffmann

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

10. Motive der Reflexion

in dem, was die Lebenswelt als (Affekt-)Neutralitit, als Unvoreinge-
nommenheit oder Vorurteilsfreiheit kennt.?

Spater allerdings, in der Krisis® kommt Husserl nicht darum
herum, auch diese Weltfeindschaft als Spielform der Weltkindschaft
auszulegen. Transzendentales Leben setzt natiirliches voraus. Die Le-
benswelt bleibt das A und O aller Phinomenologie, aus der alle Wis-
senschaft und Philosophie entspringt und in die sie zuriickschlagt.*

¥ Auch Karl-Heinz Lembeck: »Natiirlichec Motive der transzendentalen Einstellung?
Zum Methodenproblem der Phinomenologie. Phinomenologische Forschungen, Neue
Folge. Bd. 4, S. 3ff. versucht, (gegen Fink, der ihm zu radikal und zu Hegel nah argu-
mentiert [S. 9f.]), die transzendentale Wende als lebensweltlich motiviert anzusehen.
Im Besonderen hebt er die Ironie als Méaglichkeit heraus, den Geltungsanspruch der
Welt zu durchbrechen (S. 15ff.).

* Zur Lebenswelt vgl. die Krisis, passim.

W Zur Formulierung vgl. Heidegger: Sein und Zeit §7, 8. Aufl. Tiibingen 1957, S. 38:
»Philosophie ist universale phinomenologische Ontologie, ausgehend von der Herme-
neutik des Daseins, die als Analytik der Existenz das Ende des Leitfadens alles philoso-
phischen Fragens dort festgemacht hat, woraus es entspringt und wohin es zuriick-
schligt.«

Bewusstsein, Reflexion und Ich bei Husserl A 181

hittps://dol.org/10.5771/8783485096652-168 - am 16.01.2026, 08:43:08.



https://doi.org/10.5771/9783495996652-168
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

