
Offenbarung denken?

Paul Ricœurs Begriff des Zeugnisses

Veronika Hoffmann

Das Fragezeichen in der Titelformulierung mag zunächst verwun-
dern. Es scheint kaum fraglich zu sein, dass man mit Ricœur Offen-
barung denken kann, hat er selbst doch nicht nur immer wieder auf
die biblische Offenbarung Bezug genommen, sondern auch einen
großen Aufsatz verfasst, in dem der Begriff der »Offenbarung« sogar
im Zentrum steht: »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«1.

Nun kann man vermuten, dass sich hinter dem Fragezeichen im
Titel die Vorsicht der Theologin verbirgt, die, ganz im Sinne Ricœurs,
die Grenze zwischen Philosophie und (Offenbarungs-)Theologie
nicht vorschnell überspringen, sondern achten will. Und diese Ver-
mutung ist durchaus berechtigt: Der philosophisch-theologische
Grenzverkehr ist mit methodischer Sorgfalt zu betreiben, und dies
zum Wohle beider Seiten. Aus Sicht der Theologie ist »Offen-
barung« ein Zentralbegriff genuin theologischer Natur, der sich nicht
aus denkerischen Mitteln allein entfalten lässt, sondern letztlich aus
dem Hören des Wortes stammt. Und es hieße Ricœur in die von ihm
selbst so vehement abgelehnte Ecke eines »Krypto-Theologen« drän-
gen2, unterstellte man ihm, er lieferte der Theologie einen gewisser-
maßen »schlüsselfertigen« – um nicht zu sagen: mundgerechten –
Offenbarungsbegriff.

Die Vorsicht, die sich im Fragezeichen andeutet, hat aber noch
einen weiteren, gewichtigeren Grund. Um im Bild des Grenzverkehrs
zu bleiben: Die folgenden Ausführungen sind von der Vermutung
geleitet, dass zwar der Grenzübertritt von Ricœurs Philosophie in
die Theologie nicht nur möglich, sondern auch für die Offenbarungs-
theologie sehr fruchtbar ist, dass aber Ricœurs Ausführungen in

Poetik des Glaubens A 67

1 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen über die Religion, Freiburg 2008,
S. 41–83.

2 P. Ricœur, Das Selbst als ein Anderer, München 1996, S. 36; vgl. auch »Reply to
David Stewart«, in: L. E. Hahn (Hg.), The Philosophy of Paul Ricœur, Chicago
1996, S. 443–449, hier S. 449.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Hermeneutik der Idee der Offenbarung« für sich genommen letzt-
lich nicht den idealen Ort für diesen Übertritt darstellen. Wohl gilt es
in einem ersten Schritt, den Überlegungen dieses Textes zu folgen
und ihre Relevanz für ein theologisches Konzept von Offenbarung
zu erheben. Dabei wird jedoch auch zutage treten, dass Ricœurs Vor-
gehen aus Sicht der Theologie mit grundlegenden Schwierigkeiten
behaftet ist – Schwierigkeiten, so die zweite leitende Vermutung,
die einerseits Ricœurs Annäherung an das Konzept der Offenbarung
im engeren Sinn durchgängig bestimmen, mit denen sich jedoch an-
dererseits unter Rückgriff auf Überlegungen Ricœurs an einem an-
deren Ort konstruktiv umgehen lässt. Gewissermaßen in Anwen-
dung von Ricœurs texthermeneutischen Grundprinzipien auf sein
eigenes Werk soll so gezeigt werden, dass mit dessen Hilfe ein Kon-
zept von Offenbarung gewonnen werden kann, das für die Theologie
aufschlussreicher und anschlussfähiger ist als die Überlegungen, die
der Autor Ricœur explizit unter dem Begriff der »Offenbarung« vor-
gelegt hat.

Damit ergibt sich der Gang der weiteren Überlegungen wie
folgt: Zunächst wird der Gedankengang von »Hermeneutik der Idee
der Offenbarung« vorgestellt (I.). In einem zweiten Schritt ist so-
dann die angedeutete theologische Unterbestimmtheit des entwickel-
ten Offenbarungsbegriffs genauer zu erheben (II.). Schließlich wird
in einem dritten Schritt skizziert, mit Hilfe welcher weiteren Mittel
aus Ricœurs Denken (III.) Offenbarung theologisch anschlussfähiger
konzipiert werden könnte (IV.). Dieser Vorschlag beansprucht dabei
weniger Originalität als Sachgerechtheit.

I.

Die Polyphonie der biblischen Offenbarung

Die weiter oben verwendete Metapher vom kontrollierten Grenzver-
kehr ist bekanntlich für Ricœurs Verhältnis zur Theologie als Diszip-
lin seinem eigenen Selbstverständnis gemäß nicht zutreffend: Ri-
cœur überquert die Grenze zur Theologie als wissenschaftlicher
Disziplin nie, schon aus Respekt vor der Expertise anderer nicht.
Wohl gibt es – insbesondere kleinere – Aufsätze von ihm, in denen
er ausdrücklich vom Boden des jüdisch-christlichen Glaubens aus

68 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denkt. »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« ist diesem Genre
jedoch nicht zuzurechnen, sondern gehört zu denjenigen Texten, die
vom Konzept der »Annäherung« geleitet sind, bei dem der Philosoph
zwar vom biblischen Wort ausgeht, aber sich dennoch »in der Auto-
nomie des sich selbst verantwortlichen Denkens«3 bewegt. Diese
deutliche Unterscheidung von im engeren Sinn theologischem und
philosophischem Zugangsweg zum selben Problem wiederholt Ri-
cœur auch in der Diskussion um »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«: »Ich betone, dass ich mitnichten eine Theologie der Offen-
barung entwerfen wollte, sondern eine Philosophie der Offenbarung.
Das soll heißen, dass ich als Hörer eines Wortes, das für mich eine
Quelle ist, die Annäherung dieses Wortes an die Möglichkeiten ver-
sucht habe, die einer Philosophie zugehören, die kein geoffenbartes
Element in sich trägt.«4

Seine Überlegungen im Bereich biblischer Hermeneutik will Ri-
cœur deshalb ausdrücklich nicht als apologetische Arbeit der Philoso-
phie für die Theologie verstanden wissen: »Wenn Gott durch die Pro-
pheten spricht, hat die Philosophie nicht sein Wort zu rechtfertigen,
sondern den Horizont der Bedeutsamkeit aufzuspannen, in dem es
verstanden werden kann.«5 Folgerichtig liest er die Bibel mit den
Mitteln seiner philosophischen Hermeneutik und entfaltet auf die-
sem Hintergrund zunächst einen »nicht-biblischen«, »nicht-religiö-

Poetik des Glaubens A 69

Offenbarung denken?

3 P. Ricœur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung«, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, München 1973, S. 199–226, hier
S. 200. Dies dürfte sachlich identisch sein mit dem, was er später als »Überkreu-
zung« der Diskurse bezeichnet hat, die, trotz des auf den ersten Blick verwirren-
den Begriffs, keine Vermischung meint, sondern eine produktive Annäherung der
Diskurse aneinander oder Anleihe beieinander: »Ich bestehe auf der Überkreu-
zung. Ja, man kann religiöse Texte einer philosophischen Lektüre unterziehen.
Das Buch Hiob zum Beispiel kann Stoff für eine philosophische Reflexion über
das Böse liefern. Das Hohelied kann Anstoß für eine Meditation über das Verhält-
nis zwischen Erotik und Nächstenliebe geben. Wir können einen Vergleich zwi-
schen den Gesetzen Moses’ und dem Kantschen Imperativ machen. Überkreuzte
Lektüren können also in beide Richtungen gemacht werden.« P. Ricœur, »Der
Philosoph und sein Glaube«, Interview mit Yvanka B. Raynova, in: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie 52 (2004) S. 85–112, hier S. 101. Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ebd., S. 104, sowie Ricœurs ausdrücklichen Hinweis auf seine
»Furcht vor der Vermischung«, ebd., S. 105.

4 P. Ricœur u.a., »Discussion d’ensemble«, in: La Révélation, Bruxelles 1977,
S. 207–236, hier S. 228.

5 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 63.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen«6 Offenbarungsbegriff: Insofern sie einen neuen Zugang zur
Wirklichkeit eröffnen, eignet allen poetischen Texten eine im wei-
teren Sinn revelatorische Dimension. Denn mit Hilfe ihrer Referen-
tialität zweiter Ordnung öffnen sie uns die Augen dafür, dass unsere
Welt mehr umfasst als nur das, was in der üblichen Sprache der
Deskription von Objekten erreichbar ist. Auf diese Weise stellt die
dichterische Rede »die Reduktion der referentiellen Funktion auf die
beschreibende Rede in Frage und öffnet das Feld für eine nicht-de-
skriptive Beziehung zur Welt«7.

Dass Ricœur die biblischen Texte mit Hilfe der Kategorien sei-
ner Texthermeneutik interpretiert, hat des Weiteren zur Folge, dass
sich die Interpretation zunächst und vorrangig auf die Entfaltung der
»Sache des Textes« richtet. Im vorliegenden Zusammenhang heißt
das vor allem, dass »Offenbarung« keine Kategorie darstellen kann,
die rückwärtsgewandt die Autorität der Bibel aus der Besonderheit
ihrer Entstehung ableitete, sondern die Welt betrifft, welche die Bibel
vor sich entwirft.8 Deshalb muss man sich Ricœur zufolge auch von
allzu psychologisierenden Vorstellungen der Inspiration freimachen,
die wiederum den Begriff nach rückwärts, zu seinen Entstehungs-
bedingungen, wenden.

Was nun die biblischen Texte innerhalb des Feldes der Literatur
in besonderer Weise als religiöse Texte auszeichnet, ist die Nennung
Gottes, und zwar in ihrer spezifischen Form. Sie sprechen von Gott
nämlich in einer unhintergehbar polyphonen Weise: »Die Nennung
Gottes in den ursprünglichen Ausdrucksgestalten des Glaubens ge-

70 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

6 Ebd., S. 68. Vgl. auch P. Ricœur, »Gott nennen«, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen.
Phänomenologische Zugänge, Freiburg 1981, S. 45–79, hier S. 55 f.

7 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 55.
8 Vgl. P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« S. 64–70. Vgl. auch

P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, in: P. Ricœur und
E. Jüngel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religiöser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, München 1974, S. 24–45, hier S. 40: »Wenn man die Bi-
bel offenbart nennen will, so muss das von der ›Sache‹ her gesagt sein, die sie sagt,
von dem neuen Sein, das sie entfaltet. Ich würde es wagen, die Bibel offenbart zu
nennen, insofern das neue Sein, von dem sie redet, für die Welt, für die gesamte
Wirklichkeit einschließlich meiner Existenz und meiner Geschichte offenbarend
ist. Anders gesagt: soll der Begriff der Offenbarung einen Sinn haben, dann als
Merkmal der biblischen Welt.« Hervorhebungen im Original. Zum dahinterste-
henden hermeneutischen Grundkonzept Ricœurs vgl. zum Beispiel P. Ricœur, In-
terpretation Theory. Discourse and the Surplus of Meaning, Texas 1976, und
P. Ricœur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, Paris 1986.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schieht nicht einfach, sondern vielfältig. Oder vielmehr: sie ist nicht
einstimmig, sondern vielstimmig. Die ursprünglichen Ausdrucks-
gestalten des Glaubens sind komplexe, so unterschiedliche Redefor-
men wie Erzählungen, Prophetien, Gesetze, Sprichwörter, Gebete,
Hymnen, liturgische Formeln, sapientiale Schriften. Alle diese Rede-
formen zusammen nennen Gott. Aber sie nennen ihn auf verschie-
dene Weise.«9

Entscheidend ist hierbei, dass erstens die Verbindung zwischen
Inhalt und Form in jeder dieser Redeformen keine zufällige ist. Es
wird nicht immer dieselbe Aussage in jeweils anderer Form getrof-
fen, sondern diese Nennungen Gottes sind durchaus auch inhaltlich
sehr verschieden. Zweitens sind nicht nur diese in sich, sondern auch
die zwischen den disparaten Gott-Nennungen entstehenden Span-
nungen von theologischer Bedeutung.10 Nur unter Missachtung die-
ser grundsätzlichen Polyphonie und ihrer kreativen Spannungen
könnte man die Vorstellung von Offenbarung auf eine dieser Stim-
men verengen, und nur wenn man die Sprengkraft der Polyphonie
im Blick behält, entgeht man möglichen Idolisierungen des Gottes-
begriffs. Am deutlichsten zeigt sich dieser besondere Status der bib-
lischen Gottesrede in den »Grenz-Ausdrücken«11 von Paradox, Hy-
perbel und den Reich Gottes-Gleichnissen, wo bestimmte literarische
Formen zugleich angewandt und so an ihre Grenzen getrieben wer-
den, dass sie auf jenen Gott verweisen, der genannt werden soll und
doch nie adäquat bezeichnet werden kann.

Die Besonderheit der Bibel besteht folglich in Ricœurs Ver-
ständnis nicht darin, dass sie unter irgendeiner Rücksicht kein litera-
rischer Text wäre, sondern im Überschuss12 dieser polyphonen Got-

Poetik des Glaubens A 71

Offenbarung denken?

9 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 59. Im Blick auf die Passionserzählung des Markus-
evangeliums hat Ricœur diese intrinsische Verbindung von narrativer Form und
theologischer Aussage als eine bewusste Strategie bezeichnet. Vgl. »Le récit inter-
prétatif. Exégèse et théologie dans les récits de la Passion«, in: Recherches de sci-
ence religieuse 73 (1985) S. 17–38.

10 »Nicht nur führt jede Diskursform zu einer eigenen Gestalt von Glaubens-
bekenntnis, die Konfrontation zwischen diesen Diskursformen führt auch inner-
halb des Glaubensbekenntnisses selbst zu Spannungen und Kontrasten, die theo-
logisch von Bedeutung sind.«: P. Ricœur, »Philosophy and Religious Language«,
in: Journal of religion 54 (1974) S. 71–85, hier S. 76.

11 P. Ricœur, »Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprache«, in:
P. Ricœur und E. Jüngel, Metapher, S. 45–70, hier S. 65. Vgl. hierzu grundlegend
P. Ricœur, »Biblical Hermeneutics«, in: Semeia 4 (1975) S. 27–148.

12 Vgl. J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricœur and the Refiguring of Theol-
ogy, Oxford 1995, S. 241.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tesnennungen: »Es zeigt sich jetzt, in welchem Sinne die biblische
Hermeneutik zugleich ein einzelner Fall der […] allgemeinen Her-
meneutik und ein einzigartiges Phänomen ist. Sie ist ein einzelner
Fall, weil das neue Sein, von dem die Bibel spricht, nur in der Welt
dieses Textes zu suchen ist, der ein Text unter anderen ist. Sie ist ein
einzigartiger Fall, weil alle Einzelreden auf einen Namen bezogen
sind, der Schnittpunkt und Maß der Unvollkommenheit aller unserer
Rede von Gott ist, und weil dieser Name mit dem Sinn-Ereignis, das
als Auferstehung gepredigt wird, unlöslich verbunden ist.«13

Für die Offenbarungstheologie ergeben sich aus diesen Überle-
gungen wertvolle Hinweise. Denn Ricœur skizziert hier eine Vorstel-
lung von Offenbarung, die diese nicht nur in vielgestaltiger Weise
vermittelt denkt, sondern diese Vermittlung auch positiv konnotiert;
anders gesagt: Er ist nicht nur von der Illusion einer Offenbarung
weit entfernt, die ohne jede Form von Vermittlung auskäme, er ori-
entiert sich auch nicht an einem Unmittelbarkeitsideal, das Vermitt-
lung als einen sekundären Vorgang betrachtet, der zwar nötig ist,
aber immer die Gefahr mit sich bringt, ihr »Wesen« zu verfälschen.
»Wenn die Formen des religiösen Diskurses derart ausgeprägt sind,
kann der Begriff der Offenbarung nicht mehr in der einheitlichen
und buchstäblich monotonen Weise formuliert werden, die man an-
nimmt, wenn man von der biblischen Offenbarung spricht.«14

Die Polyphonie der biblischen Genera, die sich nicht zu einem
einzigen, schlüssigen System zusammenschließen lassen, macht die
konstitutive Bedeutung der Vermittlung für die Offenbarung selbst
offensichtlich. Ein solcher Vermittlungsprozess kann nicht »subtra-
hiert« werden, um irgendwelche »reinen Inhalte« freizulegen, und

72 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

13 P. Ricœur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S. 42 f. Hervor-
hebung im Original, Übers. modifiziert. Vgl. auch P. Ricœur, »The Self in the
Mirror of the Scriptures«, in: D. E. Aune und J. McCarthy (Hg.), The Whole and
Divided Self, New York 1997, S. 201–220; »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«, S. 70; J. Fodor, Christian Hermeneutics, S. 240ff. Ricœur geht in diesem
Zusammenhang auf das Stichwort des »Sinn-Ereignisses der Auferstehung« nicht
weiter ein. Vgl. dazu jedoch »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 78.

14 Ebd. S. 58. Hervorhebung im Original. In einem späten Interviewband äußert Ri-
cœur wie zusammenfassend im Blick auf seine »Lectures et méditations bibli-
ques«: »Ich habe mich auf meinem Weg sehr gegen das Wort Erfahrung gewehrt,
weil ich der Unmittelbarkeit, dem Gefühlserguss, dem Intuitionismus misstraute:
Ich habe im Gegenteil immer die Vermittlung durch Sprache und Schrift favori-
siert«: P. Ricœur, La critique et la conviction. Entretien avec François Azouvi et
Marc de Launay, Paris 1995, S. 211f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


entgeht damit allen Schwierigkeiten, die ein Denken in Kategorien
von »Kern« und »Schale« nach sich zieht.

II.

Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungs-
begriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«

Diese Ergebnisse sind von großer Bedeutung und sollen im Weiteren
auch festgehalten werden. Ein Versuch, von Ricœurs biblisch-poly-
phonem Offenbarungsbegriff aus konsequent offenbarungstheo-
logisch zu arbeiten, müsste aber mit mehreren Unterbestimmtheiten
zu Rande kommen, die Ricœurs Überlegungen aus theologischer
Sicht enthalten:

Eine erste solche Unterbestimmtheit ergibt sich im Kontext der
Überlegungen zum Status der biblischen Texte als Literatur, der ja
nirgendwo außer Kraft gesetzt wird. Diese Lesart ermöglicht es Ri-
cœur einerseits, der Bibel eine Referentialität zuzuschreiben, die der
Referentialität fiktionaler Texte homolog ist und die er in religiösem
Zusammenhang gerne als »Manifestations-Wahrheit« im Unter-
schied zu »Adäquations-Wahrheit« bezeichnet.15 Die damit verbun-
dene Möglichkeit, das Problem der Wahrheitsfähigkeit des christli-
chen Offenbarungsanspruchs von der Ebene rein propositionaler
Überlegungen in einen größeren Kontext zu transferieren, ist sicher
grundsätzlich zu begrüßen. Die Pauschalität dieser Zuschreibung auf
die Bibel insgesamt ist jedoch so überraschend wie problematisch.
Denn sie bedeutet, dass Ricœur im Blick auf die Referenzfrage auf
seine eigene Differenzierung nicht zurückkommt, die er hinsichtlich
der Offenbarungsstruktur der verschiedenen biblischen Textgattun-
gen herausgearbeitet hatte.16 Es scheint hier, als betrachte Ricœur die
gesamte Bibel wie einen fiktionalen Text, dessen Referenz, ebenso
wie zum Beispiel die der griechischen Tragödie, ausschließlich als

Poetik des Glaubens A 73

Offenbarung denken?

15 P. Ricœur, »Gott nennen«, S. 56; vgl. zum Beispiel auch »Philosophy and Religio-
us Language«, S. 36.

16 Daran ändert sich m. E. auch nichts, wenn man seinen später dem Referenzbegriff
vorgezogenen Begriff der Refiguration hier einträgt. Zu dieser Umstellung vgl.
P. Ricœur, Zeit und Erzählung III. Die erzählte Zeit, München 1991.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine »nicht ostensive« zu verstehen wäre.17 Was – im Sinne seiner
eigenen Mytheninterpretation – mit Blick etwa auf die ersten Kapitel
der Genesis durchaus einleuchten kann, erscheint insbesondere hin-
sichtlich der Evangelien ausgesprochen problematisch: Ist auch Jesus
in Ricœurs Augen eine »heuristische Fiktion«18?

Diese Problematik ist in der Literatur bereits wiederholt dis-
kutiert worden19 und sie soll hier hintangestellt werden zugunsten
einer zweiten, die für die vorliegende Fragestellung von erheblich
größerer Bedeutung ist: Ebenso wenig, wie sich Glauben von Inter-
pretation trennen lässt, ist die Vorstellung der Offenbarung bei Ri-
cœur anders erreichbar als über die langen Wege der Interpretation.20

Ricœur behauptet dabei keineswegs, dass diese Kette der Interpreta-
tionen, wenn man sie in Richtung auf ihren Anfang zurückverfolgte,
sich schließlich im Nichts oder in eine riesige Tautologie auflöste.
Sondern er verweist, wie wir sahen, auf den mit dem Wort »Gott«
bezeichneten Ziel- und Fluchtpunkt, den nicht-hermeneutischen Ur-
sprung dieser Interpretationsreihen. Aber dieser Ursprung bleibt
prinzipiell unerreichbar: Wir sind immer schon als Glieder in diese
Kette der Interpretationen eingereiht, ohne die Möglichkeit eines
Rückgangs bis zu ihrem Anfangspunkt zu haben. Auch dies ist, liest
man Ricœurs Offenbarungskonzept philosophisch, nicht über-

74 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

17 Vgl. P. Ricœur, »Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik«, in:
A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996, S. 356–375, S. 373f.
Ähnlich wie hinsichtlich der griechischen Tragödie heißt dies freilich auch für die
Bibel nicht, dass sie nicht eine dem einzelnen Rezipienten vorgängige Autorität
beanspruchen könnte, indem sie etwas zeigt, was er allein von sich aus nicht hätte
finden können. So kann Ricœur, ausdrücklich religionsphilosophisch sprechend,
sagen: »Statt von Offenbarung würde ich lieber von einer Situation sprechen, in
der man sich auf ein konstituierendes Imaginäres bezieht mit Hilfe der Ressour-
cen der religiösen Sprache, abwechselnd narrativ, legislativ, hymnisch und viel-
leicht vor allem weisheitlich.« P. Ricœur, La critique et la conviction, S. 225. Vgl.
auch die folgende Erklärung Ricœurs, warum er den Begriff der »Offenbarung«
eher vermeidet: Ebd., S. 225–228.

18 Vgl. zum Begriff P. Ricœur, »L’imagination dans le discours et dans l’action«, in:
Du texte à l’action, S. 237–262, hier S. 245ff.

19 Vgl. S. Orth, »Kriteriologie des Göttlichen – Hermeneutik der Zeugnisse. Paul
Ricœur, Jean Nabert und die fundamentaltheologische Diskussion«, in: J. Valentin
und S. Wendel (Hg.), Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen
Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg 2001, S. 81–91, S. 90 f. sowie die
Kritik von K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricœur. A
Study in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990.

20 Vgl. P. Ricœur, »Phänomenologie der Religion«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 85–94, S. 93.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


raschend; man könnte im Gegenteil den Verdacht hegen, dass eine
Philosophie, die diesen Ausgangspunkt erreichte, notwendig in
Theologie umschlüge. Umgekehrt bleibt aber doch die Frage be-
stehen, ob eine Offenbarungstheologie auf der Grundlage eines phi-
losophischen Konzeptes, das die Abwesenheit des »initium«21 so
stark denkt, überhaupt möglich ist; und ob folglich ein Versuch, Ri-
cœur auf dieser Linie theologisch weiterzudenken, fideistischen oder
relativistischen Kurzschlüssen entgehen könnte.

Das Problem lässt sich auch mit Hilfe topologischer Metaphorik
formulieren: Die Bibel weist in Ricœurs Lesart in doppelter Weise
über sich hinaus: Als ein literarischer Text unter anderen verweist
sie nach »vorne«, insofern sie eine Welt entwirft. Als ein herme-
neutisch einzigartiger Fall verweist sie mit Hilfe der polyphonen
Nennungen Gottes, der der angestrebte, aber immer unerreichbare
Fluchtpunkt bleibt, zusätzlich auch nach »oben«, in eine Außer-
textualität, die nach ihrer Selbstauskunft nicht einfach in einer dem
Leser verfügbaren »bewohnbaren Welt« besteht. Die theologisch un-
verzichtbare Bewegung, die fehlt, ist ein Verweis gewissermaßen
nach »hinten«. Dabei erweist sich die Alternativstellung von »his-
torischer Referenz« und »reiner Fiktion« als nicht hinreichend präzi-
se. Denn diese Frage nach dem Ursprung ist nicht im Sinn einer
Rückfrage nach dem »historischen Jesus« zu verstehen22, sondern
als offenbarungstheologische Frage nach dem Ursprung der Zeugnis-
se von Jesus als dem Christus im Sinn eines Geschehens, das Gottes
Anwesenheit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt
bei Ricœur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebe-
ne der Zeugnistexte zurückgeht und sich damit immer schon im Be-
reich der Interpretation befindet.

Die entscheidende Frage lautet also, ob es für das Kerygma einen
mehr als arbiträren Anstoß gibt, ein initium, das nicht völlig hinter
der Interpretation des Bibeltextes verschwindet. Ricœur hat für diese
Frage selbst eine Lösungsmöglichkeit zumindest anfanghaft ent-
wickelt, und zwar in einem Entwurf, der trotz der enormen Bedeu-

Poetik des Glaubens A 75

Offenbarung denken?

21 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 7–40, S. 31. Hervorhebung im Original.

22 Zu dieser Debatte im Blick auf Ricœurs Werk vgl. wiederum K. J. Vanhoozer, Bi-
blical narrative, sowie S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricœur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999, S. 401–404. Vgl. auch den Beitrag von Stefan Orth in diesem Band.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung, die einige Rezipienten ihm beimessen,23 in seinem Gesamt-
werk wenig hervorgetreten ist, aber exakt unsere Problematik auf-
greift: demjenigen des Zeugnisses.

III.

Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses

In »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, dem einzigen Text, in dem
Ricœur das Konzept des Zeugnisses ausführlich durchgearbeitet und
seine Relevanz deutlich herausgestellt hat24, beginnt er seine Überle-
gungen mit einer Semantik des philosophischen Zeugnisbegriffs ent-
lang dreier Bedeutungsebenen, die er dem allgemeinsprachlichen Ge-
brauch entnimmt:

Erstens hat das Zeugnis eine »quasi-empirische«25 Dimension:

76 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

23 Vgl. zum Beispiel S. Orth, »Kriteriologie des Göttlichen – Hermeneutik der Zeug-
nisse«; L. S. Mudge, »Paul Ricœur on Biblical Interpretation«, in: P. Ricœur, Es-
says on Biblical Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1–40.

24 Zwar hat Ricœur auch später immer mal wieder die Zeugniskategorie aufgegrif-
fen, dabei aber m. W. nie wieder eindeutig auf »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
zurückverwiesen; insbesondere ist der in Emmanuel Levinas, penseur du témoi-
gnage (in: P. Ricœur, Lectures 3. Aux frontières de la philosophie, Paris 1994,
S. 83–105) in Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, Jean Nabert und Em-
manuel Levinas entwickelte Zeugnisbegriff mit dem vorliegenden nicht de-
ckungsgleich. In Das Selbst als ein Anderer hat Jean Greisch sorgfältig mit »Be-
zeugung«, nicht »Zeugnis« übersetzt, was im Französischen »attestation«, nicht
»témoignage« ist. Ricœur hat die Sachdifferenz an anderer Stelle so verdeutlicht:
»Ich bevorzuge heute den Begriff Bezeugung für die Sicherheit und Zuversicht,
die ich meiner Fähigkeit zum Handeln (indem ich rede, handle, erzähle, meine
Verantwortung auf mich nehme) zuordne. Das genaue Gegenteil der Bezeugung
ist der Verdacht […] Ich reserviere den Begriff Zeugnis für die Anerkennung, die
einem anderen entgegengebracht wird, der in meinen Augen das Ideal eines guten
Lebens verkörpert und exemplifiziert.«: P. Ricœur, »Une réponse de Paul Ri-
cœur«, in: M. Joy (Hg.). Paul Ricœur and Narrative. Context and Contestation,
Calgary 1997, S. XLV–L, S. XLVIII. Hervorhebungen im Original. Zu einer mög-
lichen Verhältnisbestimmung der beiden Begriffe vgl. J. Greisch, »Testimony and
attestation«, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social Criticism Special Issue:
Ricœur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London 1995, S. 81–98.

25 »Quasi empirique«: P. Ricœur »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 11. Der Be-
griff, wie auch die folgenden, wird im Deutschen mit Bindestrich verwendet, um
die Adjektivstellung von »quasi« anzuzeigen.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Jemand bezeugt, was er gesehen oder gehört hat, und wird damit zum
Augen- oder Ohrenzeugen. »Quasi-empirisch« ist diese Dimension
deshalb, weil das Zeugnis nicht das Geschehen selbst, sondern den Be-
richt darüber darstellt. Dadurch entsteht eine spezifische Beziehung
zwischen dem, der bezeugt, und dem, der das Zeugnis hört. Diese Be-
ziehung markiert nicht nur eine Verschiebung vom Sehen zum Hö-
ren, sie verweist auch bereits auf die zweite Dimension des Zeugnisses.

Denn zum Zeugnis gehört zweitens ein »quasi-juridischer«
Aspekt, insofern es im Dienst der Urteilsbildung steht. Den klassi-
schen Kontext für das Zeugnis bildet das Gerichtsverfahren, und
auch für Verwendungen des Begriffs außerhalb dieses Zusammen-
hangs dient dieses als Vorlage: Wir sind nur dort gefordert, Zeugnis
abzulegen, wo es einen Streit gibt. Das Zeugnis ist deswegen nicht
einfach beschreibender, sondern auch zuschreibender Natur, und es
kann immer auch eine Ablehnung dieser Zuschreibung, eine Vertei-
digung der angegriffenen Position geben. So ist das Zeugnis Teil
einer Argumentation, die in der Mitte zwischen Diskussion und Ent-
scheidung liegt. Wir treffen dabei auf eine typische »Äußerlich-
keit«26 des Zeugnisses gegenüber dem Urteilsprozess, insofern dieser
Prozess von Ereignissen abhängt, die ein anderer gesehen hat. Und
deshalb hängt einiges nicht nur vom Inhalt des Zeugnisses, sondern
auch von der Qualität des Zeugen ab.

Damit wäre die dritte Bedeutungsebene erreicht, die man als die
»quasi-martyrologische«27 bezeichnen kann und die sich auf das Ver-
hältnis zwischen dem Zeugen und seinem Akt bezieht. Ein falsches
Zeugnis ist kein Irrtum, sondern »eine Lüge im Herzen des Zeu-
gen«28, und es ist so fatal, dass alle moralischen Kodizes es weit oben
auf der Verbotsliste führen. Umgekehrt hängt die Glaubwürdigkeit
eines Zeugen nicht einfach an der Exaktheit seiner Beschreibung.
Glaubwürdig ist vielmehr der, der nicht nur etwas bezeugt, sondern
wirklich überzeugt ist – im äußersten Fall bereit, für sein Zeugnis zu
leiden und zu sterben (damit ein »Märtyrer« im präzisen Wortsinn).

Nach diesen philosophisch-semantischen Vorklärungen beob-
achtet Ricœur in einem zweiten Schritt, wie das Konzept des Zeug-

Poetik des Glaubens A 77

Offenbarung denken?

26 Vgl. ebd., S. 15 f.
27 Ricœur selbst hat der dritten Zeugnisdimension keine den anderen beiden ent-

sprechende griffige Bezeichnung gegeben. Die Etikettierung als »quasi-martyro-
logisch« übernehme ich von Dan R. Stiver; vgl. D. R. Stiver, Theology after Ri-
cœur. New Directions in Hermeneutical Theology, Westminster 2001, S. 197.

28 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 16.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisses bei seiner Transposition in den biblischen Kontext weiter
angereichert wird, seine drei grundlegenden Bedeutungsebenen da-
bei aber erhalten bleiben. Dies arbeitet er einerseits am propheti-
schen Zeugnis, andererseits am Zeugnis der Evangelien heraus. Der
prophetische Diskurs führt über die Ergebnisse der semantischen
Analyse insbesondere hinsichtlich des Aspekts der Herkunft des
Zeugnisses hinaus. Denn das Zeugnis stammt jetzt aus einer trans-
zendenten Initiative, sowohl was seinen Ursprung, als auch, was sei-
nen Inhalt betrifft.29 Deswegen tritt der Zeuge auch nicht aus eige-
nem Antrieb auf, sondern als ein Gesandter. Zugleich wird die
Verbindung des Zeugen mit seinem Zeugnis, das jetzt notwendig
nicht nur eines der Worte, sondern auch der Taten und des Lebens
ist, enger. Diese Verschiebung steht aber nicht im Gegensatz zum all-
tagssprachlichen Sinn des Begriffes »Zeugnis«, sondern bewahrt die-
sen. Denn zum Märtyrer wird jemand, weil er zunächst ein Zeuge ist,
nicht umgekehrt.30 Auch das Element des Rechtsstreits ist prominent
im prophetischen Zeugnisdiskurs, hier als der Streit um den einzigen
Gott gegen die Götzen, in dem der Mensch als Zeuge aufgerufen ist.

Was aber ist mit der quasi-empirischen Dimension? Ist nicht ein
solches Zeugnis der Wahrheit gerade kein Augenzeugnis? Ricœur
hält dem entgegen, dass eine Theologie des Zeugnisses, die nicht ein-
fach eine Theologie des Glaubensbekenntnisses sein will, nur mög-
lich ist, wenn in enger Verbindung mit dem Bekenntnis des Glaubens
ein narrativer Kern erhalten bleibt. Hier beobachten wir freilich eine
gewisse Ausweitung des Begriffs: »Der Zeuge bezeugt keine Fakten
als isolierte und kontingente, sondern den radikalen, umfassenden
Sinn menschlicher Erfahrung; es ist Gott selbst, der sich im Zeugnis
bezeugt.«31 Aber grundlegend bleibt es dabei: »Es gibt also keinen
Zeugen des Absoluten, der nicht Zeuge historischer Zeichen wäre,
keinen Bekenner absoluten Sinns, der nicht Erzähler von Befreiungs-
taten wäre.«32 Diese Verbindung des Prophetischen zum Histori-
schen ist deshalb Ricœur zufolge genauso wesentlich wie die des Pro-
phetischen zum Juridischen.

Neutestamentlich konstituiert das Bekenntnis zu Jesus als dem
Christus das Zeugnis. Um diesen Bekenntniskern herum gruppieren

78 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

29 Ebd., S. 19.
30 Vgl. ebd., S. 19f.
31 Ebd., S. 19.
32 Ebd., S. 21.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich wiederum alle Aspekte, die bereits das profane Zeugnis aus-
machten. Für die quasi-martyrologische Dimension ist dies evident
und für die quasi-juridische leicht zu sehen, wenn man sich die Kon-
zeption des Johannesevangeliums anschaut: Der breit ausgefaltete
Prozess vor Pilatus spiegelt hier nur den kosmischen Prozess zwi-
schen Gott und dem »Herrscher dieser Welt« wider, den das Leben
Jesu insgesamt darstellt. Fragen stellen sich wiederum im Blick auf
die quasi-empirische Dimension ein: Inwiefern lässt sich die Dimen-
sion des Augenzeugnisses in den Evangelien verankern? Hier kann
Ricœur nachweisen, dass sogar die extreme Interiorisierung des
Zeugnisbegriffs nicht zu ihrer völligen Aufgabe führt. Zwar ist Jesus
Christus selbst der wesentliche Zeuge: Er bezeugt den Menschen den
Vater, den niemand gesehen hat. Die Zeugniskategorie fällt so förm-
lich mit der der Offenbarung selbst zusammen und wird auf diese
Weise an ihre Grenzen getrieben.33 Aber der Geschehensaspekt des
Zeugnisses bliebt gewahrt zum einen in der Rede von den Werken
Jesu, die Zeugnis ablegen (vgl. Joh 10,25; 10,37 f.). Zum anderen ist
das Zeugnis insofern nicht auf ein rein abstraktes Glaubensbekennt-
nis reduziert, als es sich auf die Person Jesu Christi bezieht: »Das
Zeugnis vom Licht ist immer Zeugnis von jemandem (…) Das Zeug-
nis-Bekenntnis könnte sich nicht von der Zeugnis-Erzählung ablö-
sen, ohne in Gnosis umzuschlagen. Deshalb bezeichnet Johannes, in-
dem er die Eigenschaft des Zeugen ausdrücklich für sich in Anspruch
nimmt, sein Werk mit Begriffen, die von Lukas stammen könnten:
Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr. Und er weiß, dass er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt
(Joh 19,35). Ein weiteres Mal sind Gesehenhaben und Bezeugen eng
verbunden.«34

An diesen Analysen des johanneischen Zeugnisses zeigt sich
freilich, dass der Begriff der »quasi-empirischen« Zeugnisdimension
mit Vorsicht gebraucht werden muss, insofern sich insbesondere auf
dieser Ebene erhebliche Sinnverschiebungen beobachten lassen. Es
handelt sich hierbei offensichtlich nicht zwingend um eine ge-
schichtswissenschaftlich erreichbare Kategorie. Aber bei all diesen
Verschiebungen bleibt die Rückbindung des Zeugnisses an ein Ge-
schehen immer erhalten und macht gerade die Eigenart der Zeugnis-

Poetik des Glaubens A 79

Offenbarung denken?

33 Vgl. ebd., S. 24.
34 Ebd., S. 26.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kategorie gegenüber derjenigen des Bekenntnisses aus. Die Auf-
lösung dieses Pols der Spannung würde zur Auflösung des Zeugnis-
begriffs selbst führen.

Der Erhalt dieser Dimension des Zeugnisses in allen religiösen
Transpositionen hat weitreichende Konsequenzen: Man kann keinen
Sinn bezeugen, ohne zu bezeugen, dass etwas geschehen ist, was die-
sen Sinn bezeichnet. »Deshalb gibt es keinen Zeugen des Absoluten,
der kein Zeuge historischer Zeichen wäre«35. Das bedeutet: Eine Ver-
kürzung des Offenbarungszeugnisses auf die Eröffnung einer neuen
Welt durch einen fiktionalen Text lässt sich damit nicht aufrecht er-
halten. Das Zeugnis »führt die Dimension historischer Kontingenz
ein, die dem Konzept der Welt des Textes fehlt, die absichtlich unhis-
torisch oder transhistorisch ist«36. Und diese Konsequenz ergibt sich
unabhängig davon, ob Ricœur selbst sie immer im Blick hatte.

In der dem Zeugnis zu Grunde liegenden Manifestation des Ab-
soluten bilden Sinn und Ereignis eine Einheit, in der ein Moment von
Unmittelbarkeit liegt. Aber diese Unmittelbarkeit zerbricht sogleich
wieder: »Für das hebräische Glaubensbekenntnis fallen das Ereignis
und sein Sinn unmittelbar zusammen. […] Aber dieser Moment der
Verschmelzung zwischen Ereignis und Sinn zerrinnt. Sein Erschei-
nen ist zugleich sein Verschwinden.«37 Diese Unmittelbarkeit, die er-
scheint und sich sogleich wieder auflöst, spiegelt sich ihrerseits im
Zeugnis. Auch hier gehören bezeugter Sinn und bezeugtes Ereignis
ohne Abstand zueinander, so dass man keinen Trennstrich ziehen
kann, wo der Bericht der Ereignisse endet und das Bekenntnis des
Glaubens beginnt. Auf diese Weise markiert das Zentralbekenntnis
»Jesus ist der Christus« eben diese Transposition der Einheit von Er-
eignis und Bedeutung in diejenige von Bericht und Bekenntnis.38

Aber auch diese Einheit zerfällt ihrerseits sofort wieder, und hier liegt
der Beginn der unendlichen Vermittlung, die über die Interpretation
geleistet wird. Denn diese Spaltung, die sich zwischen Sinn und Er-
eignis, Jesus der Geschichte und Christus des Glaubens auftut, lässt
sich durch einen weiteren Sinn überbrücken, der seinerseits das Ver-

80 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

35 Ebd., S. 21.
36 P. Ricœur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S. 75. Hervorhebung im

Original.
37 Ebd., S. 78.
38 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 32 f.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hältnis von Bericht und Bekenntnis interpretiert. Auf diese Weise
wird die Kette der Interpretationen in Gang gesetzt.39

Für das Verhältnis von Zeugnis und Interpretation bedeutet dies
einerseits, dass die Interpretation dem Zeugnis nicht äußerlich, son-
dern in seiner dialektischen Struktur bereits impliziert ist. Die Spal-
tung, die sich in ihm durch das Auseinandertreten von Erzählung
und Bekenntnis auftut, ruft nach der Interpretation als Vermittlung.
Andererseits sind Zeugnis und Interpretation deutlich zu unterschei-
den: Das Zeugnis gibt zu interpretieren, insofern es die Quelle der
Interpretation ist, hinter die nicht zurückgegangen werden kann.
Und es fordert Interpretation als Vermittlung seiner zerbrochenen
Unmittelbarkeit; aber es ist selbst keine Interpretation. Wiederum
kann der Blick auf das Gerichtsverfahren den Sachverhalt verdeut-
lichen: Die definitive Einbindung des Zeugnisses in die Beweislage
geschieht in seiner Interpretation durch den Anwalt, ebenso wie die
Urteilsfindung des Richters in nicht unerheblichem Maß auf der In-
terpretation des Zeugnisses beruht: nicht nur hinsichtlich der Frage,
wie glaubwürdig der Zeuge ist, sondern auch hinsichtlich derjenigen,
was das Zeugnis selbst im Zusammenhang des verhandelten Falles
tatsächlich bedeutet.

Die grundlegende Bedeutung einer solchen Strukturierung des
Zeugnisbegriffes für die Offenbarungstheologie ist jetzt im Folgen-
den zu zeigen.

IV.

Das Zeugnis der Offenbarung

Zunächst legt sich ein doppelter Einwand nahe: Zum einen kann es
merkwürdig erscheinen, den in »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung« entwickelten Offenbarungsbegriff ausgerechnet mit Hilfe
des Zeugnisses zu kritisieren – kommt dieser doch im zweiten Teil
von »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« selbst vor. Zum ande-
ren lässt sich einwenden, dass das heuristische Potential von Ricœurs
Theorie gerade an dieser Stelle eher gering zu sein scheint, denn im-

Poetik des Glaubens A 81

Offenbarung denken?

39 Für Jesus Christus bilden beispielsweise die neutestamentlichen Hoheitstitel ein
erstes solches Interpretament. Vgl. ebd., S. 33.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


merhin kann der Zeugnisbegriff offenbarungstheologisch als ein ein-
geführter Begriff gelten. In der Antwort auf diese beiden Einwände
soll die Relevanz der soeben skizzierten Überlegungen für die Offen-
barungstheologie noch etwas deutlicher herausgestellt werden.

Der erste Vorwurf lautet also, die Kritik »mit Ricœur an Ri-
cœur« (mit »Die Hermeneutik des Zeugnisses« an »Hermeneutik
der Idee der Offenbarung«) sei nicht treffend. Tatsächlich findet sich
zwar in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Begriff des
Zeugnisses, sogar mit ausdrücklichem Rückbezug auf »Die Herme-
neutik des Zeugnisses«. Aber die Verortung der Zeugniskategorie
ist hier zu beachten. Ricœur befasst sich mit der Idee der Offen-
barung nämlich unter dem Vorzeichen einer doppelten Kritik, im
Durchgang durch die ihm zufolge erst ein angemessener Begriff von
Offenbarung möglich wird. Erstens entwickelt er, wie oben nach-
gezeichnet wurde, eine Alternative zu einem doktrinär verengten
Offenbarungsbegriff. In einem zweiten Schritt übt Ricœur aber auch
Kritik gewissermaßen am »Gegenstück« zu einem solchen autoritä-
ren Offenbarungskonzept, nämlich an einem Konzept von Vernunft,
in dem sich diese als autonom und ihrer selbst gewiss versteht. Hier
nimmt dann das Zeugnis eine Funktion parallel derjenigen des dich-
terischen Wortes auf der »objektiven« Seite ein, d. h. mit seiner Hilfe
werden wiederum die Vermittlungsstrukturen hervorgehoben und
eine gewisse »Entmächtigung« des Subjekts konzipiert. Das bedeutet
aber, dass in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Zeugnis-
begriff auf der »objektiven« Seite, der Seite der Offenbarung, gerade
nicht vorkommt. Er strukturiert ausschließlich die Seite des Subjekts.

Hier deutet sich eine Verengung an, die sich in späteren Texten
noch deutlicher beobachten lässt: Denn in ansonsten ähnlich gelager-
ten Überlegungen zur Polyphonie der biblischen Offenbarung (zum
Beispiel in »Gott nennen«)40 bleibt diese zweite Seite vollständig ab-
geblendet; und Ähnliches lässt sich dann für die Rezeption von Ri-
cœurs Offenbarungsbegriff beobachten.41 Damit fällt aber auch der
Zeugnisbegriff in dem Sinn, wie »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
ihn skizzierte, vollständig aus.

82 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

40 Vgl. auch P. Ricœur, »Die Verflechtung von Stimme und Schrift im biblischen
Diskurs«, in: An den Grenzen der Hermeneutik, S. 95–115.

41 Vgl. etwa F.-X. Amherdt, L’herméneutique philosophique de Paul Ricœur et son
importance pour l’exégèse biblique. En débat avec la New Yale Theology School,
Paris 2004; C. M. Gschwandtner, »Ricœur’s hermeneutic of God. A Symbol that
Gives Rise to Thought«, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287–309.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bleibt die zweite Frage: Kann die Theologie an dieser Stelle
wirklich so viel von Ricœur lernen, gehört die Zeugniskategorie doch
von Anfang an in ihr ureigenstes begriffliches Repertoire? Wieder-
um lohnt es sich aber, genauer zuzuschauen. Denn dies gilt, insofern
das Zeugnis im Sinn einer Zeugnisgabe von der Offenbarung ver-
standen wird. Das Zeugnis bildet dann gewissermaßen den zweiten
– und vom ersten, der »Offenbarung selbst« deutlich unterscheid-
baren – Schritt. Ricœurs Zeugnisbegriff kann uns aber auf eine ande-
re Spur führen, wenn man ihn als Leitmetapher für den Vorgang der
Offenbarung selbst gebraucht. Die Folgen dieser Umorientierung
sind erheblich und lassen sich anhand der soeben skizzierten drei Di-
mensionen des Zeugnisbegriffes aufzeigen.

1. Zunächst zur martyrologischen Dimension: Die vorangegan-
genen Ausführungen zu Ricœurs Zeugnisbegriff haben bereits deut-
lich gemacht, dass es unmöglich ist, den Zeugen gewissermaßen aus
dem Zeugnis »herauszurechnen«: Es könnte nicht einfach ein ande-
rer an seiner Stelle bezeugen – oder er gar durch ein nichtpersonales
Medium ersetzt werden. Er ist als Person, und als diese konkrete Per-
son, im Zeugnis zwingend impliziert. Deshalb spielt seine Wahrhaf-
tigkeit auch eine wesentliche Rolle bei der Beurteilung der Wahrheit
des Zeugnisses. Die von Ricœur so scharf herausgestellte Untrenn-
barkeit von Ereignis und Bedeutung im Bezeugten, von Bericht und
Bekenntnis im Zeugnis verhindert damit offenbarungstheologisch
jede allzu schnelle Unterscheidung zwischen ewigen Wahrheiten
und ihrer zeitbedingten Einkleidung.

2. Von entscheidender Bedeutung ist zweitens die zwingende
Kontextualität des Zeugnisses, markiert über die juridische Dimensi-
on. Das Zeugnis gehört in den Bereich des Gerichtsverfahrens – frei-
lich in dem weiten Sinn, den Ricœur diesem Kontext gibt. Es greift in
einen Streit ein, in dem mehr auf dem Spiel steht als Erkenntnisfort-
schritt aus einer wissenschaftlichen Debatte: vorrangig eine richterli-
che Entscheidung, indirekt steht jedoch zugleich auch die Glaubwür-
digkeit des Zeugen auf dem Spiel. Im Sinn einer Gegenprobe zeigt
sich die Kontextualität des Zeugnisbegriffs daran, dass die Sprach-
form des Zeugnisgebens beispielsweise in wissenschaftlichen Zusam-
menhängen zu Recht als unangebracht empfunden wird. (Signifikan-
terweise kann es dort eine verkappte Form des Autoritätsarguments
annehmen – wobei es die eigene Autorität ist, die der Zeuge ins Feld
führt.)

Das hat Folgen für die Frage nach der Wahrheits- und Begrün-

Poetik des Glaubens A 83

Offenbarung denken?

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dungsfähigkeit der solcherart konzipierten Offenbarung. Auf den
ersten Blick scheinen diese Folgen allerdings eher fragwürdiger Na-
tur zu sein: Verlangt der wissenschaftliche Diskurs nicht, dass unter
Absehung von Person und Umständen argumentiert wird, und ins-
besondere, dass Entdeckungs- und Begründungszusammenhang un-
terschieden werden? Liegt nicht der Verdacht nahe, die Verwendung
des Zeugnisbegriffes diene hier als Immunisierungsstrategie, durch
die man Offenbarung existenziell auflädt, so dass man sie dann ratio-
nalen Begründungsdiskursen entziehen und statt dessen eine »Logik
des Herzens« proklamieren könnte? Dann reduzierte sich das Zeug-
nis auf eine Wahrheit »für mich«, die zwar kommunikabel wäre, aber
ihre Grenze bereits am schulterzuckenden »für mich nicht« des Ge-
genübers erführe.

Dass dies nicht der Fall ist, dass das Zeugnis uns hier im Gegen-
teil auf »wissenschaftstheoretisch noch kaum hinreichend kartogra-
phierte[s] Gelände«42 führt, ist eine der aufregendsten Implikationen
des Ricœurschen Zeugnisbegriffs.43 Denn schaut man genauer auf
den forensischen Kontext des Zeugnisses, so zeigt sich: Einerseits ver-
steht das Zeugnis selbst sich zwingend als wahrheitsfähig. Sonst
könnte es nicht einen Teil eines Entscheidungsprozesses bilden, der
der Wahrheitsfindung dient. Zu diesem Entscheidungsprozess ver-
hält sich das Zeugnis aber andererseits nicht neutral. Es liefert nicht
nur eine Information, sondern es bezeugt »für« oder »gegen«. Und
schließlich kann als typisch für den Status des Zeugen gelten, dass er
nicht die Macht hat, das Bezeugte seinerseits im strengen Sinn zu
beweisen oder durchzusetzen. Der Einspruch bleibt immer möglich,
und er kann sich sowohl gegen die sachliche Richtigkeit des Zeugnis-
ses als auch gegen die Wahrhaftigkeit des Zeugen richten. Die Ver-
mittlungsposition des Zeugnisses ist also nicht nur eine zwischen der
bezeugten Situation und dem Empfänger des Zeugnisses, sondern
auch zwischen einem (Rechts-)Streit und seiner Entscheidung. Auf
diese Weise kann die Zeugnismetapher hinsichtlich der Frage nach
der Wahrheits- und Begründungsfähigkeit des Glaubens Aspekte in-
tegrieren, die sonst allzu häufig als propositionale Dimension einer-

84 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

42 J. Werbick, Gott kann etwas mit uns anfangen. Wider-Worte gegen eine mutlose
Verkündigung, Donauwörth 2006, S. 38.

43 Diese Implikation liegt zwar auf der Linie Ricœurschen Denkens, sie ist aber von
Ricœur selbst nicht ausgearbeitet worden, sondern findet sich bei Jürgen Werbick.
Vgl. ebd. S. 38–43.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seits, als biographische und Erfahrungskomponente andererseits un-
verbunden nebeneinander stehen.

3. Das eben Gesagte wird noch deutlicher, wenn wir die dritte
Dimension des Zeugnisses, seine Rückbindung an ein Geschehen, ge-
nauer betrachten. Zum einen bezeugt das Zeugnis so die Manifesta-
tion des Absoluten als Ineinsfall eines Ereignisses mit seiner Bedeu-
tung – exemplarisch in den biblischen Erzählungen vom Handeln
Gottes in der Geschichte. Zum anderen ist aber auch der Zeuge selbst
nicht nur an den Sinn, sondern auch an das Geschehen gebunden,
indem er beides in seiner ungetrennten Einheit bezeugt. Die Einheit
von Sinn und Ereignis im Objekt des Zeugnisses transponiert sich in
die unauflösbare Einheit von Bericht und Bekenntnis.44 Das Zeugnis
ist so in doppelter Weise an konkrete Geschichte gebunden, weshalb
es sich nicht auf die Refiguration einer Textwelt reduzieren lässt, wie
sie auch Symbol und Metapher eigen ist.45 Ein Gedicht kann im
strengen Sinn nicht bezeugen. Und diese Rückbindung an ein Ge-
schehen bleibt auch dann bestehen (wie Ricœur in seinen Überlegun-
gen zum neutestamentlichen Zeugnisbegriff herausgearbeitet hat),
wenn das Zeugnis nicht mehr vorrangig ein Augenzeugnis ist, son-
dern einen umfassenden Sinn bezeugt. Wird Offenbarung also mit
Hilfe der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche
Verankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar.

Diese zentrale Stellung der Geschichte hat ihrerseits weitere of-
fenbarungstheologische Folgen, die sichtbar werden, wenn man das
Verhältnis von »historischem Haftpunkt« und Sinnbezeugung einer-
seits und Unmittelbarkeit und Vermittlung im Zeugnisbegriff ande-
rerseits noch genauer in den Blick nimmt:

Zum einen beseitigt diese Fundamentalstruktur des Zeugnisses
– dass es zu interpretieren gibt und Interpretation fordert, aber selbst
keine Interpretation ist – die letzten Reste eines geheimen Unmittel-
barkeitsideals im Blick auf die Offenbarung: Was bezeugt wird, ist
auch nur im Zeugnis zugänglich und von ihm nicht abtrennbar.
Zum anderen erklärt die Schlüsselrolle, die der Interpretation hierbei
zukommt, warum die »Hermeneutik des Verdachts«46 niemals

Poetik des Glaubens A 85

Offenbarung denken?

44 Vgl. P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31 ff.
45 Vgl. P. Ricœur, »Hermeneutik der Offenbarung«, S. 75f., sowie »Reply to Le-

wis S. Mudge«, in: Essays on Biblical Interpretation, S. 41–45.
46 Vgl. hierzu grundlegend P. Ricœur, Die Interpretation. Ein Versuch über Freud,

4. Aufl., Frankfurt 1999.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


grundsätzlich ausgeschlossen werden kann: Der Verdacht ist ja gera-
dezu der natürliche Gegner der Bezeugung, deren Struktur die Über-
führung in endgültig sicheres Wissen verhindert: »Verglichen mit
dem Ideal der Wissenschaftlichkeit […] scheint die Hermeneutik
des Zeugnisses mit Relativität befleckt. Es gibt keine apodiktische
Antwort auf die ununterbrochen neu erstehende Frage: Wie kann
man sich dessen versichern, dass die Bejahung nicht willkürlich, dass
Gott nicht konstruiert, geradezu gewählt ist ausgehend von be-
stimmten Zeugnissen, die andere bezweifeln könnten, weil es eben
kein Ereignis gibt, das von der Idee getrennt werden könnte, die ihm
seinen Sinn gibt, und einen Sinn, der das Ereignis selbst überschrei-
tet?«47

Der Zeugnisbegriff fasst damit präzise, dass es auf der einen Sei-
te keine Möglichkeit eines streng wissenschaftlichen Nachweises
gibt, sondern sich das Zeugnis in der Spannung von Bezeugung und
Bestreitung bewegt, auf der anderen Seite damit an der prinzipiellen
Wahrheitsfähigkeit dessen, was der Zeuge bezeugt, nicht gerüttelt
wird.

V.

Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken
Paul Ricœurs

Im Durchgang durch diesen vergleichsweise kleinen, aber für Theo-
logen außerordentlich bedeutsamen Ausschnitt aus dem Ricœur-
schen Werk sollte zweierlei sichtbar werden:

1. Ricœurs Überlegungen zur Polyphonie der biblischen Offen-
barung und ihrer systematischen Bedeutung bieten eine Denk- und
Darstellungsmöglichkeit für die grundlegende Vermitteltheit von
Offenbarung. Insofern man diese Bewegung der Vermittlung nicht
von ihrem Inhalt ablösen kann, müssen alle Denkformen, die eine
saubere Scheidung zwischen »Kern« und »Schale«, dem »Wesentli-
chen« und seiner »Einkleidung« versuchen, fragwürdig erscheinen.
Und mit dem Ideal eines unmittelbaren Zugangs verabschiedet Ri-
cœur zugleich auch dasjenige einer begrifflichen Eindeutigkeit, die

86 Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

Veronika Hoffmann

47 P. Ricœur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 37.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Konflikt der Interpretation endgültig auflösen könnte. In einem
Ausgriff auf größere Zusammenhänge seines Werkes ließe sich zei-
gen, dass Ricœur unseren Zugang zur Welt, zum anderen, zu uns
selbst und zum Göttlichen immer als einen vermittelten versteht
und so nicht nur dieser kleine Ausschnitt, sondern die Grundstruktur
seines gesamten Werkes in dieser Hinsicht offenbarungstheologische
Relevanz besitzt.48

2. In einer Argumentation »mit Ricœur gegen Ricœur« ist ge-
gen die Gefahr einer Verkürzung von Offenbarung auf eine »be-
wohnbare Welt« das Konzept des Zeugnisses in Anschlag zu bringen
– als Leitmetapher nicht für die so genannte »Weitergabe« der Of-
fenbarung, sondern für diese selbst. Mit ihrer Hilfe lässt sich nicht
nur die fundamentale Bindung der Offenbarung an ein geschicht-
liches Ereignis neu konzipieren, wobei das Zeugnis in seiner berich-
tend-bekennenden Doppelstruktur die Gestalt der Offenbarung als
Ineinsfall von Ereignis und Bedeutung abbildet und der aufgrund
der Flüchtigkeit beider Verbindungen notwendige Ort der Interpre-
tation sichtbar wird. Die Zugehörigkeit des Zeugnisses zum Kontext
des Gerichtsverfahrens macht es auch möglich, propositionale und
biographisch-erfahrungsorientierte Aspekte hinsichtlich der Frage
der Glaubensbegründung zu integrieren.

Poetik des Glaubens A 87

Offenbarung denken?

48 Vgl. hierzu V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricœurs Philosophie als
Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


© Verlag Karl Alber in der Verlag Herder GmbH, Freiburg / München 2014

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Die Polyphonie der biblischen Offenbarung
	II. Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungsbegriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«
	III. Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses
	IV. Das Zeugnis der Offenbarung
	V. Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken Paul Ricœurs

