Offenbarung denken?

Paul Ricceurs Begriff des Zeugnisses

Veronika Hoffmann

Das Fragezeichen in der Titelformulierung mag zunichst verwun-
dern. Es scheint kaum fraglich zu sein, dass man mit Ricceur Offen-
barung denken kann, hat er selbst doch nicht nur immer wieder auf
die biblische Offenbarung Bezug genommen, sondern auch einen
groflen Aufsatz verfasst, in dem der Begriff der »Offenbarung« sogar
im Zentrum steht: »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«!.

Nun kann man vermuten, dass sich hinter dem Fragezeichen im
Titel die Vorsicht der Theologin verbirgt, die, ganz im Sinne Ricceurs,
die Grenze zwischen Philosophie und (Offenbarungs-)Theologie
nicht vorschnell {iberspringen, sondern achten will. Und diese Ver-
mutung ist durchaus berechtigt: Der philosophisch-theologische
Grenzverkehr ist mit methodischer Sorgfalt zu betreiben, und dies
zum Wohle beider Seiten. Aus Sicht der Theologie ist »Offen-
barung« ein Zentralbegriff genuin theologischer Natur, der sich nicht
aus denkerischen Mitteln allein entfalten lisst, sondern letztlich aus
dem Hoéren des Wortes stammt. Und es hiefle Ricceur in die von thm
selbst so vehement abgelehnte Ecke eines »Krypto-Theologen« drin-
gen?, unterstellte man ihm, er lieferte der Theologie einen gewisser-
mafSen »schliisselfertigen« — um nicht zu sagen: mundgerechten —
Offenbarungsbegriff.

Die Vorsicht, die sich im Fragezeichen andeutet, hat aber noch
einen weiteren, gewichtigeren Grund. Um im Bild des Grenzverkehrs
zu bleiben: Die folgenden Ausfithrungen sind von der Vermutung
geleitet, dass zwar der Grenziibertritt von Ricceurs Philosophie in
die Theologie nicht nur méglich, sondern auch fiir die Offenbarungs-
theologie sehr fruchtbar ist, dass aber Ricceurs Ausfiihrungen in

! P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarunge«, in: An den Grenzen der
Hermeneutik. Philosophische Reflexionen iiber die Religion, Freiburg 2008,
S. 41-83.

2 P. Ricceur, Das Selbst als ein Anderer, Miinchen 1996, S. 36; vgl. auch »Reply to
David Stewart, in: L. E. Hahn (Hg.), The Philosophy of Paul Ricceur, Chicago
1996, S. 443-449, hier S. 449.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

67


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

68

Veronika Hoffmann

»Hermeneutik der Idee der Offenbarung« fiir sich genommen letzt-
lich nicht den idealen Ort fiir diesen Ubertritt darstellen. Wohl gilt es
in einem ersten Schritt, den Uberlegungen dieses Textes zu folgen
und ihre Relevanz fiir ein theologisches Konzept von Offenbarung
zu erheben. Dabei wird jedoch auch zutage treten, dass Ricceurs Vor-
gehen aus Sicht der Theologie mit grundlegenden Schwierigkeiten
behaftet ist — Schwierigkeiten, so die zweite leitende Vermutung,
die einerseits Ricceurs Anniherung an das Konzept der Offenbarung
im engeren Sinn durchgingig bestimmen, mit denen sich jedoch an-
dererseits unter Riickgriff auf Uberlegungen Ricceurs an einem an-
deren Ort konstruktiv umgehen lisst. Gewissermaflen in Anwen-
dung von Ricceurs texthermeneutischen Grundprinzipien auf sein
eigenes Werk soll so gezeigt werden, dass mit dessen Hilfe ein Kon-
zept von Offenbarung gewonnen werden kann, das fiir die Theologie
aufschlussreicher und anschlussfihiger ist als die Uberlegungen, die
der Autor Ricceur explizit unter dem Begriff der »Offenbarung« vor-
gelegt hat.

Damit ergibt sich der Gang der weiteren Uberlegungen wie
folgt: Zunichst wird der Gedankengang von »Hermeneutik der Idee
der Offenbarung« vorgestellt (I.). In einem zweiten Schritt ist so-
dann die angedeutete theologische Unterbestimmtheit des entwickel-
ten Offenbarungsbegriffs genauer zu erheben (I1.). Schlieflich wird
in einem dritten Schritt skizziert, mit Hilfe welcher weiteren Mittel
aus Ricceurs Denken (III.) Offenbarung theologisch anschlussfahiger
konzipiert werden kénnte (IV.). Dieser Vorschlag beansprucht dabei
weniger Originalitit als Sachgerechtheit.

Die Polyphonie der biblischen Offenbarung

Die weiter oben verwendete Metapher vom kontrollierten Grenzver-
kehr ist bekanntlich fiir Ricceurs Verhiltnis zur Theologie als Diszip-
lin seinem eigenen Selbstverstindnis gemif3 nicht zutreffend: Ri-
ceeur iberquert die Grenze zur Theologie als wissenschaftlicher
Disziplin nie, schon aus Respekt vor der Expertise anderer nicht.
Wohl gibt es — insbesondere kleinere — Aufsétze von ihm, in denen
er ausdriicklich vom Boden des jiidisch-christlichen Glaubens aus

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

denkt. »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« ist diesem Genre
jedoch nicht zuzurechnen, sondern gehort zu denjenigen Texten, die
vom Konzept der » Annidherung« geleitet sind, bei dem der Philosoph
zwar vom biblischen Wort ausgeht, aber sich dennoch »in der Auto-
nomie des sich selbst verantwortlichen Denkens«®> bewegt. Diese
deutliche Unterscheidung von im engeren Sinn theologischem und
philosophischem Zugangsweg zum selben Problem wiederholt Ri-
cceur auch in der Diskussion um »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung«: »Ich betone, dass ich mitnichten eine Theologie der Offen-
barung entwerfen wollte, sondern eine Philosophie der Offenbarung.
Das soll heiSen, dass ich als Horer eines Wortes, das fiir mich eine
Quelle ist, die Anniherung dieses Wortes an die Moglichkeiten ver-
sucht habe, die einer Philosophie zugehoren, die kein geoffenbartes
Element in sich tragt.«*

Seine Uberlegungen im Bereich biblischer Hermeneutik will Ri-
ceeur deshalb ausdriicklich nicht als apologetische Arbeit der Philoso-
phie fiir die Theologie verstanden wissen: »Wenn Gott durch die Pro-
pheten spricht, hat die Philosophie nicht sein Wort zu rechtfertigen,
sondern den Horizont der Bedeutsamkeit aufzuspannen, in dem es
verstanden werden kann.«® Folgerichtig liest er die Bibel mit den
Mitteln seiner philosophischen Hermeneutik und entfaltet auf die-
sem Hintergrund zunichst einen »nicht-biblischen«, »nicht-religio-

3 P. Ricceur, »Die Freiheit im Licht der Hoffnung, in: Hermeneutik und Struktura-
lismus. Der Konflikt der Interpretationen I, Miinchen 1973, S.199-226, hier
S. 200. Dies diirfte sachlich identisch sein mit dem, was er spiter als »Uberkreu-
zung« der Diskurse bezeichnet hat, die, trotz des auf den ersten Blick verwirren-
den Begriffs, keine Vermischung meint, sondern eine produktive Anniherung der
Diskurse aneinander oder Anleihe beieinander: »Ich bestehe auf der Uberkreu-
zung. Ja, man kann religiose Texte einer philosophischen Lektiire unterziehen.
Das Buch Hiob zum Beispiel kann Stoff fiir eine philosophische Reflexion iiber
das Bose liefern. Das Hohelied kann Anstofs fiir eine Meditation iiber das Verhilt-
nis zwischen Erotik und Néchstenliebe geben. Wir kénnen einen Vergleich zwi-
schen den Gesetzen Moses’ und dem Kantschen Imperativ machen. Uberkreuzte
Lektiiren konnen also in beide Richtungen gemacht werden.« P. Ricceur, »Der
Philosoph und sein Glaube«, Interview mit Yvanka B. Raynova, in: Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 52 (2004) S. 85-112, hier S. 101. Hervorhebung im
Original. Vgl. auch ebd., S. 104, sowie Ricceurs ausdriicklichen Hinweis auf seine
»Furcht vor der Vermischungg, ebd., S. 105.

P. Ricceur u.a., »Discussion d’ensemble«, in: La Révélation, Bruxelles 1977,
S. 207-236, hier S. 228.

5 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarungs, S. 63.

IS

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

69


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

70

Veronika Hoffmann

sen«® Offenbarungsbegriff: Insofern sie einen neuen Zugang zur
Wirklichkeit erdéffnen, eignet allen poetischen Texten eine im wei-
teren Sinn revelatorische Dimension. Denn mit Hilfe ihrer Referen-
tialitat zweiter Ordnung 6ffnen sie uns die Augen dafiir, dass unsere
Welt mehr umfasst als nur das, was in der tblichen Sprache der
Deskription von Objekten erreichbar ist. Auf diese Weise stellt die
dichterische Rede »die Reduktion der referentiellen Funktion auf die
beschreibende Rede in Frage und offnet das Feld fiir eine nicht-de-
skriptive Beziehung zur Welt«”.

Dass Ricceur die biblischen Texte mit Hilfe der Kategorien sei-
ner Texthermeneutik interpretiert, hat des Weiteren zur Folge, dass
sich die Interpretation zunichst und vorrangig auf die Entfaltung der
»Sache des Textes« richtet. Im vorliegenden Zusammenhang heifdt
das vor allem, dass »Offenbarung« keine Kategorie darstellen kann,
die riickwirtsgewandt die Autoritit der Bibel aus der Besonderheit
ihrer Entstehung ableitete, sondern die Welt betrifft, welche die Bibel
vor sich entwirft.® Deshalb muss man sich Ricceur zufolge auch von
allzu psychologisierenden Vorstellungen der Inspiration freimachen,
die wiederum den Begriff nach riickwirts, zu seinen Entstehungs-
bedingungen, wenden.

Was nun die biblischen Texte innerhalb des Feldes der Literatur
in besonderer Weise als religiose Texte auszeichnet, ist die Nennung
Gottes, und zwar in ihrer spezifischen Form. Sie sprechen von Gott
namlich in einer unhintergehbar polyphonen Weise: »Die Nennung
Gottes in den urspriinglichen Ausdrucksgestalten des Glaubens ge-

¢ Ebd., S. 68. Vgl. auch P. Ricceur, »Gott nennen, in: B. Casper (Hg.), Gott nennen.
Phinomenologische Zugiinge, Freiburg 1981, S. 45-79, hier S. 55f.

P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 55.

Vgl. P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« S. 64-70. Vgl. auch
P. Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutike, in: P. Ricceur und
E. Jiingel (Hg.), Metapher. Zur Hermeneutik religioser Sprache, Sonderheft
Evangelische Theologie, Miinchen 1974, S. 24—45, hier S. 40: »Wenn man die Bi-
bel offenbart nennen will, so muss das von der >Sache< her gesagt sein, die sie sagt,
von dem neuen Sein, das sie entfaltet. Ich wiirde es wagen, die Bibel offenbart zu
nennen, insofern das neue Sein, von dem sie redet, fiir die Welt, fiir die gesamte
Wirklichkeit einschliefSlich meiner Existenz und meiner Geschichte offenbarend
ist. Anders gesagt: soll der Begriff der Offenbarung einen Sinn haben, dann als
Merkmal der biblischen Welt.« Hervorhebungen im Original. Zum dahinterste-
henden hermeneutischen Grundkonzept Ricceurs vgl. zum Beispiel P. Ricceur, In-
terpretation Theory. Discourse and the Surplus of Meaning, Texas 1976, und
P. Ricoeur, Du texte a 'action. Essais d’herméneutiqu@ 11, Paris 1986.

N

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

schieht nicht einfach, sondern vielfiltig. Oder vielmehr: sie ist nicht
einstimmig, sondern vielstimmig. Die urspriinglichen Ausdrucks-
gestalten des Glaubens sind komplexe, so unterschiedliche Redefor-
men wie Erzdhlungen, Prophetien, Gesetze, Sprichworter, Gebete,
Hymnen, liturgische Formeln, sapientiale Schriften. Alle diese Rede-
formen zusammen nennen Gott. Aber sie nennen ihn auf verschie-
dene Weise.«’

Entscheidend ist hierbei, dass erstens die Verbindung zwischen
Inhalt und Form in jeder dieser Redeformen keine zufillige ist. Es
wird nicht immer dieselbe Aussage in jeweils anderer Form getrof-
fen, sondern diese Nennungen Gottes sind durchaus auch inhaltlich
sehr verschieden. Zweitens sind nicht nur diese in sich, sondern auch
die zwischen den disparaten Gott-Nennungen entstehenden Span-
nungen von theologischer Bedeutung.' Nur unter Missachtung die-
ser grundsitzlichen Polyphonie und ihrer kreativen Spannungen
konnte man die Vorstellung von Offenbarung auf eine dieser Stim-
men verengen, und nur wenn man die Sprengkraft der Polyphonie
im Blick behilt, entgeht man moglichen Idolisierungen des Gottes-
begriffs. Am deutlichsten zeigt sich dieser besondere Status der bib-
lischen Gottesrede in den »Grenz-Ausdriicken«!! von Paradox, Hy-
perbel und den Reich Gottes-Gleichnissen, wo bestimmte literarische
Formen zugleich angewandt und so an ihre Grenzen getrieben wer-
den, dass sie auf jenen Gott verweisen, der genannt werden soll und
doch nie addquat bezeichnet werden kann.

Die Besonderheit der Bibel besteht folglich in Ricceurs Ver-
stindnis nicht darin, dass sie unter irgendeiner Riicksicht kein litera-
rischer Text wire, sondern im Uberschuss'? dieser polyphonen Got-

° P. Ricceur, »Gott nennen, S. 59. Im Blick auf die Passionserzihlung des Markus-

evangeliums hat Ricceur diese intrinsische Verbindung von narrativer Form und

theologischer Aussage als eine bewusste Strategie bezeichnet. Vgl. »Le récit inter-

prétatif. Exégese et théologie dans les récits de la Passion, in: Recherches de sci-

ence religieuse 73 (1985) S. 17-38.

»Nicht nur fithrt jede Diskursform zu einer eigenen Gestalt von Glaubens-

bekenntnis, die Konfrontation zwischen diesen Diskursformen fithrt auch inner-

halb des Glaubensbekenntnisses selbst zu Spannungen und Kontrasten, die theo-

logisch von Bedeutung sind.«: P. Ricceur, »Philosophy and Religious Language«,

in: Journal of religion 54 (1974) S. 71-85, hier S. 76.

11 P. Ricceur, »Stellung und Funktion der Metapher in der biblischen Sprachex, in:
P. Ricceur und E. Jiingel, Metapher, S. 45-70, hier S. 65. Vgl. hierzu grundlegend
P. Ricceur, »Biblical Hermeneutics«, in: Semeia 4 (1975) S. 27-148.

12 Vgl. J. Fodor, Christian Hermeneutics. Paul Ricceur and the Refiguring of Theol-
ogy, Oxford 1995, S. 241.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

71


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

72

Veronika Hoffmann

tesnennungen: »Es zeigt sich jetzt, in welchem Sinne die biblische
Hermeneutik zugleich ein einzelner Fall der [...] allgemeinen Her-
meneutik und ein einzigartiges Phanomen ist. Sie ist ein einzelner
Fall, weil das neue Sein, von dem die Bibel spricht, nur in der Welt
dieses Textes zu suchen ist, der ein Text unter anderen ist. Sie ist ein
einzigartiger Fall, weil alle Einzelreden auf einen Namen bezogen
sind, der Schnittpunkt und Maf3 der Unvollkommenheit aller unserer
Rede von Gott ist, und weil dieser Name mit dem Sinn-Ereignis, das
als Auferstehung gepredigt wird, unldslich verbunden ist.«

Fiir die Offenbarungstheologie ergeben sich aus diesen Uberle-
gungen wertvolle Hinweise. Denn Ricceur skizziert hier eine Vorstel-
lung von Offenbarung, die diese nicht nur in vielgestaltiger Weise
vermittelt denkt, sondern diese Vermittlung auch positiv konnotiert;
anders gesagt: Er ist nicht nur von der [llusion einer Offenbarung
weit entfernt, die ohne jede Form von Vermittlung auskéme, er ori-
entiert sich auch nicht an einem Unmittelbarkeitsideal, das Vermitt-
lung als einen sekunddren Vorgang betrachtet, der zwar nétig ist,
aber immer die Gefahr mit sich bringt, ihr »Wesen« zu verfalschen.
»Wenn die Formen des religiosen Diskurses derart ausgeprigt sind,
kann der Begriff der Offenbarung nicht mehr in der einheitlichen
und buchstiblich monotonen Weise formuliert werden, die man an-
nimmt, wenn man von der biblischen Offenbarung spricht.«'*

Die Polyphonie der biblischen Genera, die sich nicht zu einem
einzigen, schliissigen System zusammenschliefSen lassen, macht die
konstitutive Bedeutung der Vermittlung fiir die Offenbarung selbst
offensichtlich. Ein solcher Vermittlungsprozess kann nicht »subtra-
hiert« werden, um irgendwelche »reinen Inhalte« freizulegen, und

13 P, Ricceur, »Philosophische und theologische Hermeneutik«, S.42f. Hervor-
hebung im Original, Ubers. modifiziert. Vgl. auch P. Ricceur, »The Self in the
Mirror of the Scriptures, in: D. E. Aune und J. McCarthy (Hg.), The Whole and
Divided Self, New York 1997, S.201-220; »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung, S. 70; J. Fodor, Christian Hermeneutics, S. 240£f. Ricceur geht in diesem
Zusammenhang auf das Stichwort des »Sinn-Ereignisses der Auferstehung« nicht
weiter ein. Vgl. dazu jedoch »Hermeneutik der Idee der Offenbarungx, S. 78.

14 Ebd. S. 58. Hervorhebung im Original. In einem spiten Interviewband dufert Ri-
cceur wie zusammenfassend im Blick auf seine »Lectures et méditations bibli-
ques«: »Ich habe mich auf meinem Weg sehr gegen das Wort Erfahrung gewehrt,
weil ich der Unmittelbarkeit, dem Gefiihlserguss, dem Intuitionismus misstraute:
Ich habe im Gegenteil immer die Vermittlung durch Sprache und Schrift favori-
siert«: P. Ricoeur, La critique et la conviction. Entretien avec Francois Azouvi et
Marc de Launay, Paris 1995, S. 2111

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

entgeht damit allen Schwierigkeiten, die ein Denken in Kategorien
von »Kern« und »Schale« nach sich zieht.

Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungs-
begriffs in »"Hermeneutik der Idee der Offenbarung«

Diese Ergebnisse sind von grofler Bedeutung und sollen im Weiteren
auch festgehalten werden. Ein Versuch, von Ricoeurs biblisch-poly-
phonem Offenbarungsbegriff aus konsequent offenbarungstheo-
logisch zu arbeiten, miisste aber mit mehreren Unterbestimmtheiten
zu Rande kommen, die Ricceurs Uberlegungen aus theologischer
Sicht enthalten:

Eine erste solche Unterbestimmtheit ergibt sich im Kontext der
Uberlegungen zum Status der biblischen Texte als Literatur, der ja
nirgendwo aufler Kraft gesetzt wird. Diese Lesart ermoglicht es Ri-
cceur einerseits, der Bibel eine Referentialitit zuzuschreiben, die der
Referentialitit fiktionaler Texte homolog ist und die er in religiosem
Zusammenhang gerne als »Manifestations-Wahrheit« im Unter-
schied zu » Adéquations-Wahrheit« bezeichnet.’” Die damit verbun-
dene Moglichkeit, das Problem der Wahrheitsfahigkeit des christli-
chen Offenbarungsanspruchs von der Ebene rein propositionaler
Uberlegungen in einen gréferen Kontext zu transferieren, ist sicher
grundsitzlich zu begriiflen. Die Pauschalitit dieser Zuschreibung auf
die Bibel insgesamt ist jedoch so iiberraschend wie problematisch.
Denn sie bedeutet, dass Ricceur im Blick auf die Referenzfrage auf
seine eigene Differenzierung nicht zuriickkommt, die er hinsichtlich
der Offenbarungsstruktur der verschiedenen biblischen Textgattun-
gen herausgearbeitet hatte.'¢ Es scheint hier, als betrachte Ricoeur die
gesamte Bibel wie einen fiktionalen Text, dessen Referenz, ebenso
wie zum Beispiel die der griechischen Tragddie, ausschliefilich als

15 P. Ricceur, »Gott nennenc, S. 56; vgl. zum Beispiel auch »Philosophy and Religio-
us Languagex, S. 36.

16 Daran dndert sich m. E. auch nichts, wenn man seinen spiter dem Referenzbegriff
vorgezogenen Begriff der Refiguration hier eintrégt. Zu dieser Umstellung vgl.
P. Ricceur, Zeit und Erzidhlung I11. Die erziihlte Zeit, Miinchen 1991.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

73


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

74

Veronika Hoffmann

eine »nicht ostensive« zu verstehen wire.”” Was — im Sinne seiner
eigenen Mytheninterpretation — mit Blick etwa auf die ersten Kapitel
der Genesis durchaus einleuchten kann, erscheint insbesondere hin-
sichtlich der Evangelien ausgesprochen problematisch: Ist auch Jesus
in Ricceurs Augen eine »heuristische Fiktion«8?

Diese Problematik ist in der Literatur bereits wiederholt dis-
kutiert worden' und sie soll hier hintangestellt werden zugunsten
einer zweiten, die fiir die vorliegende Fragestellung von erheblich
groferer Bedeutung ist: Ebenso wenig, wie sich Glauben von Inter-
pretation trennen ldsst, ist die Vorstellung der Offenbarung bei Ri-
ceeur anders erreichbar als {iber die langen Wege der Interpretation.?
Ricoeur behauptet dabei keineswegs, dass diese Kette der Interpreta-
tionen, wenn man sie in Richtung auf ihren Anfang zuriickverfolgte,
sich schliefSlich im Nichts oder in eine riesige Tautologie aufloste.
Sondern er verweist, wie wir sahen, auf den mit dem Wort »Gott«
bezeichneten Ziel- und Fluchtpunkt, den nicht-hermeneutischen Ur-
sprung dieser Interpretationsreihen. Aber dieser Ursprung bleibt
prinzipiell unerreichbar: Wir sind immer schon als Glieder in diese
Kette der Interpretationen eingereiht, ohne die Moglichkeit eines
Riickgangs bis zu ihrem Anfangspunkt zu haben. Auch dies ist, liest
man Ricceurs Offenbarungskonzept philosophisch, nicht iiber-

17 Vgl. P. Ricceur, »Die Metapher und das Hauptproblem der Hermeneutik, in:
A. Haverkamp (Hg.), Theorie der Metapher, Darmstadt 1996, S. 356375, S. 373 1.
Ahnlich wie hinsichtlich der griechischen Tragodie heif$t dies freilich auch fiir die
Bibel nicht, dass sie nicht eine dem einzelnen Rezipienten vorgingige Autoritit
beanspruchen konnte, indem sie etwas zeigt, was er allein von sich aus nicht hitte
finden kénnen. So kann Ricceur, ausdriicklich religionsphilosophisch sprechend,
sagen: »Statt von Offenbarung wiirde ich lieber von einer Situation sprechen, in
der man sich auf ein konstituierendes Imaginires bezieht mit Hilfe der Ressour-
cen der religiosen Sprache, abwechselnd narrativ, legislativ, hymnisch und viel-
leicht vor allem weisheitlich.« P. Ricceur, La critique et la conviction, S. 225. Vgl.
auch die folgende Erklirung Ricceurs, warum er den Begriff der »Offenbarung«
eher vermeidet: Ebd., S. 225-228.

Vgl. zum Begriff P. Ricceur, »L'imagination dans le discours et dans l'action«, in:
Du texte a 'action, S. 237-262, hier S. 245 ff.

19 Vgl. S. Orth, »Kriteriologie des Gottlichen — Hermeneutik der Zeugnisse. Paul
Ricceur, Jean Nabert und die fundamentaltheologische Diskussion, in: J. Valentin
und S. Wendel (Hg.), Unbedingtes Verstehen?! Fundamentaltheologie zwischen
Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg 2001, S. 81-91, S. 90{. sowie die
Kritik von K. J. Vanhoozer, Biblical Narrative in the Philosophy of Paul Ricceur. A
Study in Hermeneutics and Theology, Cambridge 1990.

Vgl. P. Ricceur, »Phanomenologie der Religion, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 85-94, S. 93.

20

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

raschend; man konnte im Gegenteil den Verdacht hegen, dass eine
Philosophie, die diesen Ausgangspunkt erreichte, notwendig in
Theologie umschliige. Umgekehrt bleibt aber doch die Frage be-
stehen, ob eine Offenbarungstheologie auf der Grundlage eines phi-
losophischen Konzeptes, das die Abwesenheit des »initium«* so
stark denkt, iberhaupt moglich ist; und ob folglich ein Versuch, Ri-
ceeur auf dieser Linie theologisch weiterzudenken, fideistischen oder
relativistischen Kurzschliissen entgehen kionnte.

Das Problem lasst sich auch mit Hilfe topologischer Metaphorik
formulieren: Die Bibel weist in Ricceurs Lesart in doppelter Weise
tber sich hinaus: Als ein literarischer Text unter anderen verweist
sie nach »vorne«, insofern sie eine Welt entwirft. Als ein herme-
neutisch einzigartiger Fall verweist sie mit Hilfe der polyphonen
Nennungen Gottes, der der angestrebte, aber immer unerreichbare
Fluchtpunkt bleibt, zusitzlich auch nach »oben«, in eine AufSer-
textualitit, die nach ihrer Selbstauskunft nicht einfach in einer dem
Leser verfiigbaren »bewohnbaren Welt« besteht. Die theologisch un-
verzichtbare Bewegung, die fehlt, ist ein Verweis gewissermaflen
nach »hinten«. Dabei erweist sich die Alternativstellung von »his-
torischer Referenz« und »reiner Fiktion« als nicht hinreichend prizi-
se. Denn diese Frage nach dem Ursprung ist nicht im Sinn einer
Riickfrage nach dem »historischen Jesus« zu verstehen??, sondern
als offenbarungstheologische Frage nach dem Ursprung der Zeugnis-
se von Jesus als dem Christus im Sinn eines Geschehens, das Gottes
Anwesenheit in der Geschichte bedeutet. Diese Fragerichtung bleibt
bei Ricceur ausgeklammert, insofern er so gut wie nie hinter die Ebe-
ne der Zeugnistexte zuriickgeht und sich damit immer schon im Be-
reich der Interpretation befindet.

Die entscheidende Frage lautet also, ob es fiir das Kerygma einen
mehr als arbitriren Anstof§ gibt, ein initium, das nicht vollig hinter
der Interpretation des Bibeltextes verschwindet. Ricceur hat fiir diese
Frage selbst eine Losungsmoglichkeit zumindest anfanghaft ent-
wickelt, und zwar in einem Entwurf, der trotz der enormen Bedeu-

21 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, in: An den Grenzen der Herme-
neutik, S. 7-40, S. 31. Hervorhebung im Original.

22 Zu dieser Debatte im Blick auf Ricoeurs Werk vgl. wiederum K. J. Vanhoozer, Bi-
blical narrative, sowie S. Orth, Das verwundete Cogito und die Offenbarung. Von
Paul Ricceur und Jean Nabert zu einem Modell fundamentaler Theologie, Frei-
burg 1999, S. 401-404. Vgl. auch den Beitrag von Stefan Orth in diesem Band.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

75


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76

Veronika Hoffmann

tung, die einige Rezipienten ihm beimessen,? in seinem Gesamt-
werk wenig hervorgetreten ist, aber exakt unsere Problematik auf-
greift: demjenigen des Zeugnisses.

Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses

In »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, dem einzigen Text, in dem
Ricoeur das Konzept des Zeugnisses ausfiihrlich durchgearbeitet und
seine Relevanz deutlich herausgestellt hat?*, beginnt er seine Uberle-
gungen mit einer Semantik des philosophischen Zeugnisbegriffs ent-
lang dreier Bedeutungsebenen, die er dem allgemeinsprachlichen Ge-
brauch entnimmt:

Erstens hat das Zeugnis eine »quasi-empirische«? Dimension:

2 Vgl. zum Beispiel S. Orth, »Kriteriologie des Gottlichen — Hermeneutik der Zeug-

2

2.

4

<

nisse«; L. S. Mudge, »Paul Ricceur on Biblical Interpretation«, in: P. Ricceur, Es-
says on Biblical Interpretation, Philadelphia 1980, S. 1-40.

Zwar hat Ricceur auch spiter immer mal wieder die Zeugniskategorie aufgegrif-
fen, dabei aber m. W. nie wieder eindeutig auf »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
zuriickverwiesen; insbesondere ist der in Emmanuel Levinas, penseur du témoi-
gnage (in: P. Ricceur, Lectures 3. Aux frontiéres de la philosophie, Paris 1994,
S. 83-105) in Auseinandersetzung mit Martin Heidegger, Jean Nabert und Em-
manuel Levinas entwickelte Zeugnisbegriff mit dem vorliegenden nicht de-
ckungsgleich. In Das Selbst als ein Anderer hat Jean Greisch sorgfaltig mit »Be-
zeugungg, nicht »Zeugnis« iibersetzt, was im Franzosischen »attestation, nicht
»témoignage« ist. Ricoeur hat die Sachdifferenz an anderer Stelle so verdeutlicht:
»Ich bevorzuge heute den Begriff Bezeugung fiir die Sicherheit und Zuversicht,
die ich meiner Fahigkeit zum Handeln (indem ich rede, handle, erzihle, meine
Verantwortung auf mich nehme) zuordne. Das genaue Gegenteil der Bezeugung
ist der Verdacht [...] Ich reserviere den Begriff Zeugnis fiir die Anerkennung, die
einem anderen entgegengebracht wird, der in meinen Augen das Ideal eines guten
Lebens verkérpert und exemplifiziert.«: P. Ricceur, »Une réponse de Paul Ri-
ceeur«, in: M. Joy (Hg.). Paul Ricceur and Narrative. Context and Contestation,
Calgary 1997, S. XLV-L, S. XLVIIIL. Hervorhebungen im Original. Zu einer mog-
lichen Verhiltnisbestimmung der beiden Begriffe vgl. J. Greisch, » Testimony and
attestationg, in: R. Kearney (Hg.), Philosophy and Social Criticism Special Issue:
Ricceur at 80. Essays on the Hermeneutics of Action, London 1995, S. 81-98.
»Quasi empirique«: P. Ricceur »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 11. Der Be-
griff, wie auch die folgenden, wird im Deutschen mit Bindestrich verwendet, um
die Adjektivstellung von »quasi« anzuzeigen.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. -@



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

Jemand bezeugt, was er gesehen oder gehort hat, und wird damit zum
Augen- oder Ohrenzeugen. »Quasi-empirisch« ist diese Dimension
deshalb, weil das Zeugnis nicht das Geschehen selbst, sondern den Be-
richt dariiber darstellt. Dadurch entsteht eine spezifische Beziehung
zwischen dem, der bezeugt, und dem, der das Zeugnis hort. Diese Be-
ziehung markiert nicht nur eine Verschiebung vom Sehen zum Ho-
ren, sie verweist auch bereits auf die zweite Dimension des Zeugnisses.

Denn zum Zeugnis gehort zweitens ein »quasi-juridischer«
Aspekt, insofern es im Dienst der Urteilsbildung steht. Den klassi-
schen Kontext fiir das Zeugnis bildet das Gerichtsverfahren, und
auch fiir Verwendungen des Begriffs auflerhalb dieses Zusammen-
hangs dient dieses als Vorlage: Wir sind nur dort gefordert, Zeugnis
abzulegen, wo es einen Streit gibt. Das Zeugnis ist deswegen nicht
einfach beschreibender, sondern auch zuschreibender Natur, und es
kann immer auch eine Ablehnung dieser Zuschreibung, eine Vertei-
digung der angegriffenen Position geben. So ist das Zeugnis Teil
einer Argumentation, die in der Mitte zwischen Diskussion und Ent-
scheidung liegt. Wir treffen dabei auf eine typische »Auferlich-
keit«26 des Zeugnisses gegeniiber dem Urteilsprozess, insofern dieser
Prozess von Ereignissen abhingt, die ein anderer gesehen hat. Und
deshalb hingt einiges nicht nur vom Inhalt des Zeugnisses, sondern
auch von der Qualitit des Zeugen ab.

Damit wire die dritte Bedeutungsebene erreicht, die man als die
»quasi-martyrologische«? bezeichnen kann und die sich auf das Ver-
hiltnis zwischen dem Zeugen und seinem Akt bezieht. Ein falsches
Zeugnis ist kein Irrtum, sondern »eine Liige im Herzen des Zeu-
gen«®®, und es ist so fatal, dass alle moralischen Kodizes es weit oben
auf der Verbotsliste fithren. Umgekehrt hangt die Glaubwiirdigkeit
eines Zeugen nicht einfach an der Exaktheit seiner Beschreibung.
Glaubwiirdig ist vielmehr der, der nicht nur etwas bezeugt, sondern
wirklich iiberzeugt ist — im duflersten Fall bereit, fiir sein Zeugnis zu
leiden und zu sterben (damit ein » Mértyrer« im prazisen Wortsinn).

Nach diesen philosophisch-semantischen Vorklirungen beob-
achtet Ricoeur in einem zweiten Schritt, wie das Konzept des Zeug-

%6 Vgl. ebd., S. 151.

%7 Ricceur selbst hat der dritten Zeugnisdimension keine den anderen beiden ent-
sprechende griffige Bezeichnung gegeben. Die Etikettierung als »quasi-martyro-
logisch« iibernehme ich von Dan R. Stiver; vgl. D. R. Stiver, Theology after Ri-
cceur. New Directions in Hermeneutical Theology, Westminster 2001, S. 197.

28 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 16.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

77


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78

Veronika Hoffmann

nisses bei seiner Transposition in den biblischen Kontext weiter
angereichert wird, seine drei grundlegenden Bedeutungsebenen da-
bei aber erhalten bleiben. Dies arbeitet er einerseits am propheti-
schen Zeugnis, andererseits am Zeugnis der Evangelien heraus. Der
prophetische Diskurs fiihrt iiber die Ergebnisse der semantischen
Analyse insbesondere hinsichtlich des Aspekts der Herkunft des
Zeugnisses hinaus. Denn das Zeugnis stammt jetzt aus einer trans-
zendenten Initiative, sowohl was seinen Ursprung, als auch, was sei-
nen Inhalt betrifft.”” Deswegen tritt der Zeuge auch nicht aus eige-
nem Antrieb auf, sondern als ein Gesandter. Zugleich wird die
Verbindung des Zeugen mit seinem Zeugnis, das jetzt notwendig
nicht nur eines der Worte, sondern auch der Taten und des Lebens
ist, enger. Diese Verschiebung steht aber nicht im Gegensatz zum all-
tagssprachlichen Sinn des Begriffes »Zeugnis«, sondern bewahrt die-
sen. Denn zum Mirtyrer wird jemand, weil er zunichst ein Zeuge ist,
nicht umgekehrt.?® Auch das Element des Rechtsstreits ist prominent
im prophetischen Zeugnisdiskurs, hier als der Streit um den einzigen
Gott gegen die Gotzen, in dem der Mensch als Zeuge aufgerufen ist.

Was aber ist mit der quasi-empirischen Dimension? Ist nicht ein
solches Zeugnis der Wahrheit gerade kein Augenzeugnis? Ricceur
hélt dem entgegen, dass eine Theologie des Zeugnisses, die nicht ein-
fach eine Theologie des Glaubensbekenntnisses sein will, nur mog-
lich ist, wenn in enger Verbindung mit dem Bekenntnis des Glaubens
ein narrativer Kern erhalten bleibt. Hier beobachten wir freilich eine
gewisse Ausweitung des Begriffs: »Der Zeuge bezeugt keine Fakten
als isolierte und kontingente, sondern den radikalen, umfassenden
Sinn menschlicher Erfahrung; es ist Gott selbst, der sich im Zeugnis
bezeugt.«®' Aber grundlegend bleibt es dabei: »Es gibt also keinen
Zeugen des Absoluten, der nicht Zeuge historischer Zeichen wiire,
keinen Bekenner absoluten Sinns, der nicht Erzihler von Befreiungs-
taten wire.«*?> Diese Verbindung des Prophetischen zum Histori-
schen ist deshalb Ricceur zufolge genauso wesentlich wie die des Pro-
phetischen zum Juridischen.

Neutestamentlich konstituiert das Bekenntnis zu Jesus als dem
Christus das Zeugnis. Um diesen Bekenntniskern herum gruppieren

2 Ebd., S. 19.

3 Vgl. ebd., S. 19f.
31 Ebd,, S. 19.
32 Ebd,, S. 21.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

sich wiederum alle Aspekte, die bereits das profane Zeugnis aus-
machten. Fiir die quasi-martyrologische Dimension ist dies evident
und fiir die quasi-juridische leicht zu sehen, wenn man sich die Kon-
zeption des Johannesevangeliums anschaut: Der breit ausgefaltete
Prozess vor Pilatus spiegelt hier nur den kosmischen Prozess zwi-
schen Gott und dem »Herrscher dieser Welt« wider, den das Leben
Jesu insgesamt darstellt. Fragen stellen sich wiederum im Blick auf
die quasi-empirische Dimension ein: Inwiefern lasst sich die Dimen-
sion des Augenzeugnisses in den Evangelien verankern? Hier kann
Ricceur nachweisen, dass sogar die extreme Interiorisierung des
Zeugnisbegriffs nicht zu ihrer vélligen Aufgabe fiihrt. Zwar ist Jesus
Christus selbst der wesentliche Zeuge: Er bezeugt den Menschen den
Vater, den niemand gesehen hat. Die Zeugniskategorie fillt so form-
lich mit der der Offenbarung selbst zusammen und wird auf diese
Weise an ihre Grenzen getrieben.?> Aber der Geschehensaspekt des
Zeugnisses bliebt gewahrt zum einen in der Rede von den Werken
Jesu, die Zeugnis ablegen (vgl. Joh 10,25; 10,37f.). Zum anderen ist
das Zeugnis insofern nicht auf ein rein abstraktes Glaubensbekennt-
nis reduziert, als es sich auf die Person Jesu Christi bezieht: »Das
Zeugnis vom Licht ist immer Zeugnis von jemandem (...) Das Zeug-
nis-Bekenntnis konnte sich nicht von der Zeugnis-Erzidhlung ablo-
sen, ohne in Gnosis umzuschlagen. Deshalb bezeichnet Johannes, in-
dem er die Eigenschaft des Zeugen ausdriicklich fiir sich in Anspruch
nimmt, sein Werk mit Begriffen, die von Lukas stammen konnten:
Und der, der es gesehen hat, hat es bezeugt, und sein Zeugnis ist
wahr. Und er weifi, dass er Wahres berichtet, damit auch ihr glaubt
(Joh 19,35). Ein weiteres Mal sind Gesehenhaben und Bezeugen eng
verbunden. «%*

An diesen Analysen des johanneischen Zeugnisses zeigt sich
freilich, dass der Begriff der »quasi-empirischen« Zeugnisdimension
mit Vorsicht gebraucht werden muss, insofern sich insbesondere auf
dieser Ebene erhebliche Sinnverschiebungen beobachten lassen. Es
handelt sich hierbei offensichtlich nicht zwingend um eine ge-
schichtswissenschaftlich erreichbare Kategorie. Aber bei all diesen
Verschiebungen bleibt die Riickbindung des Zeugnisses an ein Ge-
schehen immer erhalten und macht gerade die Eigenart der Zeugnis-

3 Vgl. ebd., S. 24.
3 Ebd,, S. 26.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

79


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80

Veronika Hoffmann

kategorie gegeniiber derjenigen des Bekenntnisses aus. Die Auf-
losung dieses Pols der Spannung wiirde zur Auflésung des Zeugnis-
begriffs selbst fithren.

Der Erhalt dieser Dimension des Zeugnisses in allen religitsen
Transpositionen hat weitreichende Konsequenzen: Man kann keinen
Sinn bezeugen, ohne zu bezeugen, dass etwas geschehen ist, was die-
sen Sinn bezeichnet. »Deshalb gibt es keinen Zeugen des Absoluten,
der kein Zeuge historischer Zeichen wire«**. Das bedeutet: Eine Ver-
kiirzung des Offenbarungszeugnisses auf die Eroffnung einer neuen
Welt durch einen fiktionalen Text ldsst sich damit nicht aufrecht er-
halten. Das Zeugnis »fithrt die Dimension historischer Kontingenz
ein, die dem Konzept der Welt des Textes fehlt, die absichtlich unhis-
torisch oder transhistorisch ist«**. Und diese Konsequenz ergibt sich
unabhingig davon, ob Ricceur selbst sie immer im Blick hatte.

In der dem Zeugnis zu Grunde liegenden Manifestation des Ab-
soluten bilden Sinn und Ereignis eine Einheit, in der ein Moment von
Unmittelbarkeit liegt. Aber diese Unmittelbarkeit zerbricht sogleich
wieder: »Fiir das hebriische Glaubensbekenntnis fallen das Ereignis
und sein Sinn unmittelbar zusammen. [...] Aber dieser Moment der
Verschmelzung zwischen Ereignis und Sinn zerrinnt. Sein Erschei-
nen ist zugleich sein Verschwinden.«% Diese Unmittelbarkeit, die er-
scheint und sich sogleich wieder auflést, spiegelt sich ihrerseits im
Zeugnis. Auch hier gehoren bezeugter Sinn und bezeugtes Ereignis
ohne Abstand zueinander, so dass man keinen Trennstrich ziehen
kann, wo der Bericht der Ereignisse endet und das Bekenntnis des
Glaubens beginnt. Auf diese Weise markiert das Zentralbekenntnis
»Jesus ist der Christus« eben diese Transposition der Einheit von Er-
eignis und Bedeutung in diejenige von Bericht und Bekenntnis.?
Aber auch diese Einheit zerfillt ihrerseits sofort wieder, und hier liegt
der Beginn der unendlichen Vermittlung, die iiber die Interpretation
geleistet wird. Denn diese Spaltung, die sich zwischen Sinn und Er-
eignis, Jesus der Geschichte und Christus des Glaubens auftut, lasst
sich durch einen weiteren Sinn iiberbriicken, der seinerseits das Ver-

35 Ebd., S. 21.

3 P. Ricceur, »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«, S.75. Hervorhebung im
Original.

37 Ebd,, S. 78.

38 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 32f.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

hiltnis von Bericht und Bekenntnis interpretiert. Auf diese Weise
wird die Kette der Interpretationen in Gang gesetzt.*

Fiir das Verhiltnis von Zeugnis und Interpretation bedeutet dies
einerseits, dass die Interpretation dem Zeugnis nicht dufSerlich, son-
dern in seiner dialektischen Struktur bereits impliziert ist. Die Spal-
tung, die sich in ihm durch das Auseinandertreten von Erzihlung
und Bekenntnis auftut, ruft nach der Interpretation als Vermittlung.
Andererseits sind Zeugnis und Interpretation deutlich zu unterschei-
den: Das Zeugnis gibt zu interpretieren, insofern es die Quelle der
Interpretation ist, hinter die nicht zuriickgegangen werden kann.
Und es fordert Interpretation als Vermittlung seiner zerbrochenen
Unmittelbarkeit; aber es ist selbst keine Interpretation. Wiederum
kann der Blick auf das Gerichtsverfahren den Sachverhalt verdeut-
lichen: Die definitive Einbindung des Zeugnisses in die Beweislage
geschieht in seiner Interpretation durch den Anwalt, ebenso wie die
Urteilsfindung des Richters in nicht unerheblichem Maf3 auf der In-
terpretation des Zeugnisses beruht: nicht nur hinsichtlich der Frage,
wie glaubwiirdig der Zeuge ist, sondern auch hinsichtlich derjenigen,
was das Zeugnis selbst im Zusammenhang des verhandelten Falles
tatsdchlich bedeutet.

Die grundlegende Bedeutung einer solchen Strukturierung des
Zeugnisbegriffes fiir die Offenbarungstheologie ist jetzt im Folgen-
den zu zeigen.

IV.

Das Zeugnis der Offenbarung

Zunichst legt sich ein doppelter Einwand nahe: Zum einen kann es
merkwiirdig erscheinen, den in »Hermeneutik der Idee der Offen-
barung« entwickelten Offenbarungsbegriff ausgerechnet mit Hilfe
des Zeugnisses zu kritisieren — kommt dieser doch im zweiten Teil
von »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« selbst vor. Zum ande-
ren ldsst sich einwenden, dass das heuristische Potential von Ricoeurs
Theorie gerade an dieser Stelle eher gering zu sein scheint, denn im-

3 Fiir Jesus Christus bilden beispielsweise die neutestamentlichen Hoheitstitel ein
erstes solches Interpretament. Vgl. ebd., S. 33.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

81


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Veronika Hoffmann

merhin kann der Zeugnisbegriff offenbarungstheologisch als ein ein-
gefiihrter Begriff gelten. In der Antwort auf diese beiden Einwinde
soll die Relevanz der soeben skizzierten Uberlegungen fiir die Offen-
barungstheologie noch etwas deutlicher herausgestellt werden.

Der erste Vorwurf lautet also, die Kritik »mit Ricceur an Ri-
cceur« (mit »Die Hermeneutik des Zeugnisses« an »Hermeneutik
der Idee der Offenbarung«) sei nicht treffend. Tatséchlich findet sich
zwar in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Begriff des
Zeugnisses, sogar mit ausdriicklichem Riickbezug auf »Die Herme-
neutik des Zeugnisses«. Aber die Verortung der Zeugniskategorie
ist hier zu beachten. Ricoeur befasst sich mit der Idee der Offen-
barung nidmlich unter dem Vorzeichen einer doppelten Kritik, im
Durchgang durch die ihm zufolge erst ein angemessener Begriff von
Offenbarung moglich wird. Erstens entwickelt er, wie oben nach-
gezeichnet wurde, eine Alternative zu einem doktrinir verengten
Offenbarungsbegriff. In einem zweiten Schritt iibt Ricceur aber auch
Kritik gewissermaflen am »Gegenstiick« zu einem solchen autorité-
ren Offenbarungskonzept, namlich an einem Konzept von Vernunft,
in dem sich diese als autonom und ihrer selbst gewiss versteht. Hier
nimmt dann das Zeugnis eine Funktion parallel derjenigen des dich-
terischen Wortes auf der »objektiven« Seite ein, d. h. mit seiner Hilfe
werden wiederum die Vermittlungsstrukturen hervorgehoben und
eine gewisse »Entmichtigung« des Subjekts konzipiert. Das bedeutet
aber, dass in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung« der Zeugnis-
begriff auf der »objektiven« Seite, der Seite der Offenbarung, gerade
nicht vorkommt. Er strukturiert ausschlieSlich die Seite des Subjekts.

Hier deutet sich eine Verengung an, die sich in spéteren Texten
noch deutlicher beobachten ldsst: Denn in ansonsten dhnlich gelager-
ten Uberlegungen zur Polyphonie der biblischen Offenbarung (zum
Beispiel in »Gott nennen«)* bleibt diese zweite Seite vollstindig ab-
geblendet; und Ahnliches lasst sich dann fiir die Rezeption von Ri-
cceurs Offenbarungsbegriff beobachten.*! Damit fillt aber auch der
Zeugnisbegriff in dem Sinn, wie »Die Hermeneutik des Zeugnisses«
ihn skizzierte, vollstindig aus.

40 Vgl. auch P. Ricceur, »Die Verflechtung von Stimme und Schrift im biblischen
Diskurs, in: An den Grenzen der Hermeneutik, S. 95-115.

4 Vgl. etwa E-X. Amherdt, Lherméneutique philosophique de Paul Ricceur et son
importance pour 'exégése biblique. En débat avec la New Yale Theology School,
Paris 2004; C. M. Gschwandtner, »Ricceur’s hermeneutic of God. A Symbol that
Gives Rise to Thoughtc, in: Philosophy and theology 13 (2001) S. 287-309.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

Bleibt die zweite Frage: Kann die Theologie an dieser Stelle
wirklich so viel von Ricceur lernen, gehort die Zeugniskategorie doch
von Anfang an in ihr ureigenstes begriffliches Repertoire? Wieder-
um lohnt es sich aber, genauer zuzuschauen. Denn dies gilt, insofern
das Zeugnis im Sinn einer Zeugnisgabe von der Offenbarung ver-
standen wird. Das Zeugnis bildet dann gewissermaflen den zweiten
— und vom ersten, der »Offenbarung selbst« deutlich unterscheid-
baren — Schritt. Ricceurs Zeugnisbegriff kann uns aber auf eine ande-
re Spur fiihren, wenn man ihn als Leitmetapher fiir den Vorgang der
Offenbarung selbst gebraucht. Die Folgen dieser Umorientierung
sind erheblich und lassen sich anhand der soeben skizzierten drei Di-
mensionen des Zeugnisbegriffes aufzeigen.

1. Zundchst zur martyrologischen Dimension: Die vorangegan-
genen Ausfithrungen zu Ricceurs Zeugnisbegriff haben bereits deut-
lich gemacht, dass es unméglich ist, den Zeugen gewissermafSen aus
dem Zeugnis »herauszurechnen«: Es konnte nicht einfach ein ande-
rer an seiner Stelle bezeugen — oder er gar durch ein nichtpersonales
Medium ersetzt werden. Er ist als Person, und als diese konkrete Per-
son, im Zeugnis zwingend impliziert. Deshalb spielt seine Wahrhaf-
tigkeit auch eine wesentliche Rolle bei der Beurteilung der Wahrheit
des Zeugnisses. Die von Ricceur so scharf herausgestellte Untrenn-
barkeit von Ereignis und Bedeutung im Bezeugten, von Bericht und
Bekenntnis im Zeugnis verhindert damit offenbarungstheologisch
jede allzu schnelle Unterscheidung zwischen ewigen Wahrheiten
und ihrer zeitbedingten Einkleidung.

2. Von entscheidender Bedeutung ist zweitens die zwingende
Kontextualitit des Zeugnisses, markiert {iber die juridische Dimensi-
on. Das Zeugnis gehort in den Bereich des Gerichtsverfahrens — frei-
lich in dem weiten Sinn, den Ricoeur diesem Kontext gibt. Es greift in
einen Streit ein, in dem mehr auf dem Spiel steht als Erkenntnisfort-
schritt aus einer wissenschaftlichen Debatte: vorrangig eine richterli-
che Entscheidung, indirekt steht jedoch zugleich auch die Glaubwiir-
digkeit des Zeugen auf dem Spiel. Im Sinn einer Gegenprobe zeigt
sich die Kontextualitit des Zeugnisbegriffs daran, dass die Sprach-
form des Zeugnisgebens beispielsweise in wissenschaftlichen Zusam-
menhingen zu Recht als unangebracht empfunden wird. (Signifikan-
terweise kann es dort eine verkappte Form des Autorititsarguments
annehmen — wobei es die eigene Autoritit ist, die der Zeuge ins Feld
fithrt.)

Das hat Folgen fiir die Frage nach der Wahrheits- und Begriin-

Poetik des Glaubens A~ 83

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84

Veronika Hoffmann

dungsfihigkeit der solcherart konzipierten Offenbarung. Auf den
ersten Blick scheinen diese Folgen allerdings eher fragwiirdiger Na-
tur zu sein: Verlangt der wissenschaftliche Diskurs nicht, dass unter
Absehung von Person und Umstinden argumentiert wird, und ins-
besondere, dass Entdeckungs- und Begriindungszusammenhang un-
terschieden werden? Liegt nicht der Verdacht nahe, die Verwendung
des Zeugnisbegriffes diene hier als Immunisierungsstrategie, durch
die man Offenbarung existenziell auflddt, so dass man sie dann ratio-
nalen Begriindungsdiskursen entziehen und statt dessen eine »Logik
des Herzens« proklamieren konnte? Dann reduzierte sich das Zeug-
nis auf eine Wahrheit »fiir mich«, die zwar kommunikabel wire, aber
ihre Grenze bereits am schulterzuckenden »fiir mich nicht« des Ge-
geniibers erfiihre.

Dass dies nicht der Fall ist, dass das Zeugnis uns hier im Gegen-
teil auf »wissenschaftstheoretisch noch kaum hinreichend kartogra-
phierte[s] Gelande«* fiihrt, ist eine der aufregendsten Implikationen
des Ricceurschen Zeugnisbegriffs.#> Denn schaut man genauer auf
den forensischen Kontext des Zeugnisses, so zeigt sich: Einerseits ver-
steht das Zeugnis selbst sich zwingend als wahrheitsfihig. Sonst
konnte es nicht einen Teil eines Entscheidungsprozesses bilden, der
der Wahrheitsfindung dient. Zu diesem Entscheidungsprozess ver-
hilt sich das Zeugnis aber andererseits nicht neutral. Es liefert nicht
nur eine Information, sondern es bezeugt »fiir« oder »gegen«. Und
schliefSlich kann als typisch fiir den Status des Zeugen gelten, dass er
nicht die Macht hat, das Bezeugte seinerseits im strengen Sinn zu
beweisen oder durchzusetzen. Der Einspruch bleibt immer maglich,
und er kann sich sowohl gegen die sachliche Richtigkeit des Zeugnis-
ses als auch gegen die Wahrhaftigkeit des Zeugen richten. Die Ver-
mittlungsposition des Zeugnisses ist also nicht nur eine zwischen der
bezeugten Situation und dem Empfinger des Zeugnisses, sondern
auch zwischen einem (Rechts-)Streit und seiner Entscheidung. Auf
diese Weise kann die Zeugnismetapher hinsichtlich der Frage nach
der Wahrheits- und Begriindungsfihigkeit des Glaubens Aspekte in-
tegrieren, die sonst allzu hiufig als propositionale Dimension einer-

4 J. Werbick, Gott kann etwas mit uns anfangen. Wider-Worte gegen eine mutlose
Verkiindigung, Donauwérth 2006, S. 38.

4 Diese Implikation liegt zwar auf der Linie Ricceurschen Denkens, sie ist aber von
Ricceur selbst nicht ausgearbeitet worden, sondern findet sich bei Jiirgen Werbick.
Vgl. ebd. S. 38-43.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

seits, als biographische und Erfahrungskomponente andererseits un-
verbunden nebeneinander stehen.

3. Das eben Gesagte wird noch deutlicher, wenn wir die dritte
Dimension des Zeugnisses, seine Riickbindung an ein Geschehen, ge-
nauer betrachten. Zum einen bezeugt das Zeugnis so die Manifesta-
tion des Absoluten als Ineinsfall eines Ereignisses mit seiner Bedeu-
tung — exemplarisch in den biblischen Erzahlungen vom Handeln
Gottes in der Geschichte. Zum anderen ist aber auch der Zeuge selbst
nicht nur an den Sinn, sondern auch an das Geschehen gebunden,
indem er beides in seiner ungetrennten Einheit bezeugt. Die Einheit
von Sinn und Ereignis im Objekt des Zeugnisses transponiert sich in
die unauflosbare Einheit von Bericht und Bekenntnis.** Das Zeugnis
ist so in doppelter Weise an konkrete Geschichte gebunden, weshalb
es sich nicht auf die Refiguration einer Textwelt reduzieren ldsst, wie
sie auch Symbol und Metapher eigen ist.* Ein Gedicht kann im
strengen Sinn nicht bezeugen. Und diese Riickbindung an ein Ge-
schehen bleibt auch dann bestehen (wie Ricceur in seinen Uberlegun-
gen zum neutestamentlichen Zeugnisbegriff herausgearbeitet hat),
wenn das Zeugnis nicht mehr vorrangig ein Augenzeugnis ist, son-
dern einen umfassenden Sinn bezeugt. Wird Offenbarung also mit
Hilfe der Zeugniskategorie beschrieben, so stellt die geschichtliche
Verankerung ein absolut unverzichtbares Moment dar.

Diese zentrale Stellung der Geschichte hat ihrerseits weitere of-
fenbarungstheologische Folgen, die sichtbar werden, wenn man das
Verhiltnis von »historischem Haftpunkt« und Sinnbezeugung einer-
seits und Unmittelbarkeit und Vermittlung im Zeugnisbegriff ande-
rerseits noch genauer in den Blick nimmt:

Zum einen beseitigt diese Fundamentalstruktur des Zeugnisses
— dass es zu interpretieren gibt und Interpretation fordert, aber selbst
keine Interpretation ist — die letzten Reste eines geheimen Unmittel-
barkeitsideals im Blick auf die Offenbarung: Was bezeugt wird, ist
auch nur im Zeugnis zugdanglich und von ihm nicht abtrennbar.
Zum anderen erklirt die Schliisselrolle, die der Interpretation hierbei
zukommt, warum die »Hermeneutik des Verdachts«* niemals

# Vgl. P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 31ff.

4 Vgl. P. Ricceur, »Hermeneutik der Offenbarungc, S.75f., sowie »Reply to Le-
wis S. Mudgec, in: Essays on Biblical Interpretation, S. 41-45.

46 Vgl. hierzu grundlegend P. Ricceur, Die Interpretation. Ein Versuch iiber Freud,
4. Aufl., Frankfurt 1999.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

85


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86

Veronika Hoffmann

grundsdtzlich ausgeschlossen werden kann: Der Verdacht ist ja gera-
dezu der natiirliche Gegner der Bezeugung, deren Struktur die Uber-
fithrung in endgiiltig sicheres Wissen verhindert: »Verglichen mit
dem Ideal der Wissenschaftlichkeit [...] scheint die Hermeneutik
des Zeugnisses mit Relativitat befleckt. Es gibt keine apodiktische
Antwort auf die ununterbrochen neu erstehende Frage: Wie kann
man sich dessen versichern, dass die Bejahung nicht willkiirlich, dass
Gott nicht konstruiert, geradezu gewihlt ist ausgehend von be-
stimmten Zeugnissen, die andere bezweifeln konnten, weil es eben
kein Ereignis gibt, das von der Idee getrennt werden konnte, die ihm
seinen Sinn gibt, und einen Sinn, der das Ereignis selbst tiberschrei-
tet?«¥

Der Zeugnisbegriff fasst damit prazise, dass es auf der einen Sei-
te keine Moglichkeit eines streng wissenschaftlichen Nachweises
gibt, sondern sich das Zeugnis in der Spannung von Bezeugung und
Bestreitung bewegt, auf der anderen Seite damit an der prinzipiellen
Wahrheitsfahigkeit dessen, was der Zeuge bezeugt, nicht geriittelt
wird.

V.

Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken
Paul Ricceurs

Im Durchgang durch diesen vergleichsweise kleinen, aber fiir Theo-
logen auflerordentlich bedeutsamen Ausschnitt aus dem Ricceur-
schen Werk sollte zweierlei sichtbar werden:

1. Ricceurs Uberlegungen zur Polyphonie der biblischen Offen-
barung und ihrer systematischen Bedeutung bieten eine Denk- und
Darstellungsmoglichkeit fiir die grundlegende Vermitteltheit von
Offenbarung. Insofern man diese Bewegung der Vermittlung nicht
von ihrem Inhalt ablosen kann, miissen alle Denkformen, die eine
saubere Scheidung zwischen »Kern« und »Schale«, dem »Wesentli-
chen« und seiner »Einkleidung« versuchen, fragwiirdig erscheinen.
Und mit dem Ideal eines unmittelbaren Zugangs verabschiedet Ri-
ceeur zugleich auch dasjenige einer begrifflichen Eindeutigkeit, die

47 P. Ricceur, »Die Hermeneutik des Zeugnisses«, S. 37.

Stefan Orth / Peter Reifenberg (Hg.)

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Offenbarung denken?

den Konflikt der Interpretation endgiiltig auflosen konnte. In einem
Ausgriff auf groflere Zusammenhinge seines Werkes liefSe sich zei-
gen, dass Ricoeur unseren Zugang zur Welt, zum anderen, zu uns
selbst und zum Gottlichen immer als einen vermittelten versteht
und so nicht nur dieser kleine Ausschnitt, sondern die Grundstruktur
seines gesamten Werkes in dieser Hinsicht offenbarungstheologische
Relevanz besitzt.*

2. In einer Argumentation »mit Ricoeur gegen Ricceur« ist ge-
gen die Gefahr einer Verkiirzung von Offenbarung auf eine »be-
wohnbare Welt« das Konzept des Zeugnisses in Anschlag zu bringen
— als Leitmetapher nicht fiir die so genannte »Weitergabe« der Of-
fenbarung, sondern fiir diese selbst. Mit ihrer Hilfe lasst sich nicht
nur die fundamentale Bindung der Offenbarung an ein geschicht-
liches Ereignis neu konzipieren, wobei das Zeugnis in seiner berich-
tend-bekennenden Doppelstruktur die Gestalt der Offenbarung als
Ineinsfall von Ereignis und Bedeutung abbildet und der aufgrund
der Fliichtigkeit beider Verbindungen notwendige Ort der Interpre-
tation sichtbar wird. Die Zugehorigkeit des Zeugnisses zum Kontext
des Gerichtsverfahrens macht es auch moglich, propositionale und
biographisch-erfahrungsorientierte Aspekte hinsichtlich der Frage
der Glaubensbegriindung zu integrieren.

4 Vgl. hierzu V. Hoffmann, Vermittelte Offenbarung. Paul Ricceurs Philosophie als
Herausforderung der Theologie, Ostfildern 2007.

Poetik des Glaubens A-

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:22:57. - [E—

87


https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783485860328-67 - am 23.01.2026, 22:



https://doi.org/10.5771/9783495860328-67
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	I. Die Polyphonie der biblischen Offenbarung
	II. Die theologische Unterbestimmtheit des Offenbarungsbegriffs in »Hermeneutik der Idee der Offenbarung«
	III. Eine philosophische Hermeneutik des Zeugnisses
	IV. Das Zeugnis der Offenbarung
	V. Schluss: Vermittelte Offenbarung im Nach-Denken Paul Ricœurs

