Jiidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat
in Vanessa F. Fogels Sag es mir

Hadassah Stichnothe

1.  Einleitung

In den 2010er Jahren sind in zeitlich relativ kurzer Folge Romane von jiidi-
schen Autorinnen in Deutschland erschienen, die der dritten Generation
nach der Schoah zugerechnet werden kénnen und in der Literaturkritik teil-
weise grofde Beachtung fanden. Hierzu zihlen Autorinnen wie Olga Grjas-
nowa, Mirna Funk sowie die — medial weniger diskutierten — Debtitromane
von Vanessa F. Fogel und Chana Tzrebiner. So unterschiedlich die Autorin-
nen stilistisch einzuordnen sind, erzihlen sie doch alle von jungen jitdischen
Protagonistinnen, die sich in der Phase der (Post-)Adoleszenz befinden und
deren Identitit eng verkniipft ist mit ihrem Status als junge jiidische Frau-
en im Deutschland der Gegenwart. In diesen Romanen steht die Erfahrung
des Jidischseins in einem spannungsvollen Verhdltnis zum (Nicht-)Deutsch-
sein bzw. dem Kontrast zwischen Selbst- und Fremdwahrnehmung in Bezug
auf diese Bereiche. In diesen Romanen lisst sich zudem ein durchweg span-
nungsvolles Verhiltnis zur Idee von Heimat, dem Verhiltnis zwischen Indi-
viduum, Geburts- und Wohnort sowie der Konstruktion von nationaler Iden-
titdt an sich beobachten. Die Auseinandersetzung hiermit ist bei Fogel und
Grjasnowa — und starker noch bei Funk — an die Entwicklung einer psychose-
xuellen Identitit gekoppelt, die sich durchaus an gesellschaftlichen Konst-
ruktionen von Weiblichkeit reibt oder diese sogar gezielt herausfordert. Die-
ser Beitrag soll die Dynamik zwischen weiblicher Adoleszenz, Alteritit und
deren Aushandlung in und iber den Raum am Beispiel von Vanessa F. Fogels
Roman Sag es mir (2010) beleuchten.

Dabei sollen zunichst die Konstruktionen von Identitit in Bezug auf den
Geburts-, den Aufenthalts- und die Wohnorte der Protagonistin untersucht

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Hadassah Stichnothe

werden, bevor auf die Thematik weiblicher Adoleszenz im Spannungsfeld von
Sexualitit, Korperbewusstsein und gesellschaftlichen Rollenvorgaben einge-
gangen wird. Als leitendes Erkenntnisinteresse soll die Frage dienen, ob und
inwiefern diese Bereiche hier als Ausdruck einer jiidisch-weiblichen Identi-
tatsbildung konstruiert werden.

2. Identitatsverortungen

Wie Dan Diner es formuliert, waren Juden historisch betrachtet stets »eine
transnationale, eine multilinguale, vorwiegend urbane Bevolkerung, und sie
waren - verglichen mit anderen Volkern - auflergewohnlich mobil« (Diner
2006:261). Daraus ergebe sich die Spezifik der jiidischen Erfahrung »als [der]
Erfahrung einer nichtterritorialen, nicht an einen Nationalstaat gebundenen
Bevolkerung der Diaspora« (ebd.: 262). Verschiedene Arbeiten zur jiidischen
Literatur heben die Exterritorialitit als Merkmal jidischen (diasporischen)
Schreibens hervor, die sowohl im religiésen Selbstverstindnis der Galut als
auch in der historischen Erfahrung der Juden begriindet ist (vgl. u.a. Asga-
ri 2019; Kilcher 2002). Unabhingig von der Frage, ob diese von Diner pos-
tulierte transnationale Erfahrung die jiidische Bevolkerung tatsichlich zu
»Europier[n] avant la lettre« machte (Diner 2006: 261), soll im Folgenden die
These von einer nicht territorialen jiidischen Identititskonstruktion — frei-
lich ohne ihre Beschrinkung auf den europiischen Raum - verwendet wer-
den, um zu untersuchen, ob und wie sich diese Form der Erfahrung in den
Arbeiten der hier ausgewihlten Autorinnen widerspiegelt. Hierbei wird zu-
dem davon ausgegangen, dass die Spannung zwischen dem Bezug auf einen
bestimmten Ort, ein bestimmtes Land und einer diasporischen Gegenwart
einer jiidischen Denktradition entspricht, die bereits auf die Torah zuriick-
geht und die jiidische Literatur bis in die Gegenwart beeinflusst.!

Vanessa F. Fogels Debiitroman Sag es mir erzihlt die Entwicklung der
autodiegetischen Erzihlerin Fela als eine Abfolge von Reisen, Grenziiber-
tritten und Migrationen. Die Handlung setzt am Abend vor der Abreise der
Protagonistin aus New York ein, das diese in Richtung Deutschland verlas-
sen wird, um von dort aus mit ihrem Grofdvater Mosha nach Polen zu rei-

1 Vgl. hierzu Asgari: »Exil und Fremdheitserfahrungen sind in der hebriischen Bibel identi-
tatsstiftend.« (Asgari 2019: 36)

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

sen. Mosha selbst stammt aus Polen, er und seine Frau haben sich nach dem
Zweiten Weltkrieg in einem DP-Camp? — einem Auffanglager fitr sogenannte
Displaced Persons — kennengelernt und sind dann in Deutschland »hingenge-
blieben« (Fogel 2012: 261). Die Reise nach Polen ist fiir Fela eine Erkundung ih-
rer Familiengeschichte und damit eine Auseinandersetzung mit der Schoah.

Sag es mir ist ein Reiseroman, dessen verschiedene Stationen stark se-
mantisch aufgeladen sind. Daher sollen diese einzelnen Stationen auf ihre
Funktion fiir die Entwicklung der Protagonistin hin untersucht werden, be-
vor diese in den Zusammenhang mit dem Gedenken an die Schoah und der
Alterititserfahrung der Protagonistin gesetzt werden.

2.1 Polen, das Land der Toten

Felas Begegnung mit Polen steht unter dem Vorzeichen der Schoah und sie
begegnet dem Land, seiner Sprache und deren BewohnerInnen mit tiefem
Misstrauen. So blickt sie beim ersten Betreten des Flughafens hinter sich,
»um zu sehen, ob ich Fuflabdriicke auf diesem verfluchten Boden hinterlas-
se«, muss aber feststellen: »Es ist der gleiche Beton wie auf jedem anderen
Flughafen auf der Welt; er nimmt meine FufRabdriicke nicht auf.« (Ebd.: 32)
Fela erlebt Polen als einen Ort, an dem sie der Vergangenheit begegnet, folg-
lichist es fiir sie »das Land der Toten« (ebd.: 120), selbst die polnische Sprache
hat fiir sie »immer den Tod symbolisiert« (ebd.: 61). Die Landschaft erscheint
aufgrund der internen Fokalisierung durch die Erzahlerin als eine vom Tod
buchstiblich durchdrungene Topographie: »Wo sie [die Plattenbausiedlun-
gen] aufhoéren, beginnen die Felder, und das sind die Felder, auf denen man
sie verstreute: Jetzt ist ihre Asche tief im Boden vergraben, mit wuchernden
Whurzeln, aus denen nichts wichst, die nur immer tiefer und tiefer in den Bo-
den eindringen« (ebd.: 127). Aus der Vernichtung der Familienangehorigen
erwichst fir die Erzihlerin eine fast schon organische Verbindung mit dem
Ort, an dem diese geschah. Diese Verbindung ist jedoch nicht fruchtbar, die
Zerstorung irreversibel. Positiv konnotiert ist in diesem Raum ausgerechnet
der Friedhof, auf dem Moshas Mutter begraben ist und den er »mit der Un-

2 DP-Campswaren Auffanglager, die nach dem Zweiten Weltkrieg von den Alliierten fiir so-
genannte Displaced Persons, eingerichtet wurden, also fiirjene Zivilpersonen, die sich kriegs-
bedingt nichtinihrem Heimatland aufhielten und ohne Unterstitzung auch nicht dorthin
zurlickkehren konnten.

am 14.02.2026, 15:38:01,

169


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Hadassah Stichnothe

gezwungenheit und dem Selbstvertrauen [betritt], das man hat, wenn man
sein Zuhause betritt.« (Ebd.: 83) Der Friedhof — im Hebriischen oYy n»a, Bet
Olam, was>Haus der Ewigkeit«bedeutet — ist der einzige Ort in Polen, an dem
ein friedliches Gedenken und damit eine positive Verortung moglich ist. As-
gari verweist darauf, dass der Friedhof als Foucault’sche Heterotopie sich so-
wohl in Zeitzeugenberichten als auch in der Literatur der Schoah durch den
»periphere[n] Charakter« der Heterotopie auszeichnet, »die von den aktuel-
len Geschehnissen unberithrt bleibt« und daher als Ort weiterhin positiv ge-
zeichnet werden kann (Asgari 2019: 235). Nachdem Mosha und Fela Kerzen
fiir ihre Verstorbenen angeziindet haben, verlassen sie »den Friedhof auf ei-
nem anderen Weg als dem, auf dem wir gekommen sind; ein Weg voller Wur-
zeln.« (Fogel 2012: 90) Dies lisst sich zum einen als Verweis auf den jiidischen
Brauch lesen, nach einer Beerdigung den Friedhof auf einem anderen Weg
zu verlassen, als man gekommen ist, andererseits wird hier die positive An-
bindung an einen bleibenden Ort der Erinnerung formuliert: »Der Friedhof
dient als Ankniipfungspunkt an die eigene jiidische Vergangenheit. Konzi-
piert fir die Ewigkeitist er einer der wenigen bleibenden jiidischen Orte nach
der Shoah.« (Asgari 2019: 236)

Das gegenwirtige Polen bleibt fiir Fela hingegen zwar nicht vollkommen
unsichtbar, aber letztlich unzuginglich, da seine Erscheinung immer wieder
von Bildern der Vergangenheit iiberlagert wird.

Dennoch ist Polen der Raum, in dem sich fiir Fela ihre Familiengeschich-
te erschlief3t und in dem sie fiir ihren Groflvater zur Zuhorerin, zur Zeugin
seiner Lebensgeschichte wird. Die Aufgabe, Zeugnis abzulegen, ist fiir die
Enkelin belastend und befreiend zugleich, impliziert aber auch die Méglich-
keit, sich durch diese Familiengeschichte zu verorten. Daher wird Polen nicht
nur als Friedhof inszeniert, sondern auch als (spirituelle) Geburtsstitte der
Protagonistin »das Land seiner [Moshas] Geburt, das Land, wo meine Ge-
burt begann« (Fogel 2012: 218). Dies ist nicht nur eine Fortfithrung des Bildes
der (unfreiwilligen) Verwurzelung, das beim Anblick der Felder eingefithrt
wurde, sondern auch eine (Wieder-)Aneignung eines Raums, der einmal zu
den bedeutendsten jiidischen Kulturriumen Europas gehorte. Die Semanti-
sierung Polens in Sag es mir sowohl als »Land der Toten« — als Raum des Ge-
denkens — als auch als Ort kultureller und familiengeschichtlicher Herkunft
dient somit der Produktion eines jildischen Chronotopos, der Gedenken an
die Schoah wie auch die Verbindung zu einer eigenen Tradition ermdglicht.

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

2.2 Deutschland, ein Un-0rt

Wihrend die Topographie Polens in mehreren Passagen des Romans wie-
derholt beschrieben wird, erscheint Felas Geburtsland Deutschland dagegen
auffallend gesichtslos. Zwar ist ihre Identitat wesentlich durch Deutschland
geprigt, doch wird dieses Land im Roman fast ausschliefilich mittelbar er-
zihlt. Zu Beginn des Romans ist Deutschland die Durchgangsstation, auf der
sie ihren Grof3vater zu der gemeinsamen Reise nach Polen abholt. Durch die
Wahl des Kapitelnamens »In Deutschland landen, in Polen ankommen« wird
bereits angedeutet, dass es sich hier um eine Ubergangszone handelt, und
der Blick der intern fokalisierten Erzidhlerin richtet sich ausschliefilich auf
ihre Verwandtschaft und kaum auf den sie umgebenden Raum. Dennoch ist
der Bezug zu ihrem Geburtsort fir Fela wesentlich, wie in den zahlreichen
analeptischen Einschiiben deutlich wird, in denen sowohl Felas Kindheit als
auch das Kennenlernen ihrer Eltern und deren Auswanderung nach Israel
beschrieben wird. Prisent ist Deutschland vor allem in den Erinnerungen
Felas an den letzten Familienurlaub vor der Trennung der Eltern, der eine
Rundreise durch Deutschland war.

Im Gegensatz zu der direkten Begegnung mit der Topographie Polens,
bewegt sich Fela zwar auch durch Deutschland, aber zumeist getrennt von
diesem Land durch Fensterscheiben, Autoscheiben oder ihre eigene Wahr-
nehmung, die einen »Filter« iiber die Landschaften legt, der diese »farblos
und kornig« erscheinen lisst (ebd.: 141). Dies gilt sowohl fiir das erinnerte
Deutschland als auch fiir das der erzihlten Gegenwart. In dieser ist Deutsch-
land nur aufierhalb der Wohnung von Felas Grof2eltern zu erahnen. Es ist
kein Raum, auf den sich die Protagonistin einlisst oder den sie auch nur er-
zihlt. Aus der Perspektive der Wohnung ihrer staatenlosen GrofReltern ver-
schwindet Deutschland, wird zu einer schemenhaften Erinnerung.

Eine konkrete Topographie Deutschlands entfaltet sich erst in Moshas Er-
zihlung, der die genauen Stationen seiner Route wihrend der letzten Tage
des Zweiten Weltkriegs minuti6s aufzihlt (vgl. ebd.: 173-175). Die Stidtena-
men, verbunden durch eine Route von Transporten und Todesmarschen, bil-
den eine eigene Karte der Vernichtung und des Uberlebens. Die Nacher-
zihlung dieser Route ist nicht nur als individuelle Geschichtsschreibung zu
verstehen, sondern steht auch literarisch in einer jidischen Erzdhltradition.
So wird beispielsweise in Numeri 33:3-50 die Route der IsraelitInnen nach ih-
rer Befreiung aus Agypten in einer fiir heutige LeserInnen frappierend ein-

am 14.02.2026, 15:38:01,

m


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hadassah Stichnothe

ténigen Aufzihlung der Zwischenstationen nacherzihlt, eine Praxis, die der
Vergegenwartigung ebenso dient wie der symbolischen Aufladung einzel-
ner Stationen.

Wihrend Moshas individuelle Karte der Befreiung und Vernichtung
durch die Nennung realer Toponyme fiir Lesende konkret nachvollziehbar
wird, bleibt die Schilderung des fiir die Handlung so bedeutenden letzten ge-
meinsamen Familienurlaubs im Ungefihren. Hinweise auf die Art der Land-
schaft, Ortsnamen oder auch nur ein Hinweis auf die bereisten Gegenden
fehlen vollstindig, die Erzahlung konzentriert sich auf den Zerfall der Ehe
von Felas Eltern. Bereits zu Beginn des Romans werden durch analeptische
Einschiibe die Beziehungsprobleme der Eltern in einen ursichlichen Zusam-
menhang mit deren Verhiltnis zu Deutschland gesetzt, das die Mutter bei
ihrer Auswanderung nach Israel »liebevoll im Herzenc, der Vater hingegen
»hasserfilllt im Herzen« mitnimmt (ebd.: 39). Es ist dieser emotionale Bezug
zu Deutschland, der dafiir sorgt, dass beide »nie davon loskamen, und dar-
um kam auch ich nie von Deutschland los.« (Ebd.)

Wihrend das Deutschland aus Moshas Erzahlung eine nachvollziehbare
Topographie aufweist, fungiert das Deutschland der Gegenwart im Roman
als topographische Leerstelle und gleichzeitig als Angelpunkt der Bewegung
der Figuren. Somit steht es fir den nicht auflésbaren Widerspruch einer
Konstruktion (nicht) deutscher weiblicher Identitit vor dem Hintergrund der
Schoah, deren traumatische Erfahrung durch die Generationen fortwirkt.

2.3 lIsrael - das junge, alte Land

Israel wird hingegen - im Gegensatz zu den »alten< Lindern Europas, Polen
und Deutschland — als »junges« Land inszeniert, das zugleich mit der Kind-
heits- bzw. Jugendphase im Leben der Protagonistin verbunden ist (ebd.:
262). Wihrend Israel fiir Felas Vater einerseits einen Schutzraum vor antise-
mitischer Verfolgung darstellt, zum anderen die Verwirklichung des zionis-
tischen Traums, ist es fiir Fela zugleich ein vom Krieg traumatisiertes Land,
»in dem junge Minner Albtriaume haben bis zu dem Tag, an dem sie sterben,
und meistens zu stolz sind, das zuzugeben; wo zu viele Frauen zu frith Wit-
wen, zu viele Tochter Waisen und zu viele Geschwister wieder Einzelkinder
werden.« (Ebd.: 197 f.) Dennoch ist Israel fiir Fela ein mit Hoffnung aufgela-
denes Reiseziel, das zudem mit dem Wiedersehen mit ihrer Jugendliebe Lior
verbunden ist. Dass Lior kurz vor dem Wiedersehen bei einem Anschlag ge-

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

totet wird, mag aus Sicht einer ansonsten realistisch gestalteten Handlungs-
fithrung konstruiert wirken, ist jedoch in der Raumsemantik des Romans die
konsequente Zusammenfithrung der beiden Symbolebenen des Topos Israel
als Ort jidischer Zukunftshoffnung wie deren gewaltsamer Enttiuschung.

Entscheidend fiir Fela ist jedoch die Erfahrung des Andersseins, die sie
mit ihrer Zeit in Israel verbindet. Hier ist es gerade Felas deutsche Abstam-
mung, die sie zur Auflenseiterin macht und eine Identifikation mit der zio-
nistischen Idee verhindert. Der Holocaust-Gedenktag ist fiir sie daher ein
Tag, den sie fiirchtet, da er fiir sie mit der »Scham« und der »Verlegenheit«
tiber ihre deutsche Herkunft verbunden ist (ebd.: 77). Allerdings lisst Fogel —
anders als etwa Grjasnowa und Funk - ihre Protagonistin nicht mit den Ide-
alen der israelischen Staatsgriindung brechen. So ist der Unabhingigkeits-
tag fur Fela eine Moglichkeit der Identifikation mit Israel:

Er lief mich stolz auf Israel sein: Obwohl das Land so vielen Schwierigkeiten
gegeniiberstand, schaffte es, zu tiberleben. Der Unabhingigkeitstag erlaub-
te esIsrael, noch einmal als ein Ideal zu existieren — genauso wie im Kopf mei-
nes Vaters—, er erlaubte es mir, mich als Teil dieses Ideals zu fiihlen. (Ebd.)

Die Identifikation mit dem »Ildeal« der Staatsgriindung ist jedoch nur vor-
iibergehend und kann das Gefiihl des »Fehl-am-Platz-Seins« (ebd.: 71) nicht
dauerhaft iiberdecken. Auch am Ende des Romans verlisst Fela Israel wie-
der, nachdem sich ihre Hoffnung auf eine Zukunft mit Lior zerschlagen hat.

2.4 New York: positiv konnotierter Raum der Transformation

Wihrend die meisten Orte und Landschaften in Sag es mir ambivalente Auf-
ladungen aufweisen, ist Felas Wohnort New York nahezu ausschlieflich po-
sitiv konnotiert. Der Umzug in die riesige Grof3stadt entpuppt sich fiir Fela
als Chance zur Neufindung ihres Ichs, der rasterhafte, aber gleichzeitig offe-
ne Stadtraum New Yorks wird zur Matrix von transformativer Selbstfindung,
die sich im Akt des Laufens vollzieht: »Es war, als erlaubte mir New York, Tei-
le von mir zu verlieren, um ein vollstindigeres Selbst zu finden. Ich erlief mir
die Stadt, oft wie die ewige Touristin, aber nie wie eine Fremde.« (Ebd.: 225)
Fela iiberwindet in New York das Gefiihl des »Andersseins« (ebd.: 71), das ihr
in Israel das Aufwachsen schwer gemacht hat. Allerdings wird sie auch hier

am 14.02.2026, 15:38:01,

173


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Hadassah Stichnothe

das erste Mal mit ihrem Jiidischsein als Marker von Alteritit konfrontiert, als
ein Bekannter ihr die Frage: »Also bist du Jidin?!«, stellt:

Ich hatte mein ganzes Leben als Jiidin gelebt, und diese Frage war mir noch
nie gestellt worden. Und als sie mir gestellt wurde, verschlug es mir die Spra-
che, und ich konnte nicht antworten, weil ich zu ilberrascht war. Zuerst war
ich verwirrt, dann beleidigt. Dann verspiirte ich das Bediirfnis, stolz »ja« zu
sagen, worauf das Bedurfnis folgte, mich zu verteidigen, was wiederum dem
Bedirfnis wich, zu verstehen, was meine Religion diesenJungen anging, den
ich erst vor einer Minute kennengelernt hatte. Hatte er gefragt, ob ich mit
haselnussbraunen Augen auf die Welt gekommen sei, ware meine Reaktion
eine andere gewesen. (Ebd.: 213)

Die blofie Tatsache, auf ihre Identitit als Jidin angesprochen zu werden,
16st bei Fela grofie Verunsicherung aus. Die Erfahrung, tiber diesen religio-
sen Marker definiert zu werden, mithin als >anders<wahrgenommen zu wer-
den, wirkt umso irritierender, als sich Fela zwar ihres Jiidischseins auch als
Alteritit bewusst ist, sie aber erfahren hat, dass diese Alteritit je nach Kon-
text vollkommen unterschiedliche Formen annehmen kann: »[Iln Deutsch-
land jiidisch zu sein, ist etwas ganz anderes, als in Israel jitdisch zu sein, was
tiberhaupt nicht das Gleiche ist, wie in Amerika jitdisch zu sein. Es war iiber-
haupt nicht das Gleiche, wie in Polen jiidisch zu sein.« (Ebd.: 214) Der Text
verweist hier auf die Unmaéglichkeit, eine jidische Erfahrung zu postulieren,
da diese wie jede andere Identititskonstruktion im Wandel begriffen und
kontextabhingig ist.

In Fogels Roman wird die jidische Identitit der Protagonistin in Be-
zug zu kulturellen, sprachlichen und nationalstaatlichen Rdumen konstru-
iert, die sie betritt und wieder verlisst. Landesgrenzen sind in Fogels Roman
bedeutungstragend, ebenso wie Sprach- und Kulturgrenzen. Die Protago-
nistin ist dabei an keinen dieser Riume fest gebunden oder ihm im Sinne
einer wenn auch nur geistigen Heimat unaufloslich verbunden. Trotzdem
lisst sich hier weniger von Exterritorialitit als von der Transterritorialitit
der Protagonistin sprechen, die in Bezug zu ihrer adoleszenten Selbsterfah-
rung steht. Es geht somit nicht um die Errichtung hermetisch abgeriegelter
Riume, sondern das Sich-selbst-Erleben der Protagonistin in Bezug zu die-
sen Riumen. Identitit entsteht hier als relationaler Raum der sich wandeln-
den Verortung >zwischen« den sprachlichen, kulturellen und nationalstaat-

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

lichen Raumen. Gleichzeitig ist diese Konstruktion auf eine fast organische
Beziehung der Individuen zur konkreten Topographie angewiesen, die im
Widerspruch zur Selbstwahrnehmung der Protagonistin steht. So konstru-
iert Fela sich permanent selbst in Bezug auf den Boden, auf dem sie physisch
gerade steht, wobei es nicht um die Metapher der Verwurzelung geht, son-
dern darum, von diesem Land »gefirbt zu werden bzw. dieses selbst zu far-
ben (vgl. ebd.: 249). Diese durchaus problematisch anmutende Interdepen-
denz wird jedoch konterkariert durch Felas Bezug zum Wasser als fluider
Méglichkeitsraum, in dem sie sich grundsitzlich sicher und wohl fithlt und
das somit als Gegenentwurf zu ihren sonstigen Raumbeziehungen und Ver-
ortungen fungiert.

3. Alteritat als kulturelle Grunderfahrung

Das Aufwachsen in einer mehrheitlich nicht jiidischen Gemeinschaft muss
fir junge Jidinnen und Juden mit Alterititserfahrungen einhergehen, die
sich auch in literarischen Darstellungen von Adoleszenz niederschlagen. Die
Intensitit dieser Erfahrung wird in den eingangs erwihnten Werken der Ge-
genwartsliteratur durchaus unterschiedlich gestaltet. Allerdings ldsst sich
feststellen, dass sowohl in den Werken von Grjasnowa und Funk als auch in
dem hier untersuchten Roman von Fogel die Alterititserfahrung zum einen
konstitutiv fiir die »jiidische Erfahrung« der Protagonistinnen ist, zum ande-
ren diese auf mehreren Ebenen und in unterschiedlichen Kontexten erfahren
wird. Dies gilt besonders fir den Aufenthalt in der deutschen Mehrheitsge-
sellschaft, die grundsitzlich als von der Schoah und einem unterschwelli-
gen Antisemitismus gepragt gezeichnet wird. Eine Identifikation mit dieser
Gesellschaft scheint daher kaum méglich zu sein und wird, wie oben be-
schrieben, in Fogels Roman nicht einmal als Moglichkeit veranschlagt. Felas
Fremdheitserfahrungen beruhen auf ihrer deutsch-jidischen Herkunft, ih-
rer Familiengeschichte, die unaufléslich mit der Schoah verbunden ist. Die
Fremdheitserfahrung der Protagonistin wird iiber ihre topographischen Be-
wegungen verhandelt, die als eine Reihe von (dis-)placements inszeniert sind.

Auch Felas Aufwachsen ist von der Grunderfahrung der Fremdheit ge-
pragt, die tatsichlich prigend fir ihre gesamte Familie ist. Thre Grof3el-
tern bleiben nach dem Zweiten Weltkrieg staatenlos, ebenso wie ihre Kinder.
Nach ihrem Umzug nach Israel ist es Felas ungewohnlicher polnischer Vorna-

am 14.02.2026, 15:38:01,

175


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hadassah Stichnothe

me, der von den anderen Kindern als fremd empfunden wird bzw. als »kein
richtiger [...] Name« (ebd.: 44). So fragt sich Fela riickblickend, ob sie sich »mit
einem richtigen israelischen Namen dort wohler gefiihlt« hitte (ebd.: 178).
Dies bleibt jedoch fraglich, ist Felas Alteritatserfahrung doch eine grundle-
gende, die sie dazu bringt sich »nicht zugehorig«, »fremd« zu fithlen (ebd.: 46).
Es ist nicht zuletzt Felas Identitit als Deutsche, die unter ihren israelischen
MitschiilerInnen zur Ausgrenzung fithrt. Das hinterlasst tiefe Verletzungen,
als ein Junge sie als »Nazi« beschimpft: »Nazic war unter israelischen Kin-
dern kein gebrauchliches Schimpfwort, sondern ein Wort, das sich nur auf
alles Deutsche und damit alles Uble bezog. Und weil ich Deutsche war, war
ich zutiefst verletzt.« (Ebd.: 71)

Das Nichtaufgehen in einer Kultur, einem Ort oder einer Sprache be-
stimmt wesentlich Felas Erfahrungen und zugleich auch ihre Familienge-
schichte. Der Wechsel zwischen diesen Parametern wird zur Notwendigkeit
und die dabei empfundene Fremdheit wird letztlich nicht iiberwunden, son-
dern von der Protagonistin als positive Identititskonstruktion neu bewertet.
So stellt sie am Ende ihres Besuchs in Polen fest, dass sie mittlerweile auf die
Frage: »[Blist du Jidin?«, mit demselben »ja« antworten wiirde, »das ich sa-
gen wiirde, wenn man mich fragte, ob ich mit haselnussbraunen Augen ge-
boren worden wire.« (Ebd.: 217 f)

4. »Hor zu! Du kennst die Geschichte nicht gut genug.«*
Schoah, Zeugenschaft und Erinnerung

Die Reise nach Polen wird von Fela wie auch von ihrem GrofRvater zum Zweck
der Erinnerung unternommen. Es sind die Erinnerungen des Grofdvaters, die
erzahlt und von der Enkelin gehort werden sollen, damit diese sie dann ver-
schriftlicht. Das Buch, das Felas Grofivater vehement von ihr verlangt, ist ein
Dokument und ein sichtbares »Zeichen« gegen das Vergessen, das ihn mit sei-
ner Vergangenheit verbinden wird und gleichzeitig seinen Nachkommen ei-
nen Zugang zu dieser erschlief3t (ebd.: 253). Dass der vorliegende Text als das
Buch zu lesen ist, dass Fela fiir ihren GrofRvater geschrieben hat, wird zwar
impliziert, aber nirgendwo metaleptisch ausformuliert.

3 Ebd.:189.

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

Fela selbst sieht sich in der Funktion der »stumme[n] Zeugin«: »Mehr soll,
braucht, kann man nicht sein.« (Ebd.: 163) Im Angesicht der schrecklichen
Ereignisse der Schoah, die ihr Grofivater stellvertretend fiir seine Generati-
on an sie weitergibt, bleiben der Enkelgeneration nur das schweigende Zu-
horen und erst spiter die erinnernde Wiederholung als Gedenken. Das Ge-
denken, das Wiederholen der Geschichte vorangegangener Generationen ist
ein Teil der jiidischen Tradition, die nach der Schoah geradezu essenzielle
Bedeutung erlangt hat.

Es ist wichtig zu betonen, dass Fogel hier eine explizite Referenz auf eine
jidische Kulturtechnik verwendet. Die Wiederholung der Erzihlung, das
Gedenken durch die Wiederholung einer Geschichte sind nicht nur Teil des
Gedenkens an die Schoah, sondern entstammen einer religiésen Praxis, die
um die stete Verlesung einer Generationengeschichte kreist, als die die Torah
letztlich zu verstehen ist, und die noch einmal im zentralen Bekenntnis des
Schma Jisrael festgeschrieben ist, in dem das Erzihle-es-deinen-Kindern ein
zentraler Teil der Aussage ist und das ebenfalls in stindiger Wiederholung
prasent ist. Eine weitere Referenz sind die memorial books, die dazu dienen,
die Erinnerung an in der Schoah ausgeldschte jiidische Gemeinden zu be-
wahren und die haufig bewusst als Ersatz fir die fehlenden Graber der Er-
mordeten stehen (vgl. Bar-Itzhak 2008:173).

Fela erkennt schlieflich, dass es nicht nur das Erzihlen, sondern das Auf-
schreiben der Erinnerung ist, das fiir Mosha so grofie Bedeutung hat: »Er
benétigt ein geschriebenes Dokument, um sein Leben giiltig zu machen.«
(Fogel 2012: 235) Das Schreiben als Vergegenwirtigung der Geschichte wird
zudem in Bezug zur Titowierung des Groflvaters gesetzt, in dessen Korper
sich die Schoah unausldschlich eingeschrieben hat als »[p]orentiefe Pigmen-
te, die die Landschaft seines Kérpers mehr prigen als alle anderen Merkma-
le, mit denen er geboren ist.« (Ebd.: 135) Das Bild der Kérperlandschaft, in
die sich die Geschichte einschreibt, wird spiter wieder aufgenommen, als
sich Fela nach Liors Tod ebenfalls eine Titowierung stechen lisst und die-
sen Akt ausdriicklich als aktiven Schreibprozess erzihlt: »[I]ch lasse die Tin-
te tief einsickern und meinen Kérper zeichnen. So tief wie die Titowierung
meines Grof$vaters. So tief wie die Tinte, die er auf den Seiten seines Buches
haben will.« (Ebd.: 312)

Die stindige Prisenz der Erinnerung an die Schoah bedingt, dass jede
Form der Ich-Findung auch in Bezug hierauf gedacht werden muss. Und so

am 14.02.2026, 15:38:01,

177


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

178 Hadassah Stichnothe

ist es die Verbindung von Familienerzihlung und individueller Erzihlung,
die von Fela als Ich-Findung konstruiert wird:

Ich habe einen Platz fiir mich selbst in seinen Ceschichten gefunden —in sei-
nen Geschichten (iber Leben und Tod, Vergangenheit und Gegenwart —und
ich habe auch Fela gefunden; und es ist ein Platz, der konkreter und realer
und zugleich imaginarer ist als jeder andere Platz, und es ist meiner und nur
meiner. (Ebd.: 243)

In der Formulierung: »[I]ch habe auch Fela gefundenc, driickt sich die Un-
unterscheidbarkeit zwischen Ich-Findung und dem Finden der Familienge-
schichte, der Geschichte von Moshas ermordeter Schwester Fela, aus. Die Be-
deutung der erinnerten Familiengeschichte ist so grof3, dass sie von Fela mit
dem religioésen Glauben gleichgesetzt wird, wenn sie konstatiert, dass es in
der Religion darum geht, »an diese Geschichten zu glauben. An die Geschich-
ten von Generationen.« (Ebd.: 219)

In Sag es mir wird das Gedenken als jiidische Entwicklungsaufgabe konstru-
iert, deren Bewiltigung essenziell fir die Entwicklung der Protagonistin ist.
Die Verortung in der Geschichte ihrer Familie ist die Voraussetzung fiir die
(topographische und spirituelle) Weiterreise der Protagonistin nach Israel.

5. Sexualitat, Weiblichkeit und Kérperkonstruktionen

In Sag es mir ist die Alterititserfahrung der Protagonistin wihrend ihrer
(Post-)Adoleszenz verschrinkt mit ihrer Korpererfahrung, die spezifisch
weiblich codiert ist. Mit Beginn ihrer Pubertit entwickelt Fela eine Esssto-
rung, die zum einen durch ihr negatives Kérperbild (sie findet sich zu dick),
zum anderen durch ein Gefithl der Entfremdung von ihren Mitschiilerin-
nen ausgelost wird. Fela empfindet sich kérperlich wie seelisch als unpas-
send, was sich zunichst in radikalem Hungern ausdriickt, das spiter in eine
regelrechte Esssucht umschlagt. Die Akzeptanz der eigenen kérperlichen
Erscheinung gehért zu den sogenannten Entwicklungsaufgaben der Ado-
leszenz nach Remschmidt bzw. Havighurst (vgl. Remschmidt 1992: 139), ist
jedoch besonders fiir adoleszente Middchen bzw. junge Frauen stark pro-
blembesetzt, da der weibliche Kérper weiterhin nach strikten Schonheits-
vorgaben beurteilt wird und Abweichungen zu einer gesellschaftlichen Ab-

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

wertung weiblicher Personen fithren konnen. Dieser Druck resultiert fiir
Midchen und junge Frauen in westlichen Gesellschaften hiufig in einem ne-
gativen Korperbild.*

Felas Essstérung wird zum Symptom ihrer Alterititserfahrung in Isra-
el, erfahrt jedoch von der Protagonistin eine radikale Umdeutung, als sie er-
fahrt, dass die Schwester ihres Grofvaters, nach der sie benannt wurde, in
dem Alter, in dem die Protagonistin selbst zu hungern begann, in einem La-
ger an Hunger starb. Die Magersucht wird zumindest versuchsweise um-
gedeutet zur korperlichen Manifestation eines transgenerationalen Trau-
mas — eine These, die aus der strikt rationalen Perspektive von Felas Bruder
Tom jedoch unhaltbar scheint und zumindest in der Figurenrede zuriickge-
wiesen wird.

Nicht nur die kérperliche, sondern auch die psychosexuelle Entwicklung
der Protagonistin spielt im Roman eine wesentliche Rolle, sowohl als hand-
lungsmotivierendes Moment als auch als Indikator fir deren seelische Ver-
fasstheit. Der Roman beginnt mit der Schilderung von Felas erstem Sex, den
sie mit einem fremden Mann in der Nacht vor ihrer Abreise nach Europa
hat. Die Erinnerung an diese Begegnung durchzieht den Roman und dient
der Protagonistin zur positiven Riickversicherung, aber auch als Gegenbild
zur Auseinandersetzung mit dem Tod und der Schoah in Polen. Sexualitit
wird somit positiv wahrgenommen, als Mittel zur Erlangung eines positi-
ven Selbstbildes.

In der imaginierten Begegnung mit ihrem Jugendfreund Lior, Felas ei-
gentlichem Wunschpartner, artikuliert diese hingegen ihre anhaltenden
Selbstzweifel:

Es ist schon fast vorbei, aber manchmal kommt es wieder tiber mich. Und
genau jetzt wiinschte ich mir, ich kénnte dir einen anderen Kérper anbieten,
aber dieser hier ist der einzige, den ich habe. Es ist der Kérper, den ich fir
mich gemacht habe.

Also schauweg, aber nicht ganz, und wenn ich es nicht merke, schau mich
an. Schau mich weiter an, selbst wenn ich meine Augen schliefie, oder wenn
dudeine schliefst, damit dein Blick Teil meines Kérpers wird, wie ein Umhang,

4 Wortmann (2007: 10) schreibt: »Die kritische Auseinandersetzung mit dem eigenen Kor-
per fithrt bei den meisten Madchen/Frauen nicht zur Akzeptanz weiblicher Kérperlichkeit,
sondern zur Abwertung.«

am 14.02.2026, 15:38:01,

179


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Hadassah Stichnothe

denich niemals abnehme; so dass es mir unangenehm sein wird, deinen Blick
nichtauf mir zu splren (Fogel 2012: 291).

Der »gemachte< weibliche Korper wird somit von der Erzihlstimme als das
direkte Ergebnis einer sozialen (Kérper-)Praxis ausgewiesen, die zugleich
Fremdheit und Vertrautheit hervorruft. Der Blick des Geliebten wird als Ge-
fahr wie auch als Moglichkeit der Selbstversicherung herbeigewiinscht und
als Teil des eigenen Korpers imaginiert. Das schiitzende Bild des den nackten
Korper verhiillenden Umhangs ist jedoch auch ein Bild der Abhingigkeit. Ist
es doch weiterhin »der fremde Blick, der Blick des anderen Geschlechts, der
dem weiblichen Korper seinen Wert verleiht, und nicht die mit dem eigenen
Geschlecht geteilte Liebe zum Korper« (Flaake 2001: 171).

Die Titowierung, die sich Fela nach Liors Beerdigung stechen ldsst, ist
eine Fortfithrung der aktiven Kérperpraxis, der Fertigung eines Kérpers, der
nun bewusst als jitdisch markiert ist:

[llch habe mich selbst gezeichnet, mit etwas aus Israel, aus Polen und auch
aus Deutschland —ich habe mich selbst mit dem Holocaust gezeichnet und
mit den Uberlebenskdmpfen Israels, die es immer gab und immer noch gibt.
Wie mein Grofdvater habe ich eine Tatowierung, die mich und meinen Kérper
alsjudisch kennzeichnet. Etwas, das mich kategorisiert, mich vielleicht in Ge-
fahrbringt,etwas,dasmichbeschitzt—einversteckterStern,ein Schutzschild.
Mein Korper, meine Leinwand — ich habe ihn verletzt, ihn geschmiickt, ich
habe Besitz von ihm ergriffen. (Fogel 2012: 328)

Felas Korper erscheint hier »als Medium der Erinnerung, der Einschreibung,
Speicherung und Transformation kultureller Zeichen« (Ohlschliger 200s:
230) als Ausdruck der jiidischen Identitit seiner Tragerin, die durch Verlet-
zung einerseits, aber auch durch eine positive Identifikation mit ihrer Her-
kunft gekennzeichnet ist. Der Davidstern, den sich Fela in die Nihe ihres In-
timbereichs titowieren lasst, ist als ein polyvalentes Zeichen zu lesen. Zum
einen wird durch den Vergleich mit Moshas Tatowierung die Assoziation mit
der Schoah und der Stigmatisierung von Jildinnen und Juden durch den >Ju-
denstern« aufgerufen. Gleichzeitig ist er ein Symbol fiir jidische Identitit
und sein urspriingliches Signifikat tatsichlich ein Schutzschild (Magen David,
die hebrdische Bezeichnung des Davidsterns, bezeichnet wortlich den — an-
geblich sternférmigen — Schild von Kénig David). Der Stern ist somit gleich-

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

zeitig ein Zeichen von Identitit und Alteritit, der so gezeichnete Korper »ein
Produkt miteinander konkurrierender oder sich gegenseitiger verstirkender
Diskurse der Wahrheitsfindung« (ebd.: 228).

6. Ausblick: jiidisch-weibliche Adoleszenz und Alteritat

In Sayg es mir entwirft Fogel das Bild einer spezifisch weiblich-jiidischen Ado-
leszenz, die gepragt ist durch die Beziehung zu unterschiedlichen natio-
nalen, kulturellen und sprachlichen Riumen. Der Roman verschrinkt die
adoleszente Alterititserfahrung mit der Erfahrung und der Produktion ei-
nes Raumes, der als spezifisch >jitdisch« gelesen werden kann. Diese Riume
sind gepragt durch die Erfahrung der Fremdheit und entsprechen somit je-
nen »Other spaces« oder »Jewish spaces«, die laut Brauch et al. »are charac-
terized by a deep-seated internal and external translocality and transcultu-
rality, entangled and interconnected with their respective environments as
well as with other spaces throughout the world.« (Brauch/Lipphardt/Nocke
2008: 3) Die Bewegung durch diese Riume entspricht — entlang der Konven-
tionen der Adoleszenzliteratur, die Selbstsuche bevorzugt als Reise insze-
niert — der inneren Entwicklung der Protagonistin. Im Kontext einer Tra-
dition weiblicher Adoleszenzliteratur ist zu bemerken, dass auch in Fogels
Roman die Selbstfindung an die psychosexuelle Entwicklung der Protagonis-
tin gekoppelt ist. Felas Realisierung, dass sie Lior liebt, ist als Teil ihres Rei-
fungsprozesses, mithin ihrer >Frauwerdungs, inszeniert. Dieser offensichtli-
che Ritckgriff auf eine Konstellation der (trivialen) Mddchenliteratur, die seit
der Entstehung des Backfischromans fest etabliert ist, sollte jedoch nicht da-
ritber hinwegtduschen, dass es sich hier um eine durchaus interessante Vari-
ante dieser Konstellation handelt. Der Tod des Geliebten, den die Protagonis-
tin erleidet, an dem sie aber auch reift, ist schliefRlich ein Element zahlloser
smannlicher« Adoleszenz- und Initiationserzihlungen. Dies ist besonders
bemerkenswert, da Fogel nicht die einzige Autorin ist, die dieses Motiv ver-
wendet. Schon in Adrienne Thomas’ weiblichem Adoleszenzroman Die Katrin
wird Soldat ist die Entdeckung der Liebe zu einem Mann verschrankt mit dem
Erwachen eines politischen (in dem Fall pazifistischen) Bewusstseins auf Sei-
ten der Protagonistin. Katrin freilich gelingt es nicht, den Verlust zu verwin-
den. Sie verzweifelt an der hierdurch manifest gewordenen Sinnlosigkeit des
Krieges und erkrankt schlief3lich. Der Text lisst wenig Zweifel daran, dass die

am 14.02.2026, 15:38:01,

181


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Hadassah Stichnothe

Pneumonie, an der Katrin stirbt, als ein Erkranken an den Umstinden zu le-
sen ist: »[V]ielleicht bin ich nur so krank, weil du nicht wiederkommst — nie
wiederkommst, schreibt die Protagonistin in dem letzten Tagebucheintrag
vor ihrem Tod (Thomas o.].: 326).

Auch Mascha Kogan, die Protagonistin aus Olga Grjasnowas Roman Der
Russe ist einer, der Birken liebt, verzweifelt letztendlich am Tod ihres Freundes
Elias, und das offene Ende schlief3t auch den Tod der Protagonistin nicht aus
(vgl. Grjasnowa 2017: 284). Die Verbindung von Liebeserwachen und Todes-
erfahrung gehért zum einen sicherlich zu den Konventionen jener Literatur,
die sich mit dem Erwachsenwerden beschiftigt (vgl. u. a. Trites 2000; Freese
1998), aber auch in der Kurzformel von Eros und Thanatos zu den verbreite-
ten Denkfiguren moderner westlicher Literatur. Dennoch lassen diese weni-
gen Beispiele bereits die These zu, dass sich in der jiidisch-weiblichen Ado-
leszenzliteratur eine spezifische Erfahrung von erotischem Erwachen unter
dem Druck widerstreitender Rollenkonventionen einerseits und oftmals
existenzieller Bedrohung andererseits ausdriickt, die die Geschichte junger
Jidinnen in den letzten zwei Jahrhunderten geprigt hat.

Literatur
Primarliteratur

Fogel, Vanessa F. (2012): Sag es mir [2010]. Aus dem Amerik. v Katharina Béh-
mer. Miinchen.

Grjasnowa, Olga (2017): Der Russe ist einer, der Birken liebt [2012]. Miinchen.

Tomas, Adrienne (0.].): Die Katrin wird Soldat: ein Roman aus Elsass-Loth-
ringen [1930]. Berlin.

Sekundarliteratur
Asgari, Marjan (2019): Makom - deterritorialisiert. Gegenorte in der deutsch-

sprachigen jiidischen Literatur (= Probleme der Dichtung. Studien zur
deutschen Literaturgeschichte. Bd. 54). Heidelberg.

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jidisch-weibliche Adoleszenz als Alteritat in Vanessa F. Fogels Sag es mir

Bar-Itzhak, Haya (2008): Poland. A Materialized Settlement and a Metaphysi-
cal Landscape in Legends of Origin of Polish Jews. In: Julia Brauch/Anna
Lipphardt/Alexandra Nocke (Hg.): Jewish Topographies. Visions of Space,
Traditions of Place. Burlington, S. 161-180.

Diner, Dan (2006): Imperiale Residuen. Zur paradigmatischen Bedeutung
transterritorialer jidischer Erfahrung fir eine gesamteuropidische Ge-
schichte. In: Daniel Weidner (Hg.): Figuren des Europiischen. Kulturge-
schichtliche Perspektiven. Miinchen, S. 259-274.

Flaake, Karin (2001): Kérper, Sexualitit und Geschlecht. Studien zur Adoles-
zenz junger Frauen. Gieflen.

Freese, Peter (1998): Die Initiationsreise. Studien zum jugendlichen Helden
im modernen amerikanischen Roman. Tiibingen.

Kilcher, Andreas B. (2002): Exterritorialititen. Zur kulturellen Selbstreflexi-
onder aktuellen deutsch-jiidischen Literatur. In: Sander L. Gilman/Hart-
mut Steinecke (Hg.): Deutsch-jiidische Literatur der neunziger Jahre. Die
Generation nach der Shoah. Berlin, S. 131-146.

Lipphardt, Anna/Brauch, Julia/Nocke, Alexandra (2008): Introduction: Ex-
ploring Jewish Space. An Approach. In: Julia Brauch/Anna Lipphardt/Ale-
xandra Nocke (Hg.): Jewish Topographies. Visions of Space, Traditions of
Place. Burlington, S. 1-23.

Ohlschliger, Claudia (2005): Gender/Kérper, Gedichtnis und Literatur. In:
Astrid Erll/Ansgar Niinning (Hg.): Gedachtniskonzepte der Literatur-
wissenschaft. Theoretische Grundlegung und Anwendungsperspekti-
ven (= Media and Cultural Memory/Medien und kulturelle Erinnerung.
Bd. 2). Berlin, S. 227-248.

Remschmidt, Helmut (1992): Adoleszenz. Entwicklung und Entwicklungskri-
sen im Jugendalter. Stuttgart.

Trites, Roberta Seelinger (2000): Disturbing the Universe. Power and Repres-
sion in Adolescent Literature. lowa City.

Wortmann, Christina (2007): Der Wandel von Leitbildern in der Madchenli-
teratur. In: Mythos-Magazin 10; online unter: http://www.mythos-maga-
zin.de/methodenforschung/cw_maedchenliteratur.pdf [Stand: 1.7.2021].

am 14.02.2026, 15:38:01,

183


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

am 14.02.2026, 15:38:01,


https://doi.org/10.14361/9783839460887-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

