
8. Deprivilegierungen

In diesem Kapitel nehme ich in den Blick, wie Deprivilegierungen inszeniert wer-

den. Es werden verschiedene Differenzmerkmale untersucht, welche die soziale

Position literarischer Figuren gefährden. Ich analysiere, wie in den literarischen

Texten ökonomische Stereotype und Markierungen als ›nicht niederländisch‹ wir-

ken.1

8.1 Fehlende Zugehörigkeit

In HCH werden Vergangenheitsversionen für die Identitätsbildung ausgehandelt.

Die beiden Weltkriege des 20. Jahrhunderts prägten die Familiengeschichte der

literarischen Figuren im Roman nachhaltig. Aus welchen Elementen diese Famili-

engeschichte zusammenzusetzen ist, steht allerdings zur Diskussion zwischen der

Ich-Erzählerin und ihrer Mutter Ilna. Die Ich-Erzählerin will das intergeneratio-

nelle Gedächtnis im Dialog mit ihrer Mutter Ilna strukturieren. Ilna bestimmt al-

lerdings, welche Erinnerungselemente der Familiengeschichte Gültigkeit besitzen.

Das Verhältnis zwischen ihr und ihrer Tochter lässt sich daher als antagonistisch

beschreiben. Es ist zwar die Tochter, die als Erinnerungsträgerin gilt, deren Per-

spektive im Roman dargestellt wird und die die zu verhandelnden Erinnerungsele-

mente auswählt. Wie in DTM wird im Roman allerdings laufend gestritten, wobei

angeführte Erinnerungen dekonstruiert werden. Dabei werden verschiedene Dif-

ferenzkategorien eingeführt, welche die historische Bedingtheit von Grunddualis-

men in Frage stellen.

Ilna emigriert während der Zwischenkriegszeit mit ihren Eltern und Geschwis-

tern in die Niederlande. In HCH repräsentieren Migration und Integration einer-

seits die Erinnerungskultur, andererseits zeigt der Roman die dabei zu durchlau-

fenden Prozesse als Momente von Konflikten, in denen kulturelle Praktiken immer

wieder neu verhandelt werden müssen. Dabei werden die Niederlande als kultu-

reller Raum negativ besetzt, während Deutschland im Roman positiv konnotiert

1 Siehe dazu auch Abschnitt 3.2.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


190 Erinnerung und Identität

wird; die Kategorien ›Nation/Staat‹ und ›Klasse/Sozialstatus‹ werden verschränkt.

Als Beispiel der kontrastierenden Raumdarstellung soll hier das folgende Fragment

gelten, in dem eine Wäscheleine dem eigentlichen Gebrauch entzogen wird, was

ein kritisches Moment einführt: »[M]ijn moeder […] hing de kaart aan een was-

lijntje dat door de kamer gespannen was, een gewoonte waar ze zich haar leven

lang tegen had verzet als zijnde burgerlijk, wat synoniem was voor ›typisch Neder-

lands‹, maar waar ze in haar oude, zeer strijdbare jaren met mijn vader voor was

gezwicht.«2

Gerade wegen solcher Widerstände der Mutter, kulturelle Repräsentationen

niederländischer Gewohnheiten zu übernehmen, werden ihre Kinder, darunter die

Ich-Erzählerin, mit den Folgen der niederländischen Erinnerungskultur in Bezug

auf Deutschland während der Nachkriegszeit konfrontiert. Die deutsche Kultur

ist in den Niederlanden aufgrund des Zweiten Weltkriegs bis in die 1990er Jahre

negativ besetzt gewesen.3 Eine Fotografie, die einer der Spielgefährten der Erzäh-

lerin und ihrer Geschwister gesehen hat, führt schließlich dazu, dass die Kinder

Ilnas eindeutig der dominierten Gruppe zugeordnet werden, obwohl Ilna das Do-

minanzverhältnis gerade umdrehen will. Als die Kinder einmal Lederhosen tragen,

ordnet ein Spielkamerad sie einem kulturell deutschen Familienverband zu. Dies

wirkt sich auf das Verhältnis der Kinder untereinander aus:

De doop van de Lederhosen kwam tot een hoogtepunt toen Kareltje Fuyckschot

zich herinnerde dat hij eerder plaatjes had gezien van kinderen in zulke broeken.

»Het zijn moffenbroeken,« zei hij, »het zijn broeken van moffenkinderen.«

Wat ons altijd bedreigde, waar de goede positie van mijn vader in het stadsbe-

stuur ons tot nu toe voor had gevrijwaard, terwijl de moeders van onze buurkin-

deren in de nieuwe stad altijd al hun vraagtekens hadden gezet bij mijn moe-

ders onmiskenbare accent, wat onmiskenbaar de opgekropte woede van het na-

oorlogse verzet van deze nieuwe stad was, kwam nu in gemeenschappelijk elan

naar buiten: »Moffenkinderen. Moffenkinderen.«4

2 HCH, S. 15. »[M]eine Mutter […] hängte die Postkarte an einerWäscheleine auf, die durch das

Zimmer gespannt war, ein Brauch, dem sie sich ihr Leben langwidersetzte, es war bürgerlich,

was synonym war mit ›typisch Niederländisch‹, aber dem sie in ihren alten, sehr kämpferi-

schen Jahren mit meinem Vater nachgegeben hatte.«

3 Vgl. Gundermann, Christine. Die versöhnten Bürger. Der ZweiteWeltkrieg in deutsch-niederländi-

schen Begegnungen 1945-2000.Münster: Waxmann, 2014, S. 11.

4 HCH, S. 121. »Die Taufe der Lederhosen hatte ihren Höhepunkt, als Kareltje Fuyckschot sich

daran erinnerte, dass er zuvor Fotos von Kindern in solchen Hosen gesehen hatte. ›Es sind

deutsche Hosen‹, sagte er, ›es sind Hosen von deutschen Kindern.‹ Was uns immer bedroht

hatte, wovor die gute Position meines Vaters in der Stadtverwaltung uns bis jetzt immer be-

hütet hatte,währenddieMütter unsererNachbarskinder in der neuen Stadt demunverwech-

selbaren Akzent meiner Mutter immer fragend begegneten, was unverkennbar die aufge-

staute Wut des Nachkriegswiderstands dieser neuen Stadt war, zeigte sich jetzt im gemein-

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 191

Die Ich-Erzählerin hat, wie ihre Geschwister, scheinbar nur als Handlungsmög-

lichkeit, die deutsche Erinnerungskultur anzunehmen, da ihr ein niederländischer

Hintergrund verwehrt wird. Dies erklärt die erzählerische Suche nach einer klar

zu verhandelnden Familiengeschichte, die schließlich an jene Diskurse geknüpft

werden könnte, die in Deutschland positiv konnotiert sind, so wie sie in den Nie-

derlanden negativ besetzt sind. Denn ein Grund für die starke Bezugnahme auf

die kulturellen Markierungen ist das Wirtschaftswunder Deutschlands, das es der

Familie ermöglicht, über familiäre Beziehungen günstig Kleider und Schuhe zu er-

halten. Im Roman HCH muss den literarischen Figuren allerdings noch bewusst

werden, dass ihre eigene Geschichte als eine Gegenerinnerung aufzufassen ist, die

ein neues Licht auf den bisherigen Diskurs wirft und so eine Konfrontation her-

vorruft. Die Konfrontation wird, wie sich in obigem Zitat zeigen lässt, auf der Ebe-

ne der Identitätskonstruktionen verhandelt. Ilnas deutsche Herkunft weist auf die

Identitätskonstruktion ihrer Kinder auf der dominierten Seite hin. Die Markie-

rung als ›deutsch‹ wird im Roman dabei wie dargestellt als möglicher Identitäts-

entwurf angenommen. Die Konstruktion scheitert jedoch an Ilnas Weigerung, Er-

innerungen aufzuarbeiten und mit ihrer Tochter eine gemeinsame narrative Iden-

tität zu konstruieren. Die so entstandenen Leerstellen im Roman werden durch die

Erzählerin mit Vermutungen gefüllt. Auffallend ist dabei die Einarbeitung Schlo-

mo Nussbaumers als möglichem jüdischen Einfluss in der Familie, einem Einfluss,

dem schließlich Einhalt geboten wird. Dadurch wird eine Auseinandersetzung mit

der Erinnerungskultur der Opfer des Zweiten Weltkriegs angestoßen. Die proble-

matische Kategorie ›Nation/Staatsangehörigkeit‹ erhält ihre Bedeutung vor den

Kategorien ›Religion‹, ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ und ›Ethnizität‹. Dass die Rolle

des Schlomo Nussbaumer in der Familie – die mit der »Geschichte von Bettina«

zusammenhängt – jedoch nicht weiter ausgearbeitet wird, deutet wiederum auf

die gescheiterten Versuche der Erzählerin, eine kohärente Identitätskonstruktion

zu bilden. Somit werden in HCH vor allem mögliche Verschränkungen und deren

verschiedene Effekte auf literarische Figuren aufgezeigt. Dabei wirken Fremdzu-

schreibungen, welche die Erzählerin für sich untersucht, aber nicht für sich selbst

als Identitätsnarrativ wirken lassen kann.

Zentraler Konflikt der Kurzgeschichte DGH ist die Bestätigung des Erzählers

und Erinnerungsträgers als Familienmitglied der niederländischen Koedooders.

Der Vater des Erzählers erkennt ihn erst nach seinem Tod testamentarisch an und

vererbt ihm seine Plantage in Brasilien, die als Erinnerungsort negativ konnotiert

ist. Genießen kann der Erzähler sein Erbe nicht. Die hohen Schulden seines Vaters

schaftlichen Elan: ›Moffenkinder. Moffenkinder.‹« »Mof« ist ein Schimpfwort für Deutsche,

das »Krauts« bedeutet und im 17. Jahrhundert verwendet wurde. Vgl. J. Ferket. »›All these

things‹«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


192 Erinnerung und Identität

müssen beglichen werden; ein kleiner Restbetrag wird von seiner Mutter dazu ver-

wendet, seine jüngeren Schwestern auszustatten. Hier setzt die Geschichte an: Für

den Ich-Erzähler ist klar, dass er von dem gesellschaftlichen und wirtschaftlichen

Status seines Vaters hätte profitieren können. Er will sich dafür rächen, dass ihm

dies aufgrund gesellschaftlicher Restriktionen nicht gegönnt war. Der Protagonist

beschließt, von Brasilien zum letzten lebenden Bruder seines Vaters nach Haar-

lem zu reisen. Über seinen Onkel und dessen Familie will er als ›»oben«/etabliert‹

(Kategorie ›Klasse/Sozialstatus‹) markiert werden. Dadurch will er jenen Status er-

halten, den er als Kind von seinem Vater nicht bekommen hat: »Ze zouden hun tol

moeten betalen aan hun naam.«5

Da er sich die Überfahrt von Brasilien nach Europa nicht leisten kann, heuert er

als Matrose an und gelangt über die Hafenstadt Antwerpen nach Haarlem. Dort ist

er unmittelbar von der Schönheit und dem Reichtum der niederländischen Stadt

und deren Bewohner*innen beeindruckt, die sich durch körperliche Attribute aus-

zeichnen, die er nicht hat:

Ik bracht de middag in een park door, kijkend naar de moeders met hun blonde

kinderen, naar de glanzende levendige honden die achter waaiend gras aan za-

ten en naar een stel sigaretten rokende jongemannen aan de voet van een stand-

beeld. ›s Avonds nam ik mijn intrek in een hotel aan een groot plein waar klokken

luidden en mensen zacht pratend op terrassen zaten. Ik sliep in met het besef

dat ik óf verliefd was op wat ik gezien had, óf in het paradijs terecht was geko-

men. De volgende dag zou ik aan het laatste deel van mijn speurtocht beginnen.

Dat het paradijs op aarde bereikbaar zou blijken, stond voor mij vast.6

Als er seine Angehörigen kennenlernt, wird klar, dass sie ihn ohne die genann-

ten Markierungen nicht als gleichwertiges Familienmitglied anerkennen, obwohl

sie ihn zunächst in ihrem Haus aufnehmen. Die Ausgrenzung findet ihren Ur-

sprung in den Nachwirkungen der Kolonialisierung Brasiliens im 16. Jahrhundert.

Es stellt sich heraus, dass nicht nur die Ähnlichkeit zu seiner Mutter ein Störfak-

tor ist, sondern auch seine Markierung als ›»unten«/nicht etabliert‹. Während die

Koedooders auf einen einflussreichen und wohlhabenden Stammbaum zurückbli-

cken können, ist der Ich-Erzähler in Armut bei seiner Mutter aufgewachsen und

5 DGH, S. 31. »Sie sollten für ihren Namen Tribut zahlen müssen.«

6 Ebd., S. 28f. »Ich verbrachte den Nachmittag in einem Park, beäugte die Mütter mit ihren

blonden Kindern, die glänzend lebendigen Hunde, die hinter wehendem Gras herjagten,

und einige Zigaretten rauchende junge Männer am Ende eines Denkmals. Abends zog ich

in ein Hotel an einem großen Platz, wo Glocken läuteten und Menschen leise sprechend auf

Terrassen saßen. Ich schlief in dem Bewusstsein ein, dass ich entweder in das verliebt war,

was ich gesehen hatte, oder im Paradies gelandet war. Amnächsten Tag sollte ich an der letz-

ten Etappemeiner Suche anlangen. Dass sich das Paradies auf Erden als erreichbar erweisen

würde, stand für mich fest.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 193

hatte ihm zufolge eine mangelhafte Schulausbildung; seine Arbeit als Matrose und

sein brasilianischer Akzent im Niederländischen führen zu einer weiteren Diffe-

renzierung, wobei neun Kategorien starkgemacht werden, deren Verschränkung

den Protagonisten auf der dominierten Seite markieren. Diese Kategorien sind

in der Reihenfolge im Zitat: ›Besitz‹, ›»Rasse«/Hautfarbe‹, ›Ethnizität‹, ›Sprache‹,

›Geschlecht‹, ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹, ›Kultur‹ und ›gesell-

schaftlicher Entwicklungsstand‹:

Ik kreeg een kamer toegewezen en een eigen kast voor de kleren die ik nog niet

bezat. Aan de binnenkant van de kastdeur hing een levensgrote spiegel, waarin

ik elke dag kon zien dat ik niet blond was als de andere Koedooders. Om die

kamer te behouden haalde ik alle charme en tact waar ik over beschikte van

stal. Ik zweeg aan tafel, probeerde Nederlands te leren, zorgde dat ik niet te

veel gezien werd, vertelde soms een sterk verhaal over een slachthuis in Brazilië,

over scheurbuik op de boot, over matrozen en vechtpartijen. Alles deed ik om in

de buurt te kunnen blijven van de mensen op wie mijn eerste verliefdheid ge-

richt was: de blonde Koedooders, gevierd, sportief en bekwaam in alles wat ze

ter hand namen. Niet precies aantoonbaar, maar overduidelijk als men eenmaal

kleine dingen met elkaar in verband had gebracht, wezen ze mij terug naar de

plaats die ik altijd ingenomen had: erbij te horen, maar niet erkend te worden.

Hun grappen in een taal die ik niet volledig beheerste waren te snel voor mij;

hun service bij het tennisspel dodelijk; het wenkbrauwenspel van moeder Koe-

dooder begeleidde sceptisch al mijn doen en laten. Mijn taal hield een accent,

mijn manieren hoorden bij de matrozen, mijn haar had luis gekend.7

Die direkte Charakterisierung körperlicher Merkmale kann den Kategorien ›Rasse‹

und ›Ethnizität‹ zugeschrieben werden. Aus der Erzählung wird keine der zwei Ka-

7 Ebd., S. 32. »Ich bekam ein Zimmer zugewiesen und einen eigenen Schrank für Kleidung, die

ich noch nicht besaß. An der Innenseite der Schranktür hing ein lebensgroßer Spiegel, in

dem ich jeden Tag sehen konnte, dass ich nicht blond war wie die anderen Koedooders. Um

dieses Zimmer zu behalten, holte ich allen Charme und Takt, über die ich verfügte, aus dem

Stall. Ich schwieg am Tisch, versuchte, Niederländisch zu lernen, sorgte dafür, dass ich nicht

zu viel gesehen wurde, erzählte manchmal eine starke Geschichte über einen Schlachthof in

Brasilien, über Skorbut auf demSchiff, überMatrosen undRaufereien. Alles tat ich, um in der

Nähe der Menschen bleiben zu können, auf die meine erste Verliebtheit gerichtet war: die

blonden Koedooders, gefeiert, sportlich und kompetent in allem, was sie zur Hand nahmen.

Nicht wirklich zu beweisen, aber überdeutlich, wenn man einmal kleine Dinge miteinander

in Zusammenhang brachte, wiesen sie mich zurück auf den Platz, den ich immer eingenom-

men hatte: dazuzugehören, aber nicht anerkannt zu werden. Ihre Scherze in einer Sprache,

die ich nicht lückenlos beherrschte, waren zu schnell für mich; ihr Service beim Tennisspiel

tödlich; das Augenbrauenspiel von Mutter Koedooder begleitete skeptisch all mein Treiben.

Meine Sprache behielt einen Akzent, meineManieren gehörten zu denMatrosen, mein Haar

hatte Läuse gehabt.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


194 Erinnerung und Identität

tegorien weiter starkgemacht, deutlich ist jedoch, dass er sich auf der dominierten

Seite des Grunddualismus markiert. Der Ich-Erzähler erklärt, was ihn von den Ko-

edooders unterscheidet. Seine niederländische Familie und deren Privilegierung

basierend auf den Markierungen werden als normalisiert beschrieben, während er

sich selbst als deviant sieht. Dabei beschreibt er in dem obigen Zitat den Versuch

eines passing, die Praxis, die eigene Abstammung zu kaschieren und als ›weiß‹ oder

›nicht-ethnisch‹ markiert zu werden.

Das Passing gelingt nicht. Laut seinen Erzählungen wird er als ›nichtweißer,

ethnischer‹ Migrant aus Brasilien von seiner niederländischen Familie diskrimi-

niert. Auffallend ist dabei, dass der Erzähler die Erinnerungsorte Niederlande und

Brasilien wie deren Bewohner*innen dualistisch darstellt, obwohl er solche klar de-

finierten Zuschreibungen und Kategorien durchbrechen will. Ihm wird klar, auf-

grund welcher Regeln ein passingmöglich wäre und wie er die Anerkennung seiner

Angehörigen erhalten könnte, denen er als zu versorgendes Familienmitglied läs-

tig ist. Er entscheidet sich, sein Talent zu Geld zu machen, und wird Künstler.

Doch seine Familie erkennt seinen Erfolg nicht an – als Künstler stößt er auf noch

mehr Ablehnung. Zum Eklat kommt es, als nach einer Preisverleihung zu Ehren

des Ich-Erzählers drei der vier Kinder Koedooders bei einem Autounfall tödlich

verunglücken. Die Tante macht ihren Neffen dafür verantwortlich, da der Unfall

nach seiner Preisverleihung stattfand. Sie bricht den Kontakt ab, wird tiefgläubig

und fährt jeden Tag in die Kirche, wo sie für ihre Kinder betet. Die Tante nähert

sich jenemWeltbild an, von dem die Erzählinstanz sich distanzierte. Der Versuch,

sich von auferlegten Identitätskonstruktionen zu befreien, hat einen stetig wach-

senden Abstand zwischen dem Erzähler und der Familie seines Vaters zur Folge.

8.1.1 Abhängigkeitsverhältnisse

Im zweiten Teil der Arbeit wurde die Kurzgeschichte DGH vor der Folie der Laby-

rinthforschung analysiert. Ich habe angeführt,wie sich das labyrinthischeWeltmo-

dell des Erzählers im Laufe der Kurzgeschichte verändert.Dabei wird dasMotiv des

Labyrinths im Fortgang der Erzählung zunehmend positiv konnotiert: Beschreibt

er das Labyrinth zuerst nach dem gängigen Modell als einen Ort des Irrens oder

Scheiterns, dem eine klar strukturierte Dualität entgegengesetzt werdenmuss, löst

es Letztere schließlich ab. Der Protagonist thematisiert in seiner Erinnerungskon-

struktion den Gegensatz der katholischen, von Dualität geprägten Welt und einer

Welt abseits der davon geprägten Dualität. Er betont abschließend: »[E]r bestaat

geen dualiteit waar je het een moet laten om het ander te bereiken. Heel ons leven

is toch meer de oppervlakkige chaos van een labyrint«.8

8 Ebd., S. 35. »[E]s existiert keine Dualität, wo man das eine lassen muss, um das andere zu

erreichen. Unser ganzes Leben ist doch eher das oberflächliche Chaos eines Labyrinths«.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 195

Zu dieser Erkenntnis führte die oben beschriebene Distanzierung von seiner

niederländischen und von seiner brasilianischen Familie.Wie zuvor diskutiert, ver-

handelt dieses Abstandnehmen – basierend auf der Kategorie ›Religion‹ – die Pri-

vilegierungen kritisch. Diese Auseinandersetzung zeigt sich zu Beginn der Kurz-

geschichte anhand eines Gesprächs zwischen dem Ich-Erzähler, seiner Mutter und

Pater Asturion. Der Name Asturion ebnet den Weg zur Kurzgeschichte La casa de

Asterión (1947) von Jorges Louis Borges als Intertext. Asturion wird darin als Mino-

taurus und Labyrinthbauer charakterisiert.9 Darauf anschließend sind sowohl die

Motive des Erzählers wie des Paters in DGH zu hinterfragen. Zunächst beanspru-

chen sie beide eine soziale Position auf der dominierenden Seite. Dies gelingt, falls

eines ihrer kontrastierendenWeltbilder als allgemeingültig gesetzt wird. In der Er-

zählung wird die Glaubwürdigkeit des Paters vor dem Hintergrund einer dualisti-

schen Weltordnung untergraben, da in der ersten Szene die Frage nach der Recht-

mäßigkeit von Privilegierungen aufgeworfenwird. In dieser ersten Szene isst Pater

Asturion die Reste einer Mahlzeit eines in Armut aufwachsenden Kindes – des Ich-

Erzählers. Die Formulierung dieser Szene in der Kurzgeschichte ist polyvalent. Es

ist nicht eindeutig, ob es sich um übrig gelassene Bohnen handelt, die dem Pater

als gute Tat gegeben werden, oder um die ganze Mahlzeit. Der Erzähler charakte-

risiert den Pater negativ. Aus der Szene geht jedoch auch hervor, dass die Mutter

des Erzählers, die religiös ist, den Pater als gläubigen Mann positiv konnotiert. So-

mit wird in der Kurzgeschichte ›religiös‹ und ›säkular‹ als Grunddualismus gesetzt,

wobei Letzteres durch die Fokalisierung als dominierend starkgemacht wird. Die-

se Szene leitet die kritische Betrachtung sozialer Diskriminierungsstrukturen ein,

die in der Kurzgeschichte folgt. Der Protagonist beschreibt in der Erzählung ver-

schiedene Male, wie sein Verhalten als deviant gesetzt wird. Diese Zuschreibungen

instrumentalisiert er für sich, zuletzt für seine künstlerische Karriere.

Die Instrumentalisierung von Identitätskategorien zeigt sich in den Beziehun-

gen des Protagonisten zu seiner Galeristin Barbara und zu seinem Neffen Jona-

than, der nicht bei dem Unfall nach der Preisverleihung umkam.Wie sein Verhält-

nis zur Familie Koedooder reflektiert er beide Beziehungen anhand der darin vor-

kommenden Machtstrukturen. In der Beziehung zu Barbara befindet der Künst-

ler sich erneut in einer untergeordneten Position, da er ihr seinen Erfolg dankt;

dabei herrscht ein Machtgefälle vor, das auf ein heteronormatives Rollenverständ-

nis schließen lässt. Wie die anderen beschriebenen ›weiblichen‹ Charaktere in der

Kurzgeschichte, seine Halbschwestern, aber insbesondere seine Tante und seine

Mutter, wird Barbara als irrational dargestellt:

Tijdens de twee maanden afwezigheid van alle Koedooders, die naar een huis

aan het Lago Maggiore vluchtten om een tijdje van mij verlost te zijn, had ik een

9 Siehe die Analyse in Abschnitt 5.3.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


196 Erinnerung und Identität

kortstondige verhouding met haar, verziekt door hevige jaloezieën en fantasieën

van haar kant. Het liep erop uit dat ik haar brullend van ellende het huis uit

zette.10

Der Erzähler inszeniert sich hier als handlungsmotivierende Figur. Dies trifft auch

auf seine inzestuöse Beziehung zu Jonathan zu. Zunächst scheint der Erzähler dar-

in eine privilegierte Position innezuhaben, welche in die Kategorien ›Besitz‹ und

›Generation‹ einzuordnen ist. Jonathan brichtmit seiner Familie und ziehtmit dem

Ich-Erzähler zusammen. Er steht als mittelloser Student in einem Abhängigkeits-

verhältnis zu dem Erzähler, da dieser ihn als erfolgreicher Künstler unterhalten

kann. In ihrer Beziehung lässt sich daher zunächst eine Dynamik beschreiben, die

nicht auf der bisher erfahrenen strukturellen Diskriminierung des Erzählers ba-

siert. Doch schildert der Erzähler sowohl Barbaras als auch Jonathans Zuneigung

zu ihm in Form von Zuschreibungen, welche die oben eingeführten Kategorien von

›»Rasse«/Hautfarbe‹, ›Ethnizität‹ und ›Klasse/Sozialstatus‹ erneut klingen lassen.

Dabei führt der Erzähler sich als fokales Objekt ein, was eine Markierung als das

Andere mit sich bringt. Barbara unterstütze ihn, da sie »iets zag in de vorm van

mijn ogen en de kleur van mijn huid en dus in mijn schilderijen.«11 Eine Mystifi-

zierung findet ihm zufolge statt, als Jonathan als Kind den Künstler zum ersten

Mal erblickt: »Alleen op de jongste Koedooder, uit zijn dromen over zeerovers en

matrozen gehaald, heb ik indruk gemaakt.«12

Diese Prozesse sind vor der Folie der Strategie des othering zu lesen, in die der

Erzähler sich über die Wahrnehmung von Jonathan und Barbara einschreibt.13 Ge-

mäß seiner Perspektive wird er auf seine Körperlichkeit reduziert. Aber er kann

andere über eine Zuschreibung auf der Seite des Dominierten faszinieren. Bei-

des motiviert in der Wahrnehmung des Ich-Erzählers die weitere Zuneigung von

Barbara und Jonathan.

Gleichzeitig schreibt sich der Ich-Erzähler so weiter in ein Abhängigkeitsver-

hältnis ein. Durch seine Liebe zu Jonathan bleibt er von der Familie Koedooder ab-

10 Ebd., S. 33f. »Während der zwei Monate Abwesenheit von allen Koedooders, die zu einem

Haus am Lago Maggiore flüchteten, um eine Weile von mir erlöst zu sein, hatte ich eine

kurze Affäre mit ihr, vergiftet durch heftige Eifersüchteleien und Fantasien von ihrer Seite.

Es lief darauf hinaus, dass ich sie brüllend vor Elend aus demHaus schmiss. Inzwischen habe

ich schon verstanden, dass, falls der Himmel aus Gold ist, die Erde ein schlammiger Tümpel

ist, aber auch das Umgekehrte der Fall sein kann.«

11 Ebd., S. 33. »[Barbara unterstütztemichmit meiner Kunst, weil sie] etwas in der Formmeiner

Augen und der Farbe meiner Haut sah und deshalb in meinen Gemälden.«

12 Ebd. »Einzig auf den jüngsten Koedooder, aus den Träumen über Seeräuber und Matrosen

geholt, habe ich Eindruck gemacht.«

13 Vgl. Spivak, Gayatri Chakravorty. »Verschiebung undderDiskurs der Frau«. In:Dekonstruktiver

Feminismus. Literaturwissenschaft in Amerika. Hg. B. Vinken. Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1992,

S. 183-219.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 197

hängig, obwohl er sich durch seinen Erfolg als Künstler zunächst finanziell gelöst

hatte.DerWechsel von der dominierten zur dominierenden Seite bezüglich der Ka-

tegorie ›Besitz‹ tritt in seiner Beziehung zu Jonathan durch dessen Objektivierung

hervor: »Jonathan met zijn platte buik, zijn stalen brilletje, zijn adonisfiguur gebo-

gen over de boeken, zijn slordigheid.«14 Über Jonathan wird daher ein wechselndes

Machtverhältnis zwischen Koedooder vs. Ich-Erzähler verhandelt. Dies kommt an-

hand Jonathans Reise nach Südamerika zumAusdruck, die der Künstler finanziert.

Jonathan sollte zehn Monate bleiben, kehrt allerdings nicht zu dem Ich-Erzähler

zurück. Der Ich-Erzähler orientiert sich während Jonathans Abwesenheit künstle-

risch neu; während seiner intakten Beziehung zu Jonathan hatte er nicht gemalt.

Aus dieser Figurenkonstellation ist über Jonathan die Rolle der Koedooders im Le-

ben des Künstlers weiter zu differenzieren. Die Koedooders sind als Gegenfigu-

ren angelegt, die keine helfenden Positionen annehmen. Die Charakterisierung

Jonathans als Adonis, als Gott und gebildet, reproduziert das Dominanzverhältnis.

Denn der Ich-Erzähler beschreibt sich als Matrose und Zugehöriger der Arbeiter-

klasse als eine Personifikation von Jonathans Kinderträumen. Eine ähnliche Repro-

duktion findet in Bezug auf die Kategorie ›Religion‹ statt. Während der Künstler

sich als ›säkular‹ eigentlich in die dominierende Position einschreibt, wird ›religi-

ös‹ über seine Tante dominierend gesetzt. Tante Koedooder wendet sich laut dem

Künstler erst dem Glauben zu, nachdem sie ihm den Kontakt zu ihrer Familie nach

dem Tod ihrer drei Kinder verbietet. ›Religion‹ markiert hier daher die Abgrenzung

der Familie vor allem ›Nichtniederländischen‹.

Diese Prozesse der Annäherung und Abgrenzung, in denen Kategorien ver-

schoben und neue Identitäten konstruiert werden, bedeuten die vom Künstler

gewünschte Ungültigkeit eines dualen Weltbildes. Doch auch wenn die kolo-

nialen, dualen Verhältnisse zunächst aufgelöst scheinen, bestätigt sich dies im

Laufe der Erzählung nicht. Die Beziehungen weisen weiterhin eine fortwährende

Verschränkung der Kategorien ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Geschlecht‹, ›Ethnizität‹,

›Besitz‹ und ›Sprache‹ auf, wobei die verschiedenen Diskriminierungsstrukturen

Abhängigkeitsverhältnisse prägen, obwohl vermeintliche Grenzüberschreitungen

stattgefunden haben. Das Verlangen des Künstlers, wie seine Familie privilegiert

zu sein, äußert sich in seiner Verliebtheit in alles, das ihm zufolge niederländisch

ist, das heißt ›weiß‹, ›blond‹ und ›reich‹. Dieses Verlangen würde gestillt werden,

wenn er als gleichwertiges Mitglied in der Familie aufgenommen und wie sie auf

der dominierenden Seite markiert wäre, wobei seine brasilianischen Wurzeln und

sein Leben in Armut irrelevant würden. Dass dieser Wechsel von der dominierten

auf die dominierende Seite nicht möglich ist, wird durch das Verlassen Jonathans

überhöht. Zwar wird der Ich-Erzähler weiterhin als Künstler gefeiert, doch ermuss

14 DGH, S. 35. »Jonathanmit seinem flachen Bauch, seinemMetallbrillchen, mit seiner Adonis-

figur über die Bücher gebeugt, seiner Schlampigkeit.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


198 Erinnerung und Identität

erkennen, dass die kolonial geprägten Strukturen basierend auf dem Dualismus

›weiß::nicht weiß‹ nicht zu überbrücken sind. Schlussendlich ist es egal, ob er

reich in den Niederlanden oder arm in Brasilien lebt – die Koedooders, und somit

die Privilegierten der ehemaligen Kolonien, werden ihn abweisen. Es ist ihm nicht

möglich, Differenzmerkmale zu überwinden und die Position in seiner Familie zu

ändern: »Ik had wel mijn omstandigheden veranderd, maar niet mijn lot.«15

8.2 Falsche Zugehörigkeit

In verschiedenen Erzählungen treten literarische Figuren als Abgrenzungsfolie auf.

Ökonomische Stereotype entscheiden darin über deren Zugehörigkeit zu einer so-

zialen Gruppe. Leerstellen der Charakterisierungen markieren die ökonomischen

Stereotype, die für Selbst- und Fremdzuschreibungen eingesetzt werden und Fi-

gurenkonstellationen definieren.

8.2.1 Leiter

In der mehrfach angeführten Kurzgeschichte DGH sind jene Figuren mit dunk-

len Farben konnotiert, welche von der niederländischen Familie Koedooder aus-

gegrenzt werden. Ein Beispiel dafür ist die Erinnerung an den Urgroßvater des

Protagonisten, der als einziges Familienmitglied nicht ›erfolgreich‹ war und in nur

einem Satz erwähnt wird: »Alleen die ene verre overgrootvader die op de ladder

naar de hemel was blijven steken in het vak van machinist op grote lijnen, zwart

als de duivel en rechtlijnig denkend als de rails voor zijn ogen, werd doodgezwe-

gen.«16 Das dabei eingebrachte Bild der Jakobsleiter deutet auf eine zu erstrebende

Entwicklung, die dem Urgroßvater eben versagt wird, da er keine der Familie ent-

sprechende dominierende Position bekleidet hat. Ihm wird ebenso wie dem dun-

kelhaarigen Protagonisten der Weg in den Himmel beziehungsweise das Paradies

verwehrt. Dies wird auch durch seine Beschreibung als ›schwarzer Teufel‹ starkge-

macht.

In der zwei Jahre nach DGH erschienenen Kurzgeschichte Zwaardemakers paar-

den (ZP, De Revisor 1976, Zwaardemakers Pferde) wiederholt sich das Motiv der Ja-

kobsleiter in Kombination mit der Farbe Schwarz zur Markierung der sozialen

Position.17 In ZP werden dafür die Identitätskategorien ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Ge-

15 Ebd., S. 32. »Ich hatte wohl die Umstände verändert, aber nicht mein Schicksal.«

16 Ebd., S. 30. »Nur der eine ferne Urgroßvater, der auf der Leiter zum Himmel im Fach des Ma-

schinisten auf großen Linien stecken geblieben war, schwarz wie der Teufel und geradlinig

denkend wie die Gleise vor seinen Augen, wurde totgeschwiegen.«

17 Vgl. Meijsing, Doeschka. »Zwaardemakers paarden« [1976] (ZP). In: D. Meijsing. Het kauw-

gomkind, S. 102-116.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 199

schlecht‹ und ›Religion‹ eingesetzt, Letztere allerdings nicht mit dem Dualismus

›säkular::gläubig‹. Denn die Erzählung verhandelt die Identitätsfindung des Ich-

Erzählers, der sich der Trennung zwischen Protestant*innen und Katholik*innen

widersetzen will. Seine Rolle spiegelt die Figur der Tochter Zwaardemakers, die

in der protestantischen Gemeinde über ihren späteren Ehemann Jan van Waay

aufgenommen wird. Doch obwohl verschiedene literarische Figuren gegen die auf

Grunddualismen basierende Dorfstruktur aufbegehren, finden sich wie in DGH

schließlich alle wieder in den ihnen zugewiesenen Identitäten ein.

In der Kurzgeschichte ZPmarkieren die Jakobsleiter und die Farbe Schwarz den

Unterschied zwischen Protestantismus (dominierend) und Katholizismus (domi-

niert). Dabei wird die Frage nach richtigem oder falschem Glauben eingeführt. Die

Jakobsleiter wird mit einem Symbol der Apokalypse versehen, nämlich ›schwarzen‹

Pferden, was durch den Nachnamen Zwaardemaker (wörtlich »Schwertmacher«)

überhöht wird.

In der Kurzgeschichte wird die Kindheitserinnerung des Ich-Erzählers an sei-

ne Freundschaft mit dem Außenseiter des Dorfes, Zwaardemaker, verhandelt. Die

Freundschaft entstand, als der Erzähler sich als Kind verirrte, womit in ZP das

Labyrinth in Bezug auf eine Identitätsfindung aufgegriffen wird. Zwaardemaker

findet das Kind-Ich zufällig und bringt es nach Hause. Der Pferdewirt wird we-

gen seiner unhöflichen Art und seines römisch-katholischen Hintergrunds von der

Dorfgemeinschaft gemieden. Der Ich-Erzähler sieht in Zwaardemaker eine Person

von höherem Status:

De eerste keer na mijn rit op zijn rijtuig was ik met kloppend hart zijn erf op

gelopen, waar hij rokend zijn dochter gadesloeg. Ik ging naast hem staan. Hij

knikte mij toe en gaf mij voor de eerste en laatste keer een hand. Ik trilde van

blijdschap: hij liet mij naast zich toe, ik mocht blijven en toekijken hoe hij en

zijn dochter een paard trainden. Zij was even donker als hij […].18

Schließlich verbringt der Ich-Erzähler seine Freizeit auf dem Pferdehof, der da-

durch zum Erinnerungsort wird. An der Freundschaft zwischen Zwaardemaker

und dem Ich-Erzähler entfaltet sich der als Grunddualismus gestaltete religiöse

Konflikt:

Ik droomde van Zwaardemaker, die zwarte paarden een ladder naar de hemel

op joeg. Hij deed dat rustig, de sigaar in de mond, een lange zweep van boter-

18 ZP, S. 112f. »Das erste Mal nach meinem Ritt auf seinem Fuhrwerk war ich mit klopfendem

Herzen auf seinen Hof gelaufen, wo er rauchend seine Tochter beobachtete. Ich stellte mich

neben ihn. Er nicktemir zu und gabmir zumersten und letztenMal eineHand. Ich zitterte vor

Freude: Er ließ mich neben sich zu, ich durfte bleiben und zusehen, wie er und seine Tochter

ein Pferd trainierten. Sie war genauso dunkel wie er.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


200 Erinnerung und Identität

bloemen in de hand. En de paarden golfden in een lange glanzende rij de hemel

in.

Een hemel die ik wel nooit bereiken zou. Want na mijn verdwaalpartij die mid-

dag was ik er meer op uit bij Zwaardemaker in de gunst te komen dan bij de

Heer. Dat die laatste in de vermomming van een zwart Fries paard mijn redding

zou zijn geweest, was een gedachteconstructie die je beter aan de roomsen kon

overlaten, die van alles altijd iets anders maken dan het in werkelijkheid is. Dat

Zwaardemaker nu ook juist bij die roomsen hoorde, stoorde me niet in het minst.

Zolang hij het geweest was die het paard, vermomming of niet, gemend had, zo

lang mocht hij zelf uitmaken in welke tovenarij hij geloven wilde. Mijn vader zag

me met lede ogen tot het heidendom vervallen. Van de roomsen, daar was nog

nooit iets goeds van gekomen.19

Der religiöse Konflikt zwischen dem Dorf und dem Pferdezüchter wird in dem

vorangegangenen Zitat durch den Pleonasmus des ›schwarzen Friesischen Pfer-

des‹ – Friesen dürfen aus Zuchtregeln nur Rappen sein – überhöht. Schließlich

wird der Glaubenskonflikt im Dorf über die namenlose Tochter ausgetragen, die

in der Kurzgeschichte nie selbst sprechend auftritt, sondern immer nur beobachtet

wird. Jan van Waay, erfolgreicher Rennfahrer und Liebling des Dorfes, will Zwaar-

demakers Tochter heiraten. Sie willigt zum Unmut ihres Vaters ein, der ihr sogar

30.000 Gulden anbot, um sie von der Heirat abzubringen, nachdem er zuvor Jan

vanWaay aus Wut ein blaues Auge geschlagen hatte.Während der Ich-Erzähler als

Kind Zwaardemaker unterstützt, steht das Dorf hinter dieser Heirat, die zudem

eine Aufwertung der Tochter auf religiöser Ebene bedeuten würde. Als sich her-

ausstellt, dass Zwaardemaker seine Tochter verlieren wird, wird noch einmal sein

dunkles Äußeres negativ konnotiert. In dieser Szene wird er außerdem von seiner

Tochter abgegrenzt, da sie als fröhlich beschrieben wird. Für den Ich-Erzähler be-

deutet die Entscheidung der Tochter für Jan van Waay einen Bruch der Ordnung

19 Ebd., S. 114. »Ich träumte von Zwaardemaker, der Rappen auf einer Leiter in den Himmel hin-

auf jagte. Er tat das ruhig, die Zigarre imMund, eine lange Peitsche von Butterblumen in der

Hand. Und die Pferde strömten in einer langen glänzenden Reihe in den Himmel hinein. Ein

Himmel, den ich wohl nie erreichen werde. Denn nach meiner Irrpartie an dem Nachmit-

tag war ichmehr darauf aus, bei Zwaardemaker in der Gunst zu stehen, als beimHerrn. Dass

Letzterer in der Gestalt eines schwarzen Friesenpferdsmeine Rettung hätte sein können, war

eine Gedankenkonstruktion, die man besser den Katholiken überlassen konnte, die aus al-

lem stets etwas anderes machen, als es in Wirklichkeit ist. Dass Zwaardemaker jetzt aber

auch gerade zu den Katholiken gehörte, störte mich keineswegs. Solange er es war, der das

Pferd, vermummt oder nicht, führte, solange durfte er selbst entscheiden, an welchen Zau-

ber er glaubenwollte.Mein Vater sahmich voll Bedauern demHeidentum verfallen. Von den

Katholiken, von denen war noch nie etwas Gutes gekommen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 201

der Dorfgemeinschaft, die auf Grunddualismen beruht. Darauf verweist der ers-

te Satz der Kurzgeschichte. Zwaardemakers Pferdehof, der nach seinem Tod Jahre

leer stand, wird wieder von seiner Tochter bewohnt. Der Ich-Erzähler konstatiert

über die Rückkehr von Zwaardemakers Tochter zum Hof: »Van nu af aan zal het

goed gaan met dit dorp en met mij.«20

Dieser erste Satz des Erzählers verdeutlicht die Rolle, die sich das Kind-Ich

zusprach. Oben wurde der labyrinthische Charakter der Kurzgeschichte als Identi-

tätsfindung des Protagonisten eingeführt. Die Identitätsfindung wird in der Kurz-

geschichte angestoßen, als der Erzähler sich verirrt und Zwaardemaker kennen-

lernt. Das Kind-Ich identifiziert sich mit Zwaardemaker. Auch der Erzähler lehnt

als Kind die Heirat der Tochter ab, obwohl diese von der protestantischen Dorfge-

meinschaft gestützt wurde, der er eigentlich zugehörig ist. Somit legt der erste Satz

Zwaardemakers Tochter als Figur an, die nach einer Irrung zu ihrer Rolle findet.

Wie der Ich-Erzähler als Kind erlebt die Tochter die Außenseiterrolle, die sie als

Zwaardemaker zugehörig einnimmt. Dass sie allerdings zu dem Hof zurückkehrt,

nachdem sie durch die Heirat mit Jan van Waay eine Privilegierung von der domi-

nierten zur dominierenden Seite erfahren hat, zeigt auf, wie die Grunddualismen

in der Dorfdynamik wirken. Das Kind-Ich entwickelt sich anders als Zwaardema-

kers Tochter. Als Kind protestantischer Eltern riskiert es durch seine Freundschaft

eine Deprivilegierung. In der Kurzgeschichte wird Zwaardemaker als das durch

die Dorfgemeinschaft fokalisierte Objekt gesetzt, dessen soziale Position durch Zu-

schreibungen bestimmt wird. Dass der Ich-Erzähler gegenüber der Tochter diese

Position einnimmt, wird durch seine Subjektposition herausgestellt. Anstatt sich

ihr nach ihrer Rückkehr anzuschließen, bleibt er in der Rolle des Beobachters der

Frau, die zunächst Zwaardemaker und später vanWaay zugehört. Das verdeutlicht

eine Zuweisung zur Idolfunktion, die geschlechtlich begrenzt ist. Zwar ist die Iden-

titätssuche, welche die Tochter Zwaardemakers zu durchleben scheint, jener des

Ich-Erzählers ähnlicher, jedoch ist sein Identifikationsraum ›männlich‹. Die Toch-

ter wird zum Objekt von Projektionen und Vorstellungen, welche ihre Position im

Dorf beschreiben; sie ist, wie ihr Vater, das ›Andere‹, das wie gesagt im Dorf als

Balance benötigt wird. Doch diese Begrenzung bestätigt Diskriminierungsstruk-

turen, die die Zwaardemakers im Dorf zuvor erlebt hatten und die der Erzähler

überwinden wollte. Sein Aufbegehren gegen die Dynamik der Abgrenzung zwi-

schen den Glaubensrichtungen war nicht erfolgreich. Die Identitätsfindung des

Ich-Erzählers ist somit erst jetzt abgeschlossen, da er sich in die ihm zugeschrie-

bene Rolle der protestantischen Dorfgemeinschaft fügt.

20 Ebd., S. 102. »Ab jetzt wird es mir und dem Dorf gut gehen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


202 Erinnerung und Identität

8.2.2 Erneutes Schweigen

Zuvor wurde eingeführt wie Buri Vermeer im Roman ODL schweigt und so die

Fremdzuschreibung als vermeintliches Vergewaltigungsopfer eines japanischen

Kommandanten annimmt. Ihr Schweigen trägt als Technik des Vergessens in ei-

nem »beziehungsstiftende[n] Akt« dazu bei, Opfer des Zweiten Weltkriegs als eine

Gruppe zu stabilisieren.21 Doch gibt es in ODL eine literarische Figur, die schweigt

und Zuschreibungen der dominierten Gruppe nicht in Frage stellt: Pip van der

Streur. Pips Schweigen betrifft die Auseinandersetzung von ›heterosexuellen‹ und

›homosexuellen‹ Identitäten, wobei die im Roman verhandelten Ansichten mit

vermeintlichen Charakteristika von ›weiblichen‹ und ›männlichen‹ Identitäten

verschränkt werden.

Im Fokus steht in diesem ersten Abschnitt der Roman ODL, in dem von der

Protagonistin und Erzählerin Pip als Erinnerungsträgerin eine kritische Haltung

gegenüber Homosexuellen formuliert wird, die ihr Leben nach heteronormativen

Standards ausrichten. Dahingehend lässt sich hinsichtlich der dargestellten Er-

innerung ein antagonistischer Modus beschreiben, indem konkurrierende Erin-

nerungen an Gleichwertigkeit verhandelt werden. Pip wurde gerade von Jula ver-

lassen, die seit zwei Jahren eine Affäre mit einem Mann hat und nun schwanger

ist. Pip ist also gezwungen, sich mit ›Sexualität‹ und ›Geschlecht‹ und den damit

verbundenen gesellschaftlichen Normen und Werten auseinanderzusetzen. Denn,

wie sie in demweiter unten angeführten Zitat konstatiert, es ist nicht Jula, sondern

Pip, die sich für die Entwicklung der Beziehung schämen müsste. Und zwar nicht,

weil sie verlassen wurde, sondern weil sie verlassen wurde und lesbisch ist. Pip

spricht diese Gedanken jedoch nicht aus. Sie scheint sich darüber bewusst zu sein,

dass diese reaktionäre Haltung von anderen abgelehnt werden könnte. Obwohl sie

wiederholt mit ihrem besten Freund Jason oder ihren Brüdern über das Ende der

Beziehung spricht, behält sie ihre Meinung über ein natürliches ungleiches Ver-

hältnis zwischen ›Homosexuellen‹ und ›Heterosexuellen‹ für sich, genauso wie ihre

Ansichten darüber, was ›Männer‹ und ›Frauen‹ wollen. Doch gerade ihr Schweigen

bestätigt ein in der literarischen Welt transportiertes stereotypes Bild ›Homose-

xueller‹, basierend auf heteronormativen und patriarchalischen Annahmen. Ihre

vermeintliche Toleranz gegenüber Julas Entscheidung mimt Akzeptanz hinsicht-

lich einer frei auszulebenden Sexualität und individueller Lebensgestaltung. Das

Schweigen Pips repräsentiert somit vermeintliche Ideale der literarischenWelt und

die damit verbundene Angst vor Zurechtweisungen, falls diese nicht vertreten wer-

den. Als reaktionäre ›Homosexuelle‹ hat Pip keinen identitätsstiftenden Raum, in

dem sie sich frei bewegen kann, und ist gezwungen, nach außen eine Identität zu

kreieren, die den gesellschaftlichen Zuschreibungen ›Homosexueller‹ gerecht wird.

21 A. Assmann. Das neue Unbehagen, S. 22f.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 203

So kommt sie zu der Schlussfolgerung, dass nicht Jula sich für die Affäre schämen

müsste, sondern Pip selbst die Beschämte ist. Jula wird durch ihre ›heterosexuelle‹

Affäre privilegiert. Pip wird dagegen deprivilegiert. Trotzdemwahrt sie den Schein

einer ehrenhaften Verliererin, indem sie gemäß den Kodes handelt, die für diese

Rolle angedacht sind. In einem Gespräch mit ihren Brüdern überhöhen zwei von

ihnen, Brent und Lucas, ›weibliche‹ Zuschreibungen. Sie unterstellen Jula einen Va-

terkomplex und starke Emotionalität. Pip schließt sich diesen Überlegungen nicht

an. Für sie zeigt sich im Verlauf ihrer Beziehung, wie sexuelle Leistung an sexuelle

Orientierung gekoppelt ist:

»Quatsch,« zei Lucas, »een veel oudere getrouwde man die niet scheiden wil, dan

is ze haar vaderbinding aan het verwerken of zoiets. Zulke zielen zijn eigenlijk

behoorlijk ijdel.«

»Elk windvlaagje van emotie moet torenhoog opgeblazen worden tot de Grote

Liefde, omdat ze zich eigenlijk schamen dat ze nog een adolescentenprobleem

te verwerken hebben,« zei Brent.

De schaamte ligt eerder bij de verliezende partij, bedacht ik, ten eerste de

schaamte om te verliezen en ook nog voor honderden ogen, ten tweede dat je in

bed niet goed had opgemerkt dat je met een »normale« heteroseksuele persoon

te maken had, dus dat je seksueel tekortschoot; de schaamte om het beeld van

de arme, eenzame homoseksuele vrouw met wie men te doen had: zó zijn en

dán nog verlaten worden.22

Für Pip erklärt sich Julas Betrug dagegen mit ›weiblichen‹ Eigenschaften. Sie setzt

einen Tauschhandel zwischen ›Männern‹ und ›Frauen‹ als Motivation für den Be-

trug, aber auch als Erklärung dafür, dass Untreue vergeben wird. Dabei markiert

sie ›Männer‹ allerdings als ›nomadisch‹ und ›Frauen‹ als ›sesshaft‹: »Vrouwen wil-

len iets anders dan mannen, dacht ik, mannen willen eruit en dan thuiskomen,

22 ODL, S. 167. »›Quatsch‹, sagte Lucas, ›ein viel älterer, verheirateter Mann, der sich nicht schei-

den lassenwill, dann verarbeitet sie ihre Vaterbindung oder so. Solche Seelen sind eigentlich

unglaublich eitel.‹ ›Jedes Lüftchen von Emotion muss turmhoch zur großen Liebe aufgebla-

sen werden, weil sie sich eigentlich dafür schämen, dass sie noch ein Adoleszentenproblem

zu verarbeiten haben‹, sagte Brent. Die Scham liegt eher bei der verlierenden Partei, dach-

te ich, zum Ersten, die Scham zu verlieren und auch noch vor hunderten von Augen, zum

Zweiten, dass du im Bett nicht recht bemerkt hast, dass dumit einer ›normalen‹ heterosexu-

ellen Person zu tun hattest, dass du also sexuell nicht ausreichst; die Scham um das Bild von

der armen, einsamen homosexuellen Frau, mit der man Mitleid hat: so sein und dann noch

verlassen werden.« (Herv. CL).

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


204 Erinnerung und Identität

vrouwen willen met een man een dak boven hun hoofd en dan was alle schaamte

over ontrouw (wie ter wereld tilde er nog zwaar aan ontrouw?) vergeten«.23

Die hier formulierten ›heteronormativen‹ Geschlechterrollen, gemäß denen he-

terosexuelle Beziehungen das einzig gültige Ideal darstellen, in denen Frauen die

Häuslichkeit und Männer einen Erkundungstrieb ausleben, findet sich auch im

ersten Roman Meijsings. In ROB ist der Vater ein Seefahrer, der unterwegs ist,

während die Mutter darauf achtet, ein perfektes, das heißt gut versorgtes, Heim

zu kreieren, zu dem er zurückkommen kann. Im Roman DTM ist es Alexander,

der rastlos umherzieht, während sein Geliebter Chaïm für ihn ein Zuhause stif-

tet. Es ist trotzdem Chaïm, der seinen Beduinenstamm für Alexander verlassen

hat, der als ›nomadisch‹ und ›unzivilisiert‹ charakterisiert wird. Robert kann sich

kein Bild von Chaïm machen und bezeichnet ihn deshalb einmal als »Frau, die

einen Schleier trägt«, was das Dominanzverhältnis zwischen beiden, das auf ›Be-

sitz‹, ›»Rasse«/Hautfarbe‹, ›Ethnizität‹ und ›Sexualität‹ basiert, mit Hilfe der Ka-

tegorie ›Geschlecht‹ weiter beschreibt.24 An dieser Stelle lassen sich DTM und die

zuvor analysierten Kurzgeschichten DGH und JSD zusammenbringen. In der ers-

ten Kurzgeschichte ist es der Ich-Erzähler, der während seiner labyrinthischen Rei-

se ein Zuhause sucht, das Barbara ihm bieten will, er aber nicht annimmt. Später

dreht Jonathan die Rollen um: Der jüngste Koedooder geht auf Reisen,während der

Ich-Erzähler ihm ein Zuhause schaffen möchte. Dadurch wird der Ich-Erzähler in

seiner homosexuellen Beziehung, die wie oben erwähnt von postkolonialen Aus-

beutungsstrukturen geprägt ist, ähnlich wie Chaïm ›weiblich‹ konnotiert. In JSD

ist es Joey Santa, der der Ich-Erzählerin ein Zuhause bieten will. Vor der Folie des

Verhältnisses von Chaïm zu Alexander und Robert lässt sich hier erneut eine durch

den Kolonialismus geprägte ›weibliche‹ Zuschreibung Joey Santas setzen, die dif-

famierend wirkt und durch Schweigen und Akzeptanz gelebt wird. Wenngleich in

diesen Kurzgeschichten den beschriebenen literarischen Figuren kommunikative

Funktionen zukommen, wird Schweigen als Zeichen der Unterlegenheit gesetzt:

Pip und der Ich-Erzähler bemächtigen sich ihrer Rollen auf der dominierten Seite

genauso durch Anpassung wie Robinsons Mutter, Chaïm und Joey Santa.

8.2.3 Amerika

In dem Roman VEZ wird die Verschränkung von Kolonialismus und ›Geschlecht‹

im ersten Teil durch die eurozentristische Haltung des Protagonisten Max über-

23 Ebd., S. 167f. »Frauen wollen etwas anderes als Männer, dachte ich, Männer wollen raus und

dann nach Hause kommen, Frauen wollen mit einem Mann ein Dach über ihrem Kopf und

dann wäre alle Scham über Untreue (wer auf der Welt nimmt sich Untreue noch zu Herzen?)

vergessen«.

24 DTM, S. 122.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 205

höht, dessen Erinnerungskonstruktionen im ersten Teil dargestellt werden. Max,

ein niederländischer Schriftsteller, ist mit der US-Amerikanerin Bobbie verheira-

tet, eine Ehe, die er als Zweckehe auf beiden Seiten beschreibt. Während Bobbie

ihn vor allem aufgrund seines Geldes schätze, ist Bobbie für Max Projektionsfläche

und vor allem ein Objekt, das sein Leben angenehmer mache. Die Annahme seiner

eurozentristischen Haltung gründe ich vor allem darauf, dass Max – wie andere

literarische Figuren nicht gesetzter oder europäischer ›Herkunft‹ im Textkorpus –

fortwährend von Amerika spricht, während er sich auf Nordamerika, insbesonde-

re Bobbies Heimat Atlanta, bezieht. Max überschreibt somit andere Teile Amerikas

als nicht existent und stellt die Gefälle der Kategorie ›Nord-Süd/West-Ost‹ heraus:

»Nee Bobbie, ik vind je niet lastig, ik ben verslaafd aan je nietszeggende gezelschap,

ik kijk naar jemet de verbijstering van iemand diemet geld Amerika kan veroveren,

ik ben niet geïnteresseerd in wat dan ook van je, maar we zijn gezelschap.«25

Max erklärt Bobbies Charakterisierung anhand kultureller Paradigmen, die Eu-

ropa als ›zivilisiert‹ und ›»oben«/etabliert‹ akzentuieren. Dabei reproduziert er die-

ses Machtverhältnis, indem er ihr eine Entwicklung versagt, die sie in seinen so-

zialen Bezugsrahmen eintreten ließe. Dies tritt am deutlichsten hervor, als er ihr

Streben, Niederländisch zu lernen, ablehnt. Max betrachtet Bobbie zudem als im-

merwährendes und sexualisiertes Kind. In dem folgenden Zitat imaginiert er, wie

seine Freundin Marthe, die er mit Bobbie besuchen will, sie als Kind beschreiben

würde. In dieser FantasiemarkiertMax Bobbie weiter als ›arm‹.Dabei sind die USA

in Maxʼ Imagination ein Erinnerungsort der zu überwindenden Entwurzelung, die

sich in der beschriebenen Heimatlosigkeit Bobbies reproduziert:

Bobbie heeft nooit het gevoel naar huis te gaan. Bobbie is thuisloos geboren,

ver weg in het zuiden, in Atlanta, waar ze ergens tussen de lipsticks en de ham-

burgers van Woolworth is neergelegd, […] een kind dat zich de komende jaren

in leven zou houden met wat in de schappen van het warenhuis te koop werd

aangeboden. Als Marthe me zou vragen haar te omschrijven zou ik een voorstel-

ling van Bobbie geven met in haar ene hand een Donald Duckwekker en in haar

andere hand een sorbet in de vorm van het Empire State Building, met twee

afgezakte sokjes in de kleuren van de stars and stripes en een hemdje dat ter-

nauwernood haar wippende kontje bedekt. Een kind Max, waarom trek je met

een kind op?26

25 VEZ, S. 15. »Nein, Bobbie, du bist mir nicht lästig, ich bin süchtig nach deiner nichtssagenden

Gesellschaft, ich betrachte dich mit der Bestürzung von jemandem, der mit Geld Amerika

erobern kann, ich bin nicht am Geringsten an dir interessiert, aber wir sind Gesellschaft.«

26 Ebd., S. 17f. »Bobbie hat nie das Gefühl, nach Hause zu gehen. Bobbie ist heimatlos geboren,

weit weg im Süden, in Atlanta, wo sie irgendwo zwischen den Lippenstiften und den Ham-

burgern von Woolworth hingelegt wurde, […] ein Kind, das sich in den kommenden Jahren

davon am Leben erhalten würde, was in den Regalen desWarenhauses zum Kauf angeboten

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206 Erinnerung und Identität

Die Infantilisierung Bobbies wird durch weitere ZuschreibungenMaxʼ geprägt, aus

denen hervorgeht, dass sie als Projektionsfläche für seinen Erfolg dient:

Ik werp er zijdelings blikken op: bruine, spichtige knieën […]. Waarom vervult

alles rond Bobbie me met een gevoel van radeloosheid, dat me nors tegen haar

maakt en onvriendelijk en dat ze accepteert met een lacherig verbaasd schouder-

ophalen, zodat ik wel moet aannemen dat zemijn gezelschap verdraagt vanwege

mijn riante financiële positie, die haar baadt in het geld waarmee ze alles kan

kopen waar ze haar chocolade-ogen maar op laat vallen.27

Bobbies ›Ethnizität‹ oder ›»Rasse«/Hautfarbe‹ wird im Roman nicht geklärt. Die im

Zitat beschriebenen »braune[n] Knie« und »schokoladenbraunen Augen« deuten

auf eine ›ethnische Herkunft‹ oder eine Markierung im Hinblick auf die Kategorie

›»Rasse«/Hautfarbe‹.Weitere Charakterisierungen in diese Richtung fehlen jedoch.

Zusammenfassend ist Bobbie als US-Amerikanerin hinsichtlich der Differenzlini-

en mehrfach als dominiert markiert, und zwar aufgrund von ›Geschlecht‹, ›Nati-

on‹, ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Sprache‹, ›Kultur‹, ›Sesshaftigkeit‹ und ›gesellschaftli-

chem Entwicklungsstand‹. Sie dient dem Niederländer Max, als dem nicht mar-

kierten und ›weißen‹ Mann, als Projektionsfläche, die seine Privilegierung bestäti-

gen muss.

8.2.4 Die Hölle

In der Kurzgeschichte Terug in het laboratorium (1994, Zurück ins Laboratorium) wird

die Symbolik des Schwarzen in ihren Facetten angewandt, um ein Dominanzver-

hältnis verschiedener literarischer Figuren mittels ökonomischer Stereotype aus-

zudrücken.

In Terug in het laboratorium erkennt die Ich-Erzählinstanz, dass sie in ihren bes-

ten Freund verliebt ist. Eines Tages träumt die Erzählerin morgens von ›der Hölle‹

und von dieser Liebe. Der Traum thematisiert die Scham, die sich für die Ich-

Erzählerin mit ihren Gefühlen für den Freund verbindet und von der sie sich be-

würde. Falls Marthe mich darum bitten würde, sie zu beschreiben, würde ich Bobbie so dar-

stellen; in einer Hand einen Donald-Duck-Wecker und in ihrer anderen Hand ein Sorbet in

der Form des Empire State Building, mit zwei heruntergerutschten Socken in den Farben der

Stars and Stripes und einem Hemdchen, das mit knapper Not ihr schaukelndes Popöchen

bedeckt. Ein Kind, Max, warum gibst du dich mit einem Kind ab?«

27 Ebd., S. 18. »Von der Seite werfe ich einen Blick darauf: braune, spindeldürre Knie […].Warum

erfüllt mich alles rund um Bobbie mit einem Gefühl der Ratlosigkeit, die mich unwirsch ihr

gegenüber macht und unfreundlich, und sie akzeptiert das mit einem lachend überraschten

Schulterzucken, sodass ich wohl annehmenmuss, dass siemeine Gesellschaft wegenmeiner

beträchtlichen finanziellen Position erträgt, die sie in Geld badet, womit sie sich alles kaufen

kann, worauf ihre schokoladenbraunen Augen auch fallen mögen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 207

freien will: »Daarom had ik gedroomd van verliefdheid en van de Hel op dezelfde

morgen, omdat het begin van de dingen het eind in zich draagt en er altijd, altijd

ten slotte geen herinnering aan mooie dingen overblijft.«28

In ihrem Traum spielt sie mit einem Freund Schach, bis sie von drei Männern

abgeholt wird und in »de Hel«29 landet. Die Ich-Erzählerin träumt von der Hölle

als einer Institution, einer Klinik ähnlich, in der die Patient*innen sich an strenge

Regeln halten müssen. Die Ich-Erzählerin teilt sich die Küche, das Wohnzimmer

und die Aufgaben, die sie erteilt bekommt, mit »een man van in de vijftig en een

blond jong ding, een spring-in-›tveldje op wie de man duidelijk verliefd was.«30

Kontrolliert wird die Hölle von einer »boze zwarte vrouw« – »een boze negerin«,

einer »Surinaamse«.31

Die Darstellung dieser literarischen Figuren beruht auf Zuschreibungen der

Erzählinstanz vor der Folie von ›Geschlecht‹. Verschränkungen mit Kategorien wie

›»Rasse«/Hautfarbe‹ werden über die niederländische Kolonialgeschichte heraus-

gestellt. Den literarischen Figuren kommt somit eine orientierende Funktion zu.

Die im Traum eingeführten Dominanzverhältnisse werden zudem von ihr mit ih-

rer Annahme von Erinnerungskonstruktionen in Verbindung gebracht: Der Teufel

lässt nicht zu, dass schöne Erinnerungen erhalten bleiben. Da dieser von der Su-

rinamerin symbolisiert wird, wirken hier die Markierungen ›schwarz‹ und ›Frau‹

zusammen, denen beiden in semantischer Relation zum Teufel diabolische Eigen-

schaften zugeschrieben werden.32 Die Raumbindung der Surinamerin deutet auf

das Motiv einer potentiellen Bedrohung durch ›Schwarze‹.33 War die Verliebtheit

der Erzählinstanz zunächst als Gottesgeschenk gewertet worden, ist diese Lesung

durch den Traum zu hinterfragen. Die Hölle deutet darauf, dass unbeantwortete

Liebe zur Auslöschung alles Positiven wird.

In einer weiteren Kurzgeschichte wird über die Wahrnehmung eines Kindes

die Auseinandersetzung mit Zugehörigkeiten und sozialen Positionen inszeniert.

28 Meijsing, Doeschka. »Terug in het laboratorium« [1994]. In: D. Meijsing. Het kauwgomkind,

S. 176-192, hier S. 192. »Deshalb hatte ich an einemMorgen vonVerliebtheit und von derHölle

geträumt, weil der Anfang der Dinge das Ende in sich trägt und immer, immer schließlich

keine Erinnerung an schöne Sachen übrigbleibt.«

29 Ebd., S. 182. »die Hölle«.

30 Ebd., S. 184. »[E]inem Mann in den Fünfzigern und einem blonden jungen Ding, einem klei-

nen Springinsfeld, in die der Mann eindeutig verliebt war«.

31 Ebd., S. 181ff. »[B]ösen schwarzen Frau«; »einer bösen Negerin«; »Surinamerin«.

32 Vgl. Helduser, Urte. »Frau/Jungfrau«. In: G. Butzer und J. Jacob. Metzler Lexikon literarischer

Symbole, 2008, S. 115-119, hier S. 114.

33 Ein anderes Beispiel zeigt sich in Ik ben niet in Haarlem geboren (vgl. Meijsing, Doeschka. »Ik

ben niet in Haarlem geboren« [1985]. In: D. Meijsing. Het kauwgomkind, S. 117-131). Darin hat

die Mutter schwarze Haare und grüne Augen; sie wird charakterisiert, als das Ödipus-Thema

aufgegriffen wird und die Erzählinstanz eine »protoverliefdheid« des Sohnes in seine Mutter

darstellt (ebd., S. 119).

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


208 Erinnerung und Identität

In der postum publizierten Kurzgeschichte Het kauwgomkind (2012, Das Kaugum-

mikind) tritt ein vierjähriges Mädchen meist als Fokalisator auf.34 In Het kauwgom-

kind erzählt eine extra-heterodiegetische Erzählinstanz den Umzug einer Familie

über »het Kind« (»das Kind«), für das weibliche Pronomina eingesetzt werden. Es

werden die Ereignisse eines Jahres dargestellt, wobei die Differenzlinien ›Nord-

Süd/West-Ost‹, ›Besitz und Sprache‹ wirksam werden und die Familie als privi-

legiert positioniert wird. Die Familie zieht in ein größeres Haus in einer nördli-

cheren Stadt. Ihr neues Haus, freistehend und mit Garten, markiert einen Neu-

anfang, was durch einen Kirschbaum, der am Tag ihres Einzugs in Blüte steht,

überhöht wird. Auf der sprachlichen Ebene wird die Familie durch die Phrase »Ri-

tes des petites« (»Riten für die »Kleinen«) charakterisiert, mit der der Vater die

Kinder regelmäßig ins Bett schickt. In dem vorhandenen Textfragment wird kein

Migrationshintergrund der Familie oder des Vaters erwähnt. Es lässt daher keine

schlüssige Verortung der Familie aufgrund dieser Phrase zu, welche die Differenz-

kategorie ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ anstieße. Beschrieben wird lediglich, dass die

Familie als »andere« markiert wird; durch ihren Umzug erweckt »het Kind« zum

Beispiel die Neugier anderer. Dennoch scheinen sich keine Verbindungen zu an-

deren in der Stadt zu ergeben. Am Ende des Prosafragments wird betont, dass die

Familie nach einem Jahr in der Stadt niemanden außer dem Milchmann und dem

Verkäufer Willem kenne. Obwohl die postum veröffentlichte Erzählung nicht voll-

endet wurde, lässt sich über die Figurenkonstellation an den verschiedenen Mar-

kierungen eine unsichere Position auf der dominierenden Seite festmachen. Ge-

rade die vorhandenen Leerstellen deuten auf die Bedeutungsvielfalt, die durch die

Verschränkung von Identitätskategorien zur Geltung kommt.

8.3 Kenntnis der Zugehörigkeit

In diesem Abschnitt führe ich für die Analyse der Erzählungen De kinderen (2008,

Die Kinder),35 VEZ und De hanen eine weitere Differenzkategorie ein, die nicht in

der Übersicht von Lutz und Leiprecht auftritt, nämlich ›Intelligenz/Bildungsweg‹.

Diese Differenzkategorie stößt ›Klasse/Sozialstatus‹, ›Sprache‹, ›Kultur‹ und ›ge-

sellschaftliche Entwicklung‹ an. Relevant ist diese weitere Differenzierung, da die

in der Textprosa vertretenen Positionen von Privilegierung neben den aufgeführten

Kategorien oftmals über Bildungswege verhandelt werden. Dies tritt nicht zuletzt

anhand der erinnerungskulturellen Intertexte in literarischen Texten, der sozia-

len Bezugsrahmen (auf einer nicht nationalen Ebene) beziehungsweise der Eigen-

34 Meijsing, Doeschka. »Het kauwgomkind« [postum]. In: D.Meijsing.Het kauwgomkind, S. 264-

267.

35 De kinderen.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 209

zuschreibungen literarischer Figuren zutage. Diese Formen von Privilegierungen

werden zwar erst im folgenden Kapitel besprochen, jedoch wende ich mich an die-

ser Stelle Markierungen auf der Seite der Dominierten zu, was im Sinne der von

Toni Morrison eingeführten Analyse dazu dient, diese Analyseschritte später um-

zukehren und den Blick auf die Seite der Dominierenden zu richten.

Die Kategorie ›Intelligenz/Bildungsweg‹ wird im Folgenden über den Grund-

dualismus ›Wissen::Nichtwissen‹ verhandelt. ›Intelligenz/Bildungsweg‹ ist dabei

ähnlich der Kategorie ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ einzusetzen: Zwar unterscheiden

sich die jeweiligen der Kategorie zugehörigen Begriffe in ihrer konkreten Bedeu-

tung, sie beeinflussen allerdings den Effekt auf den Grunddualismus. So können

Intelligenz und Bildungsweg miteinander in Bezug stehen, sie bedingen einander

jedoch nicht. Der eingeschlagene Bildungsweg erklärt den Grunddualismus ›Wis-

sen::Nichtwissen‹ anhand verschiedener Lehrangebote. Lehrangebote beeinflussen

zumindest zum Teil die individuelle ›ökonomische, sprachliche, kulturelle oder ge-

sellschaftliche Entwicklung‹.

8.3.1 Unwissen

Im Hinblick auf den zuvor analysierten Roman VEZ habe ich verschiedene Merk-

male angeführt, die sich mit ›Intelligenz/Bildungsweg‹ erklären lassen. Bobbies

Leere, die Max beschreibt, wird auf ›Kultur‹ und ›gesellschaftlichen Wissensstand‹

zurückgeführt. Max schreibt ihr ein anderes, abzuwertendes kulturelles Wissen

zu, dass sich aus ›Armut‹, ›Nationalität‹ und ›Besitz‹ ableitet. In der Analyse der

betreffenden Textstellen des Romans wurde zudem angeführt, dass die Charakte-

risierung Bobbies auf der dominierten Seite des ›Nichtwissens‹ eine fortwährende

Privilegierung Maxʼ beinhaltet, der behauptet, ihr fehlendes kulturelles Wissen be-

deute, dass sie an Materiellem interessiert sei. Max kreiert Bobbie als die Projek-

tionsfläche im Dienste seiner Privilegierungen und kann dank ihres vermeintlich

fehlenden Wissens seine eigene kulturell und sprachlich dominierende Position

aufrechterhalten. So betont er nach einer der wenigen wörtlichen Reden Bobbies

eine sprachliche Färbung. Ihre darin formulierte Bestätigung der emotionalen Bin-

dung zu Max diffamiert er, indem er sich eindeutig höher platziert:

»I is happy to know you,« zegt Bobbie en dat is ze zeker, dat kleine loeder, want

zolang ze bij mij is, is ze verzekerd van haar luxepop-bestaan, dat al haar meis-

jesdromen uit Atlanta ver voorbijstreeft. Bobbie is het wonderlijkste wezen dat

ik ooit heb gekend. Platter en leger dan het hare kan ik me een leven niet voor-

stellen en het vreemde is dat me dat zijdelings ontroert. Zo vulgair en onwetend

haar wezen is, zo ijzersterk is haar ambitie om van niets alles te maken. Ze heeft

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


210 Erinnerung und Identität

de kracht gehad om de beste partij aan de haak te slaan die er maar bestaat: mij,

great big fish Max.36

DassMax bei der Einbettung dieser Aussage zudem Bobbie unter anderem als »Lu-

der« bezeichnet und sie als »Luxuspuppe« weiter objektiviert, überhöht wiederMa-

xʼ Projektionsfläche.Dabei ist sein Eingeständnis, das für ihn andere an ihr berühre

ihn, als eine Mystifizierung zu werten, wie sie an anderen Stellen im Textkorpus

auftritt. In der Kurzgeschichte TA verläuft die Freundschaft zwischen Elsa und der

Erzählinstanz ähnlich. Jan, der Mann der Erzählinstanz, behauptet, die Freund-

schaft beruhe auf Elsas Leere, wodurch sich ein klares Machtverhältnis ergibt: »Jan

beweert dat ik graag de baas ben en dat onbetwist de reden is vanmijn vriendschap

met Elsa. Elsa zelf krijgt van hem de kwalificatie ›dertig jaar denkloosheid‹ mee.«37

Elsa fungiert wie Bobbie als Projektionsfläche, allerdings hier nicht einer eurozen-

tristischenHaltung, sondern der Erinnerung an die Jugendliebe der Erzählinstanz.

Wenngleich sich der Freund der Erzählerin ablehnend über die vermeintliche Lee-

re ihrer Freundin äußert, erlaubt diese ihr, Elsa auf den Status der Jugendliebe zu

erhöhen. Dabei kommt der Abwertung Elsas noch eine andere Funktion zu. Jan

formuliert darin implizit eine Selbstzuschreibung auf der dominierenden Seite. Er

betont dabei Machtverhältnisse, die über ›Intelligenz/Bildungsweg‹, ›Kultur‹ und

›gesellschaftlichen Wissensstand‹ transportiert werden.

8.3.2 Klassen

Machtverhältnisse, wie sie in TA oder VEZ auf verschiedene literarische Figuren

projektiert werden, zeigen sich im Roman DWC explizit in der Lebensgeschich-

te von Philippus. Philippus‘ Identität verschränkt die Kategorien ›Intelligenz/Bil-

dungsweg‹, ›Klasse/Sozialstatus‹. Seine Charakterisierung zeigt auf, welche Folgen

einWechsel auf die dominierende Seite für die soziale Bezugsgruppe hat. Zur Cha-

rakterisierung der literarischen Figur des Philippus, eines der Freunde Kates, wird

eine Erinnerung an seine Diplomfeier herangezogen, die seine Eltern vor Heraus-

forderungen stellt:

36 VEZ, S. 12f. »›I is happy to know you‹, sagt Bobbie, und das ist sie sicher, das kleine Luder,

denn solange sie bei mir ist, ist sie sich ihrer Luxuspuppen-Existenz sicher, die all ihre Mäd-

chenträume aus Atlanta übersteigt. Bobbie ist das wunderlichste Geschöpf, das ich jemals

kennengelernt habe. Flacher und leerer als ihres kann ichmir ein Leben nicht vorstellen, und

das Komische ist, dass siemich indirekt berührt. So vulgär und unwissend ihre Art ist, so stark

sind ihre Ambitionen, aus nichts alles zu machen. Sie hatte die Kraft, sich die beste Partie zu

angeln, die es gibt: mich, great big fish Max.«

37 TA, S. 21. »Jan behauptet, dass ich gerne die Oberhand behalte, und dass das mit Sicherheit

der Grund meiner Freundschaft mit Elsa sei. Elsa kriegt von ihm die Qualifikation ›dreißig

Jahre ohne Nachdenken‹.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 211

Hij [Philippus] studeerde binnen een voor die tijd supersnelle termijn, zes jaar,

af en behaalde ook nog eens cum laude. Zijn vader en moeder reisden daarvoor

per spoor naar Amsterdam, in het deftigste zwart gekleed, zo nerveus dat zijn

vader een kaartje eerste klas had gekocht omdat hij meende dat de eerste klas

lager was dan de tweede, maar toen hij zijn vergissing merkte weigerde van zijn

privilege gebruik te maken. Ze dachten dat hun zoon professor was geworden.38

Philippus gilt im Roman daher als eine Figur, die erfolgreich auf die dominierte

Seite gewechselt ist. Dies ist im Textkorpus jedoch eher selten der Fall. Im Textkor-

pus gibt es mehrere Beispiele, in denen die Rollen der Erzählinstanzen als jene zu

bestimmen sind, die »andere«, und somit Diskriminierungsstrukturen, aufrecht-

erhalten. Scheint sich zunächst eine Annäherung von Dominierenden und Domi-

nierten abzuzeichnen, kehrt sich diese im Laufe der Erzählung um und bezeugt

eine Bestätigung bestehender Diskriminierungsstrukturen. Es gibt drei weitere

Kurzgeschichten, in denen ähnliche narrative Vermittlungsweisen vor der Folie der

Kategorie ›Intelligenz/Bildung‹ auftreten.

In De doedelzakspeler (Vrij Nederland 1975, Der Dudelsackspieler) sind wie in ZP

die Identitätskategorien ›Religion‹, ›Klasse/Sozialstatus‹ und ›Herkunft‹ miteinan-

der verknüpft.39 Allerdings gilt es hier nicht, Unterschiede zu überbrücken, son-

dern verschwinden zu lassen. Dies zeigt sich in De doedelzakspeler bei dem Versuch

des Ich-Erzählers und Erinnerungsträgers Anselm, seinem Freund Gesinus aus der

schwächeren Position zu helfen. Anselm betet als kleines Kind für die Bekehrung

Gesinusʼ und hilft ihm in der Schule. Die Freundschaft führt dabei allerdings nicht

wie bei ZP zu einer Abwertung von Anselms Position, sondern zu einer Stärkung

Gesinusʼ. Doch ist diese Stärkung zugleich mit einer Objektivierung in Bezug zu

setzen, wie aus dem folgenden Zitat abzuleiten ist, in dem Gesinusʼ Äußeres, ähn-

lich Zwaardemakers, so charakterisiert wird, dass dieses als ökonomisches Stereo-

typ eingesetzt wird:

Het [Gesinus ouders] waren bange en sombere mensen die een geïsoleerd be-

staan tussen ons leidden. Maar Gesinus deed dat niet. Al op de eerste dag dat wij

elkaar in het vizier kregen, was onze vriendschap voor het leven beklonken. En

38 DWC, S. 18. »Er [Philipp] absolvierte das Studium in sechs Jahren, einem für die Zeit äußerst

schnellen Tempo, und absolvierte sein Examen sogar mit cum laude. Seine Eltern waren zu

diesemAnlaßmit der Eisenbahn nach Amsterdamgefahren, in feines Schwarz gekleidet und

so nervös, daß sein Vater eine Erste-Klasse-Fahrkarte gekauft hatte, weil er annahm, die erste

Klasse sei die einfachere, also billiger als die zweite; als er seinen Irrtum bemerkte, weigerte

er sich, von seinem Privileg Gebrauch zumachen. Sie glaubten, ihr Sohn sei Professor gewor-

den.« C, S. 16.

39 Vgl.Meijsing,Doeschka. »Dedoedelzakspeler« [1975]. In:D.Meijsing.Hetkauwgomkind, S. 73-

82.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


212 Erinnerung und Identität

omdat ze mij, Anselm, graag mochten en liefhadden, werd ook Gesinus liefge-

had. Ik werd gefascineerd door die magere, veel te lange jongenmet zijn donkere

haar en schuin wegkijkende ogen.40

Anselms vermeintlicher Wunsch nach Gleichwertigkeit entfaltet sich im Laufe der

Kurzgeschichte als kindliche Illusion. Nach dem frühen Tod von Gesinusʼ Vater

beschreiten die beiden Freunde unterschiedliche Bildungswege. Gesinusʼ Mutter

zieht mit ihrem Sohn nach wenigen Jahren weg. An Anselms Beschreibung des

Umzugs wird erkenntlich, wie unterschiedlich die beiden waren: »Ik miste hem

wel een beetje. Natuurlijk. […] Ik kreeg nieuwe vrienden die beter bij mij pasten en

met wie ik sprak over de meest uiteenlopende en zwaarwichtige onderwerpen.«41

Jahre später sucht Gesinus Kontakt zu Anselm, nachdem die beiden sich aus den

Augen verloren hatten. Anselm besucht seinen Freund, der in einer ländlichen Um-

gebung wohnt. Während dieses Besuches stellt sich für Anselm, mittlerweile als

Stadtarchivar in Utrecht wohnend und arbeitend,42 erneut heraus, wie wenig ihn

mit Gesinus verbindet. In der Beschreibung betont das Stadt-Land-Gefälle das Do-

minanzverhältnis auf der Ebene ›Klasse/Sozialstatus‹. Gesinus ist als literarische

Figur im Raum ›Natur‹ angelegt. Anselm und Gesinus verbringen als Kinder die

Zeit zusammen auf einer Heide. Diese Heide fungiert für Anselm als Erinnerungs-

ort, den er aus Nostalgie aufsucht.Während Anselms Besuch als Erwachsener zeigt

sich, dass er sich von Gesinus und dem Naturraum entfremdet hat: »Ik had weinig

te zoeken bij deze vriend uit mijn jeugd die hier in Sauwerd koffiedronk uit een ge-

barsten kopje en daarbij slurpte. Hij was braaf, hij was oppassend, hij sliep tegen

de wereld aan. We hadden elkaar niets te bieden.«43 Diese Verfremdung verstetigt

sich, als Gesinusʼ Sohn bei einerWattwanderung stirbt. In dieser Szene werden der

Naturraum und Gesinus als gefährlich gesetzt. Die Wattwanderung ist Gesinusʼ

Idee, der sich Anselm zögernd anschließt. Gesinusʼ Sohn darf daran teilnehmen,

obwohl er eigentlich noch zu jung ist. Gesinus, der die Wanderung leitet, verirrt

sich. Die Flut hindert ihr Weiterkommen, der Sohn ertrinkt. Die Ehe Gesinusʼ zer-

40 Ebd., S. 74. »Es [Gesinusʼ Eltern] waren ängstliche und trübseligeMenschen, die ein isoliertes

Leben unter uns führten. Aber Gesinus tat das nicht. Schon am ersten Tag, an dem wir uns

in den Blick bekamen, war unsere Freundschaft für das Leben gemacht. Und weil sie mich,

Anselm, gern hatten und lieb hatten, wurde auch Gesinus lieb gehabt. Ich war fasziniert von

demmageren, viel zu großen Jungenmit seinemdunklerenHaar undwegsehenden Augen.«

41 Ebd., S. 76. »Ich vermisste ihn schon ein bisschen. Natürlich. […] Ich bekam neue Freunde, die

besser zu mir passten und mit denen ich über sehr unterschiedliche und schwere Themen

sprach.«

42 Vgl. ebd., S. 76f.

43 Ebd., S. 76. »Ich hatte bei diesem Freund aus meiner Jugend, der hier in Sauwerd Kaffee aus

einer gesprungenen Tasse trank und dabei schlürfte, wenig zu suchen. Er war brav, er war

aufmerksam, er verschlief das Leben.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 213

bricht. Er zieht in ein noch ländlicheres Dorf um und trinkt sich laut Anselm zu

Tode. Bei einem letzten Besuch wird die Opposition ›Stadt::Land‹ verstärkt:

Van het voorval op het wad scheen hij zich niets meer te herinneren. Ik verliet

hem vrij spoedig. Buiten hing de mist van november. Het landschap lag wijd en

recht. Hier en daar droomde een boerenhoeve onder een groot dak, hier en daar

liep een weggetje door het kale land. De weinige bomen stonden zwartgetakt

tegen de lucht. Het land was zwart. Eroverheen koepelde de hemel. Het was het

noordelijkste deel van ons land. Hemelsbreed lag de zee op drie kilometer. Ge-

sinus zou zich hier nog één of twee jaar dood kunnen drinken. Het deed er niet

meer toe. Hij had het aan mij overgelaten zijn zoon in de contourloze eeuwig-

heid te zien ondergaan. Hij had mij hierheen gebracht. Hij had mij voorgoed

vervreemd van de warme hei in mijn rug en de doedelzakmuziek die langzaam

wegdreef naar het zuiden. In deze streken stonden de bomen kaal en kromge-

trokken door de noordwesterstorm.44

Ähnlich zu dieser Kurzgeschichte wird Bildung als Differenz zwischen zwei Män-

nern in De hanen angeführt. Darin zeigt das Labyrinth als Symbol der christlichen

Heilslehre, welche Position der Ich-Erzähler in der komplexen Familienkonstella-

tion innehat:

Ik groetMaarten en sla rechts het bospad in dat naar huis leidt. Vroeger heb ikme

er altijd over verbaasd dat het pad eerst weer terug het bos in leidde, slingerend,

zodat je geen begrip van richting meer had, totdat het huis plotseling groot en

zeer dichtbij voor je stond. De ondoorgrondelijke wegen van God. Maar die had

het pad niet laten aanleggen. Dat had een van die vroegere Willems gedaan, wie

weet wel naar een blauwdruk van zijn God, die alle daden van alle Willems altijd

heeft goedgekeurd. We hebben geen landerijen met bijbehorende boeren meer

en de enigen waarover de laatste Willem, mijn stiefvader, nog een schrikbewind

44 Ebd., S. 82. »Er schien sich an den Vorfall im Wad nicht mehr zu erinnern. Ich verließ ihn

schnell. Draußen hing der Novembernebel. Die Landschaft lag weit und gerade vor mir. Hier

und dort träumte einHof unter einemgroßenDach, hier und dort lief ein Pfädchen durch das

kahle Land. Die wenigen Bäume standen schwarz geästet in der Luft. Das Land war schwarz.

Darüber kuppelte der Himmel. Es war der nördlichste Teil unseres Landes. Himmelweit war

das Meer in drei Kilometern. Gesinus würde sich hier noch ein oder zwei Jahre zu Tode trin-

ken. Es machte keinen Unterschied. Er hatte es mir überlassen, seinen Sohn in der konturlo-

sen Ewigkeit untergehen zu sehen. Er hatte mich hierhergebracht. Er hatte mich für immer

von der warmen Heide in meinem Rücken entfremdet, und der Dudelsackmusik, die lang-

sam in Richtung Süden abebbte. In diesen Breiten standen die Bäume kahl und durch den

Nordweststurm krumm gezogen.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


214 Erinnerung und Identität

kan uitoefenen zijn de steeds wisselende staljongens en de dorre bladeren in het

bos. En vroeger over mij.45

Dabei wird das Gut der Familie in der Wahrnehmung des erlebenden Kind-Ichs

als Labyrinthmittelpunkt beschrieben. Die Erinnerung an das Labyrinth wird mit

gegenwärtigen Wissensständen zu Familie, Ort und Figurenkonstellation aktuali-

siert. In dem betreffenden Zitat enthalten sind Differenzlinien, die als naturali-

sierende Formen von Zuschreibungen46 und somit als Folie für weitere Diskrimi-

nierungsstrukturen in der Kurzgeschichte wirken, die der Ich-Erzähler als falsch

entblößen will. Zuletzt wird die Flexibilität von Identitätskategorien bei der Cha-

rakterisierung Maartens gesetzt.

Maarten hilft Mourits, gute schulische Leistungen zu erlangen, und studiert

später Mathematik. Maarten bricht allerdings sein Studium ab, reist und bewirbt

sich schließlich als Förster des Familienlandguts. Sein abgebrochenes Studiumund

seine anschließende Arbeit auf dem Landgut festigen das Abhängigkeitsverhältnis

zwischen Dominierten und Dominierenden. Zugleich erhält er so seine Verbin-

dung zu Mourits. Obwohl Mourits als ›entwickelt‹ charakterisiert wird, setzen ihn

seine Entscheidungen jeweils auf die dominierte Seite, zum Beispiel als ›noma-

disch‹ oder ›»unten«/nicht etabliert‹. Er wird daher als eine Figur angelegt, die

sich nicht aus ihrer Position befreien kann.

8.3.3 Modernität

Bildung als Differenzlinie wird in De kinderen aufgegriffen. In der Kurzgeschich-

te wird ›Bildung‹ mit der Idee einer modernen Familie in Beziehung gesetzt und

so mit gesellschaftlichem Stand verknüpft. Die Kinder – der Älteste, Franklin, die

ein Jahr jüngere Majorie, der vier Jahre jüngere Casimir und die jüngste, vier Jahre

alte, Jessie – dienen scheinbar zu Beginn der Kurzgeschichte als Multifokalisator

der Darstellung jener Identitätskategorien, welche ihre Familie von anderen unter-

scheiden. Die Differenzierungen werden im ersten Absatzes orthografisch betont:

45 De hanen, S. 13. »Ich begrüße Maarten und gehe nach rechts auf denWaldweg, der zumHaus

führt. Früher habe ich mich immer darüber gewundert, dass der Weg erst wieder zurück in

den Wald führte, sich windend, sodass man kein Richtungsgefühl mehr hatte, bis das Haus

plötzlich groß und sehr nah vor dir stand. Gottes unergründliche Wege. Aber der hatte den

Weg nicht angelegt. Das hatte einer der früherenWillems getan, wer weiß, wohl nach einem

Blaudruck seines Gottes, der alle Taten aller Willems immer guthieß. Wir haben keine Län-

der mit dazugehörenden Bauern mehr und die Einzigen, über die der letzte Willem, mein

Stiefvater, noch ein Terrorregime führen kann, sind die immer wechselnden Stallburschen

und verwelkten Blätter imWald. Und früher über mich.«

46 Vgl. H. Lutz und R. Leiprecht. »Intersektionalität im Klassenzimmer«, S. 221.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 215

Soms, hooguit twee of drie keer gedurende hun kindertijd, hoorden ze de grond-

toon, de basso continuo die hun hele leven zou bepalen, de onderliggende me-

lodie van Het Gezin [sic!], van Hun Ouders [sic!].

Zij waren anders. Hun moeder kwam uit het buitenland. Hun huis was op het

nodige meubilair na leeg; er was geen televisie; ze spraken hun ouders anders

aan, ze spraken hun god anders aan; ze droegen andere kleren. Alles wat er bui-

tenshuis gebeurde werd door hun ouders afgekeurd of afgedaan.

Wij hebben dat niet. Wij doen niet zo. Als Keesje, een buurjongetje, op straat

een vers kadetje met margarine en suiker mocht eten, luidde het: wij eten niet

op straat. Hun ouders lazen en citeerden poëzie, zij het ieder in een andere taal.

Modern, dachten de kinderen, wij zijn modern.47

In diesem Zitat werden verschiedene Kategorien verschränkt: der ›gesellschaftliche

Entwicklungsstand‹ (modern), ›Sprache‹ (Ansprechen der Eltern), ›Religion‹ (An-

sprechen Gottes), ›Kultur‹ (das Lesen von Poesie), ›Sesshaftigkeit/Herkunft‹ (die

Herkunft der Mutter, wobei nicht klar ist, ob sie eine andere Nationalität besitzt),

›Besitz‹ (das schlichte Mobiliar, der fehlende Fernseher, die Kleidung der Kinder).

Die Darstellung der Kinder deutet darauf, dass ihre Eltern die eigenen Lebensum-

stände als dominierend klassifizieren.

Am Weihnachtsabend schlägt der Vater die Mutter im Streit, die am nächsten

Tag für einige Tage zu ihrer Familie fährt.Unklar ist,wie lange sie wegbleibenwird.

Der Vater zieht sich aus dem Familienleben zurück und die Kinder führen ein au-

tonomes Leben, wobei Franklin und Majorie die führende Rolle übernehmen. Die

Tage der Abwesenheit der Mutter zeigen die Bedeutung verschiedener Kategorien

auf, wobei sich neue Verschränkungen entwickeln:

Majorie was van de kinderen het minst onder de indruk van haar moeders afwe-

zigheid. Ze vond het eigenlijk wel prettig, ze werd tenminste niet om de vijf mi-

nuten lastiggevallen. Het enige waarover ze voor het slapengaan wel eens tobde,

47 De kinderen, S. 240. »Manchmal, höchstens zwei- oder dreimal während ihrer Kinderzeit, hör-

ten sie denGrundton, den Basso Continuo, der ihr ganzes Leben bestimmenwürde, die unter-

liegendeMelodie Der [sic!] Familie, Ihrer [sic!] Eltern. Sie waren anders. Ihre Mutter kam aus

dem Ausland. Ihr Haus war bis auf die nötigen Möbel leer; da war kein Fernseher; sie spra-

chen ihre Eltern anders an, sie sprachen ihren Gott anders an, sie trugen andere Kleidung.

Alles, was außerhalb ihres Hauses geschah, wurde abgelehnt oder abgewertet. Wir haben

das nicht. Wir tun das nicht. Wenn Keesje, ein Nachbarsjunge, auf der Straße ein frisches

Brötchenmit Margarine und Zucker essen durfte, hieß es: Wir essen nicht auf der Straße. Ih-

re Eltern lasen und zitierten Poesie, wenn auch beide in anderen Sprachen. Modern, dachten

die Kinder, wir sind modern.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


216 Erinnerung und Identität

was hoe ze het aan haar klas moest vertellen dat ze een kind van gescheiden ou-

ders was. Het was natuurlijk treurig, maar ook modern, dacht ze, aangenaam

modern.

Voor Casimir was het moeilijkst. Hij dacht aan zijn moeder als de mooiste vrouw

van de wereld, een toververschijning eigenlijk, die hem gelukkig maakte en deed

stralen.48

Dieses Zitat führt in mehrfacher Hinsicht ein, dass Zuschreibungen nicht fest

an eine literarische Figur gebunden, sondern von Interaktionen abhängig sind.

Gleichzeitig wird die Identitätskonstruktion mit der Erinnerungskonstruktion zur

Trennung der Eltern verknüpft. Majorie wertet ihre Mutter ab. Diese Darstellung

bedient sich der Trope der Konkurrenz zwischen Mutter und Tochter, die durch

übermäßiges Kontrollverhalten überhöht wird. Die Mutter ist für ihren Sohn Ca-

simir dagegen ein begehrtes Objekt, dessen er sich für seine eigene Aufwertung

bedient. Im Hinblick auf die Kategorie ›Geschlecht‹ ist die Mutter im Grunddua-

lismus ›männlich::weiblich‹ als dominiert beschrieben. Gleichzeitig wird die Ka-

tegorie ›Generation‹ in den Vordergrund gebracht, in welcher die Mutter als do-

minierend erscheint. Dabei wird das Potential von Zuschreibungen erforscht, wie

soziale Positionen trotz Veränderungen über aktualisierte Identitätskonstruktio-

nen beibehalten werden können.

Majories Angst davor, ihrer Klasse von der Scheidung ihrer Eltern zu erzäh-

len, weist darauf hin, dass sie die Zuweisung einer dominierten Position befürch-

tet. Dieser Abwertung, die sich mit der Kategorie ›Klasse/Sozialstatus‹ verbinden

lässt, wirkt die eingangs angeführte Charakterisierung der Familie entgegen. Ma-

jorie liest die mögliche Scheidung als Zeichen der Modernität und markiert ihre

Familie somit als dominierend im Hinblick auf die Kategorie des ›gesellschaftli-

chen Entwicklungsstands‹. Das Grübeln der ältesten Tochter reflektiert dabei die

Angst vor dem Verlust von Privilegierungen, welche die Mutter als ihre Gegenspie-

lerin personifiziert.

Die Rolle der Mutter in Bezug auf den Erhalt von Privilegierungen wird über

eine weitere literarische Figur starkgemacht. Die jüngste Tochter Jessie erhält zu

Weihnachten eine junge schwarze Katze, die sie Kokoschka nennt und welche das

zuvor aufgeführte ökonomische Stereotyp des ›Schwarzen‹ als Bedrohung variiert.

48 Ebd., S. 245. »Majorie war von allen Kindern am wenigsten niedergeschlagen durch die Ab-

wesenheit ihrer Mutter. Sie fand das alles eigentlich ganz angenehm, sie wurde zumindest

nicht alle fünf Minuten belästigt. Das Einzige, worüber sie vorm Schlafengehen manchmal

grübelte, war, wie sie ihrer Klasse erzählen sollte, dass sie ein Kind geschiedener Eltern war.

Das war natürlich bitter, aber auch modern, dachte sie, angenehmmodern. Für Casimir war

es am schwierigsten. Er sah in seiner Mutter die schönste Frau der Welt, eigentlich eine zau-

berhafte Erscheinung, die ihn glücklich machte und strahlen ließ.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 217

Kokoschka lenkt Jessie von der Abwesenheit der Mutter ab. Das Kätzchen ver-

schwindet und wird von den Kindern am Dreikönigstag erfroren im Garten des

Hauses entdeckt, als der Schnee schmilzt.

Kokoschka fungiert als Ersatzfigur für Jessie. Sie erhält das Kätzchen, als die

Mutter sich während des Weihnachtsfests wegen Migräne zurückzieht, nachdem

ihr Ehemann sie geschlagen hatte. Überhöht wird Kokoschkas Rolle als Ersatzfigur

durch ihren Tod. Nachdem sie erfroren ist, kommt die Mutter wieder nach Hause.

Zum Trost verspricht die Mutter Jessie ein neues Kätzchen. Doch die Vierjährige

entgegnet, keines mehr zu wollen: »›Dood is niet terugkomen‹«.49

Kokoschka bildet auch für Franklin eine Projektionsfläche für seine Ängste, die

durch die tagelange Abwesenheit der Mutter geschürt werden. Franklin bezieht

den Tod Kokoschkas auf seine Familiensituation und versucht dabei, die mögliche

Trennung der Eltern anders als Majorie nicht als Markierung der Dominanz der

Familie zu erklären. Stattdessen inszeniert er eine Gleichsetzungmit anderen. Der

Garten wird als Grab Kokoschkas zum Erinnerungsort, der ihn sich mit anderen

verbunden fühlen lässt:

Morgen, dacht Franklin, morgen timmer ik een kistje voor Kokoschka. Uit zijn zol-

derkamerraam zag hij hoe het opnieuw was begonnen te sneeuwen. De sneeuw

viel op de daken van de huizen, op de takken van de bomen, op de struiken in

de tuinen, er kroop een wit randje langs de kozijnen van vreemde mensen. Ook

de mensen aan de overkant zouden hun doden onder de sneeuw hebben liggen.

In de winter was de sneeuw onverbiddelijk. Ook hijzelf zou ooit eens zo liggen

en hij zou niet eens voelen dat de aarde boven hem weer zachter werd.50

Diese Textstelle weist auf das Erwachsenwerden Franklins, das in der Kurzge-

schichte mehrmals dargestellt wird, da er sich um das Haus und seine jüngeren

Geschwister kümmert. Die Gedanken über die eigene Vergänglichkeit, die als na-

türlicher Zyklus von Leben und Tod dargestellt wird, scheinen für die Entwicklung

Franklins zentral. Der Tod Kokoschkas, der diese Gedanken anstößt, ermöglicht

Franklin, diese Entwicklung, die er durch die Abwesenheit der Mutter erfuhr, zu

vollenden. Die dabei formulierte Überlegung, der Schnee sei im Winter unerbitt-

lich, weist darauf, dass Kokoschka nicht begraben wird, da der Boden festgefroren

ist. Franklins Ziel, das Begräbnis abzuschließen, obwohl wieder beide Elternteile

49 Ebd., S. 248. »Tod heißt nicht zurückkommen«.

50 Ebd., S. 249. »Morgen, dachte Franklin, morgen zimmere ich ein Kistchen für Kokoschka. Aus

seinem Dachzimmerfenster sah er, wie es wieder zu schneien anfing. Der Schnee fiel auf

die Dächer der Häuser, auf die Äste der Bäume, auf die Sträucher in den Gärten, er zog einen

weißen kleinen Rand an den Fensterrahmen fremderMenschen entlang. Auch dieMenschen

gegenüber würden ihre Toten unter dem Schnee liegen haben. Im Winter war der Schnee

unerbittlich. Auch er selbst würde einmal so daliegen und er würde nicht mal fühlen, dass

die Erde über ihm wieder weicher wird.«

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


218 Erinnerung und Identität

im Haus sind, belegt, dass er sich nach wie vor mit der Rolle des Erwachsenen

identifiziert und sich damit nicht mehr als dominiert in der Kategorie ›Generation‹

einschreibt. Diese Textstelle führt weiter ein, dass die beschriebene Vergänglich-

keit alle berührt. Der dritte Absatz der Kurzgeschichte führt die Zuschreibungen

der Familie auf. Dabei wird die ambivalente Zuschreibung auf beiden Seiten der

Differenzlinie in Frage gestellt. Der Zyklus von Leben und Tod enthebt sie der

Frage nach Privilegien und setzt sie mit anderen gleich.

8.4 Zusammenfassung

In diesem Kapitel wurden Deprivilegierungen in Bezug auf die Zugehörigkeit li-

terarischer Figuren zu kollektiven Identitäten als literarische Verfahren im Text-

korpus ermittelt. Zu diesem Zweck wurden verschiedene Identitätskategorien ver-

schränkt in den Blick genommen,wobei der Fokus auf ›Nation‹, ›Ethnie‹ und ›Klas-

se‹ lag. Außerdem wurde dem Kategorienkatalog noch der Grunddualismus ›Wis-

sen::Nichtwissen‹ zur Analyse von ›Intelligenz/Bildungsweg‹ hinzugefügt. In allen

Abschnitten wurde untersucht, welche ökonomischen Stereotype (wie ›männlich‹,

›weiblich‹, ›schwarz‹) starkgemacht werden und wie diese in den literarischen Tex-

ten wirken.

Literarische Figuren werden als other zu Projektionsflächen jener, die sich auf

der dominierenden Seite verankern wollen. Allerdings konnten auch Prozesse des

passing analysiert werden. Ersteres zeigte sich zum Beispiel in der Ablehnung der

niederländischen Kulturmerkmale der Mutter der Erzählinstanz im Roman HCH,

Zweiteres zeigte sich in Formen der Deprivilegierung in der Kurzgeschichte DGH,

in der der Erzähler es nicht schafft, seine Markierung auf der Seite der Dominie-

renden wie gewollt zu verstetigen. Dabei findet ein zu HCH umgekehrter Prozess

statt. Während im Roman die Mutter ihre Markierung als Dominierte für sich ein-

setzt, indem sie die Binäropposition umdreht und die niederländische Kultur ab-

lehnt, spielt der Protagonist in DGH mit kolonial geprägten Zuschreibungen auf

der dominierten Seite und setzt sie für seine gesellschaftliche Etablierung ein, weil

ihm ein passing nicht möglich ist. Er setzt im Gegenzug Zuschreibungen anderer

Kategorien, zum Beispiel ›Besitz‹, für sich ein und konstruiert so in anderen so-

zialen Gruppen eine Identität als dominierend, basierend auf seinem Erfolg als

Künstler. Die Umkehrung möglicher Abwertungen der Dynamiken in HCH ähnelt

auch der Kurzgeschichte De kinderen, in der eine Deprivilegierung stattfindet, in

welcher sich Kinder mit ihren Eltern und Nachbarn gleichsetzen, womit sie die

Kategorie ›Generation‹ auflösen. Dabei stellen sie ihre vorgenommene Selbstzu-

schreibung auf der privilegierten Seite als ›modern‹ in Frage, die sie von anderen

Kindern abgrenzt. Für die Beschreibung der privilegierten Position als ›modern‹

bedienen sich die Kinder der Kategorien ›Bildung‹ sowie ›Nationalität‹. Dabei keh-

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8. Deprivilegierungen 219

ren sie ihre abweichenden Positionen durch eine andere Nationalität und anderen

Sprachgebrauch um.

In ZP werden verschiedene Kategorien verschränkt und Positionen auf der do-

minierenden und dominierten Seite gewechselt. Die autonom wirkenden litera-

rischen Figuren unterliegen schlussendlich gesellschaftlichen Strukturen. In ZP

wechseln der Erzähler und die Tochter Zwaardemakers von der dominierenden

beziehungsweise dominierten Seite auf die jeweils andere. Sie scheinen so die auf

Grunddualismen gestützte Struktur ihrer Dorfgemeinschaft aufzulösen.

Der Erzähler freundet sich als Kind mit Zwaardemaker an. Dies bedeutet eine

Abwertung für den Erzähler, da Zwaardemaker unter anderem als Katholik in dem

vornehmlich protestantischen Dorf als Außenseiter gilt. Zwaardemakers Tochter

verliebt sich in den populären Jan van Waay und heiratet ihn, womit sie, unter-

stützt von der Dorfgemeinschaft, auf die dominierende Seite zu wechseln scheint.

Die Tochter verlässt das Dorf mit ihrem Mann und kehrt erst zurück, nachdem

van Waay und Zwaardemaker verstorben sind. Ihre Rückkehr löst das Begehrens-

dreieck auf, das durch die Heirat der Tochter, der sich Zwaardemaker entgegen-

stellt, in der Kurzgeschichte beschrieben wird. Für den Erzähler, selbst wieder in

einer dominierenden Position verankert, bleibt die Tochter nach ihrer Rückkehr

ein namenloses, zu beobachtendes Objekt. Damit ist sie die Projektionsfläche des

Ich-Erzählers, der über sie beziehungsweise das Begehrensdreieck, in das sie ein-

geschrieben war, die dualistische Struktur der Dorfgemeinschaft wiederherstellt.

Er zeigt durch seine Bewegung zur dominierten und wieder zurück zur dominie-

renden Seite, die sie gegenläufig erlebt, auf, dass seine Deprivilegierung nur vor-

übergehend war.

Die Analyse der Kategorie ›Intelligenz/Bildungsweg‹ zeigte auf, dass die sozia-

le Mobilität abhängig von dominierenden Figuren bestimmt wird. So wird Bobbie

durch ihre Heirat mit Max in VEZ zwar durch ›Besitz‹ auf der dominierenden Seite

markiert, doch finden sich auch männliche Figuren, die sich nicht über ›Bildung‹

aus der dominierten Position entfernen konnten, wieMaarten inDe hanen oder Ge-

sinus in De doedelzakspeler. Auffallend ist dabei, dass bei beiden männlichen Figu-

ren der Tod einer männlichen Bezugsperson zu einer Zäsur in ihrem Leben führte,

die auch ihren Bildungsweg negativ beeinflusste. BobbiesWissensdurst wird durch

Max abgewertet. Abgesehen von dem beziehungslosen Philippus in DWC, der trotz

seiner bildungsfernen Familie erfolgreich studiert, thematisieren diese Erzählun-

gen daher den Einfluss einer männlichen Bezugsperson auf die soziale Mobilität

und skizzieren diese abhängig von Figuren auf der dominierenden Seite.

Unklar bleibt in den literarischen Texten, welche Zuschreibungen den erzäh-

lenden Figuren von anderen literarischen Figuren zukommen würden, da eine ent-

sprechende Fokalisierung fehlt. Was den Einsatz von Deprivilegierung als literari-

schem Verfahren betrifft, kann festgehalten werden, dass diese von literarischen

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


220 Erinnerung und Identität

Figuren dann eingesetzt wird, wenn die eigene soziale Position als gefährdet wahr-

genommen wird.

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009 - am 14.02.2026, 10:51:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839450444-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

