5 Ein >Totemismus von Innenc¢
— ein Strukturalismus von innen?
(Claude Lévi-Strauss)

Leben und Werk von Claude Lévi-Strauss (1908-2009) sind gut be-
kannt, gleichwohl seien die Eckpunkte erinnert: Lévi-Strauss studiert
bis 1931 in Paris Philosophie und Recht; 1932 bis 1934 ist er Gymnasi-
allehrer. 1935-38 hat er eine Gastprofessur in Sao Paolo inne und geht
bei dieser Gelegenheit mehrere Monate ins >Feld«. Ab Mitte der 1930er
erscheinen erste Texte zur dualen Klassifikation der Gesellschaften. 1940
emigriert er in die USA, wo er an der New School lehrt. 1947 schreibt er
fiir Georges Gurvitch einen Uberblicksartikel iiber die franzésische So-
ziologie.! 1948 promoviert er mit den Elementaren Strukturen der Ver-
wandtschaft. Die these complémentaire ist La vie familiale et sociale des
Indiens Nambikwara. 1949 wird er Vizedirektor des Musée de ’Homme
und 1950 directeur d’études an der Ecole Pratique des Hautes Etudes,
wo der den Lehrstuhl des religions comparées des peuples sans écriture
erhilt. 1959-1982 lehrt er am College de France auf dem Lehrstuhl
fur Anthropologie sociale. 1955 veroffentlicht er seinen Bestseller Die
Traurigen Tropen. 1962 erscheinen die beiden Totemismus-Buicher Das
Ende des Totemismus (Le totémisme aujourd’hui) und Das wilde Den-
ken, anschlieflend die Mythenanalyse (Mythologica I-1V, 1964-1971).
1958 gibt eine Aufsatzsammlung seiner soziologischen Theorie den Na-
men: Anthropologie structurale (gefolgt von Anthropologie structurale
deux, 1973). Ein erster Aufsatz hatte bereits 1945 diesen Titel verwandt.?

>Erst spat habe ich dem Denken Bergsons Ehre erwiesenc

Auch Lévi-Strauss berichtet zundchst von einem anti-bergsonschen Af-
fekt, wenn es darum geht, zu erklaren, warum er als Philosoph Ethnologe
wurde. Es sind negative Griinde. Die Philosophievorliebe seines Lehrers
Gustave Rodrigues fuhrt Lévi-Strauss umgekehrt dazu, wenig Empathie
fiir Bergson zu empfinden. Dieser habe zu »viel Gewicht auf die Erschei-
nungen« und das »unmittelbare Bewusstsein« gelegt.

1 CL Lévi-Strauss, La sociologie frangaise, in: G. Gurvitch (Hg.), La sociologie
au xxe Siecle, T. 11, Paris 1947, 513-545.

2 Cl. Lévi-Strauss, L'analyse structurale en linguistique et en anthropologie, in:
Word. Journal of the Linguistic Circle of New York,1(2) (1945), 1—12.

361

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»Didier Eribon: Welches waren die philosophischen Optionen
Thres Professors? Lévi-Strauss: Er war Bergsonianer. Sozialist und
Bergsonianer.

D.E.: Hat Sie der Bergsonismus nie in Versuchung gefiihrt?

C.L.-S.: Nein. Dem bergsonschen Denken gegeniiber empfand ich sogar
Feindseligkeit, weil es mir allzu viel Gewicht auf die Erscheinungen,
auf das unmittelbare BewufStsein zu legen schien ... Spater habe ich es
besser verstanden und ihm in Le Totemisme aujourd’bui meine Reverenz
erwiesen. |...]

D.E.: Thre Kritik an Sartre war sehr gewichtig. Wenn Sie im Ende des
Totemismus sagen, daf$ die Philosophie Bergsons dem Denken der Sioux
ahnelt, findet man das spafSig, weil Bergson nicht mehr sehr prasent ist.

C. L.-S.: Geben Sie zu, dal die Ahnlichkeit auffallend ist. Der Text von
Bergson und die Aussage des Sioux-Weisen, die ich zitiere, sind beinahe
identisch.

D.E.: Allerdings. Schwieriger wire es wohl einzurdumen, daf$ das
Denken Sartres sich als zeitgendssischer Mythos betrachten laf3t.

C. L.-S.: Ich stecke die beiden nicht in denselben Sack. Bergson meditiert
iber metaphysische Probleme, wie das auch ein Indianer tun konnte
und wie es die Sioux tatsichlich getan haben. Indem ich sie aufeinander
beziehe, erweise ich dem Denken Bergsons Ehre, das, tiber Zeiten und
Riume hinweg, seine Wurzeln in die tiefste Schicht des menschlichen
Denkens einsenkt, in die tiefste Schicht dessen, was es an Universalem
haben kann. Bei Sartre ist das Gegenteil der Fall.«?

In Das Ende des Totemismus, dem Text von 1962, den er auch als Vor-
wort zum zeitgleich erschienenen Wilden Denken versteht, wird Lévi-
Strauss Bergson dann Durkheim demonstrativ vorziehen. Das Etikett des
bergonschen Denkens als eines Totemismus von Innen ist dabei nicht nur
ironisch gemeint. Bergson hat namlich, wie Lévi-Strauss deutlich macht,
eine seiner grundlegenden Thesen vorweggenommen. Beide, Bergson und
Lévi-Strauss, treffen sich im Problem des Totemismus in einem sebr zen-
tralen Punkt, nimlich in der Frage der sozialen Funktion dieses und da-
mit jedes anderen Klassifikations- oder Denksystems. Lévi-Strauss zieht
Bergsons Totemismus-Interpretation dabei sowohl gegenuiber derjenigen
Durkheims als auch Lévy-Bruhls vor. Wahrend fur Durkheim bekannt-
lich die Totemclans zuerst kommen, sich mit den Totemzeichen Emble-
me schaffend, an denen sie sich erkennen, spricht Lévy-Bruhl von einer
Partizipation als »affektivers, eher gefiihlter als gedachter Assoziation der
Menschen. Bergson nun erlaube — vor allem im Hinblick auf Durkheim
- nicht weniger, als die Dinge vom Kopf auf die FiiSe zu stellen: Denn

3 Cl. Lévi-Strauss/D. Eribon, Das Nahe und das Ferne. Eine Autobiographie in
Gesprichen (1988), Frankfurt/M. 1989, 19, 170.

362

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

statt von einer vorgangigen sozialen Entitidt auszugehen, erkenne Berg-
son, dass sich in der symbolischen Klassifizierung der Welt zugleich das
Soziale konstituiert. In der Abkehr vom Soziozentrismus, darin, Durk-
heim (und Mauss) vom Kopf auf die Fiife zu stellen, besteht das sozio-
logische Gesamtprojekt von Levi-Strauss. Bergson hat ihm dabei also
vorgearbeitet. Zweifellos, der soziologische Strukturalismus geht kon-
zeptionell und empirisch weit tiber das von Bergson vorgelegte hinaus.
Und doch erkennt dieser auch den strukturalistischen Grundansatz, den
differentiellen Aspekt der Zeichen. Die Totemclans wissen sich — wie wir
bereits gesehen haben — mit verschiedenen Tieren identisch, um sich von-
einander zu differenzieren und somit zu integrieren. Auch die Methode
des Gesellschaftsvergleichs (die strukturale Anthropologie) ist dem berg-
sonschen Denken nahe. Und schliefflich hat Deleuze in seiner Antwort
auf die Frage, >woran man den Strukturalismus erkennt<, deutlich berg-
sonsche Konzepte verwendet. Demnach scheint sich die notorische, zen-
trale Frage nach der Existenzweise der Struktur (in der man Lévi-Strauss
stets erneut einen Ahistorismus vorgeworfen hat) am besten mit Berg-
sons genealogischen Konzept zu beantworten: Die Struktur existiert als
differenzierende Aktualisierung eines Virtuellen (des Lebens, des Sozia-
len, des Wissens), das bereits in sich differentiiert ist.

Konvergenzen von Bergson und Lévi-Strauss finden sich also nicht nur
methodisch und theoretisch, sondern auch epistemologisch-ontologisch.
Es gibt hier oberflichliche Affinititen, es gibt aber auch tiefgreifende
Identitdten. Dabei kann die These gerade bei Lévi-Strauss selbstverstand-
lich nicht lauten, sein Werk speise sich aus Bergson, es sei bergsonia-
nisch. Vielmehr scheint es uns wichtig, es im >philosophischen Moment<*
der 1960er zu verorten. Und in diesem Moment spielte der neu gelesene
Bergson eine Rolle. Zweifellos steht Lévi-Strauss in der Tradition von
Durkheim und Mauss; zweifellos entfaltet er weder eine Ontologie noch
Lebenstheorie. Zweifellos ist fiir ihn das Thema des Zeichencharakters
der sozialen Realitdt zentral, ein Thema, das bei Bergson kaum im Vor-
dergrund steht. Worum es hier geht, ist also lediglich, einige Aspekte des
soziologischen Strukturalismus neu zu lesen, im Ubrigen gerade die kon-
troversen Aspekte, die immer erneut jene stereotypen Vorwiirfe zur Folge

4 Zum >philosophischen Moment« der 1960er vgl. E. Worms, La philosophie en
France au XX° siecle. Moments, Paris 2009, 459—492 und P. Maniglier, Le
moment philosophique des années 1960 en France, Paris 2011.

363

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

haben, wonach es sich beim Strukturalismus um einen Ahistorismus han-
dele, um einen Formalismus, Symbolismus und Intellektualismus.’ Aus
Sicht Bergsons, der umgekehrt stets als >Anti-Intellektualist< geschimpft
wurde, stellt sich der Strukturalismus anders dar.

5 Die Idealismus-Kritik dufSert frih (den >Anerkennungskampf< im Tausch
betonend) C. Lefort: I’échange et la lutte des hommes (1951, erneut in: Ders.,
Les formes de I'bistoire, Paris 1978, 15-29). In ders., Sociétés sans histoire
et historicité, in: Cabiers International de Sociologie 1952, 91-114) folgt der
Vorwurf des Ahistorismus (76f.), sofern Lefort eine Antwort auf die Frage
vermisst, wie der Sprung von der >stagnierenden« zur >historischen Gesellschaft«
zu denken sei. Lévi-Strauss hat darauf reagiert, u.a. Der Strukturbegriff in der
Ethnologie (1952/1953), in: Ders., Strukturale Anthropologie, Frankfurt/M.
1976, 299-346, 309ff. Der >Ahistorismus« ist auch das Thema z.B. bei
Goldmann und Lévi-Strauss in: Cl. Lévi-Strauss u.a., Sur les rapports entre
la mythologie et le rituel, in: Bulletin de la Société francaise de Philosopbhie,
Section V. Sciences sociales, Séance 24 (26 mai 1956). Lévi-Strauss wird hier
gefragt, ob man nicht eine genetische Methode anwenden miisste, woraufhin
er methodische Probleme angibt. Zur marxistischen Kritik vgl. u.a. Cl.
Levi-Strauss/M. Augé/M. Godelier: Anthropologie, Histoire, Ideologie, in:
L’Homme XV (1975), 177-188. Der wahre »Avatar der Konfrontation
zwischen Marxismus und Strukturalismus« war Sartre mit seiner Kritik
der dialektischen Vernunft. Theorie der gesellschaftlichen Praxis 1 (1960),
Reinbek 1980), worauf Lévi-Strauss bekanntlich antwortet: Es miisse weniger
darum gehen, den seigentlichen< Menschen zu konstituieren als darum, ihn
»aufzulésen« (Das wilde Denken (1962), Frankfurt/M. 1973, 284). Vgl. dazu
M. Izard, Lévi-Strauss en son siécle, in: Ders. (Hg.), Claude Lévi-Strauss, Paris
2004, 15-19. Der Vorwurf eines >Kantianismus ohne transzendentales Subjekt«
bei P. Ricoeur, reagierend auf die Provokation, Philosophie durch Ethnologie
zu ersetzen: Reponses a quelques questions, in: L’Esprit 31 (»La pensée
sauvage« et le structuralisme, 1963), 628—653; Ders., Symbole et temporalité,
in: Archivio di Filosofia 1-2 (1963), 16-34, 24. Zur Kritik an Lévi-Strauss
vgl. A. Reckwitz, Die Transformation der Kulturtheorien (2000), Weilerswist
2006, 232f. Gerade hierzulande ist die Kritik noch immer harsch, z.B. bei
F. Hillebrand, Formen der Praxis — Wie uns Marcel Mauss hilft, Sozialitit
neu zu verstehen, in: Soziologische Revue 35 (2012), 253—260 (Man solle
Mauss »aus dem Gefingnis des Strukturalismus ... befreien«, 259), oder bei
F. Adloff, der Mauss ebenfalls »aus den Fesseln des Strukturalismus a la Levi-
Strauss« befreien will, um ihn als » Ahnherr« einer »symboltheoretischen (!),
nicht-strukturalistischen, interaktionistischen, nicht-normativistischen und
anti-utilitaristischen Soziologie« zu erkennen (Marcel Mauss’ Soziologie und
Anthropologie interaktionistisch lesen, ebd., 236-244, 236).

364

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

Der Totemismus von Innen:
ein System differentieller Klassifikation

Lévi-Strauss selbst hat also die Spur zu Bergson gelegt. Im Schlusska-
pitel von Das Ende des Totemismus (1962) — in dem Lévi-Strauss nach
der Kritik der bisherigen Konzeptionen zur eigenen Deutung der tote-
mistischen Systeme anhebt — wird er sich in der Tat als Bergsonianer
zu erkennen geben. Die bisherigen Totemismus-Theorien haben diver-
se Phinomene unter einem Begriff vermischt, womit sie einer >Illusionc
aufgesessen sind; sie haben sich historischen Fantasmen hingegeben und
den Totemismus als Identifikationssystem verstanden, in dem sich Natur
und Kultur mit den Mitteln des Affekts oder Gefiihls vermischen. Lévi-
Strauss findet all dies gerade auch bei Durkheim.

Wie kommt Bergson ins Spiel? Er beschiftige sich, so Lévi-Strauss, mit
dem Totemismus als Tierkult, ihn als eine Art Geisterkult verstehend. In-
teressant am Totemismus ist fiir Bergson also zunichst, dass der Mensch
Tiere und sogar Pflanzen wie Gotter verebrt.® Wihrend nun Durkheim
(fir den dies nicht weiter verwunderlich ist) das Totem zu einem Em-
blem, zu einer »einfachen Clanbezeichnung« reduziert und sich damit
iiber den Ort tiusche, den der Totemismus im sozialen Leben der Kultu-
ren einnimmt, und wihrend Durkheim insbesondere nicht erkliren kon-
ne, warum die Totems oft Tiere sind — erwische Bergson den entscheiden-
den Punkt: eben die Rolle des Kults, und damit die Rolle des Praktischen,
der Handlungen. Um zu wissen »was sich im Geiste eines Primitiven und
selbst eines Zivilisierten abspielt, mufs man das, was er tut, zum mindes-
ten ebensosehr in Betracht ziehen wie das, was er sagt«, so hatte Bergson
seine Analyse des Totemismus eingeleitet. Wenn sich der Angehorige ei-
nes Klans mit seinem Totem identifiziert, darf man dies nicht rein intel-
lektualistisch verstehen. Der Kult sei im taglichen Leben viel zu prasent,
als dass er nur ein Mittel zur Bezeichnung des Clans sein konne.” Der
Kult dient, so wird nun Lévi-Strauss einspringen, vielmehr der Konstitu-
tion der Gruppen, und dies habe Bergson, wenn auch implizit, erkannt —
weil er in Rechnung stellt, dass die totemistischen Systeme in erster Linie
differentielle Klassifikationen der Kollektive und ibrer Einzelnen sind.
Deshalb auch sind es vor allem Tiere, die als Totems dienen. Sie bieten
die meisten und deutlichsten Anhaltspunkte einer Differenzierung von
Gattungen, und damit von mit ihnen identischen Gruppen. Fur Bergson
verbanden sich mit der (fabulatorischen) Identifikation mit dem Totem
in der Tat die Konstitution geschlossener Gesellschaften, also solcher, die

6 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 121f. Bergson, Die beiden Quellen,
143.
7 Bergson, Die beiden Quellen, 143.

365

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

sich voneinander differenzieren. Es komme hier weniger darauf an, wel-
ches Totem man habe, als dass es immer verschiedene Totemtiere sind:

»DafS ein Clan dieses oder jenes Tier sein soll, daraus ist nichts zu
entnehmen; dafs aber zwei Clans desselben Stammes notwendigerweise
zwei verschiedene Tiere sein miissen, das ist viel lehrreicher«, denn um
sich selbst und den anderen klar zu machen, dass »zwei Clans zwei
verschiedene Gattungen vorstellen, wird man dem einen den Namen
eines Tiers geben und dem andern den Namen eines andern Tiers.
Jeder dieser Namen wire fiir sich genommen nur eine Bezeichnung:
zusammen sind sie das Aquivalent fiir eine Behauptung. Sie besagen in
der Tat, dafS die beiden Clans verschiedenen Blutes sind«.®

Kurz, der Akzent des Totemismus liegt, so Bergson, »nicht auf der Tier-
heit, sondern auf der Zweiheit«.” Die totemistische Identifikation ist eine
differenzierende Integration. Sie beruht darauf, dass Tier- und Pflanzen-
gattungen ein System differentieller Abstinde ermoglichen. Bergson er-
kennt damit fiir Lévi-Strauss die Logik des Sozialen schlechthin: Basie-
rend auf dem Prinzip der Gegenseitigkeit, tendiert dieses dazu, sich zu
differenzieren, duale Organisationen zu bilden. Die Zwei (Differenzie-
rung in Garbenform, Bifurkation) ist das Grundprinzip der Vergesell-
schaftung, was nicht ausschliefSt, dass es sich komplizieren kann, sich
acht Sub-Clans bilden, oder drei Unter-Clans einen Clan bilden, wenn
es Unfalle der Struktur (z.B. die demographische Entwicklung oder Krie-
ge) erzwingen.

Es gibt einige weitere Verweise auf Bergson: Dieser erkenne den Zu-
sammenhang von Totemismus und Exogamie, ohne beide in eins fallen
zu lassen. Selbst die >geschlossene Gesellschaft« gibt sich demnach in der
Exogamie Institutionen der begrenzten Offnung. Zwar schlielen sich die
Clans gegeneinander ab, wenn sie sich als >verschiedenen Blutes« betrach-
ten, doch finden sie eben auch einen »modus operandi«, der die sexuel-
le Anziehung zwischen Minnern und Frauen in der Gruppe verringert.
Sie instituieren eine begrenzte Solidaritit gegen andere Gruppen.'® Be-
grenzt ist diese Solidaritit im Ubrigen auch durch Mechanismen, Kon-
flikte rituell zu beenden — und zwar, nachdem man ihnen ebenso rituell
Gelegenheit gab, sich auszudricken. So anerkennen geschlossene Ge-

8 Bergson, Die beiden Quellen, 144.
9 Bergson, Die beiden Quellen, 145.

10 Bergson, Die beiden Quellen, 144: »De facto wissen wir, daf$ die Clans, in
die der Stamm zerfillt, oft exogam sind. ... Man hat sogar lange geglaubt, ...
der Totemismus bedeute immer Exogamie. ... Man sieht sehr wohl, welches
Interesse die Natur daran hat, zu verhindern, daf§ die Glieder eines Stammes
regelmiflig untereinander heiraten und daf$ die Ehen in dieser geschlossenen
Gesellschaft schliefSlich zwischen nahen Verwandten zustande kommen: die
Rasse wiirde sogleich degenerieren«.

366

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

sellschaften die Notwendigkeit, Zwei zu sein, sie erhalten sich einen la-
tenten Antagonismus. Aber sie zihmen den Krieg auch, wenn indigenen
Kulturen namlich nur bestimmte Gruppen als >Menschen«< ansehen und
sich gegentiber allen, die sie als Nichtmenschen verstehen, auf eine Tech-
nik der Vermeidung von Konflikten beschrinken.!! Sie verfallen mithin
nicht in die » Totalitidt des abendlandischen Denkens«, in dessen »Unfa-
higkeit, im Streben nach dem Einen aufzuhoren«.!?

Konkretes und Abstraktes, Kontinuierliches und Diskontinuierliches
(der totemistische Operator)

Bergson entdeckt aber auch den totemistischen Operator, also die The-
se, dass die Anschauung, die die Tiere und Pflanzen dem Auge bieten, es
ermoglichen, den beliebig erweiterbaren und kontrahierbaren Begriff der
Art zu bilden, und damit ein universal anwendbares Klassifikationsras-
ter, eine kosmologische Matrix zu begriinden. Einerseits (in ihrer Ahn-
lichkeit) erlauben es die tierischen und pflanzlichen Exemplare, Gemein-
samkeiten zu denken, im Gegensatz zur Anschauung des Menschen. Um
zu verstehen, warum die Totems vornehmlich Tiere sind, muss man da-
nach suchen, was es an der Art, in denen der Mensch sie wahrnimmt, an
Originellem gibt; und dem Tier, so Bergson, sahen wir viel eher die Gat-
tung an, als die Individualitit (»Einen Menschen erkennen besteht dar-
in, dafy man ihn von anderen Menschen unterscheidet; aber ein Tier er-
kennen heifst gewohnlich, sich iiber die Gattung Rechenschaft abzulegen,
zu der es gehort«!3). Der Totemismus ist eine differentielle Aktivitat auch
hinsichtlich des Wissens, und zwar eines Wissens, das vom Konkreten
ausgeht, eben von Tieren und Pflanzen. Wegen seines Doppelcharakters
(es ist Organismus, also System von Teilen, und es ist Teil einer Art) ist
- so Lévi-Strauss — die tierische Art das perfekte begriffliche Werkzeug,
um jeden beliebigen Bereich der Wahrnehmung, ob er

»in der Synchronie oder der Diachronie, im Konkreten oder Abstrakten,
in der Natur oder der Kultur liegt, zu detotalisieren und zu retotalisieren.
Als mittlerer [ertragreichster] Klassifikator kann der Bereich der Arten
sein Netz nach oben, d.h. in Richtung der Elemente, der Kategorien und
der Zahlen erweitern, oder nach unten, in Richtung der Eigennamen
verengen«.'

11 Cl. Lévi-Strauss, La politique étrangere d’une société primitive, in: Politique
étrangere 2 (1949), 139-152.

12 Lévi-Strauss, La politique étrangere, 149f.

13 Bergson, Die beiden Quellen, 142.

14 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 173f.

367

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

»[I]soliert betrachtet ist die Art eine Sammlung von Individuen; aber in
Bezug auf eine andere Art ist sie ein System von Definitionen. Weiterhin
ist jedes dieser Individuen, deren theoretisch unbegrenzte Sammlung die
Art bildet, undefinierbar in der Ausdehnung, da es einen Organismus
bildet, der ein System von Funktionen ist. Der Begriff der Art hat also
eine innere Dynamik: als Sammlung, die zwischen zwei Systemen steht,
ist die Art der [totemistische] Operator, der es erlaubt ..., von der Einheit
einer Mannigfaltigkeit zur Vielfalt einer Einheit tiberzugehen. «'$

Den Fund des >totemistischen Operators< hat Lévi-Strauss ausdrucklich
Bergson zugesprochen. »Wie wir an anderer Stelle gezeigt haben, hat
Bergson geahnt, welch wichtige Rolle der Begriff der Art aufgrund sei-
ner logischen Struktur in der Kritik des Totemismus spielen konnte. «'®

Totemistische Institutionen beruhen weiter auf der Annahme einer
Homologie zwischen zwei Systemen von Differenzen, von denen eines
in der Natur, das andere in der Kultur (im Sozialen) liegt. Der Totemis-
mus »schafft eine logische Aquivalenz« zwischen der »Gesellschaft na-
tirlicher Arten« und der » Welt sozialer Gruppen«, da fur ihn die natiir-
liche mit der sozialen Gliederung tibereinkommt.!” Hier nun sei Bergsons
Denken »seltsam« analog dem totemistischen, es sei gleichsam ein Tote-
mismus von innen,'® da auch Bergson von der Wahrnehmung oder dem
Kontinuierlichen ausgehe, um es zum Ausgangspunkt der Ordnung zu
machen. Lévi-Strauss erinnert Bergsons Denken ganz konkret an die Si-
oux, und Bergson selbst hitte dies bemerken »konnen, da er die Formes
elementaires de la vie religieuse gelesen und bedacht hatte«.!” Durkheim
hingegen gehe umgekehrt vom Diskontinuierlichen der Begriffe aus. Der
Gegensatz von Kontinuitat-Diskontinuitat spielte namentlich in Schop-
ferische Evolution eine wichtige Rolle, in der Frage, inwiefern die Evo-
lution des Lebens dem Denken zuganglich sei. Das begriffliche Denken
konzipiere, so Bergson, alles in Form der Diskontinuitat; es teilt die —
sich standig verandernden — Lebensformen in Gattungen, Arten, Indivi-
duen, Lebensalter ein.?° Die bergsonsche Methode soll — wie wir gesehen
haben — demgegentiber ein Denken ermoglichen, das sich der kontinu-
ierlichen Veranderung anschmiegt. Lévi-Strauss zufolge verfiahrt nun die
totemistische >Wissenschaft« exakt auf dieselbe Weise. Aus dem Konti-
nuierlichen der Wahrnehmung macht das totemistische System das Dis-
kontinuierliche, wobei es eher durch Bilder als Begriffe operiere. Kurz,
es handelt sich um kein primitives Denken, es mangelt ihm nicht an Lo-

15 Lévi-Strauss, Das Wilde Denken, 160f.

16 Lévi-Strauss, Das Wilde Denken, 160f.

17 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 136, 124.
18 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 126
19 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 12.6.
20 Bergson, Schopferische Evolution, 185.

368

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

gik und Unterscheidungen. Die totemistischen Klassifikationskiinste ma-
chen vielmehr deutlich, dass es zwei Arten wissenschaftlichen Denkens
gibt, differente strategische Ebenen benutzend, auf denen die Natur dem
Wissen zuginglich ist. Die eine passt sich der Wahrnehmung und Ein-
bildungskraft an, wahrend sich die andere von beiden 16st; die eine Be-
ziehung von Ideen auf Dinge kommt der »sinnlichen Intuition« nahe,
die andere nicht.?!

Kurz: Bergson, der Philosoph der Intuition, der »Studierstubenphilo-
soph«,?? findet die Losung des totemistischen Problems ausgerechnet auf
dem Gebiet der begrifflichen Opposition, wahrend der Studierstuben-
soziologe Durkheim dem Totemismus eine affektive Identifikation
unterstellt!? Durkheim hatte sich die Entstehung der Religion im tote-
mistischen Kult ja so erklart: Die kollektive Erregung (zu der der >Primi-
tive« leichter komme als wir, weil seine Leidenschaften »nur unzulang-
lich seiner Vernunft und seinem Willen unterworfen sind«?*) lisst eine
Kraft fithlen, zu der man allein nicht fihig ware und die daher auf ein
heiliges Wesen exteriorisiert wird. Nun sei es bei den >Primitiven< nur
natiirlich, dass die kollektive Kraft auf ein Totem-Tier (oder eine Pflan-
ze) Uibertragen werde, weil es leichter vorzustellen sei als der Klan und
sich das kollektive Gefithl umso eher uibertrage, je einfacher die Symbo-
le sind. Der Klan sei eine »viel zu komplexe Wirklichkeit, als dafs sich
ihn so einfache Leute in seiner konkreten Einheit vorstellen konnten «.?*
Bergson und Lévi-Strauss sehen dies anders, und vor allem Lévi-Strauss
stemmt sich immer erneut gegen jeden Eurozentrismus in der Anthropo-
logie respektive Ethnologie.

21 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 27.

22 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 12.8.

23 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 123. Die Zentralitit des Affektiven
bei Durkheim betont auch R. Miinch (»affektuell fundierte« Gesellschafts-
theorie), im Gegensatz zu Weber, in einem Theorienvergleich, den wir uns hier
in Konzentration auf die frankophone Welt versagt haben. Miinch findet im
Ubergang von den Regeln zu den Elementaren Formen, v.a. aber in >Der Dua-
lismus der menschlichen Natur« eine parsonsche >voluntaristische Handlungs-
theorie« (der Internalisierung/Sozialisierung anstelle von Zwang). Theorie des
Handelns. Zur Rekonstruktion der Beitrige von Talcott Parsons, Emile Dur-
kheim und Max Weber (1982), Frankfurt/M. 1988, 588. Zur »affektuellenc
Grundlegung bei Durkheim, der Divergenz und Konvergenz zu Weber ebd.,
549-603.

24 Durkheim, Die elementaren Formen, 296f.

25 Durkheim, Die elementaren Formen, 299f. und 302f.

369

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Die Seinsweise der Struktur:
differenzierende Aktualisierung des Virtuellen

»Von der Struktur wird man sagen: real ohne aktuell
zu sein, ideal ohne abstrakt zu sein«.2¢

Kommen wir zu der Frage der Existenzweise der Struktur zurick: Was
ist der konzeptionelle Kern des >Strukturalismus<? Die Frage muss stets
erneut gestellt werden, und Lévi-Strauss selbst hat dazu oft Stellung ge-
nommen, um zu erkliren, was er mit Struktur meint, und vor allem, was
nicht. Im Gegensatz zu Radcliffe-Brown gehe es ihm nicht um die Struk-
tur als Teil der empirischen Realitit.

»Das Grundprinzip ist, daf§ der Begriff der sozialen Struktur sich nicht
auf die empirische Wirklichkeit, sondern auf die nach jener Wirklichkeit
konstruierten Modelle bezieht. Damit wird der Unterschied zwischen
zwei Begriffen, die einander so nahe sind, daff man sie oft verwechselt
hat, sichtbar, ich meine zwischen der sozialen Struktur und den sozialen
Beziehungen. Die sozialen Beziehungen sind das Rohmaterial, das
zum Bau der Modelle verwendet wird, die dann die soziale Struktur
erkennen lassen. Auf keinen Fall darf diese auf die Gesamtheit der in
einer gegebenen Gesellschaft beobachtbaren Beziehungen zurtickgefuhrt
werden. « %’

Lévi-Strauss’ positive Antworten optieren stets fur den Modell- statt
Substanzcharakter sowie fiir den topologischen oder relationalen Cha-
rakter der Struktur. Entscheidend ist hier natiirlich der Begriff des flot-
tierenden Signifikanten, der seine Bedeutung allein aus seiner relatio-
nalen Position bezieht. Die >Einleitung« in das Werk von Marcel Mauss
von 1950, in der dieser Begriff auftaucht, gilt den einen als Manifest des
Strukturalismus; anderen als Beginn der Verzerrung von Mauss. Es gehe
Mauss, so erkliart Lévi-Strauss, bei der Einfithrung des >Symbolischen«
nicht darum, dass sich etwas in Symbole iibersetze. Es handele sich fiir
Mauss beim Symbolischen nicht um eine Beziehung der Reprasentation
einer Realitit, beide seien vielmehr dieselbe »autonome Realitit«, wo-
bei die Symbole sogar »realer« seien »als das, was sie symbolisieren«.?

26 G. Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus? (1973), in: F. Chate-
let (Hg.), Geschichte der Philosophie. VIII: XX. Jahrbundert, Frankfurt u.a.
1975, 269-302, 2.81.

27 C. Lévi-Strauss, Sinn und Gebrauch des Modellbegriffs (1960), in: Ders.,
Strukturale Anthropologie 2, Frankfurt/M. 1975, 87—98, 96. Vgl. ders., Der
Strukturbegriff in der Ethnologie, 299f.

28 Cl. Lévi-Strauss, Einleitung in das Werk von Marcel Mauss (1950), in: M.
Mauss, Soziologie und Anthropologie 1, Miinchen 1978, 7—41, 26f., 39.

370

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

Wias ist also die Existenzweise der Struktur? Deleuze hat diesem Prob-
lem einen programmatischen Text gewidmet, die strukturalistische Ope-
ration an sieben Kriterien erkennend, von denen gerade das Kriterium,
das sich zentral auf die Seinsweise der Struktur bezieht, jenen angespro-
chenen bergsonschen Ton hat. Fur die Struktur gilt demnach das, was
auch fir den élan vital gilt: Sie ist nirgendwo positiv gegeben, gleich-
wobl aber real. Es handelt sich bei der Struktur um ein Virtuelles, das
sich aktualisiert, indem es sich differenziert. So gesehen, scheint der so-
ziologische Strukturalismus nicht allein im Verweis auf die strukturale
Linguistik (Ferdinand de Saussures und Antoine Meillets) und nicht nur
im Verweis auf jenen a-subjektivistischen Satz aus den Mythologica er-
klart werden zu konnen, dass sich die Mythen >selber denken<.?” Dann ist
man oft zu schnell bei jenem formalistischen, mentalistischen oder idea-
listischen Konzept,*® das vom >Poststrukturalismus«< entscheidend tiber-
holt worden sei.*

Deleuze, dem der Begriff Poststrukturalismus fremd ist, nennt fol-
gende Kriterien: (1.) Das Symbolische ist ein Drittes neben dem Ima-

29 »Wir behaupten ... nicht, zeigen zu konnen, wie die Menschen in Mythen den-
ken, sondern wie sich die Mythen in den Menschen ohne deren Wissen den-
ken. Und vielleicht miifSte man ... noch weiter gehen, und von jedem Subjekt
abstrahieren, um zu erkennen, daf§ sich die Mythen auf gewisse Weise unter-
einander denken.« Cl. Lévi-Strauss, Mythologica 1. Das Robe und das Ge-
kochte (1964), Frankfurt/M. 1971, 26.

30 Wihrend Lévi-Strauss doch zuerst raumliche Anordnungen (Contribution
a Pétude de ’organisation sociale des Indiens Bororo, in: Journal de la so-
ciété des américanistes 28 (1936), 269—304) sowie Verwandtschaftssysteme
(Die elementaren Strukturen) behandelt; wihrend er sich fiir die konkrete
Wahrnehmung im Wilden Denken interessiert; wihrend er in den Mytholo-
gica das Verhiltnis von Tod und Leben erspiirt; wiahrend er auf die Korrek-
tur von Durkheim durch Mauss hinweist: die Einfiihrung des Korpers, der
Nicht-Cartesianismus. Gehlen hat ihn so gelesen: Die Sozialstrukturen pri-
mitiver Gesellschaften, in: Ders./H. Schelsky (Hg.), Soziologie. Ein Lebr- und
Handbuch zur modernen Gesellschaftskunde, Diisseldorf 1955, 13—45; ders.,
Urmensch und Spdtkultur. Philosophische Ergebnisse und Aussagen (1956),
Frankfurt/M. 2004; vgl. J. Fischer, Lévi-Strauss und die deutsche Soziologie:
Strukturalismus, Philosophische Anthropologie und Poststrukturalismus, in:
M. Kauppert/D. Funcke (Hg.), Wirkungen des wilden Denkens. Zur struktu-
ralen Anthropologie von Claude Lévi-Strauss, Frankfurt/M. 2008, 175-191;
Delitz, Arnold Gehlen, Kap. V.

31 Die Differenz Strukturalismus/Poststrukturalismus ist bekanntlich nicht-fran-
zosischen Ursprungs. Sicher gibt es eine Diskontinuitit — F. Worms spricht von
der Erfindung eines neuen >Problems< im Poststrukturalismus (die zu neuen
Lektiiren fiihrt): E Worms, Moments, v.a. 48 5—552. Ebenso formuliert es Fou-
cault selbst: Sicher stand »hinter dem, was man Strukturalismus nannte, wohl
ein gewisses Problem ..., namlich das des Subjekts und der Neuformierung

371

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

gindren und dem Realen. Gedacht wird die Struktur als symbolische
Ordnung, die weder mit dem Realen identisch ist (sie ist/hat keine sinn-
liche Form) noch es einfach kopiert. Sie ist auch nicht nur imaginir,
sondern liegt beidem zugrunde. Das Symbolische bestimmt sich weder
durch eine pri-existente Realitit, die es bezeichnet, noch durch imagi-
nédre oder begriffliche Inhalte. (2.) Die Bedeutung ist topologisch. Der
Sinn der Zeichen ergibt sich allein aus der Position. Im Strukturalismus
sind die Orte wichtiger »als das, was sie ausfullt«.3? (3.) Die Struktur
ordnet Differentielles und Besonderes. Sie verbindet zwei Aspekte, zum
einen ein »System differentieller Verhiltnisse, nach denen sich die sym-
bolischen Elemente gegenseitig bestimmen«, zum anderen ein »System
von [z.B. natiirlichen, tierischen] Besonderheiten, welche diesen Verhilt-
nissen entsprechen«. Die Frage, ob etwas strukturiert ist, eine Struktur
hat, ist so zu stellen: Kann man jeweils »symbolische Elemente, diffe-
rentielle Verhaltnisse und besondere Punkte«, die einem Bereich eigen
sind, »freilegen?«33 (4.) Die Struktur ergibt sich aus der Doppelbewe-
gung des Differenzierenden und der Differenzierung. Die Struktur ist nie

des Subjekts«, wihrend er sich weigert, »das gemeinsame Problem« der Post-
strukturalisten zu sehen (Strukturalismus und Poststrukturalismus, Gesprich
mit Gérard Raulet (1983), in: Ders., Schriften IV: 1980-1988, Frankfurt/M.
2005, 521-555, 542). Vgl. zur Frage, woran man den Poststrukturalismus
erkennt, aus franzosischer Sicht (fiir die Literaturwissenschaft): F. Wagner,
Du structuralisme au post-structuralisme, in: Etudes littéraires 36 (2004),
105-126; aus deutscher: J. Angermiiller, Qu<est-ce que le poststructuralisme
frangais? A propos de la notion de discours dwn pays a l'autre, in: Langage
et société 120, 2/2007, 17-3 4, ders., Nach dem Strukturalismus Theoriedis-
kurs und intellektuelles Feld in Frankreich, Bielefeld 2007, 9-22; oder auch
S. Moebius/A. Reckwitz: Einleitung: Poststrukturalismus und Sozialwissen-
schaften: Eine Standortbestimmung, in: Dies. (Hg.), Poststrukturalistische So-
zialwissenschaften, Frankfurt/M. 2008, 7-25. Betont wird die Verschiebung
und Radikalisierung des strukturalistischen Projekts, wobei man erneut nicht
umhin kommt, Lévi-Strauss als >rationalistischs, textlastig, gar als Vertreter ei-
nes >linearen Entwicklungsmodells< vorzustellen. Eine andere Antwort auf die-
se Frage hat E. Balibar (Le structuralisme, une destitution du sujet? in: Revue
de métaphysique et de morale 2005/1, 5—22): Er erkennt in beiden >-ismenc«
ein neues Denken des Subjekts: die Ersetzung des konstituierenden durch das
konstituierte Subjekt, eine De- und Rekonstruktion des Subjekts, wobei alle
»grofSenc strukturalistischen Texte beide Bewegungen enthielten — auch die
von Lévi-Strauss. Und die >Struktur< Sie ist das Dispositiv dieser De- und
Rekonstruktion des Subjekts. Der >Poststrukturalismus< wire somit ein sich
selbst reflektierender Strukturalismus (1 5ff.). Sicher muss man dem die ande-
re Stellung hinzufiigen, die im >Poststrukturalismus« die diachrone Achse hat
—auch wenn sie, wie wir zeigen wollen, dem Strukturalismus nicht fremd ist.
32 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 27 4f.
33 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 279.

372

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

ganz real. Real oder gegenwartig ist sie nur in dem, in dem sie sich ver-
korpert oder aktualisiert. In sich selbst ist sie indes »weder gegenwirtig
noch fiktiv, weder real noch moglich«.

Und hier setzt nun das erwahnte bergsonsche Argument ein: »Viel-
leicht bezeichnet das Wort Virtualitit genau den Modus der Struktur«,
denn das Virtuelle hat einen eigenen Modus von Realitit, welche »mit
keiner gegenwirtigen oder vergangenen Aktualitit in eins geht«. Von
der Struktur wird man also das sagen miissen, was auch fir den élan vi-
tal gilt: »real obne aktuell zu sein, ideal ohne abstrakt zu sein«. Insofern
stelle uns Lévi-Strauss die Struktur als Art ideales Reservoir vor, in dem
»alles virtuell nebeneinander existiert, aber worin die Aktualisierung
sich notwendig nach ausschlieSenden Richtungen vollzieht«. Differen-
zierende Aktualisierung des virtuellen: das ist die Seinsweise der Struktur,
also eine spezifische genetische, unvorhersehbare, retrospektiv betrachtet
Spaltungen vollziehende Evolution. Die >Struktur< eines ontologischen
Bereiches ist eine » Virtualitidt der Koexistenz«, welche »vor den Wesen,
den Gegenstianden und den Werken dieses Gebietes existiert«, wobei sich
das Ganze, die Struktur, nie insgesamt aktualisiert. »Es gibt keine totale
Gesellschaft, sondern jede Gesellschaftsform verkorpert gewisse Elemen-
te«, wihrend andere Gesellschaften gerade die entgegengesetzten aktu-
alisieren. Und hier bringt nun Deleuze die vollstindige Formel der Ak-
tualisierung des Virtuellen ein: das Virtuelle ist in sich differentiiert, und
es differenziert sich in seiner Aktualisierung. Die Verwandtschaftsstruk-
turen, die Sprachstrukturen, die Strukturen der Mythen gleichen in ih-
rem dynamischen oder genetischen Aspekt, in ihrem Werden denen des
Lebens bei Bergson.

»Von der Struktur als Virtualitdt miissen wir sagen, daf$ sie noch
undifferenziert ist, obwohl sie ganz und gar differentsiert ist. Von
den Strukturen, die sich in dieser oder jener (gegenwairtigen oder
vergangenen) aktuellen Form verkorpern, mussen wir sagen, daf$ sie
sich differenzieren und daf§ Aktualisierung fiir sie genau Differenzierung
ist.«¥

Der Strukturalismus ist (teilt man diese Interpretation von Lévi-Strauss)
kein Ahistorismus. Er impliziert einen Aktualisierungsprozess. Das Ge-
netische ist dem Strukturellen ebenso wenig entgegengesetzt, wie die
Zeit der Struktur. Die Haltung des Strukturalismus zum Werden, zur Ge-
schichte und zu den Ereignissen ist fiir Deleuze in der Tat »sehr klar: die
Zeit ist fur ihn immer eine Aktualisierungszeit, nach der sich in verschie-
denen Rhythmen die Elemente virtueller Koexistenz verwirklichen«. Die
Wirklichkeit der Struktur wire also jene Differenzierung von Arten und
Teilen, die die Struktur verwirklichen, wobei umgekebrt die Struktur

34 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 282f.

373

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

die Arten und Teile »selbst produziert«.> Wie ist das zu verstehen? Die
Struktur ist vor ihrer Aktualisierung bereits ein »System differentsieller
Elemente und Verhiltnisse«, und indem sie sich verwirklicht, differen-
ziert sie die Arten und Teile, Wesen und Funktionen.?®

In dieser bergsonschen Prozessontologie geht der Strukturalismus na-
turlich nicht auf. Deleuze nennt als (5.) Kernaussage das Serielle. Lé-
vi-Strauss’ Kritik der Totemismustheorien hatte sich gegen die These
gewandt, nach der sich ein Individuum oder eine Gruppe mit einem To-
temtier identifiziert. Es handele sich vielmehr um eine » Homologie« zwi-
schen einer Serie von Tierarten (Elemente differentieller Verhiltnisse)
und einer Serie gesellschaftlicher Positionen.?” 6.) Levi-Strauss spricht
hinsichtlich des mana vom flottierenden Signifikant als »symbolischem
Nullwert«, der einen Uberschuss an Sinn aufweise,*® weshalb es ver-
fehlt wire, nach einer >letzten<, determinierenden Realitdt zu fragen.”
Und schlieSlich das (7.) Kriterium: Vom Subjekt zur Praxis. Der Struk-
turalismus beseitige keineswegs das Subjekt, eher handele es sich um ein
»Denken, welches es zerbrockelt und es systematisch verteilt, welches die
Identitat des Subjekts bestreitet, es auflost und von Platz zu Platz gehen
lafSt«, so dass es aus »unpersonlichen« Individuationen besteht.** Darii-
ber hinaus gibt es >Unfille« der Struktur, Ereignisse. Diese bilden die »im-
manente >Tendenz« der Struktur«. Insofern interessieren sich Struktura-
listen sehr wohl fiir Veranderungen< von Strukturen (Foucault) oder fiir
»Ubergangsformen« zwischen Strukturen (Althusser) — als Wandlungen,
in denen die Struktur (nicht nur ihre Elemente) anders wird *!

Die strukturale Analyse: Gesellschaftsvergleich ohne
Evolutionismus und Ahistorismus

Folgt man Deleuze, dann beruht auch das franzosische strukturalistische
Denken auf einem unbemerkten Bergsonismus. Dann erklaren sich die
Begriffe der strukturalen Analyse (bindre Opposition, differentielle Ope-
ratoren, duale Organisationen), das Interesse fiir sumgekehrt symmetri-
sche« Phanomene, der allgemeine Zug dieses gesellschaftstypisierenden
Denkens noch einmal neu. Es klirt sich auch noch einmal neu, war-
um der Strukturalismus stets divergente Gesellschaften oder Phinome-
ne analysiert. Ein Ausgangspunkt und Spezifikum dieser vergleichenden

35 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 283.
36 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 284.
37 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 287f.
38 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 294.
39 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 297.
40 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 299.
41 Deleuze, Woran erkennt man den Strukturalismus, 301f.

374

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

Soziologie ist in der Tat die Kritik am Evolutionismus oder am Eurozen-
trismus. Diese Kritik folgt implizit Bergsons Argument, dass ein Evoluti-
onismus Wesensdifferenzen tibersieht, dass er graduelle Differenzen auf
einer einzigen aufsteigenden Linie annimmt, worauf hin er anderen Kul-
turen stets einen inferioren, >noch nicht entwickelten« Status zuweisen
muss. Zugleich kann er das Neue nicht denken, die Unvorhersehbarkeit
im Bereich des Sozialen. Bei Pierre Clastres wird die von Bergson ererbte
Evolutionismus-Kritik noch deutlicher werden, gleichwohl sind alle Ar-
gumente bereits bei Lévi-Strauss enthalten. Aus der Perspektive einer dif-
ferenzierenden Aktualisierung, einer gesellschaftlichen Tendenz, die sich
in divergente Losungen spaltet, muss die Kritik also all jenen Positionen
gelten, die in den >primitiven< Gesellschaften kindliche Vorlaufer von
suns< sehen. Durkheims Unterscheidung einer >segmentiren< und >funk-
tional differenzierten Gesellschaft< etwa ist — ebenso wie die Rede vom
Totemismus als >einfachster< Form des religiosen und sozialen Lebens —
ganz offen evolutionar konzipiert. Auch Marcel Mauss partizipiert noch
an diesem Evolutionismus. Fiir eine strukturale Anthropologie hingegen
erweisen sich die verschiedenen Gesellschaften (ob an verschiedenen Or-
ten oder zu verschiedenen Zeiten) als differente Aktualisierungen einer
Tendenz, d.h., sie sind gleichermafSen >jung« oder >alt¢, und sie sind glei-
chermafen giiltige, nur >-umgekehrt symmetrische< Antworten auf dassel-
be Problem. Das Projekt der strukturalen Anthropologie ist letztlich, die
nicht-westlichen Gesellschaften als gleichwertige, andere Losungen des
Gesellschaftsproblems ernst zu nehmen. Eine strukturale Anthropologie
stellt sich also gegen jede (evolutionistische, mechanistische) Geschichts-
philosophie des Sozialen, wie sich Bergson gegen jede (evolutionistische,
mechanistische) Geschichtsphilosophie des Lebens stellt.

In dieser Hinsicht, als Nicht-Eurozentrismus, als Nicht-Evolutionis-
mus respektive als >richtiger Evolutionismus«< (Bergson) ist die Unter-
scheidung »kalter« und »heifler« Gesellschaften zu verstehen.* Das
Problem, auf das beide antworten — auf umgekehrte Weise — ist die Erfor-
dernis, mit dem eigenen Anders-Werden umzugehen. Lévi-Strauss selbst
formuliert dabei mit Rousseau, worum es ihm geht: Es handele sich bei
der Rede von kalten und heifSen Gesellschaften nicht um >reale Kategori-
en¢; das Ziel sei vielmehr heuristisch. Konstruiert werden zwei Zustinde,
die »nicht existieren, nicht existiert haben, nicht existieren werden, von
denen richtige Vorstellungen zu haben jedoch notig ist<« —und zwar, um

42 Diese Unterscheidung wird 1961 eingefiihrt (Lévi-Strauss, Entretiens avec
Georges Charbonnier, Paris 1961, 33-61), bevor sie in Das wilde Denken
auftaucht (270ff.). Seither hat Lévi-Strauss aber auch »hundert Mal gesagt,
geschrieben und wiederholt, daf$ keine Gesellschaft absolut >heif$< oder >kalt«
ist«. Lévi-Strauss, in: Ders./Eribon, Das Nahe und das Ferne, 181. Vgl. auch:
Entretien avec Claude Lévi-Strauss, in: Le Nouvel Observateur 11, 5.7.1980,

15ff.

375

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

zu »verstehen, dass Gesellschaften, die irreduziblen Typen an zugehoren
scheinen, sich weniger durch objektive Merkmale voneinander unter-
scheiden als durch das subjektive Bild, das sie sich von sich selbst ma-
chen. Alle Gesellschaften sind historisch, doch die einen »geben es offen
zu, wihrend andere sich dagegen strauben und es lieber ignorieren«.*
Sicher, das gelingt stets nur unvollkommen; aber sie setzen sich diese
Norm. Es geht um >subjektive« kollektiven Haltungen, denn das Bild, das
Gesellschaften sich von sich selbst geben, ist »ein wesentlicher Teil ihrer
Wirklichkeit«.* Kalt und heif$ nennt Lévi-Strauss nun also das Verhilt-
nis, dass die Gesellschaften zu ihrer Geschichte einnehmen (und nicht
ihre tatsdchliche Veranderung). Denn auch jene » Gesellschaften, die wir
,primitiv< nennen, sind es in gar keiner Weise, mochten es jedoch sein;
sie traumen davon, primitiv zu sein, denn ihr Ideal ware es, in dem Zu-
stand zu verharren, in dem die Gotter oder die Ahnen sie zu Anbeginn
der Zeiten geschaffen haben.« Auch sie stehen in der Geschichte, ver-
andern sich, aber sie »betriigen sich selbst« dariiber. Sie lassen die Ge-
schichte eher tiber sich ergehen, wihrend >wir< ihr einen »Kult« widmen,
da die Kenntnis, die wir von unserer Vergangenheit zu haben meinen,
»uns dazu dient, die Entwicklung der Gesellschaft, in der wir leben, zu le-
gitimieren oder zu kritisieren«. »Wir< »verinnerlichen unsere Geschichte,
wir machen sie zu einem Element unseres moralischen BewufStseins«.*

Einmal mehr kommt der Totemismus in den Blick, nun als Protoptyp
kalter Gesellschaften. Wie gelingt es diesem klassifikatorischen System,
die eigene Veranderung »zu eliminieren oder, wenn das unmoglich ist,
zu integrieren?« Mit Hilfe einer mythisch gedeuteten Geschichte. Zent-
ral sind die Wesen der Traumzeit, die mit spezifischen Orten verbunden
sind. »Die Berge, Biache, Quellen und Seen« sind fiir das Mitglied einer
totemistischen Gruppe »nicht nur schone und bemerkenswerte Aspek-
te der Landschaft«, sondern das Werk eines Vorfahren, von dem er ab-
stammt. »In der ihn umgebenden Landschaft liest er die Geschichte des
Tuns und Treibens der unsterblichen Wesen ab... Das ganze Land ist fiir
ihn wie ein alter und immer lebendiger Stammbaum«. Und angesichts
dessen, dass die Ereignisse und Orte dieselben sind, »die auch den Stoff
fur die symbolischen Systeme liefern«, so erkennt man, dass die »soge-
nannten primitiven Volker es verstanden haben, verniinftige Methoden
zu erarbeiten, um die Irrationalitit, in ihrem doppelten Aspekt der lo-

43 C. Lévi-Strauss, Stillstand und Geschichte. Plidoyer fiir eine Ethnologie der
Turbulenzen, in: U. Raulff (Hg.), Vom Umschreiben der Geschichte. Neue hi-
storische Perspektiven, Berlin 1986, 68—87 (frz. als »Histoire et Ethnologiec
1983).

44 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 270.

45 Eribon, Das Nahe und das Ferne, 181f.

376

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

gischen Kontingenz und der affektiven Turbulenz, in die Rationalitit
einzufiigen«.*

Mit den Uberlegungen zur Differenz heifler/kalter Gesellschaften ist
der Strukturalismus weit entfernt, die Geschichte im Sinne stindigen, un-
vorhersehbaren Anderswerdens zu ignorieren. Und wenn es ausgerech-
net Marxisten sind, die ihm einen Mangel an >Geschichte« vorhalten, so
lautet die Antwort:

»Ihr seid es, die sie ignorieren oder ihr gar den Riicken kehren, weil ihr
ja an die Stelle der wirklichen und konkreten Geschichte die grofien
Entwicklungsgesetze treten lafSt, die nur in eurem Denken existieren.
Meine Achtung vor der Geschichte und die Neigung, die ich fiir sie
empfinde, stammen aus der von ihr vermittelten Erfahrung, daf§ keine
Konstruktion des Geistes die Unvorhersehbarkeit dessen, wie sich die
Dinge wirklich abgespielt haben, zu ersetzen vermag. Das Ereignis
in seiner Kontingenz erscheint mir als irreduzible Gegebenheit. Die
strukturale Analyse mufS, wenn Sie mir den Ausdruck erlauben, damit
... oumzugehen« lernen«.*

»Was mich betrifft, so interessiert mich nichts mehr als die Geschichte«,
so erkldrte Lévi-Strauss sogar einmal,* und an anderer Stelle wird erneut
deutlich, gegen welchen Evolutionismus er sich auflehnt: Namlich gegen
die AnmafSung »gewisser Geschichtsphilosophen, die die fluktuierende,
ungreifbare, unvorhersehbare Realitit des historischen Werdens durch
ein System und eine Ideologie ersetzen«.* Klingt es nicht erneut wie
Bergson, wenn Lévi-Strauss erklirt, Ereignisse seien »unvorhersehbar,
solange sie nicht eingetreten sind «, wihrend man retrospektiv sehr wohl
versuchen konne, sie zu erkldaren?*® Und auch dessen Analyse handelte
von entgegengesetzten Idealtypen (offene, geschlossene Gesellschaft; sta-
tische, dynamische Religion), denn Gesellschaftsformen verstiinde man
am besten, »wenn man sie sogleich einander gegentiberstellte«, da so
das Denken nicht zum Evolutionismus verleitet wiirde. Zwischenfor-
men hingegen erwecken den Eindruck, »man sei auf dem Wege allmih-
licher Vervollkommnung von einem Ende zum andern gelangt«.’! Bereits
Bergson hatte mit seiner differenzierenden Methode eine Kritik des so-
ziologischen Evolutionismus (von Durkheim und Lévy-Bruhl) verbun-
den, eine Kritik, die letztlich erneut in der Problematisierung negativer

46 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 2.8f.

47 Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne, 82.

48 Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne, 174.

49 Lévi-Strauss, Von der Irrationalitdt der Geschichte. Ein Gesprach mit Jean-
Marie Benoist (1979), in: Ders., Mythos und Bedeutung. Fiinf Radiovortri-
ge. Gespriche mit Claude Levi-Strauss, Frankfurt/M. 1980, 236-251, 240.

50 Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne, 182.

51 Bergson, Die beiden Quellen, 146.

377

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

Begriffe wurzelt, sofern diese gesellschaftsanalytisch verwendet werden
(so, wenn Durkheim die totemistischen Gesellschaften als >noch-nicht-
komplex< beschreibt). Alles im Sozialen ist positiv, so erklidrt Bergson
demgegeniiber. Es gibt weder eine Unordnung, noch gibt es einen un-
entwickelten Zustand. Ebenso liegt fur Lévi-Strauss auf der Hand, dass
es keine Gesellschaft ohne Geschichte gibt, weshalb man diesen negati-
ven Begriff durch zwei gleichermaflen positive ersetzen muss (kalt/heifs).
Dasselbe gilt fir alle anderen von der Ethnologie verwendeten Bezeich-
nungen: Weder gibt es Gesellschaften ohne Schrift, noch solche ohne
Markt oder ohne Staat. Vielmehr gibt es solche, die sich der Schrift (des
Marktes, des Staates) bedienen, und solche, die es im Gegenteil absicht-
lich nicht tun. Wir kommen im Werk von Pierre Clastres auf diese nicht-
evolutionistische, nicht-eurozentrische, nicht-ethnozentrische Methodo-
logie der Gesellschaftsanalyse zurtick.

Diachronie und Synchronie: Das Werden und die Struktur

Wie kommt also das Werden in die Struktur, in welchem Verhaltnis steht
die Struktur zu ihrer Geschichte, wie wird Strukturierung gedacht? Die
Strukturen der Verwandtschaft oder der Klassifikation sind keine selbst-
laufenden Systeme; nichts geschieht hier automatisch, garantiert von ei-
ner transzendentalen Ausstattung. Der Strukturalismus ist kein Trans-
zendentalismus, die Struktur kein irgendwie vorhandenes >Geriist«. Sie
wird stets nur gegen Widerstinde aufrechterhalten; standig aktualisiert
sie sich nur, indem sie Konflikte, Des-Aquilibrien, Krisen meistert. Lé-
vi-Strauss’ Strukturalismus kennt sehr wohl das Ereignis, unvorherseh-
bares Anders-Werden. Es handelt sich dabei um das fir Gesellschaften
zentrale Problem, um die Herausforderung, gegentiber dem eigenen Wer-
den ein stabiles Verhiltnis zu finden. Insofern ist auch fir Lévi-Strauss
der >Normalzustand« der Gesellschaft die Krise (wie Canguilhem sagte).

So wird etwa in Das wilde Denken beschrieben, wie sich die totemis-
tische Klassifikation nur gegen die historischen Prozesse, namentlich die
demographischen Ereignisse erhilt. Die synchronischen Strukturen der
totemistischen Systeme sind »gegeniiber den Wirkungen der Diachronie
aufSerordentlich anfillig«.’? Totemistische Klassifikationssysteme sind
namlich auf soziale Gruppen und naturliche Entitdten bezogen, die sich
beide permanent dndern. Diese Systeme sind gleichermafSen »historisch
und strukturell, bindr und ternir; symmetrisch und asymmetrisch; sta-
bil und wacklig«.’® Die demographische Entwicklung kann die Struk-
tur »sprengen«, wobei die Tendenz, die »strukturale Orientierung« be-

52 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 83.
53 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 87.

378

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

stehen bleibt, so dass sie, »wenn sie diesem Ansturm widersteht«, in der
Lage ist, das »System zu wiederholen«.’* Noch einen Punkt gibt es, an
dem das Werden in die Struktur eingreift: Im Unterschied zu Klassifika-
tionssystemen, die »vornehmlich konzipiert sind (wie die Mythen) oder
vollzogen (wie die Riten), ist der Totemismus ... gelebt, d.h. er haftet
an konkreten Gruppen oder konkreten Individuen«, da er ein erbliches
Klassifikationssystem ist.

»Nunmehr begreift man, dafs zwischen dem strukturalen Charakter der
Klassifizierung und dem statistischen Charakter ihres demographischen
Tragers ein stindiger Konflikt besteht. Wie ein von einem Fluf§
fortgeschwemmter Palast neigt die Klassifizierung zum Einsturz,
und unter der Wirkung der Stromungen ..., der Hindernisse und der
Engpisse ordnen sich ihre Teile anders, als der Architekt es gewollt
hatte. Im Totemismus siegt ... die Funktion unvermeidlich tber die
Struktur; das Problem ..., ist das der Beziehung zwischen Struktur und
Ereignis. Und die grofle Lektion des Totemismus besteht darin, dafs
die Form der Struktur zuweilen weiterleben kann, wenn die Struktur
selbst dem Ereignis zum Opfer fallt. Zwischen der Geschichte und den
Klassifikationssystemen gibt es also so etwas wie eine tief eingewurzelte
Antipathie«.’

Der Strukturalismus weif$: Gesellschaften sind Kollektive »lebendiger
Wesen«, und auch wenn etwa die von ihm untersuchten Heiratsregeln
dazu dienen, die soziale Struktur und Geburtsrate konstant zu halten,
so funktionieren sie doch »nie vollkommen«. Schon so alltagliche Tat-
sachen wie Hungersnote, Epidemien und Kriege gefahrden die Struktur,
das Sein einer Gesellschaft, ihre Identitit. Die Geschichte und die demo-
graphische Entwicklung werfen die von den »weisen Minnern gefafSten
Pline« stets iiber den Haufen. In solchen Gesellschaften, die alles auf Sta-
bilitit setzen, sind also »Synchronie und Diachronie in einen stindig er-
neuerten Konflikt verwickelt, bei dem es scheint, als miisse jedesmal die
Diachronie siegreich daraus hervorgehen«. Stets ist die kulturelle Gestalt
unvorhersehbar, bringt die Natur im Menschen ihr Recht zur Geltung.
Die strukturale Analyse muss daher stets mit »willkiirlichen Unterschei-
dungen« rechnen, die »jeder logischen Anordnung trotzen«.*® Demnach

54 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 85.

55 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 268.

56 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 181. Zum Problem des Verhiltnisses von Ge-
schichte und Struktur bei Lévi-Strauss eine andere Deutung bei A. Reckwitz,
Die Transformation der Kulturtheorien, Weilerswist 2000 (2. Aufl. 2006),
225ff., der das Verhiltnis zwischen Struktur und Geschichte als eines zwi-
schen objektiver Struktur und subjektivem Erleben von Ereignissen fasst.
»Transformation« bezeichnet bei Lévi-Strauss im Ubrigen gerade keine tem-
porale Kategorie, sondern eine, die sich zwischen verschiedenen Klassifika-

379

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

dient die Analyse des wilden Denkens zwei Zielen: Zunichst dazu, den
systematischen und spezifischen Charakter dieses Denkens zu erweisen,
als eine Moglichkeit der Klassifikation der Welt und des Sozialen neben
anderen; sodann dazu, die Losung zu untersuchen, die der Totemismus
dem Konflikt von Struktur und Werden gibt.

Natur und Kultur, Vitales und Soziales — die Emergenz
des Sozialen im Vitalen

Den Gegensatz zwischen Natur und Kultur »un-
terschitzen hiefle, sich jedes Verstindnis der
gesellschaftlichen Phinomene versagen; beldfSt man
ihm jedoch seine volle methodologische Tragweite,
dann liuft man Gefahr, das Problem des Ubergangs
zwischen den beiden Ordnungen zu einem unlosbaren
Ritsel zu machen. Wo endet die Natur? Wo beginnt
die Kultur?«7

»Mit Verwandtschaft und Ehe rithrt man an die
Grundlagen des Lebens-in-Gesellschaft: an etwas
wie eine molekulare Ebene, und bekanntlich sind auf
dieser Ebene die Dinge bei den Lebewesen tiberall
gleich.«*

Mit dem Thema Struktur vs. Ereignis ist das Werk von Lévi-Strauss auch
eine »gigantische Variation« tiber den Bezug von Natur und Kultur, Vita-
lem und Sozialem. Es war ein Impetus von Bergsons Gesellschaftstheo-
rie, im sozialen Leben das >Leben« endlich einmal ernst zu nehmen. Ahn-
lich wie bei Bergson (>auf dem Grunde des Vitalen ruht das Soziale<) oder
Canguilhem (>die Normen sind Normen eines Lebewesens«) ist auch der
Strukturalismus nicht derart vom Leben entfernt, wie man zunichst mei-
nen konnte. Er ist durchaus eine Soziologie, die das Leben des Menschen
einrechnet, die weif$, dass der Mensch ein Lebewesen ist — der Struktu-
ralismus von Lévi-Strauss ist eine Lebenssoziologie!

Im Grunde geht es immer um das Verhiltnis von Natur und Kultur,
um das Verhiltnis zwischen dem Sozialem und dem Leben im Menschen.
Die Kultur stehe, so erklart Lévi-Strauss in den Elementaren Strukturen
der Verwandtschaft, »weder einfach neben dem Leben« (man kann in
der Soziologie dieses Phinomen nicht beiseite lassen), noch iiberlagert

tionen oder symbolischen Ordnungen bewegt, wobei Lévi-Strauss >Transfor-
mationsregeln< annimmt.

57 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen, 48.

58 Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne, 189.

380

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

sie es schlicht. Das Soziale tritt zwar »an die Stelle des Lebens«, aber nur,
indem es das Leben »benutzt und verandert«.’ Lévi-Strauss’ Thema ist,
wie sich der Mensch vom Tier unterscheidet, obhne aus dem Bereich des
Lebens herauszutreten. Die Einfithrung einer Regel macht das Vitale zum
Sozialen, aber es bleibt Vitales. Das Inzestverbot, aus dessen Erklarung
sich ja dieses Werk speist, betrifft tatsachlich gerade jenes Phinomen, in
dem die Kultur der dringlichsten vitalen Schicht im Menschen begegnet:
die biologische Reproduktion.

»Uberall dort, wo eine Regel auftaucht, wissen wir mit Bestimmtheit,
dafl wir uns auf der Ebene der Kultur befinden. ... Halten wir fest,
dafS alles, was beim Menschen universal ist, zur Natur gehort und sich
durch Spontaneitit auszeichnet, und das, was einer Norm unterliegt, zur
Kultur gehort und die Eigenschaft des Relativen und des Besonderen
aufweist. ... Das Inzestverbot weist ... unlosbar verbunden beiden
Merkmale auf, die wir als die gegensatzlichen Attribute zweier einander
ausschliefenden Ordnungen erkannt haben: es bildet eine Regel, jedoch
eine Regel, die als einzige unter allen gesellschaftlichen Regeln zugleich
den Charakter der Universalitit besitzt. «%°

Das Inzestverbot ist das Verfahren, »mit dem die Natur sich selbst
uberwindet«.%! Es ist viel weniger Verbot als produktive Einrichtung
oder soziale Erfindung, das macht Lévi-Strauss immer erneut deutlich:
es ist die Basis, auf de sich das Soziale in Gestalt grofserer Gesellschaften,
solidarischer Gruppen erhebt. Um diese Beziehung — das menschliche Le-
ben transformiert sich im Sozialen (Kulturellen), wobei es Leben bleibt —
geht es Lévi-Strauss vielleicht stets, siecht man einmal genauer hin. Seine
>Familiensoziologie« ist ganz offensichtlich eine Soziologie des Lebens,
die Themen der Sexualitit, des Inzestverbots sowie der Verwandtschaft
soziologisch deutend. Hier geht es um das Leben als innere Natur des
Menschen, und um deren soziale oder kulturelle Gestaltung. Wenn er
hingegen nach den Klassifikationen, den Ordnungen der Welt und des
Sozialen fragt, geht es um das Leben als dem Menschen verbundene, du-
Bere Natur. Oder er interessiert sich fiir den Umgang mit der mensch-
lichen Sterblichkeit, dem ein wesentlicher Teil der Mythenanalysen ge-
widmet ist. In diesen Mythen »definiert sich das menschliche Dasein mit
all seinen Eigenschaften, sogar solchen, die — wie die Sterblichkeit — am
unbestreitbarsten natiirlich scheinen konnten«, kulturell.®> Und es geht

59 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen, 46.

60 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen, 52f.

61 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen, 74.

62 Lévi-Strauss, Mythologica 1, 217. In den Mythen vom >kurzen Leben< des
Menschen, in denen es um die menschlichen Moglichkeiten geht, nicht zu
sterben, oder sich am Ende des Lebens zu verjiingen, stehen die >innere< Na-
tur des Menschen, seine Korperlichkeit und ihr Bezug zum Geist in Frage.

381

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

naturlich ebenfalls um den Bezug von Natur (Leben) und Kultur (Sozia-
lem), wenn sich Lévi-Strauss fiir den Gegensatz des Rohen und Gekoch-
ten, von natiirlicher Natur und kultivierter Natur interessiert.®

Womoglich geht es diesen Verhiltnisbestimmungen von Natur und
Kultur stets um eines: um eine Theorie der Emergenz des Sozialen. Geht,
wie Durkheim anzunehmen neigt, die soziale Strukturierung der symbo-
lischen Klassifizierung vorher? Gerade in dieser zentralen Frage hat Lévi-
Strauss Bergson Durkheim vorgezogen, im bereits erwdhnten Schlusska-
pitel von Das Ende des Totemismus. Im Gegensatz zu Durkheim erlaube
eben Bergson, eine neue Kausalitit einzufithren — die »symbolische« oder
smetaphorische« Kausalitat, in der mit, wdhrend und durch die Klassi-
fizierung der Tiere und Pflanzen auch die der menschlichen Individu-
en und Gruppen erfolgt. Weder ist also die Klassifikation der Natur
eine Projektion der sozialen Ordnung, noch kann man umgekehrt sagen,
»daf$ das soziale Leben [und] die Beziehungen zwischen Mensch und Na-
tur eine Projektion ... sind«, die sich im »Geist« vollziehen.®* Indem nun
Henri Bergson rumgekehrt symmetrisch< zu Durkheim denkt, indem er
namlich nicht das Soziale voraussetzt, sondern das Vitale, sieht ihn Lé-
vi-Strauss in einer besseren Position, um die »Fundamente einer wirk-
lichen soziologischen Logik zu legen«.®> Wahrend also Durkheim dazu
neigt, das Soziale schon vorauszusetzen, vermag Bergson, weil und inso-
fern er das »Gegenteil eines Soziologen im Durkheim’schen Sinne« ist,
weiter zu sehen. Die Klassifikationen werden »von der Sozialordnung
verwendet ..., um sich zu konstituieren«, das Soziale konstituiert sich i
selben Akt wie das Denken.

Dasselbe gilt fiir das Inzestverbot. Weder ist die Gesellschaft dem Ver-
bot vorauszusetzen (wozu Durkheim neigt), noch besteht das Inzestver-
bot vor dem Sozialen. »Die vielfiltigen Regeln, die bestimmte Arten von
Gattinnen verbiete oder vorschreiben, sowie das Inzestverbot, das sie alle
umfafit, werden in dem Augenblick klar, da man voraussetzt, daf$ die Ge-
sellschaft existieren muf$«. Nicht der Gesellschaftszustand hat die Re-
gelung von Verwandtschaft und Heirat notig gemacht, sondern diese ist

63 Vgl. C. Lévi-Strauss, Mythologica 1: Das Robe und das Gekochte (1964),
Frankfurt/M. 1971, z.B. 217: die Analyse der Mythen vom Opossum, einem
»modrigen und verfaulten Tier«, das als Gegenteil der Kultur (Agrarkultur)
gilt. »Gleichsam als Hohlform der fehlenden Landwirtschaft illustriert [es]
die zukiinftige Form und kann gleichzeitig auch ... das Instrument sein, dank
dem die Menschen sie erwerben. Die Einfithrung der Landwirtschaft durch
das Opossum resultiert also aus der Transformation einer Seinsweise in ihr
Gegenteil. Ein logischer Gegensatz projiziert sich in die Zeit«).

64 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 154.

65 Lévi-Strauss, Das Ende des Totemismus, 125.

382

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EIN >TOTEMISMUS VON INNEN« - EIN STRUKTURALISMUS VON INNEN?

»der Gesellschaftszustand selbst, der die biologischen Beziehungen und
die natiirlichen Geftihle umformt«.°

Lévi-Strauss selbst hat nahegelegt, die strukturale Analyse als Wissen
des Lebens von sich selbst zu verstehen (als neuen Vitalismus im Sinne
Canguilhems), wenn er sich namlich gegen den »subjektiven Brei« Sart-
res, also gegen dessen Bindung an die Psychoanalyse, und gegen dessen
marxistische Geschichtsphilosophie wendet. Das Ziel der Wissenschaf-
ten vom Menschen und damit das der strukturalen Anthropologie sei es
nicht, »den Menschen zu konstituieren« (von einem >eigentlichen Men-
schen« zu sprechen, der sich erst noch aus der Geschichte erheben mis-
se). Es sei vielmehr das Ziel, den Menschen »aufzulosen«. Worin soll
»der Mensch<>aufgelost« werden? Im Leben, und zwar so, dass die Wis-
senschaft dieses »nicht drmer macht«, es nicht reduziert, vielmehr des-
sen »Reichtum« und »Originalitit« steigert.®” In den Kollektiven seien
»dunkle Krifte« anzunehmen, »von denen wir nicht einmal wissen, ob
sie psychische oder organische sind; so oder so laufen sie auf ein und
dasselbe hinaus: auf das Erscheinen des Lebens«.

Was wir »Wunsch, Produktion, Trieb, Affekt ... nennen, ist nur die
konfuse und obskure Art und Weise, wie wir die Wirkungen komplexer,
mit dem Leben selbst entstandener Gleichgewichtsstérungen in
diesen strukturalen Anordnungen empfinden. Wenn man also sagt:
»Die Struktur ist das Primire«, so bedeutet dies, dafd das Leben und
das Denken — das nur eine Manifestation des Lebens ist —, diese ihm
zugrundeliegenden strukturalen Anordnungen ergianzen, komplizieren
und weiterentwickeln«.*®

Fur Lévi-Strauss gibt es zwischen Leben und Denken »keine radikale
Diskontinuitit«.®” Man konnte meinen, er vollziehe in diesen bemer-
kenswerten Zeilen selbst ein chassé-croisée zwischen Durkheim und
Bergson: Es sind durkheimsche Themen, die ihn interessieren, und er
beantwortet sie bergsonianisch. Freilich hat Lévi-Strauss — hinsichtlich
der Ethnologie und Anthropologie, aber auch hinsichtlich des literari-
schen Stils sowie hinsichtlich des romantischen Tons — stets seine Nihe
zu Rousseau betont, genauer, zu der » Chimire Rousseau-Chateaubri-
and«, obwohl, weil beide »diametral entgegengesetzte Dinge« gesagt
haben.” Vielleicht ist er in den gesellschaftstheoretischen Aspekten, also
der Frage, wie und woraus sich das Soziale konstituiert, ebenso der >Chi-

66 Lévi-Strauss, Die elementaren Strukturen, 654.

67 Lévi-Strauss, Das wilde Denken, 284.

68 C. Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung II. Ein Gesprach mit Raymond Bell-
our (1978), in: Ders., Mythos und Bedeutung. Fiinf Radiovortrige. Gespriche
mit Claude Levi-Strauss, hg. v. A. Reif, Frankfurt/M. 1980, 162—218, 217.

69 Lévi-Strauss, Mythos und Bedeutung II, 217.

70 Lévi-Strauss/Eribon, Das Nahe und das Ferne, 245.

383

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BERGSON-EFFEKTE

mire Durkheim-Bergson« nahe, obwohl und gerade weil beide diametral
entgegengesetzte Dinge denken. Aus diesem Blick ordnen sich die Fron-
ten noch einmal neu. Wenn Didier Eribon in Lévi-Strauss’ Sartre-Kri-
tik die Fortsetzung jenes »langen Kampfes« sieht, der das franzosische
Denken seit der Polemik »zwischen Durkheim und Bergson« bestimmt
habe,” dann steht fiir uns Lévi-Strauss also auch auf der Seite von Berg-
son. Gewiss war er kein Bergsonianer; gleichwohl hat dieses soziologi-
sche Denken einen teils expliziten, teils indirekten Bergson-Effekt. Es
liest sich gerade in zentralen Fragen noch einmal neu. Versteht man den
Bergsonismus nicht als einen (Sartre vorhergehenden) Existentialismus,
dann versteht man auch den Strukturalismus von Lévi-Strauss nicht als
einen ahistorischen Formalismus oder Intellektualismus.

71 D. Eribon, Michel Foucault und seine Zeitgenossen (1994), Miinchen 1998,
250.

384

hitps://dol.org/10.5771/9783845277523-361 - am 02.02.2026, 00:55:57. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access -


https://doi.org/10.5771/9783845277523-361
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	›Erst spät habe ich dem Denken Bergsons Ehre erwiesen‹
	Der Totemismus von Innen: ein System differentieller Klassifikation
	Konkretes und Abstraktes, Kontinuierliches und Diskontinuierliches (der totemistische Operator)
	Die Seinsweise der ›Struktur‹: differenzierende Aktualisierung des Virtuellen
	Die strukturale Analyse: Gesellschaftsvergleich ohne Evolutionismus und Ahistorismus
	Diachronie und Synchronie: Das Werden und die Struktur
	Natur und Kultur, Vitales und Soziales – die Emergenz des Sozialen im Vitalen

