Leben in mehr als menschlichen Relationen:
Die Fahigkeit zu antworten erweitern

Susanne Vdlker

Mit »dissidenter Partizipation« hat Sabine Hark (2005) nicht nur die von ihr
vorgelegte Diskursgeschichte des — pluralen — Feminismus pointiert gefasst,
sie stellt damit eine Denkfigur bereit, die die Prekaritit und Potentialitit,
die Etablierung und fortlaufende (Selbst-)Befragung der Wissens- und Theo-
riepraxis von (feministischer) Geschlechterforschung in vielerlei Hinsicht zu
greifen vermag. 2005 endet Sabine Hark mit der Bekriftigung der Aufgabe,
die Antworten der >feministischen< Geschlechterforschung auf das, was Wis-
senschaft zu verantworten hat, immer wieder neu und fortdauernd durchzu-
arbeiten:

»Zu verlieren wire dadurch nur die Illusion epistemischer Sicherheit, die auf
der vermeintlichen Kohirenz der Gegenstinde oder Uberlegenheit der je
aktuellen analytischen Werkzeuge basiert. Zu gewinnen wére aber ein Zu-
wachs an Reflexivitit und die Lust am dissonanten Widerstreit, die gleich-
wohl nicht umhinkénnen, miteinander im kritischen Dialog, in>machtemp-
findlicher Konversation< (King 1994) zu bleiben« (Hark 2005: 396).

In Jahrzehnten aktiver Gestaltung und Partizipation am divergenten Feld
queer-feministischer Theorie intensiviert und erweitert Sabine Hark ihre
»Aufgabe« (2021: 25) — wie sie in Anschluss an Audre Lorde schreibt — als In-
sistieren auf der »Gemeinschaft der Ungewihlten«, des Teilens von Welt und
des Ringens um ein politisches »Ethos der Kohabitation« (ebd.: 16), mit dem
sich eine »ganz und gar praktische, machtsensible demokratische Lebensweise«
(ebd.: 16, Herv. 1.0.) skizzieren liefRe. Hierzu bediirfe es sherumstromernde[r]
Reflexionen« (ebd., 17), der Verkniipfung unterschiedlicher internationaler,
intersektional situierter Theorien, des Beriicksichtigens von mannigfaltigem
Wissen, um zu erproben, was es hieRe, »unsere affektiven Bande iiber die

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Susanne Volker

Grenzen von Ahnlichkeit [..] hinaus auszuweiten« (Butler/Athanasiou 2014:
254).

Die Frage der Verschrinkung (entanglement), der Stattgabe irreduzibler
Alteritit und der Ermdglichung von Differenz spielt schon linger in Ansit-
zen, die dem mehr oder weniger weiten, heterogenen Umfeld neuer queer-
feministischer Materialismen zuzurechnen sind, eine wichtige Rolle. Sabine
Harks Texte stehen in Resonanz zu diesen Ansitzen, greifen sie auf und ver-
suchen, sie einer Praxis der dissidenten Partizipation beziehungsweise einem
Ethos der Kohabitation, des nichtnostalgischen Gemeinschaftlichen anzuver-
wandeln. Ich méchte diesen Beziigen ein gutes Stiick folgen. Dabei geht es
mir darum, wie, auf welche Weise den Herausforderungen >unserer« Gegen-
wart zu begegnen ist. Auch wenn ich dhnlichen diskursiven Verschrinkun-
gen nachgehe, zeigen sich zum Teil andere Akzentuierungen, ein vielfiltiges
Gewebe von Resonanzen und Divergenzen, das ich insgesamt nur andeuten
kann und hier etwas pointiert vorwegnehmen will: Es geht mir um ein Her-
ausfordern des modernen Universalismus, das stirker auf das Unterlaufen
der fur die Moderne zentralen Kategorie des Menschlichen und der Konzen-
tration von Handlungsmacht auf das (immer >menschliches, aber auch >wei-
fec und >miannliche) Subjekt setzt. Akzentuiert wird die Teilnahme an einer
mehr-als-menschlichen, einer nicht- und anders-als-menschlichen Welt, die
Unhintergehbarkeit und Abgriindigkeit einer Alteritit, die in die »moderne«
Logik der Riicksichtnahme, der Reflexivitit und der >Kritik< nicht iiberfithrt
werden kann. Es geht mir hier also nicht um eine Kritik am Hark’schen Pro-
jekt, sondern um die kollaborative Teilnahme an seiner Transformation des
Wirklichen, um so ein anderes Wirkliches, das nicht vom Menschen, sondern
von der Relationalitit, der grundlosen Verstricktheit in die Andersheit der
Welt ausgeht, zu erméglichen.

Starting point Nicht/Menschlich

Donna Haraway hat in threm Buch Staying with the Trouble eine entscheiden-
de Frage gestellt: »Was passiert, wenn menschlicher Exzeptionalismus und
beschrinkter Individualismus [...] in den besten Wissenschaften — egal ob
Natur- oder Sozialwissenschaften — undenkbar werden? Ernsthaft undenk-
bar: nicht mehr fiir das Denken zur Verfiigung stehend« (2018/2016: 47).
Haraway riickt das Wie menschlicher Beteiligung an einer skatastrophi-
schen« Gegenwart (eine Formulierung Isabelle Stengers’) in den Mittelpunkt:

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in mehr als menschlichen Relationen

einer Gegenwart, die durch die Exzesse der kapitalistischen Produktions- und
Handelsverhiltnisse, durch die koloniale Logik der Plantagenwirtschaft und
die Vernichtung von Biodiversitit gekennzeichnet ist. Wie — fragt sie — ist
eine menschliche Beteiligung an der Hervorbringung von Welt moéglich, die
mit diesen zerstorerischen Dynamiken bricht und andere Geschichten, Re-
lationen, Praktiken ermdglicht? Wie verschrinken sich Fragen gesellschaftli-
cher und 6kologischer Bedingungen von Leben mit ethischen Dimensionen,
mit dem Beachten von Relationalitit und der Infragestellung menschlicher
Exzeptionalitit? Wie kann die Fihigkeit, als Teil der Welt auf die Welt zu ant-
worten, erweitert werden?

Karen Barad und Donna Haraway verstehen Welt als worlding, das
heifdt als fortlaufenden Prozess des Werdens (differential becoming) von immer
neuen Gefiigen, an denen wir — Menschen - teilhaben, aber iiber die wir
nicht verfiigen, die wir sind. Sie konzipieren Alteritit als Nichttrennbarkeit
nicht/menschlicher natiirlichkultureller Prozesse. Und sie setzen mit ihren
Uberlegungen das moderne Zentrum des (minnlichen, weiflen) Menschen
Dezentrierungsdynamiken aus.

Barad: Differenz, Diffraktion und nichtmenschliche Ethik

Barads Projekt einer Ethico-onto-epistemologie zielt darauf, Welt als nicht/mensch-

liches, an/organisches differenzielles Werden zu verstehen. Ihr Begriff der
Intra-Aktivitit zielt darauf, dies als dynamische Relationierung zu be-
schreiben, der nicht einzelne, charakterisierbare Relata vorausgehen. Ma-
terialititen/Akteur_innen sind komplexe relationale Gefiige, werden selbst
relationiert und im Ereignen bestimmt. Diese Momente der Bestimmung
sind Momente der Trennung, der Differenzsetzung und Unterscheidung —
Barad bezeichnet dies als agentiellen Schnitt (agential cut), als raumzeitliche
Differenzierung. Daraus resultiert fiir Barad eine dezidiert nichtmenschliche
Ethik, eine Ethik also, die nicht vom Menschen ausgeht, sondern von der
relationalen Prozessualitit, in der das Menschliche als Differenz erscheint.
Es geht also nicht darum, die Differenz zu leugnen oder zu negieren, die die
menschliche Spezies macht, sondern darum, zu zeigen, dass es sich dabei
um eine andere Differenz handelt, als der menschliche Exzeptionalismus
nahelegt — eine Differenz, die das, was wir als das Menschliche bezeichnen,
erst konstituiert:

»Der >posthumanistische< Punkt ist also [..] ein Verstehen der materia-
lisierenden Effekte bestimmter Crenzziehungen zwischen >Menschen«

- 8 14.02.2026, 06:12:49.

267


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Susanne Vélker

und >Nichtmenschen« Entscheidend ist dann, dass solch eine Analyse
die Schnitte nicht als reine Angelegenheit menschlicher Praktiken des
Differenzierens, also als kulturelle Unterscheidungen betrachten kann.
Was auch immer ein >Schnittc< ist, darf nicht ein vorgangiges Konzept des
>Menschlichen<voraussetzen.« (Barad 2015: 128f))

Damit in Zusammenhang steht auch Barads methodologische Verabschie-
dung der der Exzeptionalitit des menschlichen Geistes vorbehaltenen Figur
der Reflexion zugunsten der transformativen materiellen, nichtmenschlichen
Praxis der Diffraktion. Die Physiker_in Barad bezieht sich hier explizit auf
die Deutung von Quantenphinomenen durch Niels Bohr und die damit ver-
bundene grundlegende, das heifdt ontologische Unbestimmtheit von Materie:
Materie kann sowohl Teilchen als auch Welle sein, abhingig von den (diffrak-
tiven) Anordnungen, in denen sie erscheint. Diffraktion steht bei Barad, aber
auch bei Haraway fur die Relevanz dieser Unbestimmtheit: Materie, Welt ist
nicht auf einen urspriinglichen Zustand zuriickzufithren, sie hat keine gege-
bene, stabile Qualitit, sondern entsteht in spezifischen Anordnungen, Appa-
raten oder Situationen (Barad 2007). Wihrend Diffraktion den zugleich situ-
ierten und singuliren Uberlagerungen unterschiedlicher Gefiige oder Welten
konzeptuell stattzugeben versucht, schliefdt sie — im Gegensatz zur Reflexi-
on - die Vorstellung eines menschlichen Geistes, der die Reprisentationen
einer Welt interpretiert oder analysiert, der er selbst nicht angehort, aus. Da-
mit bricht die Diffraktion mit der Gegeniiberstellung von Geist und Welt,
dem, was Barad den cartesischen Schnitt nennt, also auch mit der fiir die
westliche Moderne konstituierenden Unterscheidung zwischen Subjekt und
Objekt, Mensch und Ding beziehungsweise menschlicher und nichtmensch-
licher Welt.

Mit ihrem Projekt einer — Denken, Materialitit und Relationalitit ver-
schriankenden — Ethico-onto-epistemologie betont Barad die ethische Dimen-
sion des Anderswerdens von Welt und bezieht sich auf Emmanuel Lévinas:
Es kann nicht darum gehen, sich vor der Andersheit des Anderen in Sicher-
heit zu bringen, sondern darum, auf die Vorgingigkeit des_der Anderen, sei-
ne_ihre Anwesenheit vor jeder Bewusstheit, zu antworten. Das >Subjektive«
werde insofern relational im Modus ethischen (Ver-)Antwortens hervorge-
bracht und, das ist fitr Barad von entscheidender Bedeutung, diese Ethik der
(Ver-)Antwortung ist nicht nur kein Privileg des Menschen, sie geht — anders
als bei Lévinas — dem Menschlichen beziehungsweise der Unterscheidung von

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in mehr als menschlichen Relationen

Menschlichem und Nichtmenschlichem voraus: Sie ist in diesem Sinne nicht-
menschlich.

»Wie wiirden wir uns fithlen, wenn es das Nicht-Menschliche wire, mit-
tels dessen wir fithlen, uns sorgen, antworten konnen?«, fragt Barad (2014:
173). Was wir berithren, wenn wir uns beriihren, ist nicht die Identitit eines
bestimmbaren Kérpers, sondern die nicht-menschliche Relationalitit vieler
Akteur_innen/Organismen/Prozesse, die sunsere< Kérperlichkeit ausmachen.
Es ist also das Nichtmenschliche, Materie als Relation, die das Menschliche
und die Fahigkeit der Welt zu antworten — Response-Ability — hervorbringt. Wir
— Menschen — kénnen uns nicht fir oder gegen Verantwortung entscheiden;
wir sind als Teil der Welt konstituiert in Relationen/Schnitten/Berithrungen,
die ethisch sind. Ethik wire demnach ein Modus der Materialisierung selbst:

»Entscheidend ist, dass man der Ethik aufgrund der Materialisierung (mat-
tering) nicht entkommen kann. Die Ethik ist ein integraler Bestandteil der
Diffraktionsmuster (der permanenten Differenzierung) der Weltung, nicht
ein Uberlagern menschlicher Werte auf die Ontologie der Welt [..]. Die
Beschaffenheit der Materie selbst bringt eine Ausgesetztheit dem Anderen
gegeniiber mit sich. Verantwortung ist nicht eine Verpflichtung, die das
Subjekt wihlt, sondern eine menschgewordene/fleischgewordene (incar-
nate) Relation, die der Intentionalitat des Bewusstseins vorausgeht.« (Barad
2014:174, Herv.i.0.)

Haraway: >More than Human«: Chthuluzén

Haraway zufolge stof3t der Mensch der Moderne, das Individuum, dessen
Geist sich via Reflexion die Welt zu eigen macht, stofRen sein Denken, Han-
deln, Theoretisieren und seine Epistemologien endgiiltig an Grenzen. Damit
verfehlt aber auch die aktuelle Bezeichnung unseres Zeitalters genau das,
worum es geht: »Eine derart transformative Zeit auf Erden kann sicherlich
nicht Anthropozin genannt werden!« (Haraway 2018/2016: 47f.), schlussfol-
gert Haraway in Auseinandersetzung mit Bruno Latour. Fir diese transfor-
mative Zeit, in der der Mensch beginnt, andere, nichtmenschliche Formen
der Teilnahme zu erlernen, und in der noch die Zeit selbst nicht mehr bleiben
kann, was sie in der Moderne war: der lineare Weg des Fortschreitens in eine
bessere Welt, (er-)findet sie einen anderen Begrift: das Chthuluzin: »Mein Cht-
huluzin [..] verwickelt unzidhlige Zeiten und Riume und unzihlige intra-ak-
tive, zusammengeftgte Entititen — auch die Mehr-als-Menschlichen, die An-

- 8 14.02.2026, 06:12:49.

269


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Susanne Volker

ders-als-Menschlichen, die Unmenschlichen und die Menschen-als-Humus«
(ebd.: 139).

Chthuluzin setzt auf arteniibergreifende Wissens-, Lern- und Lebens-
praktiken. Es handelt also nicht vom Uberleben des Menschen, der Reproduk-
tion der menschlichen Spezies und der Sicherung ihrer Lebensbedingungen.
Chthuluzin bezieht sich auf die verschiedenartigen Critter, wie sie sagt, die
das Geflecht dieser Welt weben. So beispielsweise Pimoa cthulhu, eine acht-
beinige Spinne, die in den Rotholzwildern nahe des Haraway’schen Wohn-
ortes in Nordzentralkalifornien lebt. Ihr tentakulires In-der-Welt-Sein, die
fithlenden Vielheiten ihrer Beine verweisen auf ihre materielle, korperliche
Verstricktheit mit der Welt. Haraway spricht statt von korperloser Reflexion
von tentakulirem Denken, einem Denken der kérperlichen Verbundenheit,
mit dem, was nicht dhnlich, was anders ist. Chthuluzin meint also beides:
die Zeit des notwendigen, arteniibergreifenden Lernens und eine konkrete,
situierte, arteniibergreifende Relationalitit.

»Keine Art handelt allein, nicht einmal unsere eigene arrogante, die auf
Basis sogenannter moderner, westlicher Skripte so tut, als wiirde sie aus
artigen Individuen bestehen. Es sind Assemblagen organischer Spezies
und abiotischer Akteure, die Geschichte machen, evolutionire und andere
auch.« (Ebd.: 137)

Tentakulires Denken bezeichnet/ist die Gleichzeitigkeit von korperlicher Si-
tuierung und unabschlieRbarer relationaler Verwiesenheit auf Alteritit. Und
darin besteht fiir Haraway die Aufgabe der Uberwindung der Moderne im
Chthuluzin: sich mit den anderen in Beziehungen zu begeben, die andere
Welten, andere Formen des Mit-Werdens ermdglichen: »Die Aufgabe besteht
darin, sich entlang erfinderischer Verbindungslinien verwandt zu machen
und eine Praxis des Lernens zu entwickeln, die es uns ermdglicht, in einer
dichten Gegenwart und miteinander gut zu leben und zu sterben« (Haraway
2018/2016: 9).

Verwandt-Machen heifit, einer Verinderung stattzugeben, in der Anders-
Werden, zu anderen werden, sich verindern, keine menschliche, sondern ei-
ne grundlegend weltliche Praxis der heterogenen Verbindung oder Sympoiesis
ist. In diesem Sinne grenzt sich Haraway auch von einer posthumanistischen
Perspektive ab, die sie (auch in der Negation) um den Homo, den Menschen/
Mann oder den Anthropos (den aufgerichteten, aufrecht schreitenden Men-
schen der Griechen) zentriert sieht:

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in mehr als menschlichen Relationen

»lch bin eine Kompostistin und keine Posthumanistin: Wir sind alle Kompost
und nicht posthuman. [..] Wenn es jemals arteniibergreifende ¢kologische
Gerechtigkeit geben soll, die die Diversitit menschlicher Leute einschliefdt,
ist es jetzt hochste Zeit, dass Feministinnen Vorstellungen, Theorien und
Aktionen entwerfen, welche die Verbindung von Genealogie und Verwandt-
schaft sowie von Verwandtschaft und Spezies auflésen.« (Ebd.: 140f.)

Response-Ability - Teilnahme am (Anders-)Werden von Welt

Was konnte eine Erweiterung der Fahigkeit zu antworten im Zusammenhang
wissenschaftlicher Wissensproduktion bedeuten, wenn es dabei nicht um die
Reprisentation einer dufleren Realitit, sondern um die Art und Weise unserer
Teilnahme am (Anders-)Werden von Welt geht?

Susan Leigh Star u.a.: Grenzobjekte und Monster

Die 2010 verstorbene STS-Forscherin und Soziologin Susan Leigh Star hat
bereits seit den 1990er Jahren in der Verkniipfung von Technikforschung mit
dekolonialen Theorien Schwarzer Feminist_innen und Women of Color sowie
der Queer Theory Methoden der Beachtung heterogener, >nichtkonsensueller«
Welten entwickelt. Nichtkonsensuell meint dabei ein Kooperieren, ein ver-
schrinktes Wirken, ohne dass ein gemeinsamer Konsens tiiber die Welt, iiber
die jeweiligen Bezugssysteme, Phinomene, ja nicht einmal iiber deren Onto-
logie hergestellt werden muss (vgl. GiefSmann/Taha 2017: 33).

Stars bekanntestes Konzept ist sicher das der Grenzobjekte. Wir sind Teil
unterschiedlicher — keineswegs allein menschlicher, sondern beispielsweise
technologischer — Praxisgemeinschaften oder sozialer Welten, wie Star sagt,
und kénnen zugleich mehreren, durchaus auch konfligierenden sozialen Wel-
ten angehoren. Ein Grenzobjekt ist ein Objekt, das unterschiedliche Beziige/
Verbindungen zu schaffen und unterschiedliche, gerade auch randstindige,
nicht homogenisierte Akteur_innen einzubinden und sozial zu organisieren
vermag, ohne deren Divergenz, deren Spezifik und Lokalitit auszuldschen.
Es geht also um Objekte, die Zusammenhinge schaffen, Kleines, Spezifisches
verbinden und somit vergrofern« (Scaling up), ohne die lokalen Kontexte aus-
zublenden. Mehr noch: es geht um die Erméglichung von nichtkonsensuellen
Verbindungen, die sich dennoch auf ein gemeinsames, aber nicht homogeni-
siertes, naturalisiertes Objekt beziehen.

- 8 14.02.2026, 06:12:49.

2N


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Susanne Volker

»Grenzobjekte sind jene Objekte, die in mehreren Praxisgemeinschaften zu
Hause sind und die jeweiligen Informationsbediirfnisse befriedigen. Grenz-
objekte sind daher plastisch genug, um sich lokalen Bediirfnissen und Ein-
schrankungen mehrerer Parteien anzupassen, doch zugleich robust genug,
um an allen Orten eine gemeinsame Identitit zu bewahren. Sie sind schwach
strukturiert in der gemeinsamen Nutzung und werden stark strukturiert in
der individuellen Nutzung.« (Bowker/Star1999: 179)

Grenzobjekte machen so die Beteiligung gerade von marginalisierten, preka-
risierten, nicht wahrgenommenen Leben um lokale, lokalisierte, situierte Ver-
bindungen und Situationen méglich, ohne sie in ein und derselben Welt oder
Wirklichkeit zu verankern. Star und Bowker bezeichnen dies als »Scaling up<
vom Lokalen zum Sozialen« (Bowker/Star 1999: 198). Sie insistieren darauf,
dass ein solches heterogene soziale Einbindungen praktisch ermoglichendes
Grenzobjekt zugleich eine wissenschaftliche, kategoriale Arbeit forciert, bei
der Kategorien nicht einfach abstrakt, universell sind, sondern inhdrent hy-
brid und divergent.

Diese Erméglichung von Divergenz steht bei Star im Zusammenhang ei-
ner Ethik der Differenz und der praktischen Erfahrung wirklicher leiden-
der, verletzbarer Korper. So fragen Geoffrey Bowker und Star nach der Ethik
oder der Fihigkeit zu antworten von Forschungsmethoden als weltschaffen-
der Praxis: »Was fiir eine Okologie und Verteilung von Leiden wird es geben?
Wer kontrolliert die Vieldeutigkeit und Sichtbarkeit von Kategorien?« (Bow-
ker/Star 1999: 198)

Es sind zwei Figuren, an die Bowker und Star hier explizit ankntipfen:
die randstindigen, hybriden Lagen derer, die die Praxisgemeinschaft bezie-
hungsweise deren einfache, eindeutige Positionen durch verschwommene,
uneindeutige Positionierungen tiberschreiten und die Grenzbereiche bewoh-
nen; die Haraway’sche Figur der Cyborg und >mestizische< Lebens- und Ver-
bindungsweisen, die Gloria Anzaldda in ihrem 1987 erschienenen Buch Bor-
derlands = La Frontera: The New Mestiza beschreibt.

»Anzalddas Arbeit (iber Grenzbereiche lehnt jede Vorstellung von Reinheit
ab, die auf der Zugehorigkeit zu einer einzigen, urspriinglichen, ethnischen,
sexuellen oder gar religiésen Gruppe basiert. Haraway vertieft diese Analyse
noch weiter. Wenn sie von Grenzbereichen spricht, und zwar sowohl im Hin-
blick auf Ethnie (race) wie auf die Grenzen zwischen Menschen und Dingen,
verwendet sie den Begriff des >Monsters<. Ein Monster erscheint, wenn sich
ein Objekt weigert, naturalisiert zu werden.« (Bowker/Star 1999: 186)

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in mehr als menschlichen Relationen

Anna Lowenhaupt Tsing: Grenzobjekt >Freiheit¢, Gefiige

und kontaminierte Kollaboration

In ihrem Buch Der Pilz am Ende der Welt nimmt die Anthropologin Anna Lo-
wenhaupt Tsing (2018) sowohl die Haraway’schen sympoietischen und tentaku-
liren Verstrickungen als auch das Konzept der Grenzobjekte von Star in ihrer
Arbeit iiber globale Verflechtungen von kapitalistischen und nichtkapitalisti-
schen Praktiken am Beispiel des Wachsens, Sammelns, Tauschens von und
Handelns mit Matsutake-Pilzen auf. Tsing setzt sich dabei ab von dem, was
gemeinhin unter >Kapitalismusanalyse« firmiert und allzu oft als monoepiste-
mische, menschengemachte, zwar historisierte, aber dennoch als alternativ-
los universalisierte Erzihlung sozio-6konomischer Evolution daherkommt.
Sie schreibt viele, situierte und spezifische Geschichten, die die einfach ska-
lierten Logiken des Kalkiils und des Interesses iiberborden. Es sind verwo-
bene Geschichten von Pilzen, Wildern, Lieferketten, ethnisierten und kolo-
nialisierten Gruppen, von Arbeit, Prekaritit und Minnlichkeitspraktiken, von
Sinneswahrnehmungen und Affekten, von Kriegen, 6konomischen Mannig-
faltigkeiten und 6kologischen Ruinen. Es gelingt ihr damit, im Partialen die
Gespenster kolonialer Gewalt, 6kologischer Zerstérung und kapitalistischer
Ausbeutung ebenso wie arten- und alterititsiibergreifende Verbundenheiten
und Solidarititen in gezeichneten Welten erscheinen zu lassen. Stephan Trin-
kaus (2019: 182, Herv. 1.0.) beschreibt die Matsutake-Pilze als

»Phidnomene, die sich weder den Phantasien eines unberiihrten Ursprungs
zurechnen lassen, einer Zeit, in der die Welt noch intakt war, noch der tech-
nomechanisierten, skalierten Welt der kapitalistischen Effizienz; sie gedei-
hen — wie der Untertitel des Buchs lautet — in den Ruinen des Kapitalismus, in
einer von ihm bereits verheerten Welt«.

Die heterogenen Gemeinschaften der Sammler_innen und Hindler_innen,
die siidostasiatischen, legalisierten Gefliichteten, die zumeist illegalisier-
ten Migrant_innen aus Lateinamerika, die traumatisierten Veteranen der
Kriege, die die USA in den letzten Jahrzehnten gefithrt haben, die Hippie-
Aussteiger_innen (vgl. Trinkaus 2019), sie alle beziehen sich auf etwas, das
sie mit den USA verbinden und >Freiheit« nennen. Irritiert und >befremdet«
erinnert Tsing >Freiheit< fir sich selbst und fiir ihre Mutter — Angehéri-
ge einer zeitlich situierten Migrationsgeschichte (aus China in die USA
der 1950er Jahre) - als ebenfalls bedeutsamen Begriff. Fiir die Mutter war
es das Versprechen des US-amerikanischen Wohlfahrtsstaats von Zuge-
horigkeit, von US-amerikanisch-Sein, verbunden mit (Selbst-)Praktiken

- 8 14.02.2026, 06:12:49.

273


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Susanne Volker

der Assimilation. Die Geschichten der prekiren Praxisgemeinschaften der
Jahrtausendwende dagegen erzihlen von (eben prekiren, ungesicherten)
Un(ein)gebundenheiten, als US-amerikanisches Versprechen der >Freiheits,
das auch als Freiheit von der US-amerikanischen Arbeitsgesellschaft in
Anspruch genommen werden kann, von Freiheit als Lebensfithrung im
Wald, als nichtkapitalistischem Gabentausch — kurz: Freiheit wird hier zum
Grenzobjekt, auf das sich viele Geschichten, Welten beziehen und das ein
getrennt-gemeinsames-verschiedenes-nichtkonsensuelles Zusammenleben
in den Matsutake-Wildern ermoglicht: »Bei den professionellen Matsutake-
Sammlern in Oregon ist Freiheit ein >Grenzobjekts, das heifit, ein geteiltes
Anliegen, das jedoch viele Bedeutungen annehmen und in unterschiedliche
Richtungen fithren kann« (Tsing 2018: 133).

Die Verstrickung mit nicht allein menschlichen Akteur_innen, die alle,
die damit in Berithrung kommen, verunreinigt, verindert, bezeichnet Tsing
als kontaminierte Kollaboration. Die prekiren Okologien des Matsutake ste-
hen fiir die Nichtplanbarkeit, Nichtpassung und Uberschreitung der kapita-
listischen Inwertsetzungs- und Verwertungsinteressen, ohne sich ihnen ent-
ziehen zu kénnen - sie sind in diesem Sinne Cyborg-Gefiige, »Muster ab-
sichtsloser Koordination«, wie Tsing schreibt, »das Zusammenspiel zeitlicher
Rhythmen und GréfRenordnungen in den sich ansammelnden, divergieren-
den Lebensweisen« (Tsing 2018: 40). Haraway hat das zuletzt ganz dhnlich
in einer Neufassung ihrer Cyborg-Figur formuliert: Demnach seien Cyborgs
»implodierte Entititen, verdichtete materiell-semiotische >Dinge« — artiku-
lierte Fadenfiguren einer speziellen Sorte ontologisch heterogener, historisch
situierter, materiell reichhaltiger, spezifischer, sich viral ausbreitender Bezie-
hungen« (Haraway 2018: 143). Der Matsutake steht fiir eine solche Implosion,
die sich nicht um die Zukunft der Menschheit schert und neue Verbindungen,
Kollaborationen praktiziert.

»Aus der Tatsache, dass welterzeugende Bestrebungen durch Kontaminati-
on veridndert werden, kdnnten gemeinsame Welten — und neue Richtungen
— erwachsen. Jeder trigt eine Geschichte der Verunreinigung in sich; Rein-
heit ist keine Option. Mit der Prekaritdt zu rechnen lohnt sich insofern, als
sie uns daran erinnert, dass sich den Umstanden anzupassen das Uberleben
sichern kann. [...] Kollaboration heifdt, trotz der Unterschiede zusammenzu-
wirken, was letztlich zur Kontamination fiihrt. Ohne Kollaboration sterben
wir alle.« (Tsing 2018: 45)

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Leben in mehr als menschlichen Relationen

Schlussbemerkung

Im vorliegenden Band denken Geschlechterforscher*innen, Feminist*innen
und Mitstreiter*innen gemeinsam mit Sabine Hark, in Resonanz mit ihren
Arbeiten, gewissermafien im Aufnehmen der am Ende des Umrisses eines po-
litischen Ethos der Kohabitation erneut mit Lorde gestellten Frage »Und was ist
deine Aufgabe?« (Hark 2021: 228) dariiber nach, was der (jeweilige) Einsatz ist,
was es denn auf sich habe mit der (Auf-)Forderung, >der Welt eine neue Wirk-
lichkeit [zu] geben«.

Ich habe zu zeigen versucht, dass Antworten auf die Herausforderun-
gen der Gegenwart, auf die grundlegende Andersheit der Welt, auf Fragen
der menschlichen Eingebundenheiten und Verantwortung nicht ohne Bezug
auf nichtmenschliche oder mehr-als-menschliche relationale Alteritit zu for-
mulieren sind. Bei der Erweiterung der Antwortfihigkeit geht es nicht nur
darum, bessere, andere, gehaltvollere Antworten fir bestehende Fragen zu
finden, sondern vor allem darum, die Vorstellung dessen zu erweitern, was
in Frage steht. Es geht hier also nicht darum, fir menschliche und nicht-
menschliche Entititen und Identititen zu entscheiden, iiber welche je spezifi-
sche Agency sie verfiigen, und damit unterschiedenen Akteur_innen verteilte-
re, horizontalere Handlungsfihigkeiten zuzugestehen. Es geht (mir) vielmehr
darum, die Grenzziehungen, die Produktion von Entititen, aus der einerseits
Subjekte, kulturell und politisch Befihigte, zum Ethos Begabte, und zum an-
deren Objekte, bewusstlose Materie, nutzbare Ressourcen, Dinge hervorge-
hen, herauszufordern. Es geht um die Teilnahme an den sich ausbreitenden
Beziehungen und sich rekonfigurierenden Gefiigen mehr-als-menschlicher
Relationalitit und deren nichtmenschlicher Ethik. Auf ein solches Stattge-
ben und Beteiligtsein scheinen mir sowohl die offenere kategoriale Arbeit der
Grenzobjekte wie der Vorschlag der kontaminierten Kollaboration (auch als
eine Schreib-, Analyse- und Lebenspraxis) aus zu sein:

»Ceflige versammeln nicht nur verschiedene Lebensweisen —sie bringen sie
hervor. In Gefligen zu denken |dsst uns fragen: Wie kdnnen Ansammlungen
zu>Ereignissen<werden, das heifdt, mehr werden als die Summe ihrer Teile?
Wenn Geschichte ohne Fortschritt unbestimmt ist und in viele Richtungen
geht, konnen uns dann Geflige die ihr innewohnenden Méglichkeiten auf-
zeigen?« (Tsing 2018: 40)

Die Frage bleibt — es geht um die Erweiterung der Fihigkeit zu antworten!

- 8 14.02.2026, 06:12:49.

275


https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Susanne Volker

Literatur

Barad, Karen (2007): Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and
the Entanglement of Matter and Meaning, Durham/London.

Barad, Karen (2014): »Berithren — Das Nicht-Menschliche, das ich also bin
(V.1.1)«, in: Susanne Witzgall/Kerstin Stakemeier (Hg.), Macht des Mate-
rials/Politik der Materialitit. Ziirich/Berlin, S. 163-176.

Barad, Karen (2015): Verschrinkungen, Berlin.

Bowker, Geoffrey C./Leigh Star, Susan (2017): »Kategoriale Arbeit und Grenz-
infrastrukturen. Bereichernde Klassifikationstheorien (1999)«, in: Sebas-
tian GieRmann/Nadine Taha (Hg.), Susan Leigh Star. Grenzobjekte und
Medienforschung, Bielefeld, S. 167-203.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Ziirich/
Berlin.

GiefSmann, Sebastian/Taha, Nadine (2017): »Study the unstudied<. Zur medi-
enwissenschaftlichen Aktualitit von Susan Leigh Stars Denken, in: Se-
bastian GiefSmann/Nadine Taha (Hg.), Susan Leigh Star. Grenzobjekte
und Medienforschung, Bielefeld, S. 13-77.

Haraway, Donna (2018): Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im
Chthuluzin, Frankfurt a.M./New York.

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-
minismus, Frankfurt a.M.

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewihlten. Umrisse eines politi-
schen Ethos der Kohabitation, Berlin.

Trinkaus, Stephan (2019): »Prekire Okologien, in: Zeitschrift fiir Medienwis-
senschaft, Heft 20: Was uns angeht, Jg. 11, Nr. 1, S. 182-187. DOI: https://
doi.org/10.25969/mediarep/3720.

Tsing, Anna Lowenhaupt (2018): Der Pilz am Ende der Welt. Uber das Leben
in den Ruinen des Kapitalismus, Berlin.

- 8 14.02.2026, 06:12:49.


https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720

