
Leben in mehr als menschlichen Relationen:

Die Fähigkeit zu antworten erweitern

Susanne Völker

Mit »dissidenter Partizipation« hat Sabine Hark (2005) nicht nur die von ihr

vorgelegte Diskursgeschichte des – pluralen – Feminismus pointiert gefasst,

sie stellt damit eine Denkfigur bereit, die die Prekarität und Potentialität,

die Etablierung und fortlaufende (Selbst-)Befragung der Wissens- und Theo-

riepraxis von (feministischer) Geschlechterforschung in vielerlei Hinsicht zu

greifen vermag. 2005 endet Sabine Hark mit der Bekräftigung der Aufgabe,

die Antworten der ›feministischen‹ Geschlechterforschung auf das, was Wis-

senschaft zu verantworten hat, immer wieder neu und fortdauernd durchzu-

arbeiten:

»Zu verlieren wäre dadurch nur die Illusion epistemischer Sicherheit, die auf

der vermeintlichen Kohärenz der Gegenstände oder Überlegenheit der je

aktuellen analytischen Werkzeuge basiert. Zu gewinnen wäre aber ein Zu-

wachs an Reflexivität und die Lust am dissonanten Widerstreit, die gleich-

wohl nicht umhinkönnen, miteinander im kritischen Dialog, in ›machtemp-

findlicher Konversation‹ (King 1994) zu bleiben« (Hark 2005: 396).

In Jahrzehnten aktiver Gestaltung und Partizipation am divergenten Feld

queer-feministischer Theorie intensiviert und erweitert Sabine Hark ihre

»Aufgabe« (2021: 25) – wie sie in Anschluss an Audre Lorde schreibt – als In-

sistieren auf der »Gemeinschaft der Ungewählten«, des Teilens von Welt und

des Ringens um ein politisches »Ethos der Kohabitation« (ebd.: 16), mit dem

sich eine »ganz und gar praktische, machtsensible demokratische Lebensweise«

(ebd.: 16, Herv. i.O.) skizzieren ließe.Hierzu bedürfe es »herumstromernde[r]

Reflexionen« (ebd., 17), der Verknüpfung unterschiedlicher internationaler,

intersektional situierter Theorien, des Berücksichtigens von mannigfaltigem

Wissen, um zu erproben, was es hieße, »unsere affektiven Bande über die

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


266 Susanne Völker

Grenzen von Ähnlichkeit […] hinaus auszuweiten« (Butler/Athanasiou 2014:

254).

Die Frage der Verschränkung (entanglement), der Stattgabe irreduzibler

Alterität und der Ermöglichung von Differenz spielt schon länger in Ansät-

zen, die dem mehr oder weniger weiten, heterogenen Umfeld neuer queer-

feministischer Materialismen zuzurechnen sind, eine wichtige Rolle. Sabine

Harks Texte stehen in Resonanz zu diesen Ansätzen, greifen sie auf und ver-

suchen, sie einer Praxis der dissidenten Partizipation beziehungsweise einem

Ethos der Kohabitation, des nichtnostalgischen Gemeinschaftlichen anzuver-

wandeln. Ich möchte diesen Bezügen ein gutes Stück folgen. Dabei geht es

mir darum, wie, auf welche Weise den Herausforderungen ›unserer‹ Gegen-

wart zu begegnen ist. Auch wenn ich ähnlichen diskursiven Verschränkun-

gen nachgehe, zeigen sich zum Teil andere Akzentuierungen, ein vielfältiges

Gewebe von Resonanzen und Divergenzen, das ich insgesamt nur andeuten

kann und hier etwas pointiert vorwegnehmen will: Es geht mir um ein Her-

ausfordern des modernen Universalismus, das stärker auf das Unterlaufen

der für die Moderne zentralen Kategorie des Menschlichen und der Konzen-

tration von Handlungsmacht auf das (immer ›menschliche‹, aber auch ›wei-

ße‹ und ›männliche‹) Subjekt setzt. Akzentuiert wird die Teilnahme an einer

mehr-als-menschlichen, einer nicht- und anders-als-menschlichen Welt, die

Unhintergehbarkeit und Abgründigkeit einer Alterität, die in die ›moderne‹

Logik der Rücksichtnahme, der Reflexivität und der ›Kritik‹ nicht überführt

werden kann. Es geht mir hier also nicht um eine Kritik am Hark’schen Pro-

jekt, sondern um die kollaborative Teilnahme an seiner Transformation des

Wirklichen, um so ein anderes Wirkliches, das nicht vomMenschen, sondern

von der Relationalität, der grundlosen Verstricktheit in die Andersheit der

Welt ausgeht, zu ermöglichen.

Starting point Nicht/Menschlich

Donna Haraway hat in ihrem Buch Staying with the Trouble eine entscheiden-

de Frage gestellt: »Was passiert, wenn menschlicher Exzeptionalismus und

beschränkter Individualismus […] in den besten Wissenschaften – egal ob

Natur- oder Sozialwissenschaften – undenkbar werden? Ernsthaft undenk-

bar: nicht mehr für das Denken zur Verfügung stehend« (2018/2016: 47).

Haraway rückt das Wie menschlicher Beteiligung an einer ›katastrophi-

schen‹ Gegenwart (eine Formulierung Isabelle Stengers’) in den Mittelpunkt:

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in mehr als menschlichen Relationen 267

einer Gegenwart, die durch die Exzesse der kapitalistischen Produktions- und

Handelsverhältnisse, durch die koloniale Logik der Plantagenwirtschaft und

die Vernichtung von Biodiversität gekennzeichnet ist. Wie – fragt sie – ist

eine menschliche Beteiligung an der Hervorbringung von Welt möglich, die

mit diesen zerstörerischen Dynamiken bricht und andere Geschichten, Re-

lationen, Praktiken ermöglicht? Wie verschränken sich Fragen gesellschaftli-

cher und ökologischer Bedingungen von Leben mit ethischen Dimensionen,

mit dem Beachten von Relationalität und der Infragestellung menschlicher

Exzeptionalität? Wie kann die Fähigkeit, als Teil der Welt auf die Welt zu ant-

worten, erweitert werden?

Karen Barad und Donna Haraway verstehen Welt als worlding, das

heißt als fortlaufenden Prozess des Werdens (differential becoming) von immer

neuen Gefügen, an denen wir – Menschen – teilhaben, aber über die wir

nicht verfügen, die wir sind. Sie konzipieren Alterität als Nichttrennbarkeit

nicht/menschlicher natürlichkultureller Prozesse. Und sie setzen mit ihren

Überlegungen das moderne Zentrum des (männlichen, weißen) Menschen

Dezentrierungsdynamiken aus.

Barad: Differenz, Diffraktion und nichtmenschliche Ethik

Barads Projekt einerEthico-onto-epistemologie zielt darauf,Welt als nicht/mensch-

liches, an/organisches differenzielles Werden zu verstehen. Ihr Begriff der

Intra-Aktivität zielt darauf, dies als dynamische Relationierung zu be-

schreiben, der nicht einzelne, charakterisierbare Relata vorausgehen. Ma-

terialitäten/Akteur_innen sind komplexe relationale Gefüge, werden selbst

relationiert und im Ereignen bestimmt. Diese Momente der Bestimmung

sind Momente der Trennung, der Differenzsetzung und Unterscheidung –

Barad bezeichnet dies als agentiellen Schnitt (agential cut), als raumzeitliche

Differenzierung. Daraus resultiert für Barad eine dezidiert nichtmenschliche

Ethik, eine Ethik also, die nicht vom Menschen ausgeht, sondern von der

relationalen Prozessualität, in der das Menschliche als Differenz erscheint.

Es geht also nicht darum, die Differenz zu leugnen oder zu negieren, die die

menschliche Spezies macht, sondern darum, zu zeigen, dass es sich dabei

um eine andere Differenz handelt, als der menschliche Exzeptionalismus

nahelegt – eine Differenz, die das, was wir als das Menschliche bezeichnen,

erst konstituiert:

»Der ›posthumanistische‹ Punkt ist also […] ein Verstehen der materia-

lisierenden Effekte bestimmter Grenzziehungen zwischen ›Menschen‹

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


268 Susanne Völker

und ›Nichtmenschen‹. Entscheidend ist dann, dass solch eine Analyse

die Schnitte nicht als reine Angelegenheit menschlicher Praktiken des

Differenzierens, also als kulturelle Unterscheidungen betrachten kann.

Was auch immer ein ›Schnitt‹ ist, darf nicht ein vorgängiges Konzept des

›Menschlichen‹ voraussetzen.« (Barad 2015: 128f.)

Damit in Zusammenhang steht auch Barads methodologische Verabschie-

dung der der Exzeptionalität des menschlichen Geistes vorbehaltenen Figur

der Reflexion zugunsten der transformativenmateriellen, nichtmenschlichen

Praxis der Diffraktion. Die Physiker_in Barad bezieht sich hier explizit auf

die Deutung von Quantenphänomenen durch Niels Bohr und die damit ver-

bundene grundlegende, das heißt ontologische Unbestimmtheit von Materie:

Materie kann sowohl Teilchen als auch Welle sein, abhängig von den (diffrak-

tiven) Anordnungen, in denen sie erscheint. Diffraktion steht bei Barad, aber

auch bei Haraway für die Relevanz dieser Unbestimmtheit: Materie, Welt ist

nicht auf einen ursprünglichen Zustand zurückzuführen, sie hat keine gege-

bene, stabile Qualität, sondern entsteht in spezifischen Anordnungen, Appa-

raten oder Situationen (Barad 2007). Während Diffraktion den zugleich situ-

ierten und singulären Überlagerungen unterschiedlicher Gefüge oder Welten

konzeptuell stattzugeben versucht, schließt sie – im Gegensatz zur Reflexi-

on – die Vorstellung eines menschlichen Geistes, der die Repräsentationen

einer Welt interpretiert oder analysiert, der er selbst nicht angehört, aus. Da-

mit bricht die Diffraktion mit der Gegenüberstellung von Geist und Welt,

dem, was Barad den cartesischen Schnitt nennt, also auch mit der für die

westliche Moderne konstituierenden Unterscheidung zwischen Subjekt und

Objekt, Mensch und Ding beziehungsweise menschlicher und nichtmensch-

licher Welt.

Mit ihrem Projekt einer – Denken, Materialität und Relationalität ver-

schränkenden – Ethico-onto-epistemologie betont Barad die ethische Dimen-

sion des Anderswerdens von Welt und bezieht sich auf Emmanuel Lévinas:

Es kann nicht darum gehen, sich vor der Andersheit des Anderen in Sicher-

heit zu bringen, sondern darum, auf die Vorgängigkeit des_der Anderen, sei-

ne_ihre Anwesenheit vor jeder Bewusstheit, zu antworten. Das ›Subjektive‹

werde insofern relational im Modus ethischen (Ver-)Antwortens hervorge-

bracht und, das ist für Barad von entscheidender Bedeutung, diese Ethik der

(Ver-)Antwortung ist nicht nur kein Privileg des Menschen, sie geht – anders

als bei Lévinas –demMenschlichen beziehungsweise der Unterscheidung von

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in mehr als menschlichen Relationen 269

Menschlichem und Nichtmenschlichem voraus: Sie ist in diesem Sinne nicht-

menschlich.

»Wie würden wir uns fühlen, wenn es das Nicht-Menschliche wäre, mit-

tels dessen wir fühlen, uns sorgen, antworten können?«, fragt Barad (2014:

173). Was wir berühren, wenn wir uns berühren, ist nicht die Identität eines

bestimmbaren Körpers, sondern die nicht-menschliche Relationalität vieler

Akteur_innen/Organismen/Prozesse, die ›unsere‹ Körperlichkeit ausmachen.

Es ist also das Nichtmenschliche, Materie als Relation, die das Menschliche

und die Fähigkeit derWelt zu antworten –Response-Ability–hervorbringt.Wir

– Menschen – können uns nicht für oder gegen Verantwortung entscheiden;

wir sind als Teil der Welt konstituiert in Relationen/Schnitten/Berührungen,

die ethisch sind. Ethik wäre demnach ein Modus der Materialisierung selbst:

»Entscheidend ist, dass man der Ethik aufgrund der Materialisierung (mat-

tering) nicht entkommen kann. Die Ethik ist ein integraler Bestandteil der

Diffraktionsmuster (der permanenten Differenzierung) der Weltung, nicht

ein Überlagern menschlicher Werte auf die Ontologie der Welt […]. Die

Beschaffenheit der Materie selbst bringt eine Ausgesetztheit dem Anderen

gegenüber mit sich. Verantwortung ist nicht eine Verpflichtung, die das

Subjekt wählt, sondern eine menschgewordene/fleischgewordene (incar-

nate) Relation, die der Intentionalität des Bewusstseins vorausgeht.« (Barad

2014: 174, Herv. i.O.)

Haraway: ›More than Human‹: Chthuluzän

Haraway zufolge stößt der Mensch der Moderne, das Individuum, dessen

Geist sich via Reflexion die Welt zu eigen macht, stoßen sein Denken, Han-

deln, Theoretisieren und seine Epistemologien endgültig an Grenzen. Damit

verfehlt aber auch die aktuelle Bezeichnung unseres Zeitalters genau das,

worum es geht: »Eine derart transformative Zeit auf Erden kann sicherlich

nicht Anthropozän genannt werden!« (Haraway 2018/2016: 47f.), schlussfol-

gert Haraway in Auseinandersetzung mit Bruno Latour. Für diese transfor-

mative Zeit, in der der Mensch beginnt, andere, nichtmenschliche Formen

der Teilnahme zu erlernen, und in der noch die Zeit selbst nicht mehr bleiben

kann, was sie in der Moderne war: der lineare Weg des Fortschreitens in eine

bessereWelt, (er-)findet sie einen anderen Begriff: dasChthuluzän: »Mein Cht-

huluzän […] verwickelt unzählige Zeiten und Räume und unzählige intra-ak-

tive, zusammengefügte Entitäten – auch die Mehr-als-Menschlichen, die An-

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


270 Susanne Völker

ders-als-Menschlichen, die Unmenschlichen und die Menschen-als-Humus«

(ebd.: 139).

Chthuluzän setzt auf artenübergreifende Wissens-, Lern- und Lebens-

praktiken. Es handelt also nicht vomÜberleben desMenschen, der Reproduk-

tion der menschlichen Spezies und der Sicherung ihrer Lebensbedingungen.

Chthuluzän bezieht sich auf die verschiedenartigen Critter, wie sie sagt, die

das Geflecht dieser Welt weben. So beispielsweise Pimoa cthulhu, eine acht-

beinige Spinne, die in den Rotholzwäldern nahe des Haraway’schen Wohn-

ortes in Nordzentralkalifornien lebt. Ihr tentakuläres In-der-Welt-Sein, die

fühlenden Vielheiten ihrer Beine verweisen auf ihre materielle, körperliche

Verstricktheit mit der Welt. Haraway spricht statt von körperloser Reflexion

von tentakulärem Denken, einem Denken der körperlichen Verbundenheit,

mit dem, was nicht ähnlich, was anders ist. Chthuluzän meint also beides:

die Zeit des notwendigen, artenübergreifenden Lernens und eine konkrete,

situierte, artenübergreifende Relationalität.

»Keine Art handelt allein, nicht einmal unsere eigene arrogante, die auf

Basis sogenannter moderner, westlicher Skripte so tut, als würde sie aus

artigen Individuen bestehen. Es sind Assemblagen organischer Spezies

und abiotischer Akteure, die Geschichte machen, evolutionäre und andere

auch.« (Ebd.: 137)

Tentakuläres Denken bezeichnet/ist die Gleichzeitigkeit von körperlicher Si-

tuierung und unabschließbarer relationaler Verwiesenheit auf Alterität. Und

darin besteht für Haraway die Aufgabe der Überwindung der Moderne im

Chthuluzän: sich mit den anderen in Beziehungen zu begeben, die andere

Welten, andere Formen des Mit-Werdens ermöglichen: »Die Aufgabe besteht

darin, sich entlang erfinderischer Verbindungslinien verwandt zu machen

und eine Praxis des Lernens zu entwickeln, die es uns ermöglicht, in einer

dichten Gegenwart und miteinander gut zu leben und zu sterben« (Haraway

2018/2016: 9).

Verwandt-Machen heißt, einer Veränderung stattzugeben, in der Anders-

Werden, zu anderen werden, sich verändern, keine menschliche, sondern ei-

ne grundlegend weltliche Praxis der heterogenen Verbindung oder Sympoiesis

ist. In diesem Sinne grenzt sich Haraway auch von einer posthumanistischen

Perspektive ab, die sie (auch in der Negation) um den Homo, den Menschen/

Mann oder den Anthropos (den aufgerichteten, aufrecht schreitenden Men-

schen der Griechen) zentriert sieht:

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in mehr als menschlichen Relationen 271

»Ich bin eine Kompostistin und keine Posthumanistin:Wir sind alle Kompost

und nicht posthuman. […] Wenn es jemals artenübergreifende ökologische

Gerechtigkeit geben soll, die die Diversität menschlicher Leute einschließt,

ist es jetzt höchste Zeit, dass FeministInnen Vorstellungen, Theorien und

Aktionen entwerfen, welche die Verbindung von Genealogie und Verwandt-

schaft sowie von Verwandtschaft und Spezies auflösen.« (Ebd.: 140f.)

Response-Ability – Teilnahme am (Anders-)Werden von Welt

Was könnte eine Erweiterung der Fähigkeit zu antworten im Zusammenhang

wissenschaftlicher Wissensproduktion bedeuten, wenn es dabei nicht um die

Repräsentation einer äußeren Realität, sondern umdie Art undWeise unserer

Teilnahme am (Anders-)Werden von Welt geht?

Susan Leigh Star u.a.: Grenzobjekte und Monster

Die 2010 verstorbene STS-Forscherin und Soziologin Susan Leigh Star hat

bereits seit den 1990er Jahren in der Verknüpfung von Technikforschung mit

dekolonialenTheorien Schwarzer Feminist_innen undWomen of Color sowie

der QueerTheory Methoden der Beachtung heterogener, ›nichtkonsensueller‹

Welten entwickelt. Nichtkonsensuell meint dabei ein Kooperieren, ein ver-

schränktes Wirken, ohne dass ein gemeinsamer Konsens über die Welt, über

die jeweiligen Bezugssysteme, Phänomene, ja nicht einmal über deren Onto-

logie hergestellt werden muss (vgl. Gießmann/Taha 2017: 33).

Stars bekanntestes Konzept ist sicher das der Grenzobjekte. Wir sind Teil

unterschiedlicher – keineswegs allein menschlicher, sondern beispielsweise

technologischer – Praxisgemeinschaften oder sozialer Welten, wie Star sagt,

und können zugleichmehreren, durchaus auch konfligierenden sozialenWel-

ten angehören. Ein Grenzobjekt ist ein Objekt, das unterschiedliche Bezüge/

Verbindungen zu schaffen und unterschiedliche, gerade auch randständige,

nicht homogenisierte Akteur_innen einzubinden und sozial zu organisieren

vermag, ohne deren Divergenz, deren Spezifik und Lokalität auszulöschen.

Es geht also um Objekte, die Zusammenhänge schaffen, Kleines, Spezifisches

verbinden und somit ›vergrößern‹ (Scaling up), ohne die lokalen Kontexte aus-

zublenden. Mehr noch: es geht um die Ermöglichung von nichtkonsensuellen

Verbindungen, die sich dennoch auf ein gemeinsames, aber nicht homogeni-

siertes, naturalisiertes Objekt beziehen.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


272 Susanne Völker

»Grenzobjekte sind jene Objekte, die in mehreren Praxisgemeinschaften zu

Hause sind und die jeweiligen Informationsbedürfnisse befriedigen. Grenz-

objekte sind daher plastisch genug, um sich lokalen Bedürfnissen und Ein-

schränkungen mehrerer Parteien anzupassen, doch zugleich robust genug,

umanallenOrten eine gemeinsame Identität zubewahren. Sie sind schwach

strukturiert in der gemeinsamen Nutzung und werden stark strukturiert in

der individuellen Nutzung.« (Bowker/Star 1999: 179)

Grenzobjekte machen so die Beteiligung gerade von marginalisierten, preka-

risierten, nicht wahrgenommenen Leben um lokale, lokalisierte, situierte Ver-

bindungen und Situationen möglich, ohne sie in ein und derselben Welt oder

Wirklichkeit zu verankern. Star und Bowker bezeichnen dies als »›Scaling up‹

vom Lokalen zum Sozialen« (Bowker/Star 1999: 198). Sie insistieren darauf,

dass ein solches heterogene soziale Einbindungen praktisch ermöglichendes

Grenzobjekt zugleich eine wissenschaftliche, kategoriale Arbeit forciert, bei

der Kategorien nicht einfach abstrakt, universell sind, sondern inhärent hy-

brid und divergent.

Diese Ermöglichung von Divergenz steht bei Star im Zusammenhang ei-

ner Ethik der Differenz und der praktischen Erfahrung wirklicher leiden-

der, verletzbarer Körper. So fragen Geoffrey Bowker und Star nach der Ethik

oder der Fähigkeit zu antworten von Forschungsmethoden als weltschaffen-

der Praxis: »Was für eine Ökologie und Verteilung von Leiden wird es geben?

Wer kontrolliert die Vieldeutigkeit und Sichtbarkeit von Kategorien?« (Bow-

ker/Star 1999: 198)

Es sind zwei Figuren, an die Bowker und Star hier explizit anknüpfen:

die randständigen, hybriden Lagen derer, die die Praxisgemeinschaft bezie-

hungsweise deren einfache, eindeutige Positionen durch verschwommene,

uneindeutige Positionierungen überschreiten und die Grenzbereiche bewoh-

nen; die Haraway’sche Figur der Cyborg und ›mestizische‹ Lebens- und Ver-

bindungsweisen, die Gloria Anzaldúa in ihrem 1987 erschienenen Buch Bor-

derlands = La Frontera: The New Mestiza beschreibt.

»Anzaldúas Arbeit über Grenzbereiche lehnt jede Vorstellung von Reinheit

ab, die auf der Zugehörigkeit zu einer einzigen, ursprünglichen, ethnischen,

sexuellen oder gar religiösen Gruppe basiert. Haraway vertieft diese Analyse

noch weiter. Wenn sie von Grenzbereichen spricht, und zwar sowohl imHin-

blick auf Ethnie (race) wie auf die Grenzen zwischen Menschen und Dingen,

verwendet sie den Begriff des ›Monsters‹. Ein Monster erscheint, wenn sich

ein Objekt weigert, naturalisiert zu werden.« (Bowker/Star 1999: 186)

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in mehr als menschlichen Relationen 273

Anna Lowenhaupt Tsing: Grenzobjekt ›Freiheit‹, Gefüge

und kontaminierte Kollaboration

In ihrem Buch Der Pilz am Ende der Welt nimmt die Anthropologin Anna Lo-

wenhaupt Tsing (2018) sowohl die Haraway’schen sympoietischen und tentaku-

lären Verstrickungen als auch das Konzept der Grenzobjekte von Star in ihrer

Arbeit über globale Verflechtungen von kapitalistischen und nichtkapitalisti-

schen Praktiken am Beispiel des Wachsens, Sammelns, Tauschens von und

Handelns mit Matsutake-Pilzen auf. Tsing setzt sich dabei ab von dem, was

gemeinhin unter ›Kapitalismusanalyse‹ firmiert und allzu oft als monoepiste-

mische, menschengemachte, zwar historisierte, aber dennoch als alternativ-

los universalisierte Erzählung sozio-ökonomischer Evolution daherkommt.

Sie schreibt viele, situierte und spezifische Geschichten, die die einfach ska-

lierten Logiken des Kalküls und des Interesses überborden. Es sind verwo-

bene Geschichten von Pilzen, Wäldern, Lieferketten, ethnisierten und kolo-

nialisierten Gruppen, von Arbeit, Prekarität undMännlichkeitspraktiken, von

Sinneswahrnehmungen und Affekten, von Kriegen, ökonomischen Mannig-

faltigkeiten und ökologischen Ruinen. Es gelingt ihr damit, im Partialen die

Gespenster kolonialer Gewalt, ökologischer Zerstörung und kapitalistischer

Ausbeutung ebenso wie arten- und alteritätsübergreifende Verbundenheiten

und Solidaritäten in gezeichnetenWelten erscheinen zu lassen. Stephan Trin-

kaus (2019: 182, Herv. i.O.) beschreibt die Matsutake-Pilze als

»Phänomene, die sich weder den Phantasien eines unberührten Ursprungs

zurechnen lassen, einer Zeit, in der die Welt noch intakt war, noch der tech-

nomechanisierten, skalierten Welt der kapitalistischen Effizienz; sie gedei-

hen – wie der Untertitel des Buchs lautet – in den Ruinen des Kapitalismus, in

einer von ihm bereits verheerten Welt«.

Die heterogenen Gemeinschaften der Sammler_innen und Händler_innen,

die südostasiatischen, legalisierten Geflüchteten, die zumeist illegalisier-

ten Migrant_innen aus Lateinamerika, die traumatisierten Veteranen der

Kriege, die die USA in den letzten Jahrzehnten geführt haben, die Hippie-

Aussteiger_innen (vgl. Trinkaus 2019), sie alle beziehen sich auf etwas, das

sie mit den USA verbinden und ›Freiheit‹ nennen. Irritiert und ›befremdet‹

erinnert Tsing ›Freiheit‹ für sich selbst und für ihre Mutter – Angehöri-

ge einer zeitlich situierten Migrationsgeschichte (aus China in die USA

der 1950er Jahre) – als ebenfalls bedeutsamen Begriff. Für die Mutter war

es das Versprechen des US-amerikanischen Wohlfahrtsstaats von Zuge-

hörigkeit, von US-amerikanisch-Sein, verbunden mit (Selbst-)Praktiken

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


274 Susanne Völker

der Assimilation. Die Geschichten der prekären Praxisgemeinschaften der

Jahrtausendwende dagegen erzählen von (eben prekären, ungesicherten)

Un(ein)gebundenheiten, als US-amerikanisches Versprechen der ›Freiheit‹,

das auch als Freiheit von der US-amerikanischen Arbeitsgesellschaft in

Anspruch genommen werden kann, von Freiheit als Lebensführung im

Wald, als nichtkapitalistischem Gabentausch – kurz: Freiheit wird hier zum

Grenzobjekt, auf das sich viele Geschichten, Welten beziehen und das ein

getrennt-gemeinsames-verschiedenes-nichtkonsensuelles Zusammenleben

in den Matsutake-Wäldern ermöglicht: »Bei den professionellen Matsutake-

Sammlern in Oregon ist Freiheit ein ›Grenzobjekt‹, das heißt, ein geteiltes

Anliegen, das jedoch viele Bedeutungen annehmen und in unterschiedliche

Richtungen führen kann« (Tsing 2018: 133).

Die Verstrickung mit nicht allein menschlichen Akteur_innen, die alle,

die damit in Berührung kommen, verunreinigt, verändert, bezeichnet Tsing

als kontaminierte Kollaboration. Die prekären Ökologien des Matsutake ste-

hen für die Nichtplanbarkeit, Nichtpassung und Überschreitung der kapita-

listischen Inwertsetzungs- und Verwertungsinteressen, ohne sich ihnen ent-

ziehen zu können – sie sind in diesem Sinne Cyborg-Gefüge, »Muster ab-

sichtsloser Koordination«, wie Tsing schreibt, »das Zusammenspiel zeitlicher

Rhythmen und Größenordnungen in den sich ansammelnden, divergieren-

den Lebensweisen« (Tsing 2018: 40). Haraway hat das zuletzt ganz ähnlich

in einer Neufassung ihrer Cyborg-Figur formuliert: Demnach seien Cyborgs

»implodierte Entitäten, verdichtete materiell-semiotische ›Dinge‹ – artiku-

lierte Fadenfiguren einer speziellen Sorte ontologisch heterogener, historisch

situierter, materiell reichhaltiger, spezifischer, sich viral ausbreitender Bezie-

hungen« (Haraway 2018: 143). Der Matsutake steht für eine solche Implosion,

die sich nicht um die Zukunft derMenschheit schert und neue Verbindungen,

Kollaborationen praktiziert.

»Aus der Tatsache, dass welterzeugende Bestrebungen durch Kontaminati-

on verändert werden, könnten gemeinsameWelten – und neue Richtungen

– erwachsen. Jeder trägt eine Geschichte der Verunreinigung in sich; Rein-

heit ist keine Option. Mit der Prekarität zu rechnen lohnt sich insofern, als

sie uns daran erinnert, dass sich den Umständen anzupassen das Überleben

sichern kann. […] Kollaboration heißt, trotz der Unterschiede zusammenzu-

wirken, was letztlich zur Kontamination führt. Ohne Kollaboration sterben

wir alle.« (Tsing 2018: 45)

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Leben in mehr als menschlichen Relationen 275

Schlussbemerkung

Im vorliegenden Band denken Geschlechterforscher*innen, Feminist*innen

und Mitstreiter*innen gemeinsam mit Sabine Hark, in Resonanz mit ihren

Arbeiten, gewissermaßen im Aufnehmen der am Ende des Umrisses eines po-

litischen Ethos der Kohabitation erneut mit Lorde gestellten Frage »Und was ist

deine Aufgabe?« (Hark 2021: 228) darüber nach, was der (jeweilige) Einsatz ist,

was es denn auf sich habe mit der (Auf-)Forderung, ›der Welt eine neue Wirk-

lichkeit [zu] geben‹.

Ich habe zu zeigen versucht, dass Antworten auf die Herausforderun-

gen der Gegenwart, auf die grundlegende Andersheit der Welt, auf Fragen

der menschlichen Eingebundenheiten und Verantwortung nicht ohne Bezug

auf nichtmenschliche oder mehr-als-menschliche relationale Alterität zu for-

mulieren sind. Bei der Erweiterung der Antwortfähigkeit geht es nicht nur

darum, bessere, andere, gehaltvollere Antworten für bestehende Fragen zu

finden, sondern vor allem darum, die Vorstellung dessen zu erweitern, was

in Frage steht. Es geht hier also nicht darum, für menschliche und nicht-

menschliche Entitäten und Identitäten zu entscheiden, über welche je spezifi-

sche Agency sie verfügen, und damit unterschiedenen Akteur_innen verteilte-

re, horizontalere Handlungsfähigkeiten zuzugestehen. Es geht (mir) vielmehr

darum, die Grenzziehungen, die Produktion von Entitäten, aus der einerseits

Subjekte, kulturell und politisch Befähigte, zum Ethos Begabte, und zum an-

deren Objekte, bewusstlose Materie, nutzbare Ressourcen, Dinge hervorge-

hen, herauszufordern. Es geht um die Teilnahme an den sich ausbreitenden

Beziehungen und sich rekonfigurierenden Gefügen mehr-als-menschlicher

Relationalität und deren nichtmenschlicher Ethik. Auf ein solches Stattge-

ben und Beteiligtsein scheinen mir sowohl die offenere kategoriale Arbeit der

Grenzobjekte wie der Vorschlag der kontaminierten Kollaboration (auch als

eine Schreib-, Analyse- und Lebenspraxis) aus zu sein:

»Gefüge versammeln nicht nur verschiedene Lebensweisen – sie bringen sie

hervor. In Gefügen zu denken lässt uns fragen: Wie können Ansammlungen

zu ›Ereignissen‹ werden, das heißt, mehr werden als die Summe ihrer Teile?

Wenn Geschichte ohne Fortschritt unbestimmt ist und in viele Richtungen

geht, können uns dann Gefüge die ihr innewohnenden Möglichkeiten auf-

zeigen?« (Tsing 2018: 40)

Die Frage bleibt – es geht um die Erweiterung der Fähigkeit zu antworten!

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 Susanne Völker

Literatur

Barad, Karen (2007): Meeting the Universe Halfway. Quantum Physics and

the Entanglement of Matter and Meaning, Durham/London.

Barad, Karen (2014): »Berühren – Das Nicht-Menschliche, das ich also bin

(V.1.1)«, in: Susanne Witzgall/Kerstin Stakemeier (Hg.), Macht des Mate-

rials/Politik der Materialität. Zürich/Berlin, S. 163-176.

Barad, Karen (2015): Verschränkungen, Berlin.

Bowker, Geoffrey C./Leigh Star, Susan (2017): »Kategoriale Arbeit und Grenz-

infrastrukturen. Bereichernde Klassifikationstheorien (1999)«, in: Sebas-

tian Gießmann/Nadine Taha (Hg.), Susan Leigh Star. Grenzobjekte und

Medienforschung, Bielefeld, S. 167-203.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Zürich/

Berlin.

Gießmann, Sebastian/Taha, Nadine (2017): »›Study the unstudied‹. Zur medi-

enwissenschaftlichen Aktualität von Susan Leigh Stars Denken«, in: Se-

bastian Gießmann/Nadine Taha (Hg.), Susan Leigh Star. Grenzobjekte

und Medienforschung, Bielefeld, S. 13-77.

Haraway, Donna (2018): Unruhig bleiben. Die Verwandtschaft der Arten im

Chthuluzän, Frankfurt a.M./New York.

Hark, Sabine (2005): Dissidente Partizipation. Eine Diskursgeschichte des Fe-

minismus, Frankfurt a.M.

Hark, Sabine (2021): Gemeinschaft der Ungewählten. Umrisse eines politi-

schen Ethos der Kohabitation, Berlin.

Trinkaus, Stephan (2019): »Prekäre Ökologien«, in: Zeitschrift für Medienwis-

senschaft, Heft 20: Was uns angeht, Jg. 11, Nr. 1, S. 182-187. DOI: https://

doi.org/10.25969/mediarep/3720.

Tsing, Anna Lowenhaupt (2018): Der Pilz am Ende der Welt. Über das Leben

in den Ruinen des Kapitalismus, Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839461686-024 - am 14.02.2026, 06:12:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.14361/9783839461686-024
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720
https://doi.org/10.25969/mediarep/3720

