ZYGMUNT G. BARANSKI

« Con quanta vigilanza! Con quanto impegno! »
Studiare Dante ‘soggettivamente’

Riassunto

Sin dall’Ottocento, negli studi danteschi, sono prevalse variazioni di un metodo
filologico e storicista contestualizzante. L'articolo prende in esame le implicazioni
e particolarmente alcuni difetti e punti ciechi di questo approccio focalizzandosi su
due aree di indagine, tra loro strettamente interrelate, che occupano posti di rilievo
nel dantismo moderno: la ricerca delle fonti letterarie e dottrinali di Dante e della sua
formazione intellettuale. Anziché una confutazione della ricerca storicista, il contri-
buto propone alcuni spunti per affinare un tale percorso, in particolare prestando
maggiore attenzione alle realta pratiche della cultura medievale (fiorentina), ivi in-
cluse le istituzioni educative e scolastiche, la circolazione dei manoscritti, le chiavi
di interpretazione e 1 contatti tra clerici e laic.

Zusammenfassung

Seit dem 19. Jahrhundert spielen in der Dante-Forschung Varianten einer kontextu-
alisierenden philologischen und historisierenden Methodik eine dominante Rolle.
Dieser Beitrag untersucht die Implikationen und insbesondere einige der Defizi-
te und blinden Flecken dieser Herangehensweisen. Er konzentriert sich auf zwei
eng miteinander verkniipfte Gegenstandsbereiche, die in der aktuellen Dante-For-
schung prominent vertreten sind: die Untersuchung von Dantes literarischen und
epistemischen Quellen und die Rekonstruktion seiner Bildungsgeschichte. Anstatt
die historisierende Forschung zu verwerfen, schlagt der Beitrag Moglichkeiten ihrer
Verfeinerung vor, indem insbesondere den praktischen Gegebenheiten der mittel-
alterlichen (Florentiner) Kultur, einschliefilich der Bildungsmdoglichkeiten und der
scholastischen Institutionen, der Verbreitung von Manuskripten und der Modi ih-
rer Rezeption sowie der Kontakte zwischen clerici und laic;, mehr Aufmerksamkeit
geschenkt wird.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

76 Zygmunt G. Barafiski

«Sensum, quem in ipsis libris (quibus vigiliis! quo valore!) per annos viginti
conceperam ».! La citazione, parzialmente ripresa e tradotta dal titolo della
mia relazione, ¢ tratta dal prologo della Extractio (1238) di Tommaso Gallo
(m. 1246). Gallo ¢ poco noto tra i medievisti, se non altro perché continua
ad essere poco studiato,” e nelle rare occasioni in cui i non-specialisti del pen-
siero contemplativo medievale lo nominano, ¢ normalmente per respinger-
lo. Eppure, una tale superficiale trascuratezza ¢ storicamente ingiustificata. Il
profilo intellettuale di Tommaso Gallo ¢ imponente ¢ il suo influsso, partico-
larmente nel Duecento, fu considerevole. Gia canonico regolare all’Abbazia
di San Vittore a Parigi, dove tenne corsi di teologia, attorno al 1218-1219
fu coinvolto nella fondazione del monastero di Sant’Andrea a Vercelli, di
cui, entro 1l 1226, divenne abate. Tommaso fu studioso di spicco: fine ese-
geta scritturale, in particolare del Cantico, e, piti significativamente, auctoritas
d’eccezione sullo pseudo-Dionigi. I contributi sull’Areopagita dei suoi fa-
mosi predecessori, Ugo e Riccardo di San Vittore, avevano preparato la
strada verso il processo di assimilazione di Dionigi nel pensiero mistico oc-
cidentale, ma fu I'apporto di Tommaso Gallo ad avere un ruolo decisivo
nel consolidamento di questo processo.® Egli adattd, riscrisse e interpreto
I'intero corpus dionisiaco, ossia, come ricorda il mio mepit, quei « libri »
il cui « significato » egli si sforzd di « comprendere per vent’anni ». La sua
autorevolezza quale lector dell’ Areopagita fu confermata quando I’ Extractio,
utilissima parafrasi degli scritti oscuri dello pseudo-Dionigi, fu regolarmente
allegata a questi, offrendo in tal modo non soltanto una guida accessibile,
ma anche un’interpretazione essenziale del pensiero dell’auctor. L'influsso
di Gallo sulla ricezione tardo-medievale dell’Areopagita fu quindi tanto de-
terminante da autorizzarci ad affermare che, nel Tredicesimo secolo e nelle
prime decadi del Quattordicesimo, leggere Dionigi voleva dire leggerlo per
lo pitt attraverso il filtro di Tommaso Gallo,* soprattutto se a motivare la

Prologo all’ Extractio di Tommaso Gallo, in: Dionysiaca, a cura di Philippe Chevallier, 2 voll.,
Paris/Bruges, Desclée de Brouwer, 1937-1950, qui vol. I, p. CIX.
2 Boyd Taylor Coolman, « The Medieval Affective Dionysian Tradition », in: Modern
Theology 24 (2008), pp. 615-632, qui p. 618.
Su Tommaso Gallo si vedano almeno Mario Capellino, Tommaso di San Vittore abate ver-
cellese, Vercelli, Societa Storica Vercellese, 1978; Bernard McGinn, « Thomas Gallus and
Dionysian Mysticism », in: Studies in Spirituality 8 (1994), pp. 81-96; James McEvoy,
Mpystical Theology: The Glosses by Thomas Gallus and the Commentary of Robert Grosseteste on « De
mystica theologia », Louvain/Paris, Peeters, 2003, pp. 3-54; James Walsh, « Thomas Gallus
et 'effort contemplatif », in: Revue d’histoire de la spiritualité 51 (1975), pp. 17-42.
Sull'influsso di Tommaso si vedano Boyd Taylor Coolman, « The Medieval Affective
Dionysian Tradition », pp. 618-621; Paul Rorem, Beudo-Dionysius: A Commentary on the

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 77

lettura erano interessi contemplativi di carattere affettivo-simbolico, interessi
che certamente Dante ebbe all’altezza del Paradiso. Nonostante I'evidenza
storica, nessuno dei due recenti libri sui rapporti tra Dionigi e Dante ha pre-
so in considerazione questo dato decisivo; di fatto nel migliore dei casi Gallo
¢ relegato al margine, nel peggiore, quanto si afferma sul commentatore ¢
inesatto.

Non c¢’¢, ahimé, niente di mnusitato nell’approccio generale di questi due
ricercatori allo studio dell'influenza dell’Areopagita su Dante. Da sempre,
anche se la situazione si sta lentamente trasformando, ¢ del tutto normale
nella dantistica studiare le fonti del poeta senza prestare attenzione adeguata
al contesto in cui Dante avrebbe letto e sarebbe potuto venire a conoscenza
di altri scrittori e pensatori. Questo tipo di disattenzione ¢ grave soprattutto
se si considera che, nel Medioevo, il mondo dei libri fu sconvolgentemente
amorfo e che la lettura fu un’attivita altamente mediata, casuale e spesso
frammentaria. Negando la realta storica medievale, non pochi dantisti po-
stulano un impossibile rapporto diretto a quattr’occhi tra, presumibilmente,
la suprema autorita letteraria, Dante Alighieri, e un’altra figura notevole,
come lo pseudo-Dionigj, 1 cui scritti, si ritiene quasi automaticamente, il po-
eta non poteva che conoscere. E come se un ‘grande’ del prestigio di Dante,
il « padre della lingua italiana » e celui qui a lu tous les livres, potesse davvero
essere immune alle disordinate e irritanti condizioni del suo ambiente cultu-
rale. E come se la sua presunta ‘unicity’ dovesse dipendere dalla sua capacita
di riuscire in un modo o nell’altro a trascendere 1 limiti — sono stato tentato
di scrivere il « buio » — di un ambiente in cui i libri erano pochi, difficili da
trovare e riservati alle élites. Fra i dantisti continua inoltre a predominare I'i-
dea che il poeta ‘dovesse’ aver letto estensivamente, soprattutto se si giudica
che fu ‘necessario’ che egli avesse letto un testo che noi oggi consideriamo
importante. Questo atteggiamento si traduce in quella formula ripetutissima
dalla dantistica, Dante non poteva non conoscere... — troppo spesso pero questa
formula non ¢ realmente accompagnata da solide prove documentarie. Si ac-
campa cosi 'immagine insidiosamente pervasiva, e non soltanto nell'imma-

Texts and an Introduction to Their Influence, New York/Oxford, Oxford University Press, 1993,
pp. 218-219.
Marco Ariani, « Lux inaccessibilis ». Metafore e teologia della luce nel « Faradiso » di Dante, Roma,
Aracne, 2010, pp. 209, n. 26, 237, n. 9, 287, n. 40 (le mie riserve sono relative solo ad alcu-
ni problemi di metodo che hanno condizionato I'uso che Ariani fa di Tommaso Gallo; la
monografia resta uno tra i migliori studi sul Furadiso); Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi
Areopagita nel « Paradiso » di Dante, Firenze, Olschki, 2006, pp. xv, xvi, nn. 11, 17.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

78 Zygmunt G. Barafiski

ginario popolare, del Dante genio ‘solitario’, autore di opere senza preceden-
ti, libero dalle restrizioni pratiche che trattenevano 1 suoi contemporanet. ..
Presentare le cose in questa guisa cosi evidentemente ironica e cruda, non ¢
che un modo di mettere subito a fuoco 'anacronismo di questo approccio
metodologico al rapporto dell’Alighieri con le sue fonti letterarie e dottri-
nali. Al posto di un’idea di Dante « medievale » storicamente complessa e
stratificata, troviamo un’immagine di ‘eccezionalita’ che ha le radici odierne
nell’Ottocento, e che, in modo pressappoco automatico, serve da matrice
per gli studi sui debiti intellettuali e artistici di Dante. Nel dir questo non sto
certamente ignorando il fatto che la figura di Dante come autore e perso-
naggio straordinario fosse gia ben nota nel Medioevo. La cultura medievale
fu pit che capace di foggiare miti di ilustres viri: basta ricordare I'immensa
tradizione delle vitae e 'importanza che si affidava all’auctoritas. Allo stesso
modo, non ¢ mio scopo negare che, in tutte le sue opere principali, Dante
s presentasse intenzionalmente come ‘autorevole’ e senza pari. Eppure, né
il fascino medievale per la « somma e altissima autoritade » (Conv. IV, vi,
5)% né I'autoritratto che I’Alighieri dipinse di sé come individuo munito di
doti e responsabilita singolari possono indurci ad accettare passivamente e
acriticamente I'idea che per studiare Dante bisogna trattarlo come se egli
costituisse un caso ‘speciale’: come se egli fosse ‘meravigliosamente’ diverso
da altri lettori medievali per quel che riguarda le sue modalita di lettura e 1
suol rapporti coi libri. In realta, a contraddistinguere il Nostro ¢ la maniera
originale in cui egli realizzo6 le sue ambizioni artistiche e intellettuali malgra-
do 1 molti ostacoli che, nella pratica, come /aicus di esperienze scolastiche
piuttosto ristrette, egli dovette sormontare per aver accesso alla cultura alta
¢ padroneggiarne le intricatezze — questione spinosa, sulla quale 1 dantisti
generalmente sorvolano, e su cui tornerd a breve. Se si vuole apprezzare
come e perché Dante sia speciale, abbiamo I'obbligo — io credo - di integrare
in modi sempre pit efficaci e precisi quanto sappiamo su di lui con quanto
s1 puo ricostruire, anche se parzialmente, del suo mondo; o meglio, bisogna
avvicinarlo a quegli elementi del suo ambiente che, con qualche certezza, si
puo evincere lo avessero toccato. Anche su questo avro altro da dire.

% Le opere di Dante si citano dalle seguenti edizioni: Dante Alighieri, Questio de aqua et terra, a
cura di Francesco Mazzoni, in: Opere minori, 2 voll., Milano/Napoli, Ricciardi, 1979-1988,
IL, pp. 693-880; Dante Alighieri, La Commedia secondo l'antica vulgata, a cura di Giorgio
Petrocchi, seconda edizione, 4 voll., Firenze, Le Lettere, 1994; Dante Alighieri, Convivio,
a cura di Franca Brambilla Ageno, 2 voll., Firenze, Le Lettere, 1995; Dante Alighieri,
Epistole, a cura di Claudia Villa, in: Dante Alighieri, Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe,
Milano, Mondadori, 2014, pp. 1417-1592.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.


https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 79

Al tempo stesso, ¢ importante anche essere sensibili ai molti impedimenti
che ostacolano I'esecuzione di questo tipo di ricostruzioni, a cominciare dalle
nostre soggettivita, sia individuali che condivise, vale a dire, a cominciare
da quegli a priori culturali, intellettuali, professionali e di metodo, spesso
lasciati inosservati e ignorati, che minano 1 nostri tentativi di arrivare ad
un’equilibrata valutazione del passato. E solo smascherando tali postulati
o a priori e dimostrandone gli effetti nocivi, che si progredisce nella ricerca
accademica. A tal proposito, vorrei presentare un esempio magistrale. Ben-
ché 'immagine di Dante, genio solitario che si erige al di sopra della sua
epoca, sia profondamente radicata nell’ambito dello studio delle sue fonti,
la medesima immagine ricevette un colpo decisivo proprio in un ambito
accademico vicino a quello dei source studies, gia negli ultimi anni Trenta.
La proposta continiana nell'Introduzione alle Rime di Dante che « una co-
stante della personalita dantesca sia questo perpetuo sopraggiungere del-
la riflessione tecnica accanto alla poesia » ebbe dei riverberi rivoluzionari.’
Piuttosto che celebrare, come si era fatto sin dall’Ottocento, 'eccezionalita
astorica degli scritti danteschi, Contini dimostrd che, in termini letterari, le
opere del fiorentino emergevano da una sottile e prolungata riflessione sulle
idee che nel Medioevo circolavano sulla letteratura e 1 suoi modi. Secondo
I'intuizione continiana, 1 testi danteschi sarebbero eccezionali grazie ai loro
legami complessi con la teoria e le pratiche letterarie del suo tempo e non a
dispetto di queste, come largamente si sosteneva in precedenza. Sebbene la
nozione di Dante auctor e lector sia, al giorno d’oggi, comunemente accettata
dai dantisti, la proposta di Contini inizid ad avere un impatto determinante
su altri critici solo dagli anni Sessanta in poi. Sospetto che tale ritardo sia
dovuto al fatto che le idee del maestro diedero non poco fastidio: esse met-
tevano definitivamente in crisi cari e comodi assunti sul conto di Dante e sui
pitt comuni modi di leggere ed interpretare il poeta. Ed ecco un altro pro-
blema che assilla la dantistica (e dopo quasi quarant’anni come insegnante
universitario, mi sento in grado di poter trarre qualche minima conclusione
sulla nostra professione): la maggioranza dei colleghi preferisce non di rado
agire ed esprimersi con eccessivo conservatorismo, e, di conseguenza, trova
difficile reagire, positivamente e creativamente, di fronte a ricerche che ve-
ramente alterano 1 paradigmi dei nostri studi. Esiste una tendenza, alquanto
deprimente devo ammettere, ad aggrapparsi a verita critiche lapalissiane,
che, per tornare a termini che ho gia usato precedentemente, designerei

7 Gianfranco Contini, « Introduzione alle Rime di Dante », in: Idem, Un’idea di Dante,

Torino, Einaudi, 1976, pp. 3-20, qui p. 4.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

80 Zygmunt G. Barafiski

come le espressioni di una soggettivita professionale di gruppo. In parte cio ¢
dovuto al fatto che studiare Dante ¢ altamente impegnativo. I suoi testi non
sono soltanto di una complessita straordinaria ma richiedono anche una
buona conoscenza di larghe fasce della storia, della cultura e del pensiero
medievale. Per portar avanti le nostre ricerche, ci serviamo di concetti, idee,
dati di base che trattiamo come se avessero legittimita ‘oggettiva’, e quindi
‘assoluta’, malgrado la ‘soggettivita’ delle loro origini, e percio ci sentiamo a
disagio se questi sono posti in dubbio, giacché ci forniscono le fondamenta
sulle quali costruiamo 1 nostri edifici critici. Parlo per esperienza, poiché
conosco bene la natura di questa esasperazione collegiale. I miei studi, so-
prattutto a partire dalla pubblicazione di Dante ¢ i segni nel 2000, hanno
sempre puntato a sfidare posizioni sulla formazione intellettuale di Dante
che parevano assodate. Quindi, devo dire che sono estremamente gratifica-
to e, per essere sincero, sollevato dal fatto che, col passar degli anni, la mia
rivalutazione delle radici e dell'identita ‘razionaliste’ dell’Alighieri sia stata,
almeno in termini generali, largamente accettata. Al tempo stesso, mentre
riconsidero gli studi pubblicati negli anni Novanta alla luce di altri quindici
anni di ricerca, mi trovo regolarmente a dover riconoscere 1 limiti di cio
che ho scritto in passato, gli aspetti provvisori e, si, la soggettivita di alcune
conclusioni. La ricerca che sto ora intraprendendo ¢ innanzitutto revisione e
critica del lavoro che ho fatto in precedenza.

Sono convinto che le intuizioni continiane su Dante autore auto-riflessivo
per antonomasia riescano a cogliere qualcosa di essenziale — e qui mi sono
sottratto alla tentazione di dire, qualcosa di ‘oggettivo’ — sul conto del nostro
poeta. Al tempo stesso ¢ anche doveroso ammettere che il maestro sviluppo
questa formulazione al servizio di una visione delle rime dantesche pretta-
mente soggettiva — visione largamente in opposizione a quella barbiana e
che considerava le poesie come strutture formali ‘chiuse’, 1 cui cardini di
riferimento erano effettivamente, se non addirittura esclusivamente, quelli
della lirica romanza.’ Benché I'impianto retorico delle rime sia, come si sa,
elaborato con fine labor limae, 1l punto di vista di Contini ¢ eccessivamente re-
strittivo. Egli finisce col limitare I'orizzonte delle liriche dantesche in maniera
poco proficua, segregandole da una gamma di altri elementi, dalla biografia

8 Zygmunt G. Baranski, Dante e 1 segni. Saggi per una storia intellettuale di Dante, Napoli, Liguori,
2000.

Si vedano Giuliano Milani/Antonio Montefusco, « ‘Prescindendo dai versi di Dante?” Un
percorso negli studi tra testi, biografia e documenti », in: Reti Medievali. Rivista 15,2 (2014),
pp- 1-22, qui pp. 3—-4; Antonio Montefusco, « Lavventura del Fiore. Contini e il ‘nodo’ »,
in: Ermeneutica letteraria 10 (2014), pp. 55-65.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.


https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 81

alla storia, e dalla filosofia agli echi delle « scuole delli religiosi » (Conv. 1L, xii,
7), che pure le caratterizzano. Contini fu indubbiamente filologo emblema-
tico; tuttavia, anche lui, sensibilissimo ai diritti del contesto nello studiare la
letteratura, fu incastrato dalla propria soggettivita: in particolare, dalle sue
preferenze artistiche di stampo « espressionista » e dalla sua formazione pro-
fessionale di filologo romanzo. Non ¢ lecito dimenticare che persino il pit
secco filologismo non ¢ in grado di essere garante di oggettivita. E dunque
tronico, tornando ai due libri su Dionigi e Dante, che entrambi adoperino
consciamente strumenti filologici e storicistici per intraprendere le loro inda-
gini. Eppure, malgrado questo, né 'uno né I'altro arriva a trattare il contesto
dell'incontro di Dante con I’ Areopagita in maniera storicamente adeguata:
non sembra si rendano conto che il punto critico da cui partono ¢ in realta
un’immagine anacronistica e soggettiva di Dante che non appartiene al Me-
dioevo ma ad un’epoca pit tarda. In una tradizione di studi letterari come
quella italiana, in cui la filologia gode di una posizione di spicco, ¢ cruciale
che non si ignori il soggettivismo che invariabilmente accompagna il lavoro
del filologo. La tendenza ad equiparare filologia e oggettivita ¢ ben radicata
nella nostra disciplina e, purtroppo, apre la strada a quell*assolutismo’ de-
bilitante che non dovrebbe trovar posto nelle nostre ricerche se lo scopo ¢
far progredire 1 nostri studi. In fin dei conti, ¢ grazie alla natura soggettiva
di ogni proposta critica, storica e di metodo che riusciamo ad interrogarle.
Senza questo, ¢ difficile pensare in che modo si possa dar scampo ai dettami
intellettuali delle nostre proprie soggettivita.

Un paio di chiarimenti. Primo, ci6 che finora ho scritto sulla filologia non &
da prendersi come ludica decostruzione di stampo postmoderno del lavoro
accademico e del tipo di sapere che questo ¢ capace di generare. A dire il
vero, ho poca simpatia per quei modi di leggere e di mettersi in relazione
al passato che considero, in talune istanze, sostanzialmente frivoli, se non
addiritura maliziosi, e quindi ‘amorali’. In realta, paragonata alla filologia, la
moderna critical theory ha avuto pochissimo successo nel venire alle prese con
Dante.!’ Ho spesso riflettuto su questa situazione, ma non ho spiegazioni
da offrire sulle cause. Sospetto tuttavia che queste debbano essere ricercate
nella natura dei testi danteschi e nello straordinario controllo che il poeta
riusci a esercitare su di essi: la forza del potere autoriale sembrerebbe con-
trobbattere le prerogative esegetiche del critico. Dunque, anche quando ci si
affatica a leggere controcorrente per mettere alla luce tensioni e contraddi-

106 veda David Robey, « Dante and Modern American Dante Criticism: Post-
Structuralism », in: Annali d Ttalianistica 8 (1990), pp. 116-131.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

82 Zygmunt G. Barafiski

zioni nei testi danteschi, resta pur sempre I'impressione che ¢ il poeta stesso
che ci sprona a far questo. Mi scuso per aver parlato in termini cosi vaghi.
Tuttavia, sono questioni che, da dantisti del XXI secolo, ¢ giusto prendere
in considerazione, in particolare qualora si voglia che lo studio di Dante
entrl in contatto con gli interessi critico-teorici odierni. Inoltre, le riserve
che ho espresso sono ancor meno un attacco alla lettura del poeta in pro-
spettiva storica. Come spero che chiarisca la mia carriera accademica, resto
convinto che affidarsi al contesto medievale rimane il modo piu efficace con
cui avviare un dialogo con Dante e la sua opera. Al tempo stesso, ¢ pure
vero che nell’ambito dell’italianistica — il problema va ben oltre la dantistica
—, s1 ¢ ancora restii a valutare criticamente 1 pregi e 1 limiti della filologia e
a contestarne le acquisizioni. Difatti, si pu6 riconoscere una tendenza con-
traddittoria che, da un lato, trasforma la filologia in ‘feticcio’, presentandola
come se fosse I'unico modo col quale si possa studiare appropriatamente la
letteratura, e che, dall’altro, tratta lo scavo archeologico di dati contestuali
pertinenti alla comprensione di un testo come fine a se stesso. Sussiste una
certa resistenza nel passare dalla ricostruzione filologica all’ermeneutica, da
cio che viene giudicato ‘oggettivo’ a cio che ¢ indisputabilmente ‘soggettivo’
- anche se quest’ultima distinzione, come dovrebbe essere chiaro da quanto
ho mantenuto sin qui, non puo essere facilmente applicata allo studio della
letteratura. In fin dei conti, credo fermamente che, da studiosi, la nostra re-
sponsabilita fondamentale sia di interrogare con rigore la natura dei legami
tra gli autori, le loro opere e 1 contesti da cui sono emersi, e, cosa pitt impor-
tante, far di tutto per spiegare i significati che tali collegamenti possono ave-
re. Per dirla schiettamente, abbiamo I'obbligo di interpretare e non soltanto
di documentare;!! e, interpretando, si dovrebbe non soltanto esaminare il
rapporto tra testo e contesto, ma anche 1 nostri propri strumenti critici e le
soluzioni che altri, a loro volta, hanno suggerito.

In sostanza, ci0 che vorrei proporre ¢ che, da storici tanto della letteratu-
ra quanto della nostra disciplina, ci munissimo di una prospettiva critica,
esente da sfumature polemiche, che, in termini analitici, valutativi e discri-
minanti, fosse piti schiettamente perspicace di quelle che si intravvedono in

1 Ta lamentevole reticenza a interpretare caratterizza soprattutto alcuni ambiti degli studi
letterari in Italia. Mi pare strano che alcuni colleghi che lavorano in Italia considerino
inadeguato 'approccio di tanti studiosi che alla documentazione affiancano uno sforzo
esegetico. D’altro canto ¢ chiaro che vadano respinti quei casi in cui si fanno ipotesi in-
terpretative che hanno solo in apparenza validita filologica; si veda Teodolinda Barolini,
« The Case of the Lost Original Ending of Dante’s Vita Nuova. More Notes towards a
Ciritical Philology », in: Medioevo letterario d’Ttalia 11 (2014), pp. 37-43.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 83

fin troppi contributi accademici su Dante. Mi turba che tanti studi ripetano
luoghi comuni in maniera irriflessa, aggiungendo poco di nuovo, e inoltre
dimostrando una conoscenza parziale della tradizione critica, ora di dimen-
sioni veramente internazionali, ma che, nondimeno, insistono sulla ‘corret-
tezza’ det propri pareri. Tale situazione ¢ preoccupante e va contrastata se
vogliamo che gli studi danteschi continuino a fiorire. Né questa situazione &
dovuta, come qualvolta ho sentito dire, ad una crisi di saturazione nel dan-
tismo. Nel tracciare rapidamente 1 lineamenti principali di una rivalutazione
ora in corso in un campo importante della dantistica, quanto segue vorrebbe
confermare la perenne vitalita della nostra disciplina, in particolare quando
si ¢ pronti a mettere in dubbio preconcetti critici. Inoltre, cid che avro da
dire puo servire a consolidare ed illustrare alcuni degli argomenti principali
che ho presentato sin qui.

Specialmente nel mondo anglofono, alcuni dei lavori piti suggestivi su Dante
sono stati prodotti, € sono ancora attivamente in corso, a proposito della
questione della sua formazione intellettuale. La nozione di formazione intel-
lettuale comprende e raccoglie una serie di problemi che si situano a stretta
distanza gli uni dagli altri: in primo luogo, I'estensione e il carattere dell’edu-
cazione di Dante e, in generale, le possibili influenze a cui il poeta fu esposto
in momenti diversi della sua vita; secondo, le fonti del suo sapere e da cio,
anche se solo in parte, quello che ai colleghi italiani piace chiamare la sua
biblioteca, vale a dire 1 libri che egli avrebbe probabilmente potuto leggere,
anche se siamo sempre pitt consapevoli della natura mediata e parziale di
tale « biblioteca » e del bisogno di considerare altre forme di trasmissione
culturale, come la predicazione, le letture pubbliche, ecc.; terzo, la consape-
volezza dantesca delle discussioni intellettuali a lui contemporanee e le sue
relazioni con queste; quarto, le sue simpatie ideologiche; e, per concludere,
le diverse e di solito inaspettate maniere in cui Dante ha dato forma al mon-
do tardo-medievale delle idee, e cosi facendo ha stabilito le sue preferenze e
le sue posizioni - il suo status e le sue responsabilita come poeta ed intellet-
tuale - in relazione a quello che era un ambiente culturale e intellettuale in
transizione e assai carico di tensioni.

Senza ombra di dubbio, tali recenti sviluppi attorno alla formazione intel-
lettuale di Dante si pongono nella scia di una tradizione di studi che ha la
sua prudente origine nella ricerca positivista e filologica tardo ottocentesca,
per poi fare un grandioso balzo in avanti grazie ai contributi fondamentali
di Bruno Nardi, Etienne Gilson, Kenelm Foster e Cesare Vasoli. Al tempo
stesso, ¢ certo che recentemente I'enfasi sia cambiata, che nuove scoperte
siano state fatte, vecchi problemi riformulati, e che, cosa ancora piti impor-

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

84 Zygmunt G. Barafiski

tante, si continuino a sollevare nuove domande. Per dirlo semplicemente, il
campo di studi non solo si ¢ trasformato, ma si trova tuttora in un genuino e
vigoroso stato di cambiamento. Non ho ovviamente la possibilita, in questa
sede, di catalogare ed esaminare 1 diversi contributi che hanno portato a
tale cambiamento. Ciononostante, vorrei rapidamente delineare alcune del-
le questioni esegetiche e storiche che questi studi hanno sollevato, portando
all’attenzione anche novita e sviluppi, in modo tale da offrire almeno un’idea
sia del loro carattere generale sia delle rispettive direzioni. In particolare,
vorrei mettere in luce alcune delle questioni esegetiche e storiche che questi
studi hanno sollevato.

Dal mio punto di vista, la maggior differenza fra gli studiosi del passato e co-
loro che oggi lavorano sul profilo intellettuale di Dante si trova nel fatto che
questi ultimi tendono a considerare la questione in termini piti problematici
e, come vedremo, storicamente ¢ metodologicamente piti sfumati dei loro
predecessori. Ed imnfatti, fino a non molto tempo fa, era abbastanza comu-
ne, se non proprio de rigueur, parlare con una certa sicurezza di un « Dante
teologo » o di un « Dante filosofo », come se il poeta avesse avuto molto in
comune con i teologi e i filosofi professionisti del suo tempo. Tuttavia, gia
nel 1911, nella sua tesi di dottorato Nardi aveva raccomandato prudenza a
questo riguardo, sottolineando correttamente come il poeta fosse un pensa-
tore eclettico e originale, ricordando che « egli non ¢ averroista e neppure
tomista; non esclusivamente aristotelico, né soltanto neoplatonico, o agosti-
niano puro ».'? La prospettiva di Dante non era quella di uno specialista,
di un magister, ma, come ha notato Cesare Vasoli, piuttosto quella di « un
uomo di cultura del XIII secolo, non teologo e non filosofo ‘di professione’,
non legato alla ‘routine’ della scuola o alla osservanza di una unica direttiva
speculativa ».'® Per porre il tutto in quei termini che sono diventati popolari
sulla scia del lavoro di Ruedi Imbach, egli era un /aicus e non un dericus.* E
dunque ironico che, nonostante I'indubbia pertinenza e I'importanza dell’os-
servazione di Nardi sovra riportata, in pratica egli stesso abbia contribuito,
seppur involontariamente, pitt di tanti altri, ad oscurare 1l fatto che Dante
non fosse studioso o pensatore professionista. Penso qui al modo caratteri-
stico in cui Nardi accumula citazioni prese da un imponente e solitamente

2 Bruno Nardi, Sigieri di Brabante nella « Divina Commedia » ¢ le_fonti della_filosofia di Dante,
Spianate (Pescia), presso I'autore, 1912, p. 69.

Cesare Vasoli, « Filosofia e teologia in Dante », in: Umberto Bosco (a cura di), Dante nella
eritica d oggi: risultati e prospettive, Firenze, Le Monnier, 1965, pp. 47-71, qui p. 50.

Ruedi Imbach, Dante, la philosophie et les laics, Fribourg, Editions Universitaires/Paris, Edi-
tions du Cerf, 1996.

13

14

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 85

vasto apparato di pensatori classici e medievali per preparare il contesto e
chiarire un aspetto della dottrina di Dante. In questo modo, da un lato Nar-
di ha incoraggiato I'idea, quasi certamente senza volerlo, che questi fossero
1 testi e gli autori familiari al poeta, e dall’altro egli ha insinuato — questa
volta intenzionalmente, dato che egli dimostro in genere scarso interesse per
la forma delle opere dantesche — che il modus operandi del poeta fosse non
troppo dissimile da quello dei doctores. Altri studi che hanno contribuito a
consolidare questa doppia impressione, sono, solo per fare un paio di esem-
P, le note alle eccellenti edizioni del Convivio preparate, rispettivamente, da
Vasoli e da Fioravanti,'® o I'illuminante volume di Paolo Falzone, Destderio
della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », pubblicato un paio di anni fa.'®
Mentre Falzone, attenendosi a Nardi, sottolinea con competenza che 1 suoi
riferimenti a « numerosi » lavori filosofici medievali « quasi mai » hanno
«lo scopo di suggerire rapporti di dipendenza testuale diretta » 7 ma sono
invece utili a contestualizzare il pensiero di Dante, la maggioranza dei dan-
tisti, la quale di solito tende a tener in scarsa considerazione la realta e la
prassi della situazione culturale medievale in generale e della posizione del
poeta nei confronti di questa, ha piuttosto avventatamente presupposto che
Dante avesse una familiarita di prima mano con un vasto assortimento di
testi filosofici, teologici e letterari — cosa che invece non sembrerebbe affatto
probabile. Inoltre, sebbene sia assiomatico che la ricostruzione del contesto
culturale e intellettuale entro cui Dante sviluppo il proprio pensiero abbia
notevole importanza, ¢ almeno altrettanto significativo stabilire come e in
quali termini il poeta possa avere avuto accesso a tale contesto. Quest’ultima
questione ha assorbito I'attenzione dei dantisti in maniera crescente; e su di
essa tornero a tempo debito. Per ora, preferisco continuare a dedicarmi alla
questione, o per meglio dire, all'immagine fortificata di Dante « filosofo » e
« teologo », dato che questa rimane al centro di ogni discussione a proposito
della sua posizione e formazione intellettuale.

Sebbene Dante fosse ben pratico dei metodi argomentativi ed espositivi delle
scuole contemporanee e conoscesse la loro terminologia tecnica, il suo sco-
po primario, con I'eccezione dell’estremamente formalizzata Questio de aqua
et terra, non era di riprodurre tali strutture dottrinali ma di incorporarle

15 Dante Alighieri, Convivio, a cura di Cesare Vasoli/Domenico De Robertis, Milano/Napoli,

Ricciardi, 1988; Dante Alighieri, Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti/Claudio Giunta,
in: Idem, Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 3-805.
Paolo Falzone, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », Napoli, Societa editrice
il Mulino, 2010.

17" Paolo Falzone, Desiderio della scienza, p- X.

16

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

86 Zygmunt G. Barafiski

all'interno di forme testuali onnicomprensive. Questo ¢ certamente vero,
come la ricerca recente ha stabilito, anche del Convivio e della Monarchia.'®
Nonostante le numerose voci contrarie sollevate da generazioni di dantist,
il Convivio non ¢ un trattato filosofico. Il testo non ¢ affatto organizzato come
un trattato filosofico (o teologico) medievale: il suo contenuto ¢ troppo di-
spersivo e le sue strutture argomentative di frequente non sono quelle di
una ordinaria disputatio o quaestio scritta.'® Basti qui ricordare la funzione
determinante della metafora nel libro primo. Anche quando le procedure
scolastiche sono in primo piano — come ¢ evidente nel libro quarto — altri
approcci si impongono vigorosamente. Cosi, nei capitoli dal xxv al xxviii
del « quarto trattato » (I, 1, 17), il commento, e specialmente l'esegesi de-
gli auctores classici, diventa la maniera dominante dell’esposizione. Di fatto,
come il poeta rende esplicito nei capitoli iniziali, il Convivio ¢ sostanzialmente

18 Si veda Zygmunt G. Baranski, « Il Convivio e la poesia: problemi di definizione », in:
Francesco Tateo/Daniele Maria Pegorari (a cura di), Contesti della « Commedia ». Lectura Dan-
tis Frudericiana 2002-2003, Bari, Palomar, 2004, pp. 9-64; Idem, « ‘Oh come ¢ grande la
mia impresa’ (Conv. IV. vii. 4): Notes towards Defining the Convivio », in: Franziska Meier
(a cura di), Dante’s « Convivio » or How to Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015;
Peter Dronke, Dante’s Second Love. The Originality and the Contexts of the « Convivio », Leeds,
The Society for Italian Studies, 1997; Andrea Mazzucchi, « Per una nuova edizione com-
mentata del Convivio », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere Dante oggy,
Roma, Salerno, 2012, pp. 81-107, qui pp. 102-103; Paola Nasti, Favole d amore e « saver pro-
Jondo ». La tradizione salomonica in Dante, Ravenna, Longo, 2007; Eadem, « “Vocabuli d’autori
e di scienze e di libri’ (Conw. II xii 5): percorsi sapienzali di Dante », in: Giuseppe Ledda
(a cura di), La Bibbia di Dante. Esperienza mistica, profezia e teologia biblica in Dante, Ravenna,
Centro Dantesco dei Frati Minori Conventuali, 2011, pp. 121-178; Eadem, « Dante and
Ecclesiology », in: Claire E. Honess/Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theo-
logy, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, I1, pp. 43-88. Il caso della Monarchia ¢ particolarmente
interessante e molto lavoro rimane ancora da fare prima che si possa fissare con accuratez-
za la natura dei rapporti in essa fra esegesi scritturale e « gli strumenti [...] della scienza,
ossia, in primo luogo, la logica aristotelica »: Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, « Dante de-
monstrator nel secondo libro della Monarchia », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura
di), Leggere Dante oggr, Roma, Salerno, 2012, pp. 141-162, qui p. 142. Mi pare significativo
che, nell'introduzione alla loro edizione della Monarchia, gli stessi due studiosi abbiano ac-
cennato alla sua « pretesa di scientificita »: « Introduzione », in: Dante Alighieri, Monarchia,
a cura di Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, Roma, Salerno, 2013, pp. XIX-LXXXVI, qui
p- LXXL
Cir. Bernard C. Bazan, Les Questions disputées et les questions quodhibétiques dans les _facultés de
théologie, de droit et de médecine, Turnhout, Brepols, 1985; Marion Gindhart/Ursula Kundert
(a cura di), Disputatio 1200-1800. Form, Funktion und Wirkung eines Leitmediums universitirer
Wissenskultur, Berlin/New York, de Gruyter, 2010; Christopher Schabel (a cura di), 7heolo-
gical Quodlibeta in the Middle Ages. The Thirteenth Century, Leiden/Boston, Brill, 2006; Idem (a
cura di), Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century, Leiden/Boston, Brill,
2007; Olga Weijers, La « disputatio » dans les Facultés des arts au moyen dge, Turnhout, Brepols,
2002.

1

©

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 87

una mescolanza di due generi abbastanza prossimi quali il commentarium e la
compilatio”° tuttavia, anche nella migliore delle ipotesi, una tale osservazione,
per quanto importante, puo servire solo come punto di partenza nello sforzo
di definire un testo cosi complicatamente ibrido quale il Convivio. Inoltre, si
dovrebbe sempre badare — anche se non sempre il Nostro andrebbe seguito
a bacchetta — a cio che Dante si sente obbligato a dirci. Non sembra infatti
una coincidenza che sia proprio la Questio il luogo in cui il poeta descrive se
stesso come « inter vere phylosophantes minumus » (1). Congedare questa
frase semplicemente come un topos di modestia ¢ fare cattivo servizio ad un
poeta che pesa sempre attentamente ogni parola che scrive. Come il trattato
conferma, Dante era piuttosto abile nel costruire un argomento sofisticato e
filosoficamente preciso: « placuit de ipsa [sc. questione] verum ostendere »
(3). Tuttavia, anche offrendoci la ‘corretta’ soluzione al problema, il poeta
si definiva il « minore tra coloro che si occupano di attivita intellettuali ».2!
Dato che egli si accingeva a terminare la Commedia all'incirca negli stessi
anni in cui scriveva la Questio, tale affermazione non puo sorprendere. La
maggior preoccupazione di Dante, lungo tutto I'arco della sua carriera, non
fu quella di ottenere auctoritas in quanto filosofo, ma, come la Vita nova stabi-
lisce precocemente, come un auctor. Infatti, le ambizioni di Dante come auctor
sottendono ai suoi rimaneggiamenti creativi delle procedure, delle tecniche
e delle terminologie delle scuole, che egli generalmente adatta ai bisogni e
alle strutture dei suoi esperimenti con nuove forme testuali. Dante era senza
ombra di dubbio un pensatore sistematico, ma 1 suoi metodi non erano
normalmente, o per meglio dire, primariamente, quelli delle scuole, quanto
piuttosto quelli adatti ad un plurilinguismo creativo, eclettico e, in definitiva,
unico. Le sue formae tractandi sono dunque cio che separano Dante dai magi-
stri nella maniera pit evidente.

Tuttavia, una sostanziale verita biografica quasi certamente si nasconde die-
tro I'ammissione che egli era « inter vere phylosophantes minimus »** E
sempre pitt chiaro che probabilmente I'educazione di Dante a Firenze non
sia stata particolarmente ampia.” In veritd, non ci si pud non interrogare

20

Zygmunt G. Baranski, « ‘Oh come ¢ grande la mia impresa’ ».
21

Si veda il capoverso successivo per una breve discussione del termine « phylosophans »,
che, come diverra chiaro, non dovrebbe essere tradotto con « filosofo ».

Il fatto che in Ep. XII, 6 Dante si riferisca a se stesso come « phylosophie domesticus »
non mette assolutamente in questione la sua pretesa di essere « il minore fra coloro che si
occupano di attivita intellettuali ».

Robert Black, « Education », di prossima pubblicazione in Dante in Context, a cura di

Zygmunt G. Baranski/Lino Pertile, Cambridge, Cambridge University Press.

22

23

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

88 Zygmunt G. Barafiski

sulla raffinatezza dei suoi studi fra le mura della sua patria, specie se si tiene
conto della relativa arretratezza culturale della citta alla fine del Duecento
- per cui, ad esempio, 1 classici giocavano un ruolo relativamente minimo
sia nella cultura letteraria che in quella pedagogica.?* Si ¢ dunque rivelato
largamente infondato il vecchio adagio secondo cui la rivelazione di Dante
a proposito della sua partecipazione, dopo la morte di Beatrice, alle « scuole
delli religiosi e alle disputazioni delli filosofanti » (Conwv. II, xii, 7) potesse
servire ad aprire la porta della sua bibloteca fiorentina, confermando cosi
la ricchezza delle sue letture, e, in generale, I'intimita dei sui legami con gli
studia. Nelle librerie degli ordini mendicanti I'accesso ai libri sembra esser
stato limitato ai membri degli ordini;*> e nessuna prova concreta al con-
trario ¢ stata offerta da quando le fondamentali ricerche di Charles Davis
hanno messo in luce questo dato di fatto.?0 Inoltre, come Anna Pegoretti
ha dimostrato di recente sulla base di una straordinariamente ricca e di-
versificata collezione di testi medievali, 1 termini « religiosi » e « filosofanti »
non devono essere interpretati, come si ¢ fatto convenzionalmente, in ri-
ferimento a intellettuali rispettivamente ecclesiastici e laici. Phylosophans era
infatti chiunque fosse coinvolto in una attivita intellettuale, vale a dire, nel
Convivio, « tutti coloro dediti, nei contesti delle dispute, alla speculazione ra-
zionale dei fenomeni®’ ». La designazione, quindi, non era necessariamente
usata per distinguere differenti gruppi o diverse tradizioni intellettuali. Dato
che Firenze non aveva studia laici, 1 « filosofanti » di Dante erano con tutta
probabilita anche 1 suoi « religiosi ». Che la proposta della Pegoretti sia poi
quasi certamente corretta ¢ confermato dal fatto che, diversamente dalle
lezioni filosofiche — ritornero subito su questo punto —, alcune presentazioni
teologiche, in particolar modo le disputationes quodlibetali, erano, come Dan-

2% Si veda Robert Black, Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy. Tradition and

Innovation in Latin Schools from the Twelfih to the Fifieenth Century, Cambridge, Cambridge Uni-
versity Press, 2001, pp. 214, 219-220. Si vedano anche Charles T. Davis, « Education in
Dante’s Florence », in: Speculum 40 (1965), pp. 415-435; Ronald G. Witt, « In the Footsteps of
the Ancients »: The Origins of Humanism from Lovato to Bruni, Leiden, Brill, 2000, ma pure 'im-
portante recensione del libro di Witt di Robert Black, in: Vivarium 40 (2002), pp. 272-297.
Charles T. Davis, « The Florentine studia and Dante’s ‘Library’ », in: Giuseppe Di Scipio/
Aldo Scaglione (a cura di), The « Divine Comedy » and the Encyclopedia of Arts and Sciences,
Amsterdam/Philadelphia, Benjamins, 1988, pp. 339-366, qui pp. 344, 353.

Un tentativo tanto prudente quanto ipotetico di scardinare le conclusioni di Davis ¢ stato
avanzato da Giuseppina Brunetti/Sonia Gentili, « Una biblioteca nella Firenze di Dante: i
manoscritti di Santa Croce », in: Emilio Russo (a cura di), Testimoni del vero. Su alcuni libri in
biblioteche d'autore = Stud (e testi) ttaliani 6 (2000), pp. 21-55.

Anna Pegoretti, « Filosofanti », in: Le tre corone 2 (2015), pp. 11-70, qui p. 37.

25

26

27

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 89

te sostiene accuratamente nel Convivio, aperte al pubblico.?® Contrariamente
ad una tesi a lungo accreditata, ¢ assai difficile che Dante abbia goduto di
una speciale relazione con gli ambienti intellettuali degli ordini mendicanti
fiorentini, sebbene questo non significhi che tali ordini non abbiano esercita-
to un’importante influenza sul poeta. Nel Convivio, dunque, Dante annuncia
direttamente che, come molti suoi concittadini, anche egli ha assistito alle di-
sputationes di dotti frati, 1 quali, a Firenze, erano di casa in tre studia: gli agosti-
niani in Santo Spirito, i domenicani a Santa Maria Novella e 1 francescani a
Santa Croce. Quest’ultima informazione ¢, naturalmente, un’estrapolazione
storicamente fondata e basata sull’allusione dello stesso poeta a plurime ma
indeterminate « scuole »2° Dobbiamo percid essere pronti a considerare che
egli non abbia in realta fatto visita a tutte e tre queste istituzioni. Al tempo
stesso, per iniziare ad avere un’idea seppur provvisoria di cio che Dante
abbia potuto apprendere dagli ordini mendicanti durante gli anni Novanta
del Duecento, dobbiamo stabilire chi stesse tenendo conferenze negli studi
nell’'ultimo decennio del secolo e quali fossero 1 loro interessi a quel tempo,
come Paola Nasti sta facendo rispetto al domenicano Nicholas Trevet e al
suo commento sulla Consolazione della filosofia di Boezio.> L *educazione’ non
letteraria di Dante a Firenze sarebbe quindi stata principalmente religiosa

28 Emilio Panella, « Nuova cronologia remigiana », in: Archivum Fratrum Praedicatorum 40 (1990),
pp. 145-311, qui pp. 180-182; Idem, « ‘Ne le scuole de li religiosi e a le disputazioni de li
filosofanti’ (Dante Alighieri). Lectio, disputatio, predicatio », in: Fabrizio Amerini (a cura
di), Dal convento alla citta. Filosofia e teologia in Francesco da Prato O.P. (XIV secolo), Firenze, Zella,
2008, pp. 115-131, qui pp. 116-121.

29 Charles T. Davis, « The Florentine studia », p- 339.

30 Paola Nasti, « “Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ »; Eadem, « La ricezione di una
fonte dantesca nel tardo Duecento: il De Consolatione Philosophiae tradizione manoscritta e
rielaborazioni esegetiche », in: Franziska Maier (a cura di), Dante’s « Convivio » or How to
Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015. Nasti spiega le difficolta che si incontrano
nello stabilire chi realmente disputd o insegnoé negli studia fiorentini alla fine del Duecento
e quali quodlibeta fossero dibattuti: « ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ », p. 164. La
studiosa presenta alcune interessanti proposte a proposito dell'insegnamento, in citta, di
Pietro delle Travi e Remigio de’ Girolami, cosi come sulla possibile influenza dei quod-
libeta su Dante (ibid., pp. 164-171). Si veda anche Emilio Panella, « Nuova cronologia
remigiana »; M. Mich¢le Mulchahey, « Education in Dante’s Florence Revisited: Remigio
de’ Girolami and the Schools of Santa Maria Novella », in: Ronald B. Begley/Joseph
W. Koterski (a cura di), Medieval Education, New York, Fordham University Press, 2005,
pp- 143-181; Sylvain Piron, « Le pocte et le théologien: une rencontre dans le studium de
Santa Croce », in: Joél Biard/Fosca Mariani Zini (a cura di), « Ut philosophia poesis ». Questions
phalosophiques dans l'wwvre de Dante, Pétrarque et Boccace, Paris, Vrin, 2008, pp. 73-112; Simon
A. Gilson, « Dante and Christian Aristotelianism », in: Claire E. Honess/Matthew Treher-
ne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, I, pp. 65-109, qui
pp- 84-86.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

90 Zygmunt G. Barafiski

nel suo orientamento, sebbene, come sempre Paola Nasti ha dimostrato,’!
tale ‘educazione’ gli avrebbe probabilmente fornito qualche discernimento
dei hbri naturales e della Etica Nicomachea di Aristotele, dato che 1 mendicanti
si basavano su questi testi nel loro glossare 1 libri sapienziali. A questo propo-
sito, Emilio Panella ha efficacemente notato che la predicazione avrebbe an-
che giocato un ruolo importante nel disseminare nuove tendenze nell’esegesi
biblica sviluppatesi nelle « scuole », e che dunque « impropriamente si distin-
gue 1l ‘predicatore’ Giordano da Pisa [...] dal ‘lettore’ Remigio de’ Girolami
[...]. Entrambi lettori conventuali, leggevano, disputavano e predicavano.
Del primo ci sono pervenuti soltanto i sermoni. Tutto qui ».3? L’angolazio-
ne religiosa della formazione fiorentina di Dante sembra essere confermata
dal carattere profondamente scritturale e cristiano della Vita nova, in cui le
allusioni ad Aristotele e al pensiero morale e scientifico aristotelico, inteso
in generale, sono scarse e trite. In verita, le prove offerte dalla produzione
dantesca prima dell’esilio puntano verso una formazione intellettuale in gran
parte basata sulla tradizione romanza in volgare ¢ sulla Bibbia e la sua ese-
gesi, con alcuni debiti nei confronti del ciceronismo civico di Brunetto, della
Philosophia boeziana e degli auctores classici.*® Le petrose, che verosimilmente
appartengono agli ultimi anni del poeta nella sua citta natale, costituiscono
una probabile eccezione a questo stato di cose.>* I loro interessi « scientifici »
sembrano suggerire che, negli ultimissimi anni del secolo, come era lecito
nei quodlibeta,”® un’enfasi particolare fosse assegnata ai documenta phylosophica
da almeno alcuni degli oratori mendicanti.*® Inoltre, se una parte significa-
tiva della cultura religiosa del poeta era basata sulle conferenze pubbliche,

31 Paola Nasti, « ‘Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ », pp. 159-172.

32 Emilio Panella, « ‘Ne le scuole de li religiosi’ », p. 127.

33 B certo che anche i volgarizzamenti di testi classici e in volgare non italiano sarebbero
serviti come fonte significativa di informazione per Dante. Difatti, Simon Gilson mi ha
suggerito che la popolarita dei volgarizzamenti potrebbe essere un segnale che si comin-
ciavano a fare sforzi per aprire la cultura « laica » a quella dei clerici. In ogni modo, que-
sta ¢ una questione su cui mi pare si dovra ancora lavorare molto. Allo stato attuale, si
vedano Alison Cornish, Vernacular Translation in Dante’s Italy. Ilhiterate Literature, Cambridge,
Cambridge University Press, 2010; Sonia Gentili, Luomo aristotelico alle origini della letteratura
italiana, Roma, Garocci, 2005, pp. 27-55; Rita Librandi, « Dante e la lingua della scienza »,
in: Letture classensi 41 (2013), pp. 61-87.

34 Robert M. Durling/Ronald L. Martinez, Time and the Crystal: Studies in Dante’s « Rime
petrose », Berkeley, University of California Press, 1990.

%5 Emilio Panella, « ‘Ne le scuole de li religiosi’ », pp. 121, 125.

36 La critica dantesca ha quasi completamente trascurato di esaminare la poesia lirica del po-
eta come fonte di dati per la sua formazione intellettuale. Rare ma notevoli eccezioni, oltre
al lavoro di Durling e Martinez sono: Kenelm Foster/Patrick Boyde (a cura di), Dante’s
Lyric Poetry, 2 voll., Oxford, Clarendon Press, 1967; Teodolinda Barolini, « Aristotle’s

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 91

cosi come su sermoni e sulla liturgia, allora questa cultura non poteva essere
che parziale e appresa in maniera essenzialmente non sistematica. Data la
limitatezza della sua educazione formale, ¢ pitt che comprensibile che Dante
abbia voluto minimizzare le sue credenziali ‘filosofiche’.

Ora, invece, ¢ tempo di fare una breve incursione a Bologna, centro cul-
turale, come ben sappiamo, di ben pit1 grande peso intellettuale che non la
Firenze del tardo Duecento e del primo Trecento. L’indicazione secondo
cui Dante frequento, seppure brevemente, 'universita di Bologna ¢ infon-
data. Manca semplicemente ogni avvaloramento documentario. E tuttavia
non ¢ irragionevole supporre che Bologna abbia davvero contribuito, forse
anche in maniera cruciale, alla formazione intellettuale del poeta. Non v’e
dubbio che egli vi abbia speso del tempo - e in questa occasione non voglio
sollevare la discussione, convenientemente riaccesa di recente, su quando
egli sia stato di fatto presente in cittd.?” Piuttosto vorrei riferirmi solo alla
questione di cosa egli abbia potuto impararvi, e come, se possibile, si potreb-
be determinarlo. Sebbene Dante faccia regolarmente riferimenti a Bologna,
specialmente nel De vulgari eloquentia e nella Commedia, egli non ci dice in
realta nulla a proposito dei suoi contatti intellettuali e delle esperienze che
egli avrebbe potuto avervi. Non credo che questa reticenza sia qualcosa che
possiamo semplicemente ignorare. Inoltre, ¢ del tutto fuorviante suggerire,
come alcuni hanno fatto spesso in maniera abbastanza energica, che, date
le sue visite in citta, Dante abbia avuto di conseguenza accesso alle élites in-
tellettuali bolognesi e, per estensione ulteriore, alle loro « biblioteche »38 Di
nuovo, dove sono le prove? Come ¢ possibile che un giovane poeta fioren-
tino, per quanto notevolmente precoce e dotato, avesse guadagnato i favori
dei circoli accademici? O fosse stato ammesso a lezioni di filosofia quando
queste erano formalmente chiuse a tutti tranne che ai membri dell'universi-
ta? Naturalmente, esiste il caso di Guido Cavalcant, il quale invero trasse
beneficio dalla sua interazione con i magistri dell'universita; e Guido ¢ stato
il « primo amico » di Dante... Ciononostante, ancora una volta la serie di
prove ¢, nella migliore delle ipotesi, debole, e nella peggiore essa non rivela

Mezzo, Gourtly Misura, and Dante’s Canzone Le dolci rime », in: Jan M. Ziolkowski (a cura
di), Dante and the Greeks, Washington, Dumbarton Oaks, 2014, pp. 163-179.
I miei commenti su Bologna si riferiscono al tempo che Dante potrebbe aver passato in
questa citta prima dell’esilio. Qualora fosse dimostrabile (cosa tutt’altro che facile) che il
poeta sia ritornato nella citta nei primi anni dell’esilio, probabilmente fra il 1304 e il 1306,
allora questo potrebbe alterare cid che si puo dire a proposito dei suoi debiti nei confronti
del fiorente ambiente intellettuale bolognese.
Luciano Gargan, Dante, la sua biblioteca ¢ lo studio di Bologna, Roma/Padova, Antenore, 2014,
pp- 37-111.

37

38

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

92 Zygmunt G. Barafiski

nulla di tangibile. Bologna appare come la fata morgana intravista da tanti
fra coloro che si sono espressi sulla formazione intellettuale di Dante. Fino
a quando non avremo una conoscenza di gran lunga migliore di quella che
abbiamo oggi dei particolari interessi intellettuali dei vari centri in cui Dante
ha vissuto e attraverso cui ¢ passato, e dei rapporti tra gli intellettuali che ne
fecero parte — I'eccellente ricerca portata avanti alle universita di Leeds e di
Warwick rispetto al sapere teologico nella Firenze tardo-medievale ¢ esem-
plare in tal senso —, ¢ al momento impossibile, con I'eccezione della sua citta
natale, fare qualsivoglia affermazione che abbia una qualche certezza rispet-
to a cio che egli abbia potuto apprendere in luoghi differenti.?* Solo quando
potremo dimostrare che Dante ha realmente potuto avere accesso a testi
specifici, idee e opinioni che si palesano nelle sue opere, principalmente, se
non esclusivamente, attraverso un certo ambiente intellettuale e, altrettanto
significativamente, in uno specifico periodo, soltanto allora sara possibile ini-
ziare ad accertare in che modo il poeta sia debitore, mettiamo, di Bologna. In
tutta onesta, le nostre conoscenze sono ben lungi dall’essere vicine a tal pun-
to d’arrivo; ed ¢ possibile che tale documentazione su Bologna, cosi come su
altri luoghi, sia in realta impossibile da stabilire. Per ora, ci troviamo faccia a
faccia con la spinosa evidenza che, per quel che riguarda la sua educazione
e le sue letture, Dante indirizza la nostra attenzione in una sola direzione.
Cosi, nella Vita nova e ancor pitt nel Convivio, 1l poeta si limita a sottolineare
il peculiare carattere fiorentino della sua formazione - e i risultati di ricerche
recentl, in particolar modo in relazione con il « quasi comento » (I, 11, 2),
sembrano confermare 'importanza dei suoi legami con il muliex culturale del-
la sua citta. Inoltre, ed ancora una volta in maniera significativa, in nessun
luogo della sua opera Dante fa menzione dell'impatto che il suo viaggiare
prima e dopo l'esilio ebbe sulla sua vita intellettuale. Queste sono questioni
di una certa importanza che la critica dantesca non si ¢ certo affrettata ad
affrontare — e io stesso avrei bisogno di un sostanziale sovrappiu di lavoro
prima di sentirmi a mio agio nell’esprimere un parere su questa situazione
a suo modo sconcertante. Non sappiamo se sia reficentia, uno stato di fatto
o un disegno autobiografico mistificatorio. Un misto di questi ed ancora
altri fattori? Un problema, poi, che forse non sembra pit rilevante quando
Dante arriva a scrivere la totalizzante Commedia, sebbene egli non manchi di

39 Verona, dove Dante passO una parte significativa del suo esilio, ¢ un altro importante
centro intellettuale che ha potuto giocare un ruolo rilevante nella sua formazione intel-
lettuale; si veda Guglielmo Bottari, « La cultura veronese attorno a Dante. I. Tra storia e
letteratura », in: « Fer correr miglior acque ». Bilanci e prospettive degli studi danteschi alle soglie del
nuovo millennio, 2 voll., Roma, Salerno, 2001, I, pp. 371-391.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 93

riconoscere, in modo comunque ambiguo, I'insegnamento « nel mondo ad
ora ad ora » (Inf XV, 84-85) di Brunetto. Eppure, dal Trecento ai nostri
giorni, 1 dantisti hanno mantenuto la tendenza ad ignorare cosa il poeta ri-
veli della sua formazione intellettuale e hanno invece di gran lunga preferito
tessere fantasiose storie di viaggi a Parigi, di incontri con eminenti studiosi
e di frequentazioni di biblioteche riccamente fornite. I trecenteschi aficionados
di Dante potrebbero anche essere perdonati, dato il loro tentativo di stabilire
la reputazione del primo auctor moderno in conformita alle convenzioni delle
vitae degli autorevoli scrittori del passato, ma abbiamo veramente una scusa
per l'oggi?

Non intendo suggerire che la formazione intellettuale di Dante, anche prima
del 1301, sia stata esclusivamente fiorentina. Piuttosto vorrei semplicemente
sottolineare che tale ¢ I'impressione che il poeta ha deciso di lasciarsi die-
tro; e che ad oggi, soprattutto alla luce delle difficolta tuttora esperite nel
determinare che cosa egli avesse potuto apprendere altrove, ¢’¢ una discreta
quantita di prove a sostegno di tale ipotesi. In secondo luogo, non v’¢ alcun
dubbio che Dante conoscesse alcuni testi « tutt; quanti » (Inff XX, 114).2
Tuttavia, ¢ anche certo che parte della sua conoscenza fosse mediata dalla
trasmissione orale, da lavori di compilazione, da commenti e da_florilegia.
Non ¢’¢ nulla di inusuale in proposito; per dirla semplicemente, questo era il
tipico modo ‘disordinato’ attraverso cui 1 laici acquisivano il loro sapere. La
disponibilita di libri era nel tardo Medioevo tutto fuorché immediata: 1 libri
erano costosi, testi singoli o miscellanee, erano gelosamente custoditi e non
circolavano facilmente, mentre molti altri testi non erano affatto disponibili
in specifici luoghi. Di conseguenza, ogniqualvolta postuliamo la conoscenza
di Dante di un testo dobbiamo valutare al meglio le probabilita e le modalita
dell’accesso a tale testo. In effetti, una parte notevole dell'informazione del
poeta ¢ fatta di luoghi comuni, stato di cose che conferma la vitale importan-
za della proposta di Nardi secondo cui, piuttosto che attendersi la scoperta di
fonti precise, cosa d’altronde non impossibile, noi dovremmo concentrarci
nell'illuminare il contesto intellettuale e culturale in cui Dante penso e scris-
se. Tuttavia, nel momento in cui portiamo avanti tale progetto, dobbiamo
assicurarci di discriminare diligentemente tra 1 diversi livelli della cultura
medievale e la loro rilevanza e riemergenza all'interno dell’opera del poeta,
particolarmente perché egli fu in dialogo costante con 'ambiente circostante.
E infatti un aspetto sostanziale dell'impareggiata conquista dantesca l'aver

40 Dante allude alla sua ricerca e alla sua lettura di testi « autorevoli »; si veda Cono. 11, xii, 6;

Duel, vi, 3.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

94 Zygmunt G. Barafiski

presentato un’immagine originale e totalizzante del suo mondo mentr’egli
scriveva e apprendeva per lo piti ‘dai margini’.

Ho scelto la citazione da Tommaso Gallo con cui si apre questo contributo
per diverse ragioni. E stato un modo per introdurre una figura che il dan-
tismo dovrebbe conoscere meglio. Poi, dato che mi si chiede di « riflettere
sul [mio] proprio approccio metodologico », I'esclamazione di Gallo - « qu-
ibus vigiliis! quo valore! » — mi ¢ servita da ammonizione ironica a non
dare troppa importanza a me stesso, soprattutto poiché non posso fingere,
diversamente da Gallo, che per me studiare Dante, anche se sono piu di
quarant’anni che lo sto ‘infastidendo’, sia mai stato un impegno particolar-
mente travolgente. Ammetto volentieri, come ben sanno la mia famiglia e 1
miei amici piti cari, che fare il dantista non ha mai avuto speciale importanza
per me. Cio non significa, ovviamente, come spero sia evidente da quanto
ho asserito finora, che io creda che I’ Alighieri non meriti di essere studiato
con la massima serieta, franchezza e auto-coscienza — d’altronde ¢ proprio
da questa auto-consapevolezza che emerge il bisogno di confessarmi. Infine,
giacché ero ben conscio che il tono dominante di questo intervento sarebbe
stato abbastanza critico, ho ritenuto che la citazione avrebbe potuto bilancia-
re in positivo il mio discorso. Sono infatti convinto che, dal Trecento in poi,
la dantistica abbia offerto, e continui ad offrire, dei contributi fondamentali
che non soltanto ci permettono di apprezzare il maggiore scrittore, oserel
dire, della cultura occidentale, ma che servono anche per portare avanti lo
studio della letteratura in generale. Grazie ai « vigili sforzi » di generazioni
di lettori, Dante si erige a simbolo, e ben oltre 1 confini dell’« aiuola » (Par.
XXII, 151 and XXVII, 86) di specialisti come siamo noi, del perenne vigore
della poesia e a memento definitivo del fatto che il Medioevo, per quanto
« buio », fu anche fonte di straordinaria illuminazione. Questa ¢ una con-
quista di cui il dantismo giustamente puo essere fiero; cid non ci esonera
tuttavia dal riconoscere dove e come possiamo migliorare. Le esigenze della
« vigilanza » e dell’« impegno » sono inesorabili.*!

2 | presente intervento deve molto alle ‘chiacchierate’ che faccio da anni con un gruppo
di cari amici dantisti. Ringrazio di cuore Ted Cachey, Simon Gilson, Laurence Hooper,
Anne Leone, Christian Moevs, Vittorio Montemaggi, Paola Nasti, Lino Pertile e Justin
Steinberg. A Paola devo anche un grande debito linguistico. Come al solito, ¢ stata lei a
correggere e a migliorare il mio italiano.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 95

Bibliografia

Dante Alighieri, Dante’s Lyric Foetry, a cura di Kenelm Foster/Patrick Boyde, 2
voll., Oxford, Clarendon Press, 1967.

Idem, Questio de aqua et terra, a cura di Francesco Mazzoni, in: Opere minori, 2
voll., Milano/Napoli, Ricciardi, 1979-1988, II, pp. 693-880.

Idem, Convivio, a cura di Cesare Vasoli/Domenico De Robertis, Milano/
Napoli, Ricciardi, 1988.

Idem, La Commedia secondo l'antica vulgata, a cura di Giorgio Petrocchi, seconda
edizione, 4 voll., Firenze, Le Lettere, 1994.

Idem, Convivio, a cura di Franca Brambilla Ageno, 2 voll., Firenze, Le Lettere,
1995.

Idem, Convivio, a cura di Gianfranco Fioravanti/Claudio Giunta, in: Idem,
Convivio, Monarchia, Epistole, Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 3-805.

Idem, Epistole, a cura di Claudia Villa, in: Idem, Convivio, Monarchia, Epistole,
Egloghe, Milano, Mondadori, 2014, pp. 1417-1592.

Marco Ariani, « Lux inaccessibilis ». Metafore e teologia della luce nel « Paradiso » di
Dante, Roma, Aracne, 2010.

Zygmunt G. Baranski, Dante ¢ i segni. Saggi per una storia intellettuale di Dante,
Napoli, Liguori, 2000.

Idem, « Il Convivio e la poesia: problemi di definizione », in: Francesco Tateo/
Daniele Maria Pegorari (a cura di), Contesti della « Commedia ». Lectura Dantis
Fridericiana 2002-2003, Bari, Palomar, 2004, pp. 9-64.

Idem, « ‘Oh come ¢ grande la mia impresa’ (Conv. IV. vii. 4): Notes towards
Defining the Convivio », in: Franziska Meier (a cura di), Dante’s « Convivio »
or How to Restart Writing in Exile, Bern, Peter Lang, 2015.

"Teodolinda Barolini, « Aristotle’s Mezzo, Courtly Misura, and Dante’s Canzo-
ne Le dolci rime », in: Jan M. Ziolkowski (a cura di), Dante and the Greeks,
Washington, Dumbarton Oaks, 2014, pp. 163-179.

Eadem, « The Case of the Lost Original Ending of Dante’s Vita Nuova. More
Notes towards a Critical Philology », in: Medioevo letterario d’Itaha 11
(2014), pp. 37-43.

Bernard C. Bazan, Les Questions disputées et les questions quodlibétiques dans les

Jacultés de théologie, de drott et de médecine, Turnhout, Brepols, 1985.

Robert Black, Humanism and Education in Medieval and Renaissance Italy. Tradition
and Innovation in Latin Schools_from the Tuwelfth to the Fifteenth Century, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2001.

Idem, recensione a Witt, in: Vivarium 40 (2002), pp. 272-297.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

96 Zygmunt G. Barafiski

Idem, « Education », in: Zygmunt G. Baranski/Lino Pertile (a cura di), Dante
i Context, Cambridge, Cambridge University Press, di prossima pubbli-
cazione.

Guglielmo Bottari, « La cultura veronese attorno a Dante. I. Tra storia e lette-
ratura », in: « Fer correr miglior acque ». Bilanci e prospettive degli studi danteschi
alle soglie del nuovo millennio, 2 voll., Roma, Salerno, 2001, I, pp. 371-391.

Giuseppina Brunetti/Sonia Gentili, « Una biblioteca nella Firenze di Dante: 1
manoscritti di Santa Croce », in: Emilio Russo (a cura di), Zestimoni del vero.
Su alcunt libri in biblioteche d autore= Studi (e testi) italiani 6 (2000), pp. 21-55.

Mario Capellino, Tommaso di San Vittore abate vercellese, Vercelli, Societa Storica
Vercellese, 1978.

Paolo Chiesa/Andrea Tabarroni, « Dante demonstrator nel secondo libro del-
la Monarchia », in: Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere
Dante oggr, Roma, Salerno, 2012, pp. 141-162.

Iidem, « Introduzione », in: Dante Alighieri, Monarchia, a cura di Paolo Chiesa/
Andrea Tabarroni, Roma, Salerno, 2013, pp. XIX-LXXXVI.

Gianfranco Contini, « Introduzione alle Rime di Dante », in: Idem, Un’idea di
Dante, Torino, Einaudi, 1976, pp. 3-20.

Boyd Taylor Coolman, « The Medieval Affective Dionysian Tradition », in:
Modern Theology 24 (2008), pp. 615-632.

Alison Cornish, Vernacular Translation in Dante’s Italy. Illiterate Literature, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 2010.

Charles T. Davis, « Education in Dante’s Florence », in: Speculum 40 (1965),
pp- 415-435.

Idem, « The Florentine studia and Dante’s ‘Library’ », in: Giuseppe D1 Scipio/
Aldo Scaglione (a cura di), The « Divine Comedy » and the Encyclopedia of Arts
and Sciences, Amsterdam e Philadelphia, Benjamins, 1988, pp. 339-366.

Peter Dronke, Dante’s Second Love. The Originality and the Contexts of the
« Convivio », Leeds, The Society for Italian Studies, 1997.

Robert M. Durling/Ronald L. Martinez, Tume and the Crystal: Studies in Dante’s
« Rime petrose », Berkeley, University of California Press, 1990.

Paolo Falzone, Desiderio della scienza e desiderio di Dio nel « Convivio », Napoli,
Societa editrice il Mulino, 2010.

Tommaso Gallo, Dionysiaca, a cura di Philippe Chevallier, 2 voll., Paris/
Bruges, Desclée de Brouwer, 1937-1950.

Luciano Gargan, Dante, la sua biblioteca ¢ lo studio di Bologna, Roma/Padova,
Antenore, 2014.

Sonia Gentili, Luomo aristotelico alle ongini della letteratura italiana, Roma,
Carocci, 2005, pp. 27-55.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Studiare Dante ‘soggettivamente’ 97

Simon A. Gilson, « Dante and Christian Aristotelianism », in: Claire E.
Honess/Matthew Treherne (a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll.,
Bern, Peter Lang, 2013, I, pp. 65-109.

Marion Gindhart/Ursula Kundert (a cura di), Disputatio 1200-1800. Form,
Funktion und Wirkung eines Leitmediums universitéirer Wissenskultur, Berlin/New
York, de Gruyter, 2010.

Ruedi Imbach, Dante, la philosophie et les laics, Fribourg, Editions Universi-
taires/Paris, Editions du Cerf, 1996.

Rita Librandi, « Dante ¢ la lingua della scienza », in: Letture classensi 41 (2013),
pp- 61-87.

Andrea Mazzucchi, « Per una nuova edizione commentata del Convivio », in:
Enrico Malato/Andrea Mazzucchi (a cura di), Leggere Dante oggr, Salerno,
2012, pp. 81-107.

James McEvoy, Mystical Theology: The Glosses by Thomas Gallus and the Commen-
tary of Robert Grosseteste on « De mystica theologia », Louvain/Paris, Peeters,
2003, pp. 3-54.

Bernard McGinn, « Thomas Gallus and Dionysian Mysticism », in: Studies in
Spirituality 8 (1994), pp. 81-96.

Giuliano Milani e Antonio Montefusco, « ‘Prescindendo dai versi di Dante?’
Un percorso negli studi tra testi, biografia e documenti », in: Reti Medievali
Rivista 15,2 (2014), pp. 1-22.

Antonio Montefusco, « L'avventura del Fiore. Contini e il ‘nodo’ », in:
Ermeneutica letteraria 10 (2014), pp. 55-65.

M. Mich¢le Mulchahey, « Education in Dante’s Florence Revisited: Remi-
gio de’ Girolami and the Schools of Santa Maria Novella », in: Ronald
B. Begley/Joseph W. Koterski (a cura di), Medieval Education, New York,
Fordham University Press, 2005, pp. 143-181.

Bruno Nardi, Sigieri di Brabante nella « Divina Commedia » e le fonti della filosofia
di Dante, Spianate [Pescia], presso I'autore, 1912.

Paola Nasti, Favole d'amore e « saver profondo ». La tradizione salomonica in Dante,
Ravenna, Longo, 2007.

Eadem, « “Vocabuli d’autori e di scienze e di libri’ (Conw. II xi1 5): percor-
si sapienzali di Dante », in: Giuseppe Ledda (a cura di), La Bibbia di
Dante. Esperienza mistica, profezia e teologia biblica in Dante, Ravenna, Centro
Dantesco dei Frati Minori Conventuali, 2011, pp. 121-178.

Eadem, « Dante and Ecclesiology », in: Claire E. Honess/Matthew Treherne
(a cura di), Reviewing Dante’s Theology, 2 voll., Bern, Peter Lang, 2013, II,
pp- 43-88.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.


https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

98 Zygmunt G. Barafiski

Eadem, « La ricezione di una fonte dantesca nel tardo Duecento: il De
Consolatione Philosophiae tradizione manoscritta e rielaborazioni esegetiche »,
in: Franziska Meier (a cura di), Dante’s « Convivio » or How to Restart Writing
in Exile, Bern, Peter Lang, 2015.

Emilio Panella, « Nuova cronologia remigiana », in: Archivum Fratrum Praedicatorum
40 (1990), pp. 145-311.

Idem, « ‘Ne le scuole de li religiosi e a le disputazioni de li filosofanti’ (Dante
Alighieri). Lectio, disputatio, predicatio », in: Fabrizio Amerini (a cura di),
Dal convento alla citta. Filosofia e teologia in Francesco da Prato O.P. (XIV secolo),
Firenze, Zella, 2008, pp. 115-131.

Anna Pegoretti, « Filosofanti », in: Le tre corone 2 (2015), pp. 11-70.

Sylvain Piron, « Le po¢te et le théologien: une rencontre dans le studium de
Santa Croce », in: Joél Biard/Fosca Mariani Zini (a cura di), « Ut philoso-
phia poesis ». Questions philosophiques dans ['eeuvre de Dante, Pétrarque et Boccace,
Paris, Vrin, 2008, pp. 73-112.

David Robey, « Dante and Modern American Dante Criticism: Post-Structu-
ralism », Annali d’ltalianistica 8 (1990), pp. 116-131.

Paul Rorem, Beudo-Dionysius: A Commentary on the Texts and an Introduction to
Their Influence, New York/Oxford, Oxford University Press, 1993.

Diego Sbacchi, La presenza di Dionigi Areopagita nel « Faradiso » di Dante, Firenze,
Olschki, 2006.

Christopher Schabel (a cura di), Theological Quodlibeta in the Middle Ages. The
Thirteenth Century, Leiden/Boston, Brill, 2006.

Idem (a cura di), Theological Quodhbeta in the Middle Ages. The Fourteenth Century,
Leiden/Boston, Brill, 2007.

Cesare Vasoli, « Filosofia e teologia in Dante », in: Umberto Bosco (a cura
di), Dante nella critica d'oggu: risultati e prospettive, Firenze, Le Monnier, 1965,
pp. 47-71.

James Walsh, « Thomas Gallus et I'effort contemplatif », in: Revue d’histoire de
la spiritualité 51 (1975), pp. 17-42.

Olga Weijers, La « disputatio » dans les Facultés des arts au moyen dge, Turnhout,
Brepols, 2002.

Ronald G. Witt, « In the Footsteps of the Ancients »: The Origins of Humanism_from
Lovato to Bruni, Leiden, Brill, 2000.

https://dol.org/10.5771/9783968210681-75 - am 27.01.2026, 21:25:42.



https://doi.org/10.5771/9783968210681-75
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

