
zfwu 17/3 (2016), 433–445 433 

„Du sollst dein Geld nachhaltig anlegen!“* 
Ethische Geldanlage inspiriert aus der jüdischen Schrift 

JAKOB FOISSNER** 

Die jüdische Schrift – in Form des jüdischer Tanachs oder des christlichen Altes Tes-
taments – bietet beeindruckendes Material für eine am Konzept Nachhaltigkeit orien-
tierte Finanzethik. Um dieses Potential zu heben, wird sie methodisch als historisches 
Produkt gesellschaftlicher Diskurse gefasst. Der daraus entwickelte Nachhaltigkeitsbe-
griff inspiriert und korrigiert moderne Anlagenethik. 

Schlagwörter: Schriftauslegung, Altes Testament, Finanzethik, Anlagenethik, Nachhaltigkeit 

“You Shall Place Your Funds Sustainably!” – Ethical Investment inspired by 
the Jewish Scriptures 

The Jewish Scriptures offers impressive material for financial ethics, which is based on the concept of 
sustainability. To unlock this potential, the Jewish Scriptures are methodologically treated as a result 
of the intersubjective discussion of a historic society. The resulting concept of sustainability inspires and 
corrects modern investment ethics. 

Keywords: Scriptural Interpretation, Old Testament, Financial Ethics, Investment Ethics, Sustainability 

1. Einleitung 
Finanzethik aus Heiligen Schriften zu begründen klingt verdächtig. Man könnte religi-
öse Fundamentalismen vermuten oder vorkritische, weltfremde Predigten über das 
böse Geld. Ich möchte hier das Gegenteil versuchen und moderne, am Konzept 
Nachhaltigkeit orientierte Finanzethik mit Impulsen aus der jüdischen Schrift, also 
dem christlichen Alten Testament, begründen und inspirieren. 
Dazu sind drei Zwischenschritte nötig. Zuerst gilt zu prüfen welchen Mehrwert Fi-
nanzethik durch den Blick auf die jüdische Schrift gewinnen kann. Ist dieser Mehrwert 
in Form von drei Funktionen aufgewiesen, braucht es – in einem zweiten Schritt – 
eine wissenschaftlich redliche Methode um die Texte der Schrift für eine säkulare, 
moderne Finanzethik fruchtbar zu machen. Der dritte und letzte Gedankenschritt 
verlässt den abstrakt-methodischen Raum und entwickelt inhaltliche Thesen einer 
durch die Schrift inspirierten Finanzethik.  

________________________ 
*  Beitrag eingereicht am 28.02.2016; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren überarbeitete 

Fassung angenommen am 30.11.2016. 
**  Mag. Jakob Foissner, Katholische Privatuniversität Linz, Hagenstraße 39b, A-4040 Linz, Tel.: 

+43-(0)680-3162243, E-Mail: Jakob.Foissner@gmx.at, Forschungsschwerpunkte: Ethische 
Schriftauslegung, Ethik der Finanzanlagen, Wirtschafsethik im Schulkontext. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


434  

2. Offenbarungsschriften für säkulare Ethik 
Der Glauben und hier im speziellen Fall die Schrift haben keine normative Funktion 
im ethischen Diskurs. Im theologischen Bereich mag das anders sein, aber im Feld der 
autonomen Ethik zählt nur das rationale Argument und nicht offenbarte Wahrheit. 
Entsprechend unmöglich ist es, moderne Finanzethik aus dem Glauben zu entwickeln 
oder zu begründen. Das heißt aber nicht, dass die Schrift keine Rolle für moderne 
Ethik spielen kann. Ganz im Gegenteil. Alfons Auer nennt in seinem Standardwerk 
der Moraltheologie Autonome Moral und christlicher Glaube drei Funktionen, wie Glauben 
– hier in Form von einer Offenbarungsschrift – in die Ethik einfließen kann und soll. 
Er spricht von einer integrierenden, stimulierenden und kritisierenden Funktion (vgl. 
Auer 1984: 160–195). 
Die erste Funktion integriert sachlich richtige Normen in einen größeren – geglaubten – 
Sinnhorizont. So kann einer rationalen ethischen Entscheidung eine ganzheitliche 
Sicht und auch eine emotionale Perspektive beigestellt werden. Die Entscheidung wird 
nicht „richtiger“ durch den Glauben, aber sie bekommt eine ganzheitlichere Tiefe. So 
ist es sachlich vernünftig begründbar niemanden zu töten. Der Satz: „Das Leben ist 
heilig.“ integriert die rationale Norm jedoch in einen größeren Sinnhorizont. 
Die stimulierende Funktion macht deutlich, dass im Glauben auch eine motivierende 
Kraft liegt, die über die Vernunft hinausgeht. Einerseits mittelbar, indem der gläubige 
Mensch sich bei ethischen Fragen nicht nur von der Vernunft, sondern auch von Gott 
beauftragt erlebt. Und andererseits unmittelbar, in dem die Offenbarung in Bildern 
und Narrationen spricht, die zum Handeln aufrufen und motivieren. Die Pflicht zur 
Ersten Hilfe zum Beispiel ist in der Vernunft gut begründet, aber anhand der Ge-
schichte vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25–37) werden wir emotional angerührt 
und motiviert.  
Nun zur dritten Funktion: Daseinsentwürfe, die zwar vernünftig begründbar sind, 
aber dem geoffenbarten Menschen- und Weltbild widersprechen, dürfen und sollen 
mit Mitteln der Vernunft kritisiert werden. Die kritische Funktion des Glaubens beauf-
tragt ihn, vernünftige Normen darauf zu prüfen, ob sie nicht nur sachgerecht, sondern 
auch menschengerecht sind. So ist beispielsweise die Globalisierung als solche durch-
aus vernünftig begründbar. Trotzdem fallen Menschen durch den Rost dieser Ent-
wicklung. Aus einem christlichen Menschenbild (Gottesebenbildlichkeit, Würde des 
Menschen) heraus kann eine Entwicklung, die solche Opfer fordert, nicht unkritisch 
akzeptiert werde. 

3. Die Methode ethischer Schriftauslegung 
Soll eine Offenbarungsschrift jedoch in einen ethischen Diskurs eingebracht werden, 
gilt es, sich an die Regeln der säkularen, autonomen Vernunft zu halten. Eine mehr als 
2000 Jahre alte Offenbarungsschrift in diesem Sinn für moderne Ethik fruchtbar zu 
machen, ist kein ungefährliches Unterfangen. Zwei klassische Fallstricke liegen am 
Weg zwischen moderner Ethik und Heiliger Schrift. Der erste ist der opportunistische 
Fallstrick. Das bedeutet, dass für eine biblische Ethik nur passende Stellen herausge-
pickt werden. Jene Stellen, die dem eigenen Ethos widersprechen, werden schlicht 
ignoriert oder mit zweifelhaften Argumenten negiert. Der zweite Fallstrick begegnet 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 435 

uns im Universalismus. Sammelt und systematisiert man nämlich alle Gesetze und 
Regeln aus der Schrift, ohne eine wie auch immer geartete Vorauswahl zu treffen, 
entsteht ein inkonsistentes, widersprüchliches Netz aus Normen. Diese werden dann 
häufig nach subjektiver Einschätzung als wichtig und richtig oder eben als falsch und 
veraltet kategorisiert. Wir haben es also – entweder nach oder vor der Systematisie-
rung – mit dem Problem einer subjektiven, willkürlichen Ethik zu tun. 
Beide Gefahren vermeidet Franz Furger (vgl. 1984), katholischer Moraltheologe, mit 
einer methodisch-inhaltlichen Doppelstrategie. Inhaltlich schlägt er vor, aus der Ge-
samtheit der Schriften gemeinsame, verbindliche und abstrakte Leitprinzipien abzulei-
ten. Diese Leitprinzipien dienen als Basis der Ethik. Damit macht er die Wertgrundla-
ge einer Ethik entlang der Schrift transparent und diskutierbar. Jede Ethik beruht auf 
solchen Wertgrundlagen. Oftmals werden sie unreflektiert nur als Prämissen ange-
nommen, sie bilden aber die Grundlagen jedes ethischen Argumentierens. Wissen-
schaftlich redlich und ideologiekritisch ist ein ethisches Konzept nur dann, wenn es 
seine Wertgrundlagen transparent macht und begründen kann. (ebd.: 20) 
Furgers wichtigste Innovation für die hier angeführte Problematik ist jedoch seine 
methodische Strategie. Dazu untersucht er die biblischen Normen – im Kontext der 
jüdischen Schrift formal meist Gesetzestexte. Im Fokus seiner Untersuchung ist dabei 
aber nicht der Inhalt des biblischen Gesetzes, sondern der Weg, wie es zur Formulie-
rung dieser Norm gekommen ist. Er untersucht also die zugrundeliegende ethische 
Problemlage und die Güterabwägung, die zu der biblischen Norm geführt hat. Diese 
rekonstruierte Güterabwägung versteht er als Vorbild für moderne Güterabwägungen. 
Es ist also nicht die konkrete biblische Norm, sondern die Methode der Normbildung, 
die Furger ethisch interessiert. So gilt es also zu untersuchen, wie die unterschiedlichen 
Interessenlagen der historischen Gesellschaft gegeneinander abgewogen wurden und dar-
aus Normen entstanden. Und vor allem wird betrachtet, nach welcher Methode und nach 
welchen Prinzipien bei schwierigen, konflikthaften Güterabwägungen entschieden wurde. 
Um die für diesen Zweck interessanten ethischen Konflikte und gesellschaftlichen 
Diskurse in und hinter den Texten wahrnehmen zu können, bedarf es einer sozialge-
schichtlichen Untersuchung der jüdischen Schrift. Je besser der sozialgeschichtliche 
Kontext der Entstehung und Tradierung der Texte bekannt ist, desto sicherer und 
genauer kann auf die damalige Entscheidungsfindung und damit auf Modelle ethischer 
Güterabwägung geschlossen werden. Dazu können und müssen wir die Offenba-
rungsschriften als sozialgeschichtlich gewachsene und geprägte Dokumente verstehen. 
Die Texte der Schrift sind, so der unbestrittene Konsens der Forschung, nicht das 
Produkt eines genialen Schriftstellers bzw. einer genialen Schriftstellerin, nicht einmal 
das einiger weniger Autorinnen und Autoren. Sie sind vielmehr das Ergebnis langer 
mündlicher Tradierung und langsamer Verschriftlichung. Zu einem einheitlichen Ka-
non von Schriften, wie er in Form der christlichen Bibel oder des jüdischen Tanach 
vorliegt, wurde eine Auswahl der damals bedeutsamen Schriften erst nach hunderten 
Jahren reger Überarbeitung und Adaptierung zusammengefügt. Das heißt, die Texte 
sind das Produkt langer gesellschaftlichen Diskussionen und zu Schrift geronnener 
liturgischer und rechtlicher Praxis. Die Heiligen Schriften sind damit in ihrer Entste-
hung zuerst Ergebnis innerjüdischer, intersubjektiver Diskurse. Die Überarbeitungs-
schichten, Tradierungen und eben auch Nichttradierungen sowie die Auswahl der 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


436  

Schriften für den endgültigen jüdischen oder christlichen Kanon tragen noch einen 
intergenerationellen so wie interkulturellen Kontext in die Texte ein. 
Um ethische Schriftauslegung für eine autonome, säkulare Moral nutzbar zu machen, 
wird der Blick auf die jüdische Schrift auf eine historische Perspektive beschränkt. Sie 
wird also methodisch nicht als Offenbarungsschrift, sondern als historisches Produkt 
intersubjektiver Diskurse gefasst. Als ein solches Produkt intersubjektiver Diskurse 
und gesellschaftlicher Praxis gelesen, ist die jüdische Schrift zwar keine Heilige Schrift, 
aber dennoch das best-erforschte Schriftstück einer altorientalisch-antiken Gesell-
schaft. Die freigelegte Erfahrung dieser historischen Gesellschaft, mit ihrer eigenen 
Finanzwirtschaft und Finanzethik, soll hier für die Ethik gehoben und genutzt werden.  
Die Reduktion auf ihren historischen Gehalt ist dabei ausschließlich methodischer 
Art. Für Christen und Christinnen oder Juden und Jüdinnen ist die jüdische Schrift – 
als Tanach oder Altes Testament – Offenbarungsschrift und kann damit die oben 
ausgeführte integrierende, kritisierende und stimulierende Funktion ausfüllen.  

4. Nachhaltigkeit aus der Schrift begründen 
Eine erste Schwierigkeit, Nachhaltigkeit mit Hilfe der jüdischen Schrift zu begründen 
oder zu inspirieren, liegt im Begriff Nachhaltigkeit selbst. Der Begriff stellt gegenwär-
tig eher ein Diskursfeld dar, als eine definierte Bedeutung. Um Nachhaltigkeit zu be-
gründen, muss also vorher geklärt werden, was damit überhaupt gemeint ist. Jede 
akademische Disziplin, wirtschaftliche Branche und politische Konzeption entwickelt 
eine eigene Definition von Nachhaltigkeit. „Ergebnis ist dann, dass Nachhaltigkeit zu 
einem schillernden Begriff verkommt, mit dem mehr verschleiert als transparent ge-
macht wird.“ (Hoffmann 2005: 231) 
Deswegen soll hier die erste bedeutende und immer noch relativ konsensfähige Defi-
nition von Nachhaltiger Entwicklung des UN-Dokuments Our Common Future von 
1987 die Grundlage sein: 

„Nachhaltige Entwicklung (Sustainable Development) ist Entwicklung, die 
die Bedürfnisse der Gegenwart befriedigt, ohne zu riskieren, dass künftige 
Generationen ihre eigenen Bedürfnisse nicht befriedigen können.“ (vgl. 
WCED 1987: Part 1, Chapter 2, Paragraph 1)  

Ich verstehe das Konzept Nachhaltigkeit im Anschluss an diese Definition als ein 
intra- und intergenerationelles Gerechtigkeitskonzept, das ökologische, ökonomische 
und soziale Fragen gleichermaßen ernst nimmt und in Beziehung setzt. Der Fokus des 
Konzepts sind die Bedürfnisse von gegenwärtig lebenden Menschen und zukünftigen 
Generationen. Soziale Fragen müssen mit Fragen der Ökonomie und des Umwelt-
schutzes so vermittelt werden, dass man der Eigenlogik der Systeme gerecht wird und 
gleichzeitig ihre gegenseitige Interdependenz ernst nimmt.  
Dem UN-Dokument folgend ist das Konzept Nachhaltigkeit ein anthropozentrisches 
Konzept, das einem strengen Systemdenken unterliegt. Umweltschutz im Sinne des 
Konzepts Nachhaltigkeit ist also der Schutz der ökologischen Systeme. Aber nicht, 
weil die Natur (ökozentrisch) oder aller Lebewesen (biozentrisch) einen intrinsischen 
Wert haben, sondern um die Möglichkeiten für den Menschen von heute und morgen 
gerecht zu verteilen. Das beinhaltet nicht nur menschliches Überleben, sondern natür-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 437 

lich auch den moralischen, ästhetischen, emotionalen, medizinischen und wissen-
schaftlichen Nutzen von geschützten und stabilen ökologischen Systemen oder Arten-
schutz. Für das Konzept Nachhaltigkeit ist also Umweltschutz unbedingt wichtig. 
Aber nicht um des einzelnen Lebewesens willen, sondern um die Systeme zu stabilisie-
ren, die dem Menschen das Leben ermöglichen. 
Analog sind soziale oder wirtschaftliche Systeme so zu gestalten, dass die Chancen 
zukünftiger Generation nicht gefährdet und die sozialen und wirtschaftlichen Chancen 
gegenwärtig lebender Menschen gerechter verteilt werden. 
Um ein solches Konzept von Nachhaltigkeit durch die Schrift kritisch, integrierend 
und stimulierend zu inspirieren, ist es im nächsten Schritt nötig, in ihr Leitprinzipien 
für die Finanzethik zu suchen. Zu diesem Zweck muss intertextuell – sprich: in der 
Zusammenschau aller Texte der Schrift – vorgegangen werden. Dazu stütze ich mich 
auf die in diesem Feld bedeutsamen, deutschsprachigen, christlichen Alttestamentler 
und übernehme weitgehend deren Prinzipien. Hierzu habe ich mich vor allem an den 
protestantischen Theologen Frank Crüsemann, Bernd Janowski und Stefan Seiler 
sowie ihren katholischen Kollegen Georg Braulik und Klaus Grünewaldt orientiert. 
Drei Prinzipien, die Bewahrung der Freiheit, das Streben nach Gerechtigkeit und die Nächstenlie-
be, haben sich als die ethischen Leitbegriffe der jüdischen Schrift herausgestellt. Diese 
Leitprinzipien werden hier im Folgenden vorgestellt und dann mit dem Konzept 
Nachhaltigkeit in Verbindung gebracht. 

4.1 „Der Gerechtigkeit sollst du nachjagen“ (Dtn 16,20) 
„Will man alles, was die Bibel über Gott und Mensch zu sagen hat, mit ei-
nem einzigen Wort zusammenfassen, so kommt allein der Begriff der Ge-
rechtigkeit in Frage.“ (Crüsemann 2003: 52) 

Gerechtigkeit in der jüdischen Schrift bezieht sich ganz grundsätzlich auf die positive 
Ordnung von Gemeinschaftsbeziehungen (vgl. Crüsemann et al. 2004: 149). Sie tritt 
jedoch in Form einer „rettende(n) Gerechtigkeit Gottes“1 auf, der eine ganz andere 
Logik zugrunde liegt als wir sie kennen. In der Rettung aus Bedrückung und Not – 
unabhängig davon ob sie selbst- oder fremdverschuldet ist und trotz faktischer Un-
gleichbehandlung – wird Gottes rettende Gerechtigkeit erfahrbar. Sie stellt nicht die 
Frage, ob etwas gerechtfertigt ist. Schuld und Unschuld spielen für die rettende Ge-
rechtigkeit Gottes keine Rolle. Sie stellt vielmehr etwas richtig, was in Unordnung 
geraten und falsch ist (vgl. Crüsemann 2003: 52). Gerechtigkeit in der hebräischen 
Sprache ist ausschließlich positiv gewendet. Es gibt – vergleichbar mit Friede, Rettung, 
Befreiung – in der Wortbedeutung selbst keine negative Form. Dabei sei angemerkt, 
dass der Gerechtigkeitsgedanke der Schrift zuerst Menschen, dann aber dezidiert auch 
Tiere in diese umfassende Ordnung hineinnimmt. 
Der Mensch hat, gleich einer Antwort auf die göttliche Gerechtigkeit, selbst gerecht 
und rettend zu handeln. Darin liegt die Spannung im Gerechtigkeitsbegriff der Schrift. 
Sie ist unvermittelt und bedingungslos, geht sie von Gott aus, aber Herausforderung 
und Aufgabe, betrifft sie den Menschen. Die Gerechtigkeit Gottes ist endzeitlicher 

________________________ 
1  Der Begriff geht zurück auf Janowski (vgl. 1999). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


438  

Ausblick und hoffnungsvolle Versprechung einer unverdient geschenkten, guten Welt. 
Aber diese zu beginnen und hier und heute zu verwirklichen, liegt in der Verantwor-
tung derer, denen sie versprochen wurde. Während die geschichtlich gestiftete und 
erfahrene Freiheit durch Gottes Gesetze bewahrt und geschützt werden soll, ist der 
versprochenen Gerechtigkeit nachzujagen. Sie ist Zielpunkt der endzeitlichen Herr-
schaft Gottes. 

4.2 Bewahrung der Freiheit 
Mit der Rettung aus der Sklaverei in Ägypten – dem Exodus – hat Gott sein Volk 
nicht nur von einer politischen Macht befreit. Erst durch diese Befreiung wurde er-
möglicht, in Beziehung zu Gott zu treten (vgl. Seiler 2013: 207). Nur wer ökonomisch, 
politisch und ideologisch frei ist, kann sich frei für Gott entscheiden – so die Logik 
dieser Befreiung. Erst mit dem Exodus wird das Volk Israel also zum Volk Gottes 
befreit. Diese Befreiung ist damit die identitätsstiftende Grunderfahrung des Volkes 
Israels. Im Umkehrschluss bedeutet das: Nur der freie Mensch kann Teil des Volk 
Gottes sein. 
Das Engagement für die Bewahrung dieser geschenkten Freiheit und der Kampf für 
die immer neu nötige Befreiung ist die Antwort Israels auf die ursprüngliche Befrei-
ungstat Gottes. Vergisst und verliert das Volk Israel diese Freiheit, vergisst und ver-
liert es damit seine Identität als Volk Israel und – noch wichtiger –  die Beziehung zu 
seinem Gott. Israel ist also nur Volk Gottes, wenn es sich frei von Unterdrückung 
hält. Das heißt dreierlei: selbst nicht Unterdrücker oder Unterdrückerin zu werden, 
sich gegen die eigene Unterdrückung zur Wehr zu setzen und sich für die ökonomi-
sche, politische und ideologische Befreiung von Unterdrückten zu engagieren. 

4.3 „Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst“ (Lev 19,18) 
Die Liebe wird von Franz Furger als das Leitprinzip des Neuen Testaments eingeführt 
(vgl. Furger 1984: 27–28). Aber auch in der jüdischen Schrift – dem Alten Testament 
– und allen voran in den beiden Büchern Deuteronomium und Levitikus finden wir 
eine bedeutsame Theologie der Liebe. Sie lässt sich in einem dreistufigen Konzept 
entwickeln. JHWH ist dabei der erste, der sich in diese Liebesbeziehung zu seinem 
Volk stellt. Seiner „Liebe entspringt alles Handeln für sein Volk.“ (Braulik 2012: 556) 
Die Antwort auf diese geschenkte Liebe kann nur die Gegenliebe Israels sein. Hier 
liegt die zweite Stufe des deuteronomischen Begriffs von Liebe. Prominent eingefor-
dert im Schema Israel (Dtn 6,4-5), dem Glaubensbekenntnis der Juden: 

„(4) Höre, Israel: Der HERR, unser Gott, ist der einzige HERR. (5) Und du 
sollst den HERRN, deinen Gott, lieben, von ganzem Herzen, von ganzer 
Seele und mit deiner ganzen Kraft.“ 

Die dritte Stufe ist schließlich die Verwirklichung dieser Liebesbeziehung zwischen 
Israel und seinem Gott. „Die Liebe zu Gott findet also ihren praktischen Ausdruck 
darin, dass der Mensch die Gebote befolgt, sich loyal an die Weisungen hält, die dem 
Bund zwischen Gott und seinem Volk zugrunde liegen.“ (Grünewaldt 2002: 138) Das 
ist nur konsequent, weil Liebe im Sinne einer emotionalen Hinwendung und Zuwen-
dung nicht verordnet werden kann. Sie kann nur erhofft und geschenkt werden. In 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 439 

diesem unemotionalen aber durchaus relationalen Sinn ist auch die konkrete Form der 
Liebe als Gebot der Nächstenliebe in Lev 19,17–18 zu verstehen: 

„(17) Du sollst deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen. Du sollst dei-
nen Nächsten zurechtweisen. So wirst du seinetwegen keine Sünde auf dich 
laden. (18) Du sollst nicht Rache üben an den Angehörigen deines Volks 
und ihnen nichts nachtragen, sondern du sollst deinen Nächsten lieben wie 
dich selbst. Ich bin der HERR.“ 

Es kann damit auch – durchaus im Sinne Jesu – als eine Zusammenfassung der Gebo-
te interpretiert werden. Jedoch nicht in der Art, dass es alle anderen Weisungen hinfäl-
lig macht, sondern vielmehr als Übersatz über alle Gebote. Dieser Übersatz bringt 
noch einen zusätzlichen Wert ein. Denn das Gebot der Nächstenliebe ist verbunden 
mit der Zurechtweisung des Nächsten. Sie enthält eine Verantwortungsdimension wie 
Vers 17b festhält: „So wirst du seinetwegen keine Sünde auf dich laden.“ Der oder die 
Nächste soll nicht nur gut behandelt werden, das Liebesgebot ruft darüber hinaus 
dazu auf, „Verantwortung für das Heil des oder der Nächsten zu übernehmen.“ (Grü-
newaldt 2002: 142) Dabei spielt, wie oben dargelegt, die emotionale Dimension eine 
untergeordnete Rolle. Israel ist vielmehr aus seiner Gottesbeziehung heraus verpflich-
tet, auf seine Mitmenschen zu achten und Verantwortung für einander zu überneh-
men. Liebe bedeutet, die Beziehung – zu Gott und Mitwelt – nicht abreißen zu lassen. 

5. Nachhaltigkeit im Kontext von Gerechtigkeit, Befreiung und Liebe 
Dem Konzept Nachhaltigkeit geht es im Kern um Gerechtigkeit. Die an der Schrift 
orientierte Ethik mit ihrem Leitprinzip der Gerechtigkeit verdeutlicht diesen Grund-
satz noch weiter und eröffnet eine direkte Parallele zwischen jüdischer Schrift und 
Nachhaltigkeit. In der Frage nach dem Fokus der angestrebten Gerechtigkeit geht die 
biblische Ethik mit ihrem Fokus auf das Leben an sich (Menschen, Tiere) über das 
Konzept Nachhaltigkeit (Fokus ist der Mensch), wie es hier vorgestellt wurde, hinaus. 
Während das Konzept Nachhaltigkeit die ökologischen Systeme und Tierarten 
schützt, um den Lebensraum für den Menschen zu erhalten, ist im biblischen Gerech-
tigkeitsgedanken an das Leben insgesamt als Schöpfung Gottes gedacht. Hier können 
wir anhand der integrierenden Funktion des Glaubens für die Nachhaltigkeit einen 
größeren Horizont aufmachen. Auf der anderen Seite macht sich aber auch mit dem 
Konzept Nachhaltigkeit ein größerer Horizont auf. Denn ihm liegt ein doppelter (in-
ter- und intragenerationeller) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde, der über die biblische 
intragenerationelle Gerechtigkeit hinausgeht. Beide Konzepte können sich also – ganz 
im Sinne der integrativen Funktion – fruchtbar ergänzen und ermahnen sich gegensei-
tig – in ihrer kritisierenden Funktion – zur Gerechtigkeit als leitender Idee. 
Die Freiheitsidee der jüdischen Schrift wird in der Nachhaltigkeitskonzeption in Form 
des Rechts auf gleiche Chancen angesprochen. Der biblische Kampf um Befreiung 
steht in einem stimulierenden Verhältnis zum heutigen Ringen um Chancengleichheit. 
Chancen werden zu unterschiedlichen Zeiten durch verschiedene Faktoren begrenzt. 
So spielen in der jüdischen Schrift fast nur soziale, politische und ökonomische Zu-
stände eine Rolle. Moderne finanzethische Fragestellungen hingegen müssen auch 
ökologische Umstände in ihre Abwägungen einbeziehen. Nicht nur intergenerationell, 
weil ein zerstörtes Ökosystem zukünftigen Generationen Chancen vorenthält, sondern 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


440  

auch intragenerationell, weil Umweltzerstörung die Lebenschancen der Armen überpro-
portional gefährdet. Das Engagement für Nachhaltigkeit wird also emotional und narra-
tiv stimuliert durch das Prinzip der Befreiung, das wir in der jüdischen Schrift finden.  
Das Leitprinzip der Liebe kommt im Konzept Nachhaltigkeit nicht explizit vor. In der 
starken Verantwortungsdimension, wie es in der Schrift aufzufinden ist, kann es aber 
durchaus integrierende und stimulierende Funktionen erfüllen. Dann stellt sich die 
Forderung nach Nachhaltigkeit nicht nur, weil sie gerecht ist, sondern weil ich Mitver-
antwortung für meine Nächste und meinen Nächsten trage. Das ist keine zwingende 
Norm, aber eine inspirierende und ganzheitliche Ergänzung für das kühle Gerechtig-
keitskonzept der Nachhaltigkeit. 
Eine nachhaltige Finanzethik lässt sich durch die Schrift inspirieren, wenn sie Gerech-
tigkeit als leitendes Prinzip anmahnt, sich engagiert für Autonomie und Chancen-
gleichheit einsetzt und sich einer durch die Liebe getragen Verantwortung für den 
Nächsten und die Nächste bewusst ist.  

6. Nachhaltigkeit aus der Schrift inspirieren 
Nachdem zunächst der grobe Rahmen des Konzepts Nachhaltigkeit bearbeitet wurde, 
sollen jetzt die integrierenden, kritisierenden und stimulierenden Dimensionen der 
Schrift in ganz konkreten inhaltlichen Fragen gehoben werden. Dazu ist eine ausführ-
liche, sozialgeschichtliche Textanalyse und Auslegung aller für das Kreditwesen rele-
vanten Texte nötig. Dafür ist hier jedoch zu wenig Platz. Deswegen werde ich hier nur 
einen Beispieltext exegetisch durchbuchstabieren. 
Das erste Zinsverbot (Exodus 22,24–26) lautet: 

„(24) Leihst du Geld dem Armen aus meinem Volk, der bei dir ist, so sei 
nicht wie ein Wucherer zu ihm. Ihr sollt ihm keinen Zins auferlegen. (25) 
Nimmst du den Mantel deines Nächsten zum Pfand, sollst du ihm diesen 
vor Sonnenuntergang zurückgeben. (26) Denn er ist seine einzige Decke, die 
Hülle für seine nackte Haut. Worin sonst soll er sich schlafen legen? Wenn 
er zu mir schreit, werde ich es hören; denn ich bin gnädig.“ (Ex 22,24–26) 

6.1 Sozialgeschichtlicher Kontext 
Ex 22,24–26 ist das erste der drei Zinsverbote im Pentateuch und steht im zweiten 
Buch Mose (Exodus), dem Buch, das von der Befreiung der Israeliten und Israelitin-
nen von der ägyptischen Herrschaft erzählt. Das Buch Exodus begleitet Mose und das 
Volk Gottes während der Sklaverei in Ägypten, den Verhandlungen zwischen Mose 
und dem Pharao und der Flucht. Das Buch Exodus endet am Berg Horeb mit der 
Vermittlung der zehn Gebote und des Bundesbuchs. Letzteres ist das erste große, 
strukturierte Gesetzbuch des jüdischen Tanachs und des christlichen Alten Testa-
ments. Der narrative Ort dieser Gesetzessammlung ist also eine Zeit, in der das Volk 
Israel zwar befreit, aber nach wie vor auf dem Weg in das gelobte Land ist. Das Volk 
erhält die Gesetze – vermittelt durch Mose – als die rechtliche Konstitution zur Be-
wahrung der neu errungenen Freiheit. Soweit der narrative Kontext. 
Die narrative Situation entspricht aber natürlich nicht der historischen Situation der 
Verfassung des Bundesbuchs. Erst ein Königtum und die damit verbundene Ausdiffe-

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 441 

renzierung der Gesellschaft ermöglichte die Verschriftlichung von Gesetzen. Die Ver-
fassung des Bundesbuchs liegt also frühestens in einer Zeit, in der das Königtum in 
Israel und Juda feste Institution war und sich Schreibschulen und Gerichte entwickeln 
konnten (vgl. Crüsemann 1997: 230). Es ist also vermutlich im 8. vorchristlichen Jahr-
hundert zu verorten. Auch die feste Institution der Sklaverei und das selbstverständliche 
Geldwesen lassen auf eine Zeit schließen, in der frühstaatliche Verhältnisse herrschten. 
Das Bundesbuch sieht in der vorstaatlichen, homogenen Gesellschaft ohne Vermö-
gensunterschiede einen Idealzustand. Eine ausdifferenzierte, im Vergleich zur vor-
staatlichen Zeit ungleiche Gesellschaft entwickelt ihre Gerechtigkeitsforderungen also 
am Ideal einer erzählten und erinnerten, relativ gleichen Gesellschaft. Ein banales 
Zurückkehren zu vorstaatlichen Zeiten ist nicht möglich, die Kreditgesetzgebung des 
Bundesbuchs versucht jedoch die Ideale der vorstaatlichen Zeit – sprich: die Erfah-
rung von Befreiung und Gleichheit – zu bewahren. 
Die Ursachen für die sich verstärkende Ungleichheit der Gesellschaft ab dem 9./8. 
Jahrhundert vor Christus waren vielfältig. So wirkten sich Umweltkatastrophen oder 
Kriege als äußere Faktoren unterschiedlich stark auf einzelne Familien aus. Aber auch 
die Zahl der Kinder und die Qualität des jeweiligen Ackerbodens als innere Faktoren 
konnten für wirtschaftlichen Auf- oder Abstieg verantwortlich sein. Das entscheiden-
de Moment der eisenzeitlichen bäuerlichen Gesellschaft hin zu einer antiken Klassen-
gesellschaft, war aber das Kreditwesen (vgl. Kessler 2006: 119). Die Praxis der Ver-
schuldung und Überschuldung führte ab dem 8. Jh. v. Chr. zum systematischen Ruin 
ehemals selbstständiger Bauern. Die Mechanismen von Zins- und Pfandwesen führten 
dazu, dass ehemalige ökonomische Gleichheiten sich verschoben und sich eine ausdif-
ferenzierte, ungleiche Gesellschaft bildete. Ihren Höhepunkt fand diese Praxis in der 
Schuldsklaverei, die dann in Kraft trat, wenn der Kredit nicht mehr eingelöst werden 
konnte. Zuerst wurden in der Regel die Töchter in die Schuldsklaverei verkauft, um 
die Söhne – in einer männlichen Wohnfolgeordnung – als Arbeitskräfte und Alters-
vorsorge zu behalten. Zuletzt wurde das Erbland verpfändet, was zu dieser Zeit der 
eigenen Schuldsklaverei gleichkam, da ein eigener besitzloser Arbeiterstand noch nicht 
existierte. Eben dieses Kreditwesen gesetzlich zu regulieren, war also eines der wichtigs-
ten Ziele, um die als ideal erkannte ursprüngliche Gleichheit aller Israeliten zu schützen. 

6.2 Konkrete Textauslegung 
Das Subjekt der Rechtsvorschrift (wie aller Vorschriften des Bundesbuchs) ist der 
freie, männliche Israelit. Objekt ist der „Arme aus meinem Volk“ (Vers 24). Also ein 
ebenfalls freier Israelit, wenn auch seine ökonomische Freiheit stark eingeschränkt 
oder in Gefahr ist. Die Zinsnahme von anderen Gruppen, etwa Reichen oder Frem-
den wird in der vorliegenden Norm nicht erfasst. 
Der Text setzt mit „Leihst du Geld...“ an – einen an sich unproblematischen Sachver-
halt. Kreditwesen war nicht notwendig verwerflich. Ganz im Gegenteil. Um etwa im 
Fall von Krankheit oder einer schlechten Ernte neues Saatgut zu kaufen, waren Kredi-
te überlebenswichtig. Erst der Vers 24: „so sei nicht wie ein Wucherer...“ problemati-
siert die Situation. Wucherer meint hier nicht nur den, der sehr hohe Zinsen verlangt, 
sondern „der rücksichtslos eine Schuld eintreibende Gläubiger“ (Jacob 1997 [1943]: 
714). Auch Vers 25 funktioniert in einer ähnlichen Logik: Pfand zu nehmen an sich ist 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


442  

legitim. Nur es dem Armen nicht zurückgeben, wenn er es zum Überleben braucht, 
macht die Situation problematisch. Es wird also immer nur die unbarmherzige Varian-
te kritisiert. Nicht umsonst endet der Text mit Gottes Selbstaussage: „Denn ich bin 
gnädig.“ (Vers 26) 
Die Norm will demnach dem vorfindlichen Problem einer Überschuldung und in 
ihrer Folge der Unfreiheit vormals gleicher Bürger begegnen. Es liegen also zwei Gü-
terabwägungen vor: In der ersten wird die Freiheit und wirtschaftliche Autonomie des 
Armen höher bewertet als das Recht auf einen – durchaus berechtigten – finanziellen 
Gewinn des Gläubigers. Ist die persönliche Autonomie nicht in Gefahr, wird auch das 
Zinsverbot nicht schlagend. Fraglich bleiben muss hier die Grenze zwischen existen-
ziellen Krediten und Handels- beziehungsweise Produktionskrediten. Vermutlich 
spielten Handels- und Produktionskredite noch eine sehr untergeordnete Rolle oder 
waren von Existenzsicherungsdarlehen kaum unterscheidbar. Die zweite Güterabwä-
gung dreht sich um die Rückgabe von Pfand. Hier steht die Sicherheit verborgtes 
Geld wieder zurück zu bekommen gegen die Überlebensfähigkeit des Armen. Die 
Stoßrichtung des Gesetzes ist klar: „Die Gesetze Gottes durchbrechen die ökonomi-
schen Gesetze da, wo sie zu Ausbeutung und Abhängigkeit führen.“ (Crüsemann 
1997: 219) Durch die angekündigte Intervention Gottes „wenn er zu mir schreit, wer-
de ich es hören.“ (Vers 26) ist diese Option für die Armen noch einmal verstärkt.  
In eine prägnante These gebracht, könnte das Ergebnis der sozialgeschichtlichen 
Textanalyse wie folgt aussehen: Wenn die Gefahr von existentiellem Elend besteht, 
wenn Menschen in ihrer Autonomie bedroht sind, dann verlieren ökonomische Ge-
setze ihre Kraft. Dem Profitstreben sind Grenzen gesetzt.  

7. Acht Thesen einer durch die Schrift inspirierten Anlagenethik 
In gleicher Weise sind alle finanzethisch relevanten Texte der Schrift zu untersuchen. 
Grob gesagt, geht es dabei konkret um acht Schriftstellen. Diese sind jedoch nicht nur 
Gesetzestexte, sondern Texte unterschiedlichen Stils (Gesetzestexte, Weisheitssprü-
che, Prophetensprüche, Geschichtsschreibung) aus verschiedenen Büchern der jüdi-
schen Schrift. Diese sind wie oben exemplarisch gezeigt, auf ihre Problemlage, den 
eingeschlagenen Lösungsweg und die Kriterien für eben diesen zu untersuchen. Aus 
jeder der acht relevanten Textstellen kann schließlich eine eigene These entwickelt 
werden, die – so konkret wie möglich und so abstrakt wie nötig – moderne ethische 
Überlegungen unterstützt. Diese acht Thesen stellen kritische Impulse, Motivationen 
und Möglichkeiten der Integration in einen größeren Horizont zur Verfügung. 
Mein Versuch einer solchen Inspiration aus der Schrift spiegelt sich in den folgenden 
acht Thesen.2 

7.1 Die Schuldnerin und der Schuldner als Teil des Volk Gottes 

1. Autonomie. Wenn die Gefahr von existentiellem Elend besteht, wenn Men-
schen in ihrer Autonomie bedroht sind, dann verlieren ökonomische Gesetze 
ihre Kraft. Dem Profitstreben sind Grenzen gesetzt. (Ex 22,24–26) 

________________________ 
2  Für eine ausführliche Auslegung der Texte und Entwicklung der Thesen siehe Foissner (2015: 37-70). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 443 

2. Würde. Die Maßnahmen des Gläubigers bzw. der Gläubigerin zur Absiche-
rung der Kreditrückzahlung dürfen kein Ausmaß annehmen, das den Schuld-
ner bzw. die Schuldnerin  seiner bzw. ihrer Privatsphäre oder körperlichen 
Unversehrtheit beraubt. (Dtn 24,6.10–13) 

7.2 Finanzgeschäfte als Partnerschaft 

3. Gemeinsame Verantwortung. Die Verantwortung, dass ein Kredit fristgerecht 
zurückgezahlt werden kann, liegt nicht nur bei dem Schuldner bzw. der 
Schuldnerin, sondern auch bei dem Gläubiger bzw. der Gläubigerin. Kredite 
mit dem Ziel, den Schuldner oder die Schuldnerin in die Abhängigkeit zu 
zwingen, verlieren ihre rechtliche Grundlage. (Dtn 15,1–11) 

4. Kreditzweck. Kredite sind auf ihren Zweck hin zu untersuchen und demnach 
unterschiedlich zu vergeben. Nicht Sicherheit oder Rendite für den Gläubiger 
bzw. die Gläubigerin, sondern Ziel und Zweck des Kredits für den Schuldner 
bzw. die Schuldnerin sind die Kriterien für bessere oder schlechtere Kredit-
konditionen. (Dtn 23,20–21) 

7.3 Umfassender Geltungsbereich 

5. Bedeutung der Finanzethik. Die verantwortliche Gestaltung eigener Geldgeschäf-
te ist unbedingter Teil und nicht Nebenschauplatz eines gerechten und guten 
Lebens. (Ez 18) 

6. Alle Geldmengen. Diese Weisungen gelten nicht nur für die Reichen, die großes 
Vermögen besitzen, sondern für alle, die versuchen, ihr Vermögen durch Fi-
nanzgeschäfte zu vermehren. (Spr 28,8) 

7. Verantwortung für die Nächsten. Das biblische Sozialethos verpflichtet gegenüber 
den Nächsten, egal ob sie zu der eigenen Solidargemeinschaft gehören oder 
nicht. (Lev 25,35–38) 

7.4 Rechtsauslegung im Sinne der Gesetze 

8. Im Sinne der Gesetze. Die festgeschriebenen Gesetze sind nicht Selbstzweck, 
sondern dienen dazu, die den biblischen Werten entsprechenden Ziele zu er-
reichen. Einzelne Regelungen dürfen in einer entsprechenden Situation und 
im Sinne der biblischen Sozialgesetzgebung verändert oder zurückgenommen 
werden. (Neh 5,1–12) 

7.5 Acht Inspirationen für nachhaltige Geldanlage 
Eine aus der Schrift inspirierte Nachhaltigkeit macht also die Autonomie (These 1) 
und Würde (These 2) des Menschen stark. Sie kritisiert Gerechtigkeitskonzepte, die 
einzelne Menschen durch den Rost fallen lassen. Zuwendung und Gerechtigkeit darf 
nicht irgendwie bedingt sein. Wenn die Würde und Autonomie von Menschen be-
droht ist, muss Zuwendung unbedingt passieren, egal ob es effizient ist oder nicht. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


444  

Der Gerechtigkeitsgrundsatz von Ulpian „jedem das Seine“ wird damit in einen weite-
ren Horizont gestellt (integrative Funktion).  
Finanzgeschäfte zu betreiben heißt – der Schrift nach gesprochen – nur solche Ver-
bindlichkeiten einzugehen, die beiden Seiten gerecht werden. Für die Kreditrückzah-
lung sind Gläubiger bzw. Gläubigerin und Schuldner bzw. Schuldnerin gleichermaßen 
verantwortlich (These 3). Ökonomische Ungleichheiten auszunutzen und daraus 
Macht über andere zu generieren, ist im Sinne der Schrift nicht legitim. Nicht nur wo 
investiert wird (These 4), sondern auch wie die Verantwortungs- und Machtverhältnis-
se gestaltet sind, interessiert eine durch die Schrift inspirierte Finanzethik. Auch hier 
gewinnt die am Konzept Nachhaltigkeit orientierte Finanzethik eine Dimension, die 
der Vernunft nach nicht zwingend ist, aber im Sinne der integrativen Funktion einen 
weiteren Sinnhorizont gibt. Und auch die kritische Funktion wird angesprochen, weil 
genauer und kritischer beurteilt wird. 
Eine nachhaltige Anlagenethik im Sinne der jüdischen Schrift ist kein Rosinenpicken. 
Es reicht nicht, einen Teil des Vermögens ethisch korrekt anzulegen und damit „Gu-
tes“ getan zu haben. Geldgeschäfte sind kein Nebenschauplatz der Ethik (These 5), 
um ein bisschen Gutes zu tun (kritische Funktion). Sie sind notwendige Bedingung 
nachhaltigen Lebens. Dabei spielt die persönlich verfügbare Geldmenge nur eine un-
tergeordnete Rolle (These 6). Dass Nachhaltigkeit niemanden ausschließt und sich 
nicht auf bestimmte Solidaritätsgemeinschaften beschränkt, wird durch die Schrift 
noch einmal unterstrichen (These 7). Im Sinne der kritischen Funktion wird eingefor-
dert, Finanzethik global zu denken. 
Die letzte These gibt der durch die Schrift inspirierten Finanzethik eine Interpreta-
tionshilfe zur Hand. In einer Finanzwirtschaft die ständigen (u.a. strukturellen) Ände-
rungen und Komplexitätssteigerungen unterworfen ist, lassen sich nur schwerlich fixe 
Normen aufstellen. Dementsprechend reicht es nicht, einmal entwickelte Normen stur 
zu übernehmen. Sondern es gilt diese immer neu auf ihre Grundlage hin zu überprüfen 
(These 8). Diese Grundlagen finden sich in einem redlich diskutierten, mit autonomer 
Vernunft begründeten und aus der Schrift inspirierten Konzept der Nachhaltigkeit.  

Literaturverzeichnis 
Auer, A. (1984): Autonome Moral und christlicher Glaube. Mit einem Nachtrag zur Rezeption 

der Autonomievorstellung in der katholisch-theologischen Ethik, Düsseldorf: Patmos. 
Braulik, G. (2012): Die Liebe zwischen Gott und Israel. Zur theologische Mitte des Buches 

Deuteronomium, in: Internationale Zeitschrift Communio Jg. 41/Heft 5, 549–564. 
Crüsemann, F. (1997): Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Ge-

setzes, Gütersloh: Chr. Kaiser/Gütersloher Verlagshaus. 
Crüsemann, F. (2003): Maßstab: Tora. Israels Weisungen für christliche Ethik, Gütersloh: Chr. 

Kaiser/Gütersloher Verlagshaus. 
Crüsemann, F./Dietrich, W./Schmitt, H. (2004): Gerechtigkeit – Gewalt – Leben. Was leistet eine 

Ethik des Alten Testaments?, in: Levinson, B. M./Otto, E./Dietrich, W. (Hrsg.): 
Recht und Ethik im Alten Testament, Münster: LIT Verlag, 145–169. 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433


zfwu 17/3 (2016), 433–445 445 

Foissner, J. (2015): Individuelle Geldanlagen ethisch verantworten. Eine alttestamentlich begrün-
dete Finanzethik. Unveröffentlichte Masterarbeit, Katholische Privatuniversität Linz. 

Furger, F. (1984): Ethische Argumentation und neutestamentliche Aussagen, in: Kertelge, K. 
(Hrsg.): Ethik im Neuen Testament, Freiburg i.B.: Herder, 13–31. 

Grünewaldt, K. (2002): Auge um Auge, Zahn um Zahn? Das Recht im Alten Testament, Mainz: 
Gründewald. 

Hoffmann, J. (2005): Doppelte Dividende. Ziel der Bewusstseinsbildung für ethische Geldanla-
gen bei Investoren, Konsumenten und Finanzdienstleistern, in: Lohfink, 
N./Klosterkamp, T. (Hrsg.): Wohin du auch gehst. Festschrift für Josef Stendebach 
OMI, Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 225-255. 

Jacob, B. (1997 [1943]): Das Buch Exodus, hrg. von Mayer, S./Hahn J./Jürgensen A., Stuttgart: 
Calwer Verlag. 

Janowski, B. (1999): Die rettende Gerechtigkeit. Beiträge zur Theologie des Alten Testaments 2, 
Neukirchen-Vluyn: Neukirchner Verlag. 

Kessler, R. (²2008): Sozialgeschichte des alten Israel. Eine Einführung, Darmstadt: WBG Darmstadt. 
Seiler, S. (2013): Weisungen zur Freiheit. Normen und Werte aus alttestamentlicher Sicht, in: 

Zeitschrift für Evangelische Ethik Jg. 57/Heft 3, 195–212. 
WCED – World Commission on Environment and Development (1987): Our Common Future 

(Brundtland-Report), Genf (A/42/427). 

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433 - Generiert durch IP 216.73.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

