»Du sollst dein Geld nachhaltig anlegen!‘

Ethische Geldanlage inspiriert aus der jiidischen Schrift

JAKOB FOISSNER

Die jidische Schrift — in Form des jiidischer Tanachs oder des christlichen Altes Tes-
taments — bietet beeindruckendes Material fiir eine am Konzept Nachhaltigkeit orien-
tierte Finanzethik. Um dieses Potential zu heben, wird sie methodisch als historisches
Produkt gesellschaftlicher Diskurse gefasst. Der daraus entwickelte Nachhaltigkeitsbe-
griff inspiriert und korrigiert moderne Anlagenethik.

Schlagworter: Schriftauslegung, Altes Testament, Finanzethik, Anlagenethik, Nachhaltigkeit

“You Shall Place Your Funds Sustainably!” — Ethical Investment inspired by
the Jewish Scriptures

The Jewish Scriptures offers impressive material for financial ethics, which is based on the concept of
sustainability. To unlock this potential, the Jewish Scriptures are methodologically treated as a result
of the intersubjective discussion of a historic society. The resulting concept of sustainability inspires and
corrects modern investment ethics.

Keywords: Scriptural Interpretation, Old Testament, Financial Ethics, Investment Ethics, Sustainability

1. Einleitung

Finanzethik aus Heiligen Schriften zu begriinden klingt verdichtig. Man kénnte religi-
6se Fundamentalismen vermuten oder vorkritische, weltfremde Predigten tGber das
bése Geld. Ich méchte hier das Gegenteil versuchen und moderne, am Konzept
Nachhaltigkeit orientierte Finanzethik mit Impulsen aus der jidischen Schrift, also
dem christlichen Alten Testament, begriinden und inspirieren.

Dazu sind drei Zwischenschritte ndtig. Zuerst gilt zu prifen welchen Mehrwert Fi-
nanzethik durch den Blick auf die jiidische Schrift gewinnen kann. Ist dieser Mehrwert
in Form von drei Funktionen aufgewiesen, braucht es — in einem zweiten Schritt —
eine wissenschaftlich redliche Methode um die Texte der Schrift fir eine sikulare,
moderne Finanzethik fruchtbar zu machen. Der dritte und letzte Gedankenschritt
verldsst den abstrakt-methodischen Raum und entwickelt inhaltliche Thesen einer
durch die Schrift inspirierten Finanzethik.

Beitrag eingereicht am 28.02.2016; nach doppelt verdecktem Gutachterverfahren iiberarbeitete
Fassung angenommen am 30.11.2016.

= Mag. Jakob Foissner, Katholische Privatuniversitit Linz, HagenstraBBe 39b, A-4040 Linz, Tel.:
+43-(0)680-3162243, E-Mail: Jakob.Foissner@gmx.at, Forschungsschwerpunkte: Ethische
Schriftauslegung, Ethik der Finanzanlagen, Wirtschafsethik im Schulkontext.

zfwu 17/3 (2016), 433445 433

216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

434

2. Offenbarungsschriften fiir sikulare Ethik

Der Glauben und hier im speziellen Fall die Schrift haben keine normative Funktion
im ethischen Diskurs. Im theologischen Bereich mag das anders sein, aber im Feld der
autonomen Ethik zdhlt nur das rationale Argument und nicht offenbarte Wahrheit.
Entsprechend unmdéglich ist es, moderne Finanzethik aus dem Glauben zu entwickeln
oder zu begriinden. Das heil3t aber nicht, dass die Schrift keine Rolle fiir moderne
Ethik spielen kann. Ganz im Gegenteil. Alfons Auer nennt in seinem Standardwerk
der Moraltheologie Autonome Moral und christlicher Glaube drei Funktionen, wie Glauben
— hier in Form von einer Offenbarungsschrift — in die Ethik einflieBen kann und soll.
Er spricht von einer integrierenden, stimulierenden und kritisierenden Funktion (vgl.
Auer 1984: 160-195).

Die erste Funktion snfegriert sachlich richtige Normen in einen gréBeren — geglaubten —
Sinnhorizont. So kann einer rationalen ethischen Entscheidung eine ganzheitliche
Sicht und auch eine emotionale Perspektive beigestellt werden. Die Entscheidung wird
nicht ,,richtiger” durch den Glauben, aber sie bekommt eine ganzheitlichere Tiefe. So
ist es sachlich verniinftig begriindbar niemanden zu tSten. Der Satz: ,,Das Leben ist
heilig.“ integriert die rationale Norm jedoch in einen gréBeren Sinnhorizont.

Die stimulierende Funktion macht deutlich, dass im Glauben auch eine motivierende
Kraft liegt, die iber die Vernunft hinausgeht. Einerseits mittelbar, indem der gliubige
Mensch sich bei ethischen Fragen nicht nur von der Vernunft, sondern auch von Gott
beauftragt erlebt. Und andererseits unmittelbar, in dem die Offenbarung in Bildern
und Narrationen spricht, die zum Handeln aufrufen und motivieren. Die Pflicht zur
Ersten Hilfe zum Beispiel ist in der Vernunft gut begriindet, aber anhand der Ge-
schichte vom barmherzigen Samariter (Lk 10,25-37) werden wir emotional angerithrt
und motiviert.

Nun zur dritten Funktion: Daseinsentwiirfe, die zwar verniinftig begriindbar sind,
aber dem geoffenbarten Menschen- und Weltbild widersprechen, diirfen und sollen
mit Mitteln der Vernunft &ritisiert werden. Die kritische Funktion des Glaubens beauf-
tragt ihn, verniinftige Normen darauf zu priifen, ob sie nicht nur sachgerecht, sondern
auch menschengerecht sind. So ist beispielsweise die Globalisierung als solche durch-
aus verninftig begrindbar. Trotzdem fallen Menschen durch den Rost dieser Ent-
wicklung. Aus einem christlichen Menschenbild (Gottesebenbildlichkeit, Wiirde des
Menschen) heraus kann eine Entwicklung, die solche Opfer fordert, nicht unkritisch
akzeptiert werde.

3. Die Methode ethischer Schriftauslegung

Soll eine Offenbarungsschrift jedoch in einen ethischen Diskurs eingebracht werden,
gilt es, sich an die Regeln der sidkularen, autonomen Vernunft zu halten. Eine mehr als
2000 Jahre alte Offenbarungsschrift in diesem Sinn fiir moderne Ethik fruchtbar zu
machen, ist kein ungefihrliches Unterfangen. Zwei klassische Fallstricke liegen am
Weg zwischen moderner Ethik und Heiliger Schrift. Der erste ist der opportunistische
Fallstrick. Das bedeutet, dass fiir eine biblische Ethik nur passende Stellen herausge-
pickt werden. Jene Stellen, die dem eigenen Ethos widersprechen, werden schlicht
ignoriert oder mit zweifelhaften Argumenten negiert. Der zweite Fallstrick begegnet

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

uns im Universalismus. Sammelt und systematisiert man nimlich alle Gesetze und
Regeln aus der Schrift, ohne eine wie auch immer geartete Vorauswahl zu treffen,
entsteht ein inkonsistentes, widerspriichliches Netz aus Normen. Diese werden dann
hiufig nach subjektiver Einschitzung als wichtig und richtig oder eben als falsch und
veraltet kategorisiert. Wir haben es also — entweder nach oder vor der Systematisie-
rung — mit dem Problem einer subjektiven, willkiitlichen Ethik zu tun.

Beide Gefahren vermeidet Franz Furger (vgl. 1984), katholischer Moraltheologe, mit
einer methodisch-inhaltlichen Doppelstrategie. Inhaltlich schldgt er vor, aus der Ge-
samtheit der Schriften gemeinsame, verbindliche und abstrakte Leitprinzipien abzulei-
ten. Diese Leitprinzipien dienen als Basis der Ethik. Damit macht er die Wertgrundla-
ge einer Ethik entlang der Schrift transparent und diskutierbar. Jede Ethik beruht auf
solchen Wertgrundlagen. Oftmals werden sie unreflektiert nur als Primissen ange-
nommen, sie bilden aber die Grundlagen jedes ethischen Argumentierens. Wissen-
schaftlich redlich und ideologickritisch ist ein ethisches Konzept nur dann, wenn es
seine Wertgrundlagen transparent macht und begriinden kann. (ebd.: 20)

Furgers wichtigste Innovation fiir die hier angefithrte Problematik ist jedoch seine
methodische Strategie. Dazu untersucht er die biblischen Normen — im Kontext der
judischen Schrift formal meist Gesetzestexte. Im Fokus seiner Untersuchung ist dabei
aber nicht der Inhalt des biblischen Gesetzes, sondern der Weg, wie es zur Formulie-
rung dieser Norm gekommen ist. Er untersucht also die zugrundeliegende ethische
Problemlage und die Giiterabwigung, die zu der biblischen Norm gefiihrt hat. Diese
rekonstruierte Glterabwigung versteht er als Vorbild fir moderne Giiterabwigungen.
Es ist also nicht die konkrete biblische Norm, sondern die Methode der Normbildung,
die Furger ethisch interessiert. So gilt es also zu untersuchen, wie die unterschiedlichen
Interessenlagen der historischen Gesellschaft gegeneinander abgewogen wurden und dar-
aus Normen entstanden. Und vor allem wird betrachtet, nach welcher Methode und nach
welchen Prinzipien bei schwierigen, konflikthaften Guterabwigungen entschieden wurde.

Um die fiir diesen Zweck interessanten ethischen Konflikte und gesellschaftlichen
Diskurse in und hinter den Texten wahrnehmen zu kénnen, bedarf es einer sozialge-
schichtlichen Untersuchung der judischen Schrift. Je besser der sozialgeschichtliche
Kontext der Entstehung und Tradierung der Texte bekannt ist, desto sicherer und
genauer kann auf die damalige Entscheidungsfindung und damit auf Modelle ethischer
Giterabwigung geschlossen werden. Dazu kénnen und missen wir die Offenba-
rungsschriften als sozialgeschichtlich gewachsene und geprigte Dokumente verstehen.
Die Texte der Schrift sind, so der unbestrittene Konsens der Forschung, nicht das
Produkt eines genialen Schriftstellers bzw. einer genialen Schriftstellerin, nicht einmal
das einiger weniger Autorinnen und Autoren. Sie sind vielmehr das Ergebnis langer
mindlicher Tradierung und langsamer Verschriftlichung. Zu einem einheitlichen Ka-
non von Schriften, wie er in Form der christlichen Bibel oder des judischen Tanach
vorliegt, wurde eine Auswahl der damals bedeutsamen Schriften erst nach hunderten
Jahren reger Uberarbeitung und Adaptierung zusammengefiigt. Das heiBt, die Texte
sind das Produkt langer gesellschaftlichen Diskussionen und zu Schrift geronnener
liturgischer und rechtlicher Praxis. Die Heiligen Schriften sind damit in ihrer Entste-
hung zuerst Ergebnis innerjiidischer, intersubjektiver Diskurse. Die Uberarbeitungs-
schichten, Tradierungen und eben auch Nichttradierungen sowie die Auswahl der

zfwu 17/3 (2016), 433445 435

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

436

Schriften fiir den endgiltigen jidischen oder christlichen Kanon tragen noch einen
intergenerationellen so wie interkulturellen Kontext in die Texte ein.

Um ethische Schriftauslegung fiir eine autonome, sidkulare Moral nutzbar zu machen,
wird der Blick auf die judische Schrift auf eine historische Perspektive beschrinkt. Sie
wird also methodisch nicht als Offenbarungsschrift, sondern als historisches Produkt
intersubjektiver Diskurse gefasst. Als ein solches Produkt intersubjektiver Diskurse
und gesellschaftlicher Praxis gelesen, ist die jiidische Schrift zwar keine Heilige Schrift,
aber dennoch das best-erforschte Schriftstiick einer altorientalisch-antiken Gesell-
schaft. Die freigelegte Erfahrung dieser historischen Gesellschaft, mit ihrer eigenen
Finanzwirtschaft und Finanzethik, soll hier fiir die Ethik gehoben und genutzt werden.

Die Reduktion auf ihren historischen Gehalt ist dabei ausschlieflich methodischer
Art. Fir Christen und Christinnen oder Juden und Jidinnen ist die jidische Schrift —
als Tanach oder Altes Testament — Offenbarungsschrift und kann damit die oben
ausgeflhrte integrierende, kritisierende und stimulierende Funktion ausfiillen.

4. Nachhaltigkeit aus der Schrift begriinden

Eine erste Schwierigkeit, Nachhaltigkeit mit Hilfe der jidischen Schrift zu begriinden
oder zu inspirieren, liegt im Begriff Nachhaltigkeit selbst. Der Begriff stellt gegenwir-
tig eher ein Diskursfeld dar, als eine definierte Bedeutung. Um Nachhaltigkeit zu be-
griinden, muss also vorher geklirt werden, was damit tiberhaupt gemeint ist. Jede
akademische Disziplin, wirtschaftliche Branche und politische Konzeption entwickelt
eine eigene Definition von Nachhaltigkeit. ,,Ergebnis ist dann, dass Nachhaltigkeit zu
einem schillernden Begriff verkommt, mit dem mehr verschleiert als transparent ge-
macht wird.“ (Hoffmann 2005: 231)

Deswegen soll hier die erste bedeutende und immer noch relativ konsensfihige Defi-
nition von Nachhaltiger Entwicklung des UN-Dokuments Onr Common Future von
1987 die Grundlage sein:

»Nachhaltige Entwicklung (Sustainable Development) ist Entwicklung, die
die Bediirfnisse der Gegenwart befriedigt, ohne zu riskieren, dass kiinftige
Generationen ihre eigenen Bediirfnisse nicht befriedigen kénnen.” (vgl.
WCED 1987: Part 1, Chapter 2, Paragraph 1)
Ich verstehe das Konzept Nachhaltigkeit im Anschluss an diese Definition als ein
intra- und intergenerationelles Gerechtigkeitskonzept, das 6kologische, 6konomische
und soziale Fragen gleichermallen ernst nimmt und in Beziehung setzt. Der Fokus des
Konzepts sind die Bediirfnisse von gegenwirtig lebenden Menschen und zukiinftigen
Generationen. Soziale Fragen miissen mit Fragen der Okonomie und des Umwelt-
schutzes so vermittelt werden, dass man der Eigenlogik der Systeme gerecht wird und
gleichzeitig ihre gegenseitige Interdependenz ernst nimmt.

Dem UN-Dokument folgend ist das Konzept Nachhaltigkeit ein anthropozentrisches
Konzept, das einem strengen Systemdenken unterliegt. Umweltschutz im Sinne des
Konzepts Nachhaltigkeit ist also der Schutz der 6kologischen Systeme. Aber nicht,
weil die Natur (6kozentrisch) oder aller Lebewesen (biozentrisch) einen intrinsischen
Wert haben, sondern um die Moglichkeiten fiir den Menschen von heute und morgen
gerecht zu verteilen. Das beinhaltet nicht nur menschliches Uberleben, sondern natiir-

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

lich auch den moralischen, dsthetischen, emotionalen, medizinischen und wissen-
schaftlichen Nutzen von geschiitzten und stabilen 6kologischen Systemen oder Arten-
schutz. Fir das Konzept Nachhaltigkeit ist also Umweltschutz unbedingt wichtig.
Aber nicht um des einzelnen Lebewesens willen, sondern um die Systeme zu stabilisie-
ren, die dem Menschen das Leben ermdglichen.

Analog sind soziale oder wirtschaftliche Systeme so zu gestalten, dass die Chancen
zukiinftiger Generation nicht gefihrdet und die sozialen und wirtschaftlichen Chancen
gegenwirtig lebender Menschen gerechter verteilt werden.

Um ein solches Konzept von Nachhaltigkeit durch die Schrift kritisch, integrierend
und stimulierend zu inspirieren, ist es im ndchsten Schritt nétig, in ihr Leitprinzipien
fir die Finanzethik zu suchen. Zu diesem Zweck muss intertextuell — sprich: in der
Zusammenschau aller Texte der Schrift — vorgegangen werden. Dazu stiitze ich mich
auf die in diesem Feld bedeutsamen, deutschsprachigen, christlichen Alttestamentler
und Ubernehme weitgehend deren Prinzipien. Hierzu habe ich mich vor allem an den
protestantischen Theologen Frank Crisemann, Bernd Janowski und Stefan Seiler
sowie ihren katholischen Kollegen Georg Braulik und Klaus Griinewaldt orientiert.
Drei Prinzipien, die Bewahrung der Freibeit, das Streben nach Gerechtigkeit und die Nchstenlie-
be, haben sich als die ethischen Leitbegriffe der jiidischen Schrift herausgestellt. Diese
Leitprinzipien werden hier im Folgenden vorgestellt und dann mit dem Konzept
Nachbhaltigkeit in Verbindung gebracht.

41 »Der Gerechtigkeit sollst du nachjagen* (Dtn 16,20)

,»Will man alles, was die Bibel iiber Gott und Mensch zu sagen hat, mit ei-
nem einzigen Wort zusammenfassen, so kommt allein der Begriff der Ge-
rechtigkeit in Frage.* (Criisemann 2003: 52)

Gerechtigkeit in der jidischen Schrift bezieht sich ganz grundsitzlich auf die positive
Ordnung von Gemeinschaftsbezichungen (vgl. Criisemann et al. 2004: 149). Sie tritt
jedoch in Form einer ,rettende(n) Gerechtigkeit Gottes! auf, der eine ganz andere
Logik zugrunde liegt als wir sie kennen. In der Rettung aus Bedriickung und Not —
unabhingig davon ob sie selbst- oder fremdverschuldet ist und trotz faktischer Un-
gleichbehandlung — wird Gottes rettende Gerechtigkeit erfahrbar. Sie stellt nicht die
Frage, ob etwas gerechtfertigt ist. Schuld und Unschuld spielen fiir die rettende Ge-
rechtigkeit Gottes keine Rolle. Sie stellt vielmehr etwas richtig, was in Unordnung
geraten und falsch ist (vgl. Crisemann 2003: 52). Gerechtigkeit in der hebriischen
Sprache ist ausschlieBlich positiv gewendet. Es gibt — vergleichbar mit Friede, Rettung,
Befreiung — in der Wortbedeutung selbst keine negative Form. Dabei sei angemerkt,
dass der Gerechtigkeitsgedanke der Schrift zuerst Menschen, dann aber dezidiert auch
Tiere in diese umfassende Ordnung hineinnimmt.

Der Mensch hat, gleich einer Antwort auf die géttliche Gerechtigkeit, selbst gerecht
und rettend zu handeln. Darin liegt die Spannung im Gerechtigkeitsbegriff der Schrift.
Sie ist unvermittelt und bedingungslos, geht sie von Gott aus, aber Herausforderung
und Aufgabe, betrifft sie den Menschen. Die Gerechtigkeit Gottes ist endzeitlicher

1 Der Begriff geht zuriick auf Janowski (vgl. 1999).

zfwu 17/3 (2016), 433445 437

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

438

Ausblick und hoffnungsvolle Versprechung einer unverdient geschenkten, guten Welt.
Aber diese zu beginnen und hier und heute zu verwirklichen, liegt in der Verantwor-
tung derer, denen sie versprochen wurde. Wihrend die geschichtlich gestiftete und
erfahrene Freiheit durch Gottes Gesetze bewahrt und geschiitzt werden soll, ist der
versprochenen Gerechtigkeit nachzujagen. Sie ist Zielpunkt der endzeitlichen Herr-
schaft Gottes.

4.2 Bewahrung der Freiheit

Mit der Rettung aus der Sklaverei in Agypten — dem Exodus — hat Gott sein Volk
nicht nur von einer politischen Macht befreit. Erst durch diese Befreiung wurde er-
moglicht, in Beziehung zu Gott zu treten (vgl. Seiler 2013: 207). Nur wer 6konomisch,
politisch und ideologisch frei ist, kann sich frei fiir Gott entscheiden — so die Logik
dieser Befreiung. Erst mit dem Exodus wird das Volk Israel also zum Volk Gottes
befreit. Diese Befreiung ist damit die identititsstiftende Grunderfahrung des Volkes
Israels. Im Umkehrschluss bedeutet das: Nur der freie Mensch kann Teil des Volk
Gottes sein.

Das Engagement fiir die Bewahrung dieser geschenkten Freiheit und der Kampf fiir
die immer neu nétige Befreiung ist die Antwort Israels auf die urspriingliche Befrei-
ungstat Gottes. Vergisst und verliert das Volk Israel diese Freiheit, vergisst und ver-
liert es damit seine Identitit als Volk Israel und — noch wichtiger — die Beziehung zu
seinem Gott. Israel ist also nur Volk Gottes, wenn es sich frei von Unterdriickung
halt. Das heil3t dreietlei: selbst nicht Unterdricker oder Unterdrickerin zu werden,
sich gegen die eigene Unterdriickung zur Wehr zu setzen und sich fir die 6konomi-
sche, politische und ideologische Befreiung von Unterdriickten zu engagieren.

4.3 »Du sollst deinen Nichsten lieben wie dich selbst* (Lev 19,18)

Die Liebe wird von Franz Furger als das Leitprinzip des Neuen Testaments eingefithrt
(vgl. Furger 1984: 27-28). Aber auch in der jidischen Schrift — dem Alten Testament
— und allen voran in den beiden Biichern Deuteronomium und Levitikus finden wir
eine bedeutsame Theologie der Liebe. Sie ldsst sich in einem dreistufigen Konzept
entwickeln. JHWH ist dabei der erste, der sich in diese Liebesbezichung zu seinem
Volk stellt. Seiner ,,Liebe entspringt alles Handeln fir sein Volk.” (Braulik 2012: 556)
Die Antwort auf diese geschenkte Liebe kann nur die Gegenliebe Israels sein. Hier
liegt die zweite Stufe des deuteronomischen Begriffs von Liebe. Prominent eingefor-
dert im Schema Israel (Dtn 6,4-5), dem Glaubensbekenntnis der Juden:

»(4) Hore, Israel: Der HERR, unser Gott, ist der einzige HERR. (5) Und du
sollst den HERRN, deinen Gott, lieben, von ganzem Herzen, von ganzer
Seele und mit deiner ganzen Kraft.*

Die dritte Stufe ist schlielich die Verwirklichung dieser Liebesbeziehung zwischen
Israel und seinem Gott. ,,Die Liebe zu Gott findet also ihren praktischen Ausdruck
darin, dass der Mensch die Gebote befolgt, sich loyal an die Weisungen hilt, die dem
Bund zwischen Gott und seinem Volk zugrunde liegen.” (Griinewaldt 2002: 138) Das
ist nur konsequent, weil Liebe im Sinne einer emotionalen Hinwendung und Zuwen-
dung nicht verordnet werden kann. Sie kann nur erhofft und geschenkt werden. In

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

diesem unemotionalen aber durchaus relationalen Sinn ist auch die konkrete Form der
Liebe als Gebot der Nichstenliebe in Lev 19,17—-18 zu verstehen:

»(17) Du sollst deinen Bruder nicht hassen in deinem Herzen. Du sollst dei-
nen Nichsten zurechtweisen. So wirst du seinetwegen keine Stinde auf dich
laden. (18) Du sollst nicht Rache tiben an den Angehdrigen deines Volks
und ihnen nichts nachtragen, sondern du sollst deinen Nichsten lieben wie
dich selbst. Ich bin der HERR.*

Es kann damit auch — durchaus im Sinne Jesu — als eine Zusammenfassung der Gebo-
te interpretiert werden. Jedoch nicht in der Art, dass es alle anderen Weisungen hinfal-
lig macht, sondern vielmehr als Ubersatz iiber alle Gebote. Dieser Ubersatz bringt
noch einen zusitzlichen Wert ein. Denn das Gebot der Nichstenliebe ist verbunden
mit der Zurechtweisung des Nichsten. Sie enthilt eine Verantwortungsdimension wie
Vers 17b festhilt: ,,So wirst du seinetwegen keine Stinde auf dich laden.” Der oder die
Nichste soll nicht nur gut behandelt werden, das Liebesgebot ruft dariiber hinaus
dazu auf, ,,Verantwortung fir das Heil des oder der Nichsten zu iibernehmen.” (Gri-
newaldt 2002: 142) Dabei spielt, wie oben dargelegt, die emotionale Dimension eine
untergeordnete Rolle. Israel ist vielmehr aus seiner Gottesbeziehung heraus verpflich-
tet, auf seine Mitmenschen zu achten und Verantwortung fiir einander zu tberneh-
men. Liebe bedeutet, die Beziechung — zu Gott und Mitwelt — nicht abreilen zu lassen.

5. Nachhaltigkeit im Kontext von Gerechtigkeit, Befreiung und Liebe

Dem Konzept Nachhaltigkeit geht es im Kern um Gerechtigkeit. Die an der Schrift
orientierte Ethik mit ihrem Leitprinzip der Gerechtigkeit verdeutlicht diesen Grund-
satz noch weiter und er6ffnet eine direkte Parallele zwischen judischer Schrift und
Nachbhaltigkeit. In der Frage nach dem Fokus der angestrebten Gerechtigkeit geht die
biblische Ethik mit ihrem Fokus auf das Leben an sich (Menschen, Tiere) tber das
Konzept Nachhaltigkeit (Fokus ist der Mensch), wie es hier vorgestellt wurde, hinaus.
Wihrend das Konzept Nachhaltigkeit die 6kologischen Systeme und Tierarten
schiitzt, um den Lebensraum flir den Menschen zu erhalten, ist im biblischen Gerech-
tigkeitsgedanken an das Leben insgesamt als Schépfung Gottes gedacht. Hier kénnen
wir anhand der integrierenden Funktion des Glaubens fir die Nachhaltigkeit einen
groBeren Horizont aufmachen. Auf der anderen Seite macht sich aber auch mit dem
Konzept Nachhaltigkeit ein gro3erer Horizont auf. Denn ihm liegt ein doppelter (in-
ter- und intragenerationeller) Gerechtigkeitsbegriff zugrunde, der Giber die biblische
intragenerationelle Gerechtigkeit hinausgeht. Beide Konzepte kénnen sich also — ganz
im Sinne der integrativen Funktion — fruchtbar erginzen und ermahnen sich gegensei-
tig — in ihrer kritisierenden Funktion — zur Gerechtigkeit als leitender Idee.

Die Freiheitsidee der judischen Schrift wird in der Nachhaltigkeitskonzeption in Form
des Rechts auf gleiche Chancen angesprochen. Der biblische Kampf um Befreiung
steht in einem stimulierenden Verhiltnis zum heutigen Ringen um Chancengleichheit.
Chancen werden zu unterschiedlichen Zeiten durch verschiedene Faktoren begrenzt.
So spielen in der jidischen Schrift fast nur soziale, politische und 6konomische Zu-
stinde eine Rolle. Moderne finanzethische Fragestellungen hingegen miissen auch
Skologische Umstinde in ihre Abwigungen einbeziehen. Nicht nur intergenerationell,
weil ein zerstortes Okosystem zukiinftigen Generationen Chancen vorenthilt, sondern

zfwu 17/3 (2016), 433445 439

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

440

auch intragenerationell, weil Umweltzerstérung die Lebenschancen der Armen tUberpro-
portional gefdhrdet. Das Engagement fiir Nachhaltigkeit wird also emotional und narra-
tiv stimuliert durch das Prinzip der Befreiung, das wir in der jiidischen Schrift finden.

Das Leitprinzip der Liebe kommt im Konzept Nachhaltigkeit nicht explizit vor. In der
starken Verantwortungsdimension, wie es in der Schrift aufzufinden ist, kann es aber
durchaus integrierende und stimulierende Funktionen erfiillen. Dann stellt sich die
Forderung nach Nachhaltigkeit nicht nur, weil sie gerecht ist, sondern weil ich Mitver-
antwortung fiir meine Nichste und meinen Nichsten trage. Das ist keine zwingende
Norm, aber eine inspirierende und ganzheitliche Erginzung fiir das kithle Gerechtig-
keitskonzept der Nachhaltigkeit.

Eine nachhaltige Finanzethik ldsst sich durch die Schrift inspirieren, wenn sie Gerech-
tigkeit als leitendes Prinzip anmahnt, sich engagiert fir Autonomie und Chancen-
gleichheit einsetzt und sich einer durch die Liebe getragen Verantwortung fiir den
Nichsten und die Nichste bewusst ist.

6. Nachhaltigkeit aus der Schrift inspirieren

Nachdem zunichst der grobe Rahmen des Konzepts Nachhaltigkeit bearbeitet wurde,
sollen jetzt die integrierenden, kritisierenden und stimulierenden Dimensionen der
Schrift in ganz konkreten inhaltlichen Fragen gehoben werden. Dazu ist eine ausfiihr-
liche, sozialgeschichtliche Textanalyse und Auslegung aller fiir das Kreditwesen rele-
vanten Texte notig. Dafiir ist hier jedoch zu wenig Platz. Deswegen werde ich hier nur
einen Beispieltext exegetisch durchbuchstabieren.

Das erste Zinsverbot (Exodus 22,24-206) lautet:

»(24) Leihst du Geld dem Armen aus meinem Volk, der bei dir ist, so sei
nicht wie ein Wucherer zu ihm. Thr sollt ihm keinen Zins auferlegen. (25)
Nimmst du den Mantel deines Nachsten zum Pfand, sollst du ihm diesen
vor Sonnenuntergang zuriickgeben. (26) Denn er ist seine einzige Decke, die
Hille fir seine nackte Haut. Worin sonst soll er sich schlafen legen? Wenn
er zu mir schreit, werde ich es héren; denn ich bin gnidig.” (Ex 22,24-26)

6.1 Sozialgeschichtlicher Kontext

Ex 22.24-26 ist das erste der drei Zinsverbote im Pentateuch und steht im zweiten
Buch Mose (Exodus), dem Buch, das von der Befreiung der Israeliten und Israelitin-
nen von der dgyptischen Herrschaft erzihlt. Das Buch Exodus begleitet Mose und das
Volk Gottes wihrend der Sklaverei in Agypten, den Verhandlungen zwischen Mose
und dem Pharao und der Flucht. Das Buch Exodus endet am Berg Horeb mit der
Vermittlung der zehn Gebote und des Bundesbuchs. Letzteres ist das erste grofe,
strukturierte Gesetzbuch des judischen Tanachs und des christlichen Alten Testa-
ments. Der narrative Ort dieser Gesetzessammlung ist also eine Zeit, in der das Volk
Israel zwar befreit, aber nach wie vor auf dem Weg in das gelobte Land ist. Das Volk
erhilt die Gesetze — vermittelt durch Mose — als die rechtliche Konstitution zur Be-
wahrung der neu errungenen Freiheit. Soweit der narrative Kontext.

Die narrative Situation entspricht aber natiitlich nicht der historischen Situation der
Verfassung des Bundesbuchs. Erst ein Kénigtum und die damit verbundene Ausdiffe-

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

renzierung der Gesellschaft ermdglichte die Verschriftlichung von Gesetzen. Die Ver-
fassung des Bundesbuchs liegt also frihestens in einer Zeit, in der das Kénigtum in
Israel und Juda feste Institution war und sich Schreibschulen und Gerichte entwickeln
konnten (vgl. Crisemann 1997: 230). Es ist also vermutlich im 8. vorchristlichen Jahr-
hundert zu verorten. Auch die feste Institution der Sklaverei und das selbstverstindliche
Geldwesen lassen auf eine Zeit schlielen, in der frihstaatliche Verhiltnisse herrschten.

Das Bundesbuch sieht in der vorstaatlichen, homogenen Gesellschaft ohne Vermé-
gensunterschiede einen Idealzustand. Eine ausdifferenzierte, im Vergleich zur vor-
staatlichen Zeit ungleiche Gesellschaft entwickelt ihre Gerechtigkeitsforderungen also
am lIdeal einer erzdhlten und erinnerten, relativ gleichen Gesellschaft. Ein banales
Zuriickkehren zu vorstaatlichen Zeiten ist nicht mdglich, die Kreditgesetzgebung des
Bundesbuchs versucht jedoch die Ideale der vorstaatlichen Zeit — sprich: die Erfah-
rung von Befreiung und Gleichheit — zu bewahren.

Die Ursachen fiir die sich verstirkende Ungleichheit der Gesellschaft ab dem 9./8.
Jahrhundert vor Christus waren vielfiltig. So wirkten sich Umweltkatastrophen oder
Kriege als duBBere Faktoren unterschiedlich stark auf einzelne Familien aus. Aber auch
die Zahl der Kinder und die Qualitit des jeweiligen Ackerbodens als innere Faktoren
konnten fiir wirtschaftlichen Auf- oder Abstieg verantwortlich sein. Das entscheiden-
de Moment der eisenzeitlichen biuerlichen Gesellschaft hin zu einer antiken Klassen-
gesellschaft, war aber das Kreditwesen (vgl. Kessler 2006: 119). Die Praxis der Ver-
schuldung und Uberschuldung fiihrte ab dem 8. Jh. v. Chr. zum systematischen Ruin
ehemals selbststindiger Bauern. Die Mechanismen von Zins- und Pfandwesen fithrten
dazu, dass ehemalige 6konomische Gleichheiten sich verschoben und sich eine ausdif-
ferenzierte, ungleiche Gesellschaft bildete. Ihren Héhepunkt fand diese Praxis in der
Schuldsklaverei, die dann in Kraft trat, wenn der Kredit nicht mehr eingelst werden
konnte. Zuerst wurden in der Regel die T6chter in die Schuldsklaverei verkauft, um
die S6hne — in einer minnlichen Wohnfolgeordnung — als Arbeitskrifte und Alters-
vorsorge zu behalten. Zuletzt wurde das Erbland verpfindet, was zu dieser Zeit der
eigenen Schuldsklaverei gleichkam, da ein eigener besitzloser Arbeiterstand noch nicht
existierte. Eben dieses Kreditwesen gesetzlich zu regulieren, war also eines der wichtigs-
ten Ziele, um die als ideal erkannte urspringliche Gleichheit aller Israeliten zu schiitzen.

6.2 Konkrete Textauslegung

Das Subjekt der Rechtsvorschrift (wie aller Vorschriften des Bundesbuchs) ist der
freie, minnliche Israelit. Objekt ist der ,,Arme aus meinem Volk®“ (Vers 24). Also ein
ebenfalls freier Israelit, wenn auch seine 6konomische Freiheit stark eingeschrinkt
oder in Gefahr ist. Die Zinsnahme von anderen Gruppen, etwa Reichen oder Frem-
den wird in der vorliegenden Norm nicht erfasst.

Der Text setzt mit ,,Leihst du Geld...*“ an — einen an sich unproblematischen Sachver-
halt. Kreditwesen war nicht notwendig verwerflich. Ganz im Gegenteil. Um etwa im
Fall von Krankheit oder einer schlechten Ernte neues Saatgut zu kaufen, waren Kredi-
te Uberlebenswichtig. Erst der Vers 24: ;5o sei nicht wie ein Wucherer...“ problemati-
siert die Situation. Wucherer meint hier nicht nur den, der sehr hohe Zinsen verlangt,
sondern ,,der riicksichtslos eine Schuld eintreibende Gliubiger” (Jacob 1997 [1943]:
714). Auch Vers 25 funktioniert in einer dhnlichen Logik: Pfand zu nehmen an sich ist

zfwu 17/3 (2016), 433445 441

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

442

legitim. Nur es dem Armen nicht zuriickgeben, wenn er es zum Uberleben braucht,
macht die Situation problematisch. Es wird also immer nur die unbarmherzige Varian-
te kritisiert. Nicht umsonst endet der Text mit Gottes Selbstaussage: ,,Denn ich bin
gnidig.“ (Vers 26)

Die Norm will demnach dem vorfindlichen Problem einer Uberschuldung und in
ihrer Folge der Unfreiheit vormals gleicher Biirger begegnen. Es liegen also zwei G-
terabwigungen vor: In der ersten wird die Freiheit und wirtschaftliche Autonomie des
Armen hoéher bewertet als das Recht auf einen — durchaus berechtigten — finanziellen
Gewinn des Gliubigers. Ist die persénliche Autonomie nicht in Gefahr, wird auch das
Zinsverbot nicht schlagend. Fraglich bleiben muss hier die Grenze zwischen existen-
ziellen Krediten und Handels- beziehungsweise Produktionskrediten. Vermutlich
spielten Handels- und Produktionskredite noch eine sehr untergeordnete Rolle oder
waren von Existenzsicherungsdarlehen kaum unterscheidbar. Die zweite Glterabwi-
gung dreht sich um die Riickgabe von Pfand. Hier steht die Sicherheit verborgtes
Geld wieder zuriick zu bekommen gegen die Uberlebensfihigkeit des Armen. Die
StoBrichtung des Gesetzes ist klar: ,,Die Gesetze Gottes durchbrechen die 6konomi-
schen Gesetze da, wo sie zu Ausbeutung und Abhingigkeit fiihren.” (Criisemann
1997: 219) Durch die angekiindigte Intervention Gottes ,,wenn er zu mir schreit, wer-
de ich es horen.” (Vers 20) ist diese Option fur die Armen noch einmal verstirkt.

In eine prignante These gebracht, kénnte das Ergebnis der sozialgeschichtlichen
Textanalyse wie folgt aussehen: Wenn die Gefahr von existentiellem Elend besteht,
wenn Menschen in ihrer Autonomie bedroht sind, dann vetlieren 6konomische Ge-
setze ihre Kraft. Dem Profitstreben sind Grenzen gesetzt.

7. Acht Thesen einer durch die Schrift inspirierten Anlagenethik

In gleicher Weise sind alle finanzethisch relevanten Texte der Schrift zu untersuchen.
Grob gesagt, geht es dabei konkret um acht Schriftstellen. Diese sind jedoch nicht nur
Gesetzestexte, sondern Texte unterschiedlichen Stils (Gesetzestexte, Weisheitssprii-
che, Prophetenspriiche, Geschichtsschreibung) aus verschiedenen Biichern der judi-
schen Schrift. Diese sind wie oben exemplarisch gezeigt, auf ihre Problemlage, den
eingeschlagenen Losungsweg und die Kriterien fiir eben diesen zu untersuchen. Aus
jeder der acht relevanten Textstellen kann schlieSlich eine eigene These entwickelt
werden, die — so konkret wie méglich und so abstrakt wie ndtig — moderne ethische
Uberlegungen unterstiitzt. Diese acht Thesen stellen kritische Impulse, Motivationen
und Moéglichkeiten der Integration in einen gréfleren Horizont zur Verfiigung.

Mein Versuch einer solchen Inspiration aus der Schrift spiegelt sich in den folgenden
acht Thesen.2

7.1 Die Schuldnerin und der Schuldner als Teil des Volk Gottes

1. Autonomie. Wenn die Gefahr von existentiellem Elend besteht, wenn Men-

schen in ihrer Autonomie bedroht sind, dann vetlieren 6konomische Gesetze
ihre Kraft. Dem Profitstreben sind Grenzen gesetzt. (Ex 22,24-26)

2 Fiir eine ausfithrliche Auslegung der Texte und Entwicklung der Thesen siehe Foissner (2015: 37-70).

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

7.5

Wiirde. Die Mafinahmen des Gldubigers bzw. der Gldubigerin zur Absiche-
rung der Kreditriickzahlung diirfen kein Ausmal3 annehmen, das den Schuld-

ner bzw. die Schuldnerin seiner bzw. ihrer Privatsphire oder kérperlichen
Unversehrtheit beraubt. (Dtn 24,6.10-13)

Finanzgeschifte als Partnerschaft

Gemeinsame Verantwortung. Die Verantwortung, dass ein Kredit fristgerecht
zurlickgezahlt werden kann, liegt nicht nur bei dem Schuldner bzw. der
Schuldnerin, sondern auch bei dem Glaubiger bzw. der Gliubigerin. Kredite
mit dem Ziel, den Schuldner oder die Schuldnerin in die Abhingigkeit zu
zwingen, verlieren ihre rechtliche Grundlage. (Dtn 15,1-11)

Kreditzweck. Kredite sind auf ihren Zweck hin zu untersuchen und demnach
unterschiedlich zu vergeben. Nicht Sicherheit oder Rendite fir den Gldubiger
bzw. die Gldubigerin, sondern Ziel und Zweck des Kredits fiir den Schuldner
bzw. die Schuldnerin sind die Kriterien fiir bessere oder schlechtere Kredit-
konditionen. (Dtn 23,20-21)

Umfassender Geltungsbereich

Bedeutung der Finanzethik. Die verantwortliche Gestaltung eigener Geldgeschif-

te ist unbedingter Teil und nicht Nebenschauplatz eines gerechten und guten
Lebens. (Ez 18)

Alle Geldmengen. Diese Weisungen gelten nicht nur fiir die Redchen, die grofes
Vermégen besitzen, sondern fir alle, die versuchen, ihr Vermégen durch Fi-
nanzgeschifte zu vermehren. (Spr 28,8)

Verantwortung fiir die Ndchsten. Das biblische Sozialethos verpflichtet gegentiber

den Nichsten, egal ob sie zu der eigenen Solidargemeinschaft gehdren oder
nicht. (Lev 25,35-38)

Rechtsauslegung im Sinne der Gesetze

Im Sinne der Gesetze. Die festgeschriebenen Gesetze sind nicht Selbstzweck,
sondern dienen dazu, die den biblischen Werten entsprechenden Ziele zu er-
reichen. Einzelne Regelungen dirfen in einer entsprechenden Situation und
im Sinne der biblischen Sozialgesetzgebung verindert oder zuriickgenommen
werden. (Neh 5,1-12)

Acht Inspirationen fiir nachhaltige Geldanlage

Eine aus der Schrift inspirierte Nachhaltigkeit macht also die Autonomie (These 1)
und Wirde (These 2) des Menschen stark. Sie kritisiert Gerechtigkeitskonzepte, die
einzelne Menschen durch den Rost fallen lassen. Zuwendung und Gerechtigkeit darf
nicht irgendwie bedingt sein. Wenn die Wiirde und Autonomie von Menschen be-
droht ist, muss Zuwendung unbedingt passieren, egal ob es effizient ist oder nicht.

zfwu 17/3 (2016), 433445

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In .

443


https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

444

Der Gerechtigkeitsgrundsatz von Ulpian ,,jedem das Seine wird damit in einen weite-
ren Horizont gestellt (integrative Funktion).

Finanzgeschifte zu betreiben heilit — der Schrift nach gesprochen — nur solche Ver-
bindlichkeiten einzugehen, die beiden Seiten gerecht werden. Fur die Kreditriickzah-
lung sind Glaubiger bzw. Glaubigerin und Schuldner bzw. Schuldnerin gleichermalen
verantwortlich (These 3). Okonomische Ungleichheiten auszunutzen und daraus
Macht tiber andere zu generieren, ist im Sinne der Schrift nicht legitim. Nicht nur wo
investiert wird (These 4), sondern auch wie die Verantwortungs- und Machtverhiltnis-
se gestaltet sind, interessiert eine durch die Schrift inspirierte Finanzethik. Auch hier
gewinnt die am Konzept Nachhaltigkeit orientierte Finanzethik eine Dimension, die
der Vernunft nach nicht zwingend ist, aber im Sinne der integrativen Funktion einen
weiteren Sinnhorizont gibt. Und auch die kritische Funktion wird angesprochen, weil
genauer und kritischer beurteilt wird.

Eine nachhaltige Anlagenethik im Sinne der judischen Schrift ist kein Rosinenpicken.
Es reicht nicht, einen Teil des Vermdgens ethisch korrekt anzulegen und damit ,,Gu-
tes® getan zu haben. Geldgeschifte sind kein Nebenschauplatz der Ethik (These 5),
um ein bisschen Gutes zu tun (kritische Funktion). Sie sind notwendige Bedingung
nachhaltigen Lebens. Dabei spielt die persénlich verfiigbare Geldmenge nur eine un-
tergeordnete Rolle (These 6). Dass Nachhaltigkeit niemanden ausschlieft und sich
nicht auf bestimmte Solidaritdtsgemeinschaften beschrinkt, wird durch die Schrift
noch einmal unterstrichen (These 7). Im Sinne der kritischen Funktion wird eingefor-
dert, Finanzethik global zu denken.

Die letzte These gibt der durch die Schrift inspirierten Finanzethik eine Interpreta-
tionshilfe zur Hand. In einer Finanzwirtschaft die stindigen (u.a. strukturellen) Ande-
rungen und Komplexititssteigerungen unterworfen ist, lassen sich nur schwerlich fixe
Normen aufstellen. Dementsprechend reicht es nicht, einmal entwickelte Normen stur
zu Ubernehmen. Sondern es gilt diese immer neu auf ihre Grundlage hin zu Gberprifen
(These 8). Diese Grundlagen finden sich in einem redlich diskutierten, mit autonomer
Vernunft begriindeten und aus der Schrift inspirierten Konzept der Nachhaltigkeit.

Literaturverzeichnis

Auwer, A. (1984): Autonome Moral und christlicher Glaube. Mit einem Nachtrag zur Rezeption
der Autonomievorstellung in der katholisch-theologischen Ethik, Disseldorf: Patmos.

Braulif, G. (2012): Die Liebe zwischen Gott und Israel. Zur theologische Mitte des Buches
Deuteronomium, in: Internationale Zeitschrift Communio Jg. 41/Heft 5, 549-564.

Criisemann, F. (1997): Die Tora. Theologie und Sozialgeschichte des alttestamentlichen Ge-
setzes, Gitersloh: Chr. Kaiser/Gtersloher Vetlagshaus.

Criisemann, F. (2003): MafBstab: Tora. Israels Weisungen fiir christliche Ethik, Gitersloh: Chr.
Kaiser/Gitersloher Vetlagshaus.

Criisemann, ./ Dietrich, W./ Schmitt, H. (2004): Gerechtigkeit — Gewalt — Leben. Was leistet eine
Ethik des Alten Testaments?, in: Levinson, B. M./Otto, E./Dietrich, W. (Hrsg.):
Recht und Ethik im Alten Testament, Minster: LIT Verlag, 145-169.

216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

Foissner, J. (2015): Individuelle Geldanlagen ethisch verantworten. Eine alttestamentlich begriin-
dete Finanzethik. Unver6ffentlichte Masterarbeit, Katholische Privatuniversitit Linz.

Furger, F. (1984): Ethische Argumentation und neutestamentliche Aussagen, in: Kertelge, K.
(Hrsg.): Ethik im Neuen Testament, Freiburg i.B.: Herder, 13-31.

Griinewalds, K. (2002): Auge um Auge, Zahn um Zahn? Das Recht im Alten Testament, Mainz:
Grindewald.

Hoffmann, J. (2005): Doppelte Dividende. Ziel der Bewusstseinsbildung fiir ethische Geldanla-
gen bei Investoren, Konsumenten und Finanzdienstleistern, in: Lohfink,
N./Klostetkamp, T. (Hrsg.): Wohin du auch gehst. Festschrift fur Josef Stendebach
OMLI, Stuttgart: Katholisches Bibelwerk, 225-255.

Jacob, B. (1997 [1943]): Das Buch Exodus, htg. von Mayer, S./Hahn J./Jurgensen A., Stuttgart:
Calwer Verlag.

Janowski, B. (1999): Die rettende Gerechtigkeit. Beitrige zur Theologie des Alten Testaments 2,
Neukirchen-Vluyn: Neukirchner Verlag.

Kessler, R. (2008): Sozialgeschichte des alten Israel. Fine Einfihrung, Darmstadt: WBG Darmstadt.

Seiler, S. (2013): Weisungen zur Freiheit. Normen und Werte aus alttestamentlicher Sicht, in:
Zeitschrift fir Evangelische Ethik Jg. 57/Heft 3, 195-212.

WCED — World Commission on Environment and Development (1987): Our Common Future
(Brundtland-Repott), Genf (A/42/427).

zfwu 17/3 (2016), 433445 445

4 216.72.216.96, am 13.01.2026, 01:36:55. geschitzter Inhalt.
untersagt, Nutzung des Inhalts Im far oder In KI-Sy: .



https://doi.org/10.5771/1439-880X-2016-3-433

