
Annette Hornbacher 
ABSCHIED VOM WELTETHOS? 
Terror und "War on Terror" im Licht kosmologischer und 
ethischer Selbstbesinnung auf Bali 

Die ökonomische V emetzung unterschiedlichster Kulturen wird häufig als 
"Prozess der weltweiten Imitation des westlichen kapitalistischen Modells" 
beschrieben und als die Übernahme westlicher Denk- und Lebensformen in­
terpretiert, die "im Prinzip von der großen Mehrheit der Weltbevölkerung an­
gestrebt, also gewollt" seien (von Weizsäcker 2003: 811). 

Zweifel an dieser eurozentrischen Deutung der ,Globalisiemng' entstehen 
jedoch, wenn man die parallel dazu eingetretene Verschärfung religiöser und 
ethnischer Konflikte betrachtet. Angesichts dieser ambivalenten Situation hat 
in den letzten Jahren verstärkt eine Suche nach interkulturell gültigen ethi­
schen Prinzipien eingesetzt, die das friedliche Zusammenleben verschiedener 
Kulturen in einer globalen Zivilgesellschaft garantieren sollen. 

Doch welche Theorie vom Menschen köunte eine interkulturelle Ethik be­
gründen? Welcher Art ist die Beziehung zwischen kulturspezifischen Welt­
entwürfen und universellen ethischen Normen? Oder existiert gar ein univer­
selles "Weltethos" jenseits aller Auslegungsdifferenzen? 

Ich möchte diesen komplexen Problemzusammenhang im Folgenden ex­
emplarisch anband des Aufeinandertreffens von islamistischem Terror, westli­
chem Anti-Terror-Krieg und beider Interpretation auf der Basis der balinesi­
schen Kosmologie erläutern. Dabei geht es mir um keine Erklärung des Kon­
flikts an sich, als vielmehr um den Hinweis, dass auch globale Konflikte wie 
dieser unterschiedliche Deutungen und Bewältigungsstrategien aus der Per­
spektive verschiedener religiöser und ethischer Traditionen provozieren. 
Fluchtpunkt bei deren Gegenüberstellung ist nicht das Plädoyer für einen be­
ziehungslosen Relativismus, sondern die Frage, aufwelchen begrifflichen Imp­
likationen und Wissenstraditionen die jeweiligen Konzepte von Ethik und Ver­
antwortung beruhen und welche Ergänzungsmöglichkeiten sich - auch in der 
Praxis der Konfliktbewältigung- gerade durch diese Unterschiede ergeben. 

Die folgenden Überlegungen verbinden dazu verschiedene Aspekte: Zu­
nächst sollen die kulturellen und begrifflichen Voraussetzungen umrissen wer­
den, auf denen- explizit oder implizit- die universalistischen Ethik-Modelle 
der westlichen Modeme beruhen. In einem zweiten Schritt sollen die Unter­
schiede zwischen christlichem, islamischem und balinesischem Verständnis 
von ,Gut und Böse' untersucht werden, die nach dem islamistischen Terroran-

391 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

schlag vom 11.9.2001 auf New York und im Blick auf die moralische Legiti­
mation des westlichen "War on Terror" auf Bali Gegenstand öffentlicher Dis­
kussionen wurden. Abschließend soll skizziert werden, wie die balinesische 
Auseinandersetzung mit dem zweiten Terroranschlag vom 12.10.2002 aufBali 
selbst eine kritische Besinnung auf das eigene Konzept kosmischer Verantwor­
tung in Abgrenzung von religiösem Fundamentalismus und moderner säkularer 
Ethik initiierte. 

Modelle universalistischer Ethik 

Die Frage nach einer allgemein gültigen Ethik und ihrem Verhältnis zu lokalen 
Ethe erfordert zunächst eine Klärung des eigenen Vorverständnisses: Jede Ge­
sellschaft kennt bestimmte Werte und Normen, die- wenn nicht als Ethik und 
das heißt: als explizit formulierte Theorie des rechten Handeins - so doch als 
implizites Ethos, als kollektiv bevorzugte oder gebotene Lebensweise, tradiert 
werden. Als Wissenschaft von unterschiedlichen Lebensformen ist Ethnologie 
daher zunächst und vor allem ein Wissen um die verschiedenen Ethe. 

Demgegenüber sind theoretische Entwürfe einer Ethik mit universellem 
Geltungsanspruch kennzeichnend für die Geschichte der abendländischen Phi­
losophie und insbesondere für die moderne Aufklärung. Deren Ziel ist es nicht, 
die traditionellen Werte oder Normen der eigenen Kultur zu beschreiben oder 
gewaltsam durchzusetzen, sondern jene Kriterien und Prinzipien aufzudecken, 
die für menschliches Handeln insgesamt und damit unabhängig von individuel­
len, geschichtlichen und kulturellen Differenzen bindend sind. Der daran ge­
knüpfte normative Anspruch ist nur dann rational zu begründen, weun Ethik 
auf ein universelles Prinzip zurückgeführt und logisch daraus abgeleitet wer­
den kaun. Die Aufklärungsphilosophie findet dieses Prinzip in der menschli­
chen Vernunft, die nicht als Privileg oder gar ,Konstrukt' der abendländischen 
Kultur gedacht wird, sondern als Wesen des Menschen schlechthin. Vernunft 
ist demnach eine jenseits von geschichtlichen, kulturellen oder individuellen 
Besonderheiten liegende Größe, die sich u. a. in der spezifisch menschlichen 
Fähigkeit äußert, instinktives Verhalten willentlich durch rational einsehbare 
Zwecke zu ersetzen. In der Praxis äußert sich Vernunft daher in der Fähigkeit 
zur freien Entscheidung und wird in der praktischen Philosophie Immanuel 
Kants als individuelle Autonomie oder freier Wille bestimmt (Kant 1785: BA 
97f.). 

Diese Identifikation von Vernunft und Freiheit findet jedoch nicht nur in 
der Aufklärungsphilosophie statt, auf ihr beruhen die Rechtsauffassung und 
das Demokratieverständnis aller modernen westlichen Gesellschaften, und mit 
ihr erhebt sich erstmals die Forderung nach einer universell gültigen Ethik für 
alle Menschen, deren unmittelbarer politischer Ausdruck heute die Forderung 
nach der weltweiten Durchsetzung von Menschenrechten ist. Auch deren Prin­
zip ist jene schlechthin unableitbare "Würde", die bereits Kant dem Menschen 
auf Grund seiner prinzipiell vorausgesetzten Willensfreiheit zugesteht, da eben 

392 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

sie den Menschen von allen anderen Lebewesen unterscheidet (Kant 1785: BA 
77). 

Und wie die modernen Menschernechte speziell die Würde des Menschen 
und nicht die anderer Lebewesen sichern sollen, so sieht auch Kant den Men­
schen als Prinzip und eigentlichen Adressaten aller Ethik. Menschliche Frei­
heit findet ihre rationale Grenze nicht gegenüber Natmwesen, die höchstens 
einen "Wert" für den Menschen, aber keine eigene "Würde" besitzen können, 
sondern nur gegenüber anderen Vemnnftwesen, die selbst Autonomie bean­
spruchen können. 

Unter dieser Voraussetzung stellt sich Ethik in der abendländischen Mo­
deme generell als Humanismus dar und dies bedeutet zugleich: sie impliziert 
eine Grundentscheidung über die Wirklichkeit im Ganzen, zu der unter ande­
rem die Überzeugung gehört, dass Tiere oder gar Pflanzen grundsätzlich nur 
Objekte sind, denen weder Freiheit noch "Würde" zukommt. Sie nuterstehen 
einzig Naturgesetzen und können - aus heutiger Sicht - vielleicht Anspruch 
auf "artgerechte" Haltung zuerkannt bekommen, nicht jedoch auf Individuali­
tät und Autonomie. 1 

Trotz - oder vielmehr wegen - dieser kategorialen Trennung von den na­
turhaften Bedingungen menschlicher Existenz ist Kants Konzept menschlicher 
Willensfreiheit nicht mit Willkür zu verwechseln. Gerade durch ihre Gleich­
setzung mit allgemeiner Vernunft wird Freiheit für Kant zur Instanz einer 
Selbstreflexion, die es dem Menschen erlaubt, nicht nur eigene Interessen zu 
verfolgen, sondern darüber hinaus auch sich nnd anderen Rechenschaft über 
die Gründe und Kriterien seines Handeins abzulegen. Kants Begriff der Frei­
heit enthält daher, in Abgrenzung vom bloß instinktiven - nnd darin fremd be­
stimmten - Begehren, die spezifisch menschliche Fähigkeit, subjektive Inte­
ressen im Blick auf andere, ebenfalls autonome Wesen oder allgemeinere 
Zwecke zu transzendieren. Die dabei zur Geltung gelangende vernünftige Wil­
lensautonomie ist der schlechthin vorauszusetzende begriffliche "Schlußstein" 
(Kant 1788: A 4) von Kants Ethik, da ohne sie keine Transzendiemng subjek­
tiver Instinkte und Bedürfnisse möglich wäre und mithin keine allgemeineren 
Normen gefunden oder befolgt werden könnten. 

Das universelle Prinzip dieser Vernunftethik besteht nnn nicht in einzelnen 
moralischen Normen oer Wertvorstellungen, sondern einzig in einer formalen 
Maxime, die die Einsicht festhält, dass individuelle Freiheit nur in dem Maß 
ethisch legitimierbar ist, wie sie in reflexivem Bezug zur Freiheit anderer Ver­
nunftwesen steht: "Handle so, dass die Maxime deines Willens jederzeit 

Die zentrale Bedeutung dieses kategorialen Gegensatzes von Mensch und Natur 
prägt das neuzeitliche Weltbild von Grund auf. Versuche, diesen Gegensatz zu 
überwinden, wie sie etwa Nietzsche oder Freud vorgeführt haben, werden daher 
als bedrohliche Identitätskrisen erlebt und nehmen in den aktuellen Theorien der 
Sozio- und Neurobiologie oft den Charakter einer Naturalisierung des Menschen 
bzw. einer grundsätzlichen Leugnung von Freiheit an (Wuketits 2002; Singer 
2003). 

393 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

zugleich als Priuzip einer allgemeinen Gesetzgebung gelten könne." (Kant 
1788: A 54). Diese universelle ethische Maxime bestimmt keinerlei Hand­
lungsziele, sie garantiert nur die Wechselbeziehung zwischen gleichberechtig­
ten Subjekten, die bei allen möglichen individuellen und kulturellen Unter­
schieden wenigstens eines gemein haben: ihre V emünftigkeit und damit die 
Fähigkeit, eigene Interessen mit jenen anderer Vernunftwesen zu vermitteln. 

Das in Kants Ethik erreichte Maximum an Universalität wirft freilich ein er­
hebliches Problem auf: seine abstrakte Formalität, die zu zahlreichen inhaltli­
chen Konkretisiemngsversuchen geführt hat. Ich möchte hier nur Jürgen Ha­
bermas' Diskursethik erwähnen, die Kants formalethische Maxime am Leitfa­
den einer unbegreuzten vernünftig argumentierenden Kommunikationsgemein­
schaft zum gesellschaftlichen Prozess umdeutet. 2 V emunft wird hier nicht als 
transzendentale Eigenschaft des einzelnen Subjekts vorausgesetzt, sie soll im 
Rahmen eines rationalen Argumentationsverfahrens, des herrschaftsfreien 
Diskurses, zwischen verschiedenen Parteien von Fall zu Fall ausgehandelt und 
so geschichtlich realisiert werden. 

In Form dieser Diskursethik hat die Ethik Kants auf die selbstkritische 
Ethnologie der sechziger Jahre entscheidenden Einfluss ausgeübt und deren 
epistemologisches Selbstverständnis neu bestimmt. Ethnologen wie Dell 
Hymes oder Bob Scholte haben gerade die diskursethische Variante der Auf­
klämngsethik aufgegriffen, um sie zur Grundlage jedes ethisch legitimen inter­
kulturellen Verstehensprozesses zu machen. Hier soll nicht mehr "das" Frem­
de passives Objekt wissenschaftlicher Erkenntnis sein, vielmehr soll "der" 
Fremde als gleichberechtigtes Subjekt am diskursiven Aushandeln dieser Er­
kenntnis beteiligt werden (Hymes 2002; Scholte 2002). 

Dennoch wirft die Konkretisiemng universeller Vernunft im Diskurs inter­
kulturelle Probleme auf. Fragwürdig ist nicht nur die praktische Realisierbar­
keit eines herrschaftsfreien Diskurses, schwierig ist bereits die Tatsache, dass 
es von Kultur zu Kultur höchst umstritten ist, wer überhaupt an einem solchen 
Diskurs teilnehmen soll, da die Bestimmung dessen, was ein mit Vernunft und 
Würde ausgestattetes verantwortliches Wesen ist, erheblich variiert und mit ihr 
sowohl die Zusammensetzung der idealen Kommunikationsgemeinschaft wie 
auch und vor allem deren Kommunikationsform selbst. 

Dieses Problem diskutiert z. B. der afrikanische Philosoph und Theologe 
Benezet Bujo, der geltend macht, dass aus afrikanischer Sicht nicht nur der ra­
dikal individualistische moderne Freiheitsbegriff modifiziert werden müsse, 
sondern auch die Definition dessen, wer autonomer Selbstzweck und damit 
Adressat ethischer Verantwortung ist. In vielen traditionellen Gesellschaften 
Afrikas sind dies nach Bujo nicht allein argumentationsfähige menschliche 
Vemunftsubjekte, sondern ebenso die Seelen der Ungeborenen und Ahnen 
sowie letztlich des ganzen Kosmos: "Der Mensch ist ein Teil des Kosmos und 

2 Vgl. zu Habermas auch den Beitrag von Wolfgang Habermeyer. 

394 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

kann nicht er selbst werden und bleiben, wenn er sein Leben nicht in diesem 
Zusammenhang zu gestalten versucht." (Bujo 2000: 84f.). Würde, Freiheit und 
selbst die Identität des Menschen können aus dieser Sicht nicht allein auf der 
Basis eines abstrakten V emunftbegriffs bestimmt werden und kommen zudem 
nicht nur menschlichen Zeitgenossen zu, sondern ebenso jenen Formen eines 
geistig-spirituellen Lebens, das unsichtbar, aber nicht bewusstlos ist und für 
das dem westlichen Denken schlicht die Begriffe fehlen. 

Eine weitere Schwierigkeit betrifft die Form des Dialogs selbst. Die dis­
kursethische Restriktion auf die rationale Form der Argumentation ist nach 
Bujo einseitig koguitivistisch. Sie schließt weite Teile der menschlichen Ge­
meinschaft, vor allem aber nicht-menschliche Wesen prinzipiell aus ethischen 
Entscheidungsprozessen aus und kennt zudem zur Konfliktbewältigung nur die 
wechselseitige Verständigung, nicht aber Formen der Sühne oder Versöhnung. 
Ihr stellt Bujo "non-verbale Dialogformen" afrikanischer Gesellschaften ge­
genüber, die über den kognitiven Aspekt der Verständigung hinaus Schuld ge­
rade da durch Sühne- und Vergebungsrituale kompensieren köunen, wo das 
Verstehen versagt (Bujo 2000: 80). Die entscheidende Schwäche des diskurs­
ethischen Modells liegt aus Bujos Sicht also in ihrem einseitig intellektualisti­
schen Kommunikationsmodell und in ihrer eurozentrischen Definition von e­
thischen Schlüsselbegriffen wie Würde, Freiheit, Individualität und Gemein­
schaft. 

Wir werden auf einzelne dieser Aspekte im Zusammenhang balinesischer 
Selbstbesiunung zurückkommen, wenden uns vorerst jedoch westlichen Kriti­
kern der Aufklärungsethik zu. 

Kosmopolitisches Ethos- Weltethos: 
Kritik oder Fortsetzung der Aufklärungsethik? 

Postmodeme Autoren wie Paul Rabinow (1986) und Stephen Tyler (1986, 
1991) haben den universellen Vernunftbegriff der Aufklärung aus erkenntnis­
kritischer Perspektive zurückgewiesen und diese Kritik hat direkte Konse­
quenzen für die Frage nach ethischen Universalien. So führt die postmoderne 
Ethnologie das westliche Ideal universeller Vernunft auf soziale Machtver­
hältnisse zurück, die die "social facts" der westlichen Gesellschaft und Wis­
senschaft zum Ausdruck bringen, nicht aber ein universelles Prinzip, durch das 
das Wesen des Menschen oder gar interkulturelle Erkenntnis begründet wer­
den könnte (Rabinow 1986). 

Bezogen auf die Frage nach universellen ethischen Richtlinien gerät die 
postmoderne Ethnologie dadurch in erhebliche Begründungsnot Da sie trotz 
ihrer radikalen Ablehnung jeder universellen Definition von Vernunft keine 
nihilistischen Konsequenzen ziehen will und am modernen Humanitätsideal 
festzuhalten versucht, muss sie nun ihrerseits - ersatzweise - ein universelles 
,Ethos' postulieren, das nicht mehr rational begründbar ist und darum nur 
noch als Glaubensgegenstand beschworen wird. 

395 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

So entsteht ein sonderbarer Widerspruch zwischen der radikalen Kritik an 
allen theoretischen Erkenntnissen nnd dem nach wie vor verteidigten Ideal 
universeller Humanität, in dem Paul Rabinow jenes kosmopolitische "Ethos" 
erblickt, das angeblich bereits "alle Weltbürger" vereint. Dieses weltumspan­
nende "Ethos" soll sogar den Leitbegriff einer künftigen Ethnologie bilden, de­
ren Objektivitätsansprüche zusammen mit der Idee einer universellen Vernunft 
endgültig als Ideologie entlarvt worden sind (Rabinow 1986: 258). Was Rabi­
now freilich verschweigt, ist der Umstand, dass mit der Forderung dieses kri­
tisch-liberalen Ethos das theoretisch destruierte Aufklärungsideal universeller 
Vernunft als Glaubensgegenstand interkultureller Praxis wieder eingeführt 
wird. 

In dieser Doppelkstrategie von theoretischem Relativismus und prakti­
schem Universalismus entspricht Rabinows Wendung von der rationalen Be­
gründung ethischer Universalien zur bloßen Behauptung eines vortheoreti­
schen globalen Ethos einem postmodernen Trend, der heute im kommunitari­
schen V ersuch, eine "dünne" universelle ethische Verständigung jenseits 
"dichter", kulturspezifischer Moral zu behaupten (Walzer 1996), ebenso be­
gegnet wie in Clifford Geertz' ethnologischer Theorie der Globalisiernng 
(Geertz 2000: 258) oder im einflussreichen "Projekt Weltethos" des Theolo­
gen Hans Küng, dem der Uno-Planungsstab derzeit weltpolitische Geltnng zu 
verschaffen sucht. 

Trotz seinem Anspruch, eine Lösung für globale und namentlich interkul­
turelle Konflikte anzubieten, bezeichnet daher auch das von Küng entworfene 
"Weltethos" keine rational begründete Ethik, da diese als normative Theorie 
des rechten Handeins nur im Rahmen besonderer Wissenstraditionen definiert 
werden könnte und damit interkulturell widersprüchlich bliebe. Das "Welt­
ethos" zielt vielmehr, ganz ähnlich wie Rabinows kosmopolitisches Ethos, auf 
einen spontanen und nicht weiter begründbaren Minimalkonsens bezüglich 
humaner "Werte, unwiderruflicher Standards und ethischer Haltungen", dem 
nach Küng im Grunde alle Weltreligionen und Kulturen zustimmen können 
(Küng 1999: 27f.). 

Die entscheidende Pointe von Küngs Entwurfs besteht also - auch aus der 
Sicht der Unesco - gerade darin, dass er ein anscheindend vortheoretisches 
Ethos der Humanität formuliert, das - so die Hoffnung - unabhängig von kul­
turspezifischen Auslegungen des Menschen und der Wirklichkeit Geltung be­
sitzt (Wiesner 1999: 147). Dieses "Weltethos" wird als unmittelbare morali­
sche Substanz vorgestellt, die sich nach Küng vor allem in der universellen 
"Grnndeinstellung zu Gut nnd Böse" spiegelt, die allen Weltreligionen gemein 
ist. 3 

Auf dieser Basis soll das "Weltethos" als kleinster gemeinsamer Nenner 
sämtlicher Weltreligionen fungieren, es findet seine Bedeutung nach Küng al­
so darin, die politisch nur schleppend umgesetzten Menscheurechtserklärnn-

3 Vgl. Küngs Rede vor der Unesco in Parisam 15.11.1991: Für eine "universale 
Weltethos-Erklärung", www.humanistische-aktion.de/weltetho.htm. 4.2.2004 

396 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

gen moralisch zu legitimieren und zu befördem.4 Die "Schwäche" der Men­
schemechtskonzeption liegt nach Küngs Überzeugung nämlich nicht in ihrem 
emozentrischen Charakter, sondern einzig im "mangelnden politischen und 
moralischen Willen" bei ihrer Dmchsetzung, dem die Besinnung auf das ge­
meinsame "Weltethos" aller Weltreligionen abhelfen soll (Küng 1999: 33). 

Dennoch scheint angesichts der seit Jahren eher zunehmenden religiös mo­
tivierten Gewalt die Hoffuung auf ein tragfähiges und im Grunde überall iden­
tisches Ethos sämtlicher Weltreligionen zumindest verfrüht. Umgekehrt hat es 
eher den Anschein, dass sich die kritische und mitunter gewaltsame Distanzie­
mng von westlichen Lebensformen, Moralvorstellungen und Weltdeutungen 
parallel zm ökonomischen Globalisiemng wieder bevorzugt in der Form reli­
giöser Abgrenzung aritkuliert (Riesebrodt 2001). 

Die Zuversicht, ein "Weltethos" köune am Leitfaden der Weltreligionen 
gefunden und jenseits aller theoretischen Auslegungsdifferenzen definiert 
werden, um globale Harmonie zu stiften, erweist sich gerade in der Praxis als 
Problem. Grund dafür sind keineswegs nm religiöse Extremisten, sondern e­
benso der Umstand, dass selbst allgemein anerkannte ethische Schlüsselbegrif­
fe wie Freiheit oder Humanität zu ihrer Realisierung auf lokale Deutungen 
und damit zuletzt doch wieder auf theoretische Vorgaben angewiesen sind. 

Weltentwurf und Ethos auf Bali 

Aufschlussreich ist an dieser Stelle ein Perspektivwechsel, der die Beziehung 
von kultmspezifischem Weltentwmf und Ethos aus nicht-westlicher Sicht zu 
betrachten erlaubt. Exemplarisch soll dazu jene öffentliche Diskussion be­
schrieben werden, die sich auf Bali in der Auseinandersetzung mit dem isla­
mistischen Terror und der westlichen Terrorbekämpfung formiert hat und de­
ren konkreter Anlass die beiden Anschläge aufN ew York und Kuta in den Jah­
ren 2001 und 2002 waren. Bezugspunkt dieser balinesischen Debatte ist also 
eben jener Konflikt zwischen religiösem Fundamentalismus und säkularem Li­
beralismus, der heute die Suche nach ethischen Universalien in der Aufklä­
rungstradition motiviert und den Autoren wie Hardt und N egri als gewaltsame 
"Zurückweisung der Modeme als emopäisch-amerikanischer Hegemonie" 
deuten (Hardt/Negri 2003: 161). 

Obwohl die balinesischen Kommentare dieses Konflikts, soweit sie mir 
zugänglich wmden, mit keiner Grundsatzkritik an ,der' Globalisiemng ver­
bunden waren, können auch sie als kritische Reflexion der religiösen, kultmel­
len und moralischen Identität Balis im Spannungsfeld globaler Modemisie­
mngsprozesse verstanden werden. Ausgelotet wmde dabei jedenfalls nichts 
Geringeres als die Tragfähigkeit traditioneller, religiös geprägter Welt- und 
Selbstdeutungen unter Bedingungen der Modeme. 

4 Ebd.: www.humanistische-aktion.de/weltetho.htm, 4.2.2004 

397 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Mir liegt in diesem Zusammenhang weder an einer erschöpfenden Erklä­
rung des islamistischen Terrors noch an der Konstruktion ,der balinesischen 
Ethik' - die als geschlossene Theorie nicht existiert -, wohl aber an der Be­
schreibung jenes Ethos, jener praktischen Einstellung, das in der Auseinander­
setzung mit dem Terror in verschiedenen südbalinesischen Dorfgemeinschaf­
ten während meiner Feldforschungsaufenthalte eigens thematisiert wurde. 

Von Interesse ist zunächst, dass dieses Ethos auch aus Sicht der Akteure 
keine vortheoretische Gegebenheit darstellt, sondern eine besondere Weltdeu­
tung impliziert, die in zentralen Punkten von jener der westlichen Modeme 
abweicht. Obwohl sich also das balinesische Ethos nicht als systematische 
Theorie formiert, lässt es sich ebenso wenig als rein unbewusste Habitualisie­
rung religiöser Traditionen oder praktischer Normen begreifen. Eher handelt 
es sich um ein begriffliches Potential, das eine charakteristische reflexive Deu­
tung von Konflikten ebenso ermöglicht wie besondere praktische Umgangs­
formen mit ihnen. Der Aspekt der Interpretation und Reflexion gehört diesem 
Ethos ebenso wesentlich an wie ein charakteristischer Handlungsspielraum. 
Dieser reflexive Aspekt zeigte sich - methodisch aufschlussreich - an meiner 
eigenen Stellung im Kontext einschlägiger Diskussionen: Ich wurde in den öf­
fentlichen Diskurs gerade darum einbezogen, weil ich als Exponentin einer an­
deren Weltsicht und Vorstellung von Ethik galt und damit gewissermaßen als 
dialektisches Gegenüber balinesischer Selbstbesinnung. 

Wichtig erscheint ferner der Umstand, dass die Auseinandersetzung mit 
diesen Fragen trotz ihres reflexiven Charakters nicht nur diskursiv geführt 
wurde. Ebenso große Bedeutung kam der performativen Vermittlung des Ethos 
im Rahmen von rituellen Theateraufführungen zu, die den islamistischen Ter­
ror kommentierten. Darüber hinaus fungierten aber auch neu entstandene My­
then, auf die ich abschließend zurückkommen möchte, als Medien dieser e­
thisch-religiösen Selbstreflexion. 

Beachtung verdient also ganz grundsätzlich der reflexive und bewusste 
Umgang mit ethischen Fragen und dies zumal, da die balinesische Kultur von 
namhaften Ethnologen zum Inbegriff einer ästhetischen Lebensform stilisiert 
worden ist, der jegliches Bewusstsein für Ethik abgeht: "Alle gesellschaftli­
chen Handlungen sollen in erster Linie gefallen, [ ... ] Wie etwas Schönes, [ ... ] 
nicht so wie Tugend [ ... ]" (Geertz 1986: 186). Das balinesische Ethos wäre 
demnach reiner Ästhetizismus, was Clifford Geertz' bekannter These ent­
spricht, Balinesen betrachteten sich und ihre Mitmenschen als anonyme Träger 
festgelegter sozialer Rollen, nicht aber als moralisch verantwortliche Indivi­
duen. 

Diese Behauptung ist nach meiner Erfahrung unhaltbar. In dem mir zu­
gänglichen dörflichen Alltag war ganz im Gegenteil ein lebhaftes Interesse an 
ethischen Fragen zu beobachten, das sich durch alle Teile und Generationen 
der Bevölkerung zog, gleichzeitig aber in zentralen Aspekten von den Prinzi­
pien der abendländischen Aufklärungsethik abwich. 

Dabei wurden durchaus nicht nur die Mitglieder der eigenen Sozialgemein­
schaft gemäß moralischen Kriterien beurteilt, sondern auch die Vertreter der 

398 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

nationalen und internationalen Politik. Das balinesische Ethos wurde also nicht 
als bloß lokaler Brauch verstanden, sondern durchaus als gültiger Beurtei­
lungsmaßstab transkultureller Konflikte und implizierte damit die Frage nach 
der Tragfähigkeit balinesischer Traditionen im globalen Kontext. 

Besondere Brisanz entfalteten Diskusionen über ethische Fragen anlässlich des 
islamistischen Terroranschlags von N ew Y ork am 11.9.2001, dem - nur ein 
Jahr später, am 12.10.2002- ein weiterer Anschlag auf den balinesischen Tou­
ristenort Kuta folgte. Mit diesen Anschlägen hatte eine, Indonesien selbst be­
drohende, Tendenz zum gewaltbereiten muslimischen Fundamentalismus glo­
bale Ausmaße erreicht, was auf Bali, der einzigen hinduistischen Insel Indone­
siens, mit besonderer Aufmerksamkeit registriert wurde. 

Die in diesem Zusammenhang geäußerten ethischen Urteile und ihre Ver­
ankerung in der Tradition der balinesischen Welt- und Selbstdeutung verdie­
nen in zweierlei Hinsicht Beachtung: Zum einen reflektieren sie die prekäre 
Position der balinesischen Bevölkerung, die als hinduistische Minderheit im 
bevölkerungsreichsten muslimischenLand der Welt lebt, zum andem aber ar­
tikuliert sich in ihnen eine Selbstbesinnung auf eigene religiöse und kosmolo­
gische Traditionen, die zugleich als balinesische Antwort auf eine weitgehend 
eurozentrisch verfasste Modeme und ihre ethischen Prinzipien verstanden 
werden kaun. 

Die Dringlichkeit dieser Selbstbesinnung erklärt sich nicht zuletzt dadurch, 
dass Bali politisch vom muslimisch geprägten indonesischen Staat abhängt, 
während es ökonomisch auf den westlich dominierten Massentourismus ange­
wiesen ist. Forschungen der vergangeneu Jahre zeigen, dass die Religionspoli­
tik der indonesischen Regierung trotz nomineller Religionsfreiheit eine radika­
le Umprägung von Balis vielschichtigen und vorwiegend rituell oder mündlich 
tradierten kosmologischen Überlieferungen erzwungen hat, deren Ziel die 
Ausbildung einer theoretisch formulierten und damit kontrollierbaren orthodo­
xen Religion (agama) nach dem Vorbild der großen Schriftreligionen und ins­
besondere des Islam ist (Bakker 1993; Picard 1999; Ramstedt 2004). Dem 
enstpricht, dass sich die verfassungsmäßig garantierte Religionsfreiheit sowie 
der Begriff von Religion überhaupt in Indonesien von vomherein auf jene 
Weltreligionen beschränken, die eine allgemein definierbare Lehre und eine 
transzendente Gottesvorstellung vorweisen können. Obwohl die Vereinigung 
der indonesischen Hindus (PHDI) diesem Anpassungsdruck durch die Propa­
giemng offizieller Richtlinien der religiösen Praxis weitgehend folgt und dem 
indonesischen Hinduismus dadurch politische Anerkennung sichert, wird die 
dominierende Rolle des Islam und der muslimischen Bevölkerung im indonesi­
schen Staat und auf Bali selbst von vielen Balinesen zunehmend als Bedro­
hung der eigenen religiösen und kulturellen Autonomie empfunden. 

Diese Beunruhigung hat - auch unabhängig vom ideologischen Anpas­
sungszwang ans Konzept der agama - eine durchaus realpolitische und öko­
nomische Dimension, die sich z. B. zeigt, weun balinesisches Land - und be­
sonders als heilig erachtetes Land - von javanischen Politikern im angeblich 

399 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

nationalen Interesse verkauft und gegen erbitterten balinesischen Widerstand 
zu kommerziellen Zwecken genutzt wird. Die traditionelle innerweltliche 
Spiritualität Balis, zu der nnter anderem die Verehrung heiliger Orte, Quellen 
oder Bäume gehört, findet keinen politischen Rückhalt, weil das Konzept von 
Religion (agama) als orthodoxer Lehre nur schriftliche Offenbarungen aner­
kennt, innerweltliche Spiritualität hingegen als rückständiges Brauchtum 
( adat) disqualifiziert. 5 Die staatliche Definition von Religion als einer 
schriftlich fixierbaren Lehre dringt also auf die systematische Entflechtung 
von lokalen Formen immanenter Spiritualität nnd erweist sich eben darin als 
Funktion staatlicher Wirtschaftsinteressen im Rahmen einer eurozentrisch 
ausgelegten Moderuisierung, deren ideologische Grundlage die Vorstellung 
von Natur als materieller Ressource in einem säkularen Raum menschlicher 
Herrschaft nnd Ausbeutung ist. 6 

Balinesischer Präzedenzfall für das aus dieser zugleich ökonomischen nnd 
religiösen Enteignung erwachsende Konfliktpotential ist der in den neunziger 
Jahren heftig umstrittene, aber schließlich von Suharto selbst angeordnete Bau 
eines riesigen Hotelkomplexes auf heiligem Land um den Tempel Tanah Lot, 
der aus balinesischer Sicht eine spirituelle Verunreinigung zur Folge hatte und 
anhaltende Proteste der balinesischen Bevölkerung nach sich zog (Suas­
ta/Connor 1999). 

So liberal die indonesische Staatsdoktrin also scheint und so multireligiös 
die Pancasila, die fünf staatstragenden Prinzipien klingen, deren oberstes das 
Bekenntnis zu einem Gott in verschiedenen Religionen vorsieht: der dabei 
vorausgesetzte Begriff der Religion als agama privilegiert nicht nur systema­
tisch die orthodoxen monotheistischen Buchreligionen, sondern dadurch auch 
das moderne säkulare Weltbild gegenüber traditionellen Formen innerweltli­
cher Spiritualität. 

Die aus dieser Konzentration auf die monotheistischen Weltreligionen er­
wachsenden religiösen und ethnischen Konflikte trennen nicht nur die Anhän­
ger tribaler Religiosität von den Repräsentanten staatlich anerkannter Religion, 
sie führen ebenso nnd besonders erbittert zu Konflikten zwischen den V ertre­
teru verschiedener Formen von agama und namentlich zwischen Muslimen 

5 Auf dieser Basis wird auch anderen ethnischen Minderheiten mit innerweltlichen 
spirituellen Überlieferungen der mythische Geschichtsraum ihrer religiösen Tradi­
tion und damit ihr praktischer Weltbezug - meist zusammen mit den letzten Re­
gionen des Regenwaldes - zerstört (z. B. Stüben 1988; Graf 1988; Persoon 
2004). 

6 Die jüngst von Clifford Geertz vorgetragene These, dass Indonesien auf Grund 
seiner verfassungsmäßig garantierten Religionsfreiheit das Paradigma einer frei­
heitlich-pluralistischen, multikulturellen Weltgesellschaft jenseits ethnozentri­
scher Festlegungen abgeben könne, muss sich seitens der marginalisierten ethni­
schen Gruppen und ihrer gewaltsam unterdrückten religiösen Überlieferungen 
Einseitigkeit, wenn nicht Zynismus vorhalten lassen (Geertz 2000). 

400 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

und einer christlichen Minderheit, die in vielen Teilen Indonesiens und vor al­
lem seit dem Zusammenbruch von Suhartos autoritärem Regime gewalttätige 
Auseinandersetzungen austragen. 

Es ist vor dem Hintergrund dieser Spannungen kaum verwunderlich, dass 
der islamistische Terroranschlag auf N ew Y ork in Bali zur spontanen, unein­
geschränkten Solidarisiernng und sogar Identifikation mit den Opfern sowie 
zur scharfen Verurteilung der islamistischen Täter führte. Das Attentat zog, 
zumal angesichts blutiger Konflikte zwischen Muslimen nnd Christen auf Ba­
lis Nachbarinseln Java und Lombok, eine polarisierende Annäherung an das 
Christentum und die damit assoziierten westlichen Besucher nach sich. Mehr­
fach wurde ich in dieser Zeit von mir fremden Balinesen auf der Straße ange­
sprochen, die mich ihrer Sympathie für das Christentum und westliche Besu­
cher versicherten. Nicht selten mündeten solche spontanen Solidaritätsbekun­
dungen sogar in eine explizite Distanziernng - nicht nur vom gewalttätigen Is­
lamismus, sondern vom Islam überhaupt, der doch ,immer Probleme' bereite, 
wie mich eine junge Balinesin spontan wissen ließ. Auch sie hatte mich auf der 
Straße angesprochen, um mir zu beteuern, dass die Religionsauffassung Balis 
jener des Christentums weit näher stünde als dem Islam. Dieser war aus ihrer 
Sicht dogmatisch und, wie man auch an den vielen Anschlägen auf indonesi­
sche Kirchen deutlich sehen könne, latent gewaltbereit, während Christen die­
selbe freie Einstellung zur Religion hätten wie Balinesen. 

Äußerungen wie diese könnten durchaus den Eindruck erwecken, Baline­
sen teilten die liberalistische Religions- und Weltauffassung seiner westlichen 
Besucher. Wie ,dünn' der hier aufscheinende interkulturelle Konsens über 
gemeinsame Normen nnd Werte aber eigentlich war, zeigte sich schon wenige 
Tage später. Anlass einer nun eher gegenläufigen Polarisierung war jene Rede, 
in der der Präsident der USA seine Interpretation der Situation vortrug und 
entsprechende praktische Konsequenzen forderte, indem er die ganze zivili­
sierte Welt zu einem moralisch gebotenen "Krieg gegen den Terror" aufrief. 

Bereits die These, der Anschlag richte sich nicht gegen die USA, sondern 
gegen die Werte der "Zivilisation" schlechthin nnd müsse daher von allen zivi­
lisierten Nationen energisch bekämpft werden, löste jedoch heftigen Wider­
spruch aus, da die umstandslose Gleichsetzung westlicher Werte mit ,der' Zi­
vilisation keineswegs dem Selbstverständnis meiner balinesischen Gesprächs­
partner entsprach. Sie betrachteten viele Eigentümlichkeiten der westlichen 
Zivilisation und namentlich das liberale Selbstverständnis, individuelle Interes­
sen zum archimedischen Punkt menschlichen Handeins zu erheben, gewisser­
maßen als ,unzivilisiert' und führten zum Beweis gerue die Existenz von Al­
tersheimen an, die auf Bali nur aus den Medien bekannt sind. Kühl teilte man 
mir mit, eine Gesellschaft, die derlei Umgangsformen ethisch verteidige, be­
stehe gar nicht aus Menschen, sondern aus Raksasa, aus monströsen Dämo­
nen. 

Diese kompromisslose Distanzierung sowohl vom Zivilisationsideal der 
westlichen Modeme wie vom Prinzip ihrer Ethik überhaupt: von der individu­
ellen Freiheit, aber ebenso von jeder dogmatischen Religionsauffassung ver-

401 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

dient aus zwei Gründen Beachtung. Bali setzte sich dadurch von den beiden 
einflussreichsten Instanzen seiner Existenz ab: von der islamischen Mehrheit 
Indonesiens und von den Wertvorstellungenjener westlichen Welt, deren Tou­
rismus sich Balis wirtschaftlicher Wohlstand verdankt. Gerade in dieser Dis­
tanzierung von beiden Seiten des Konflikts kann dessen kritische Aneignung 
mit den Mitteln lokaler Weltdeutung als Reflexion auf den eigenen kulturellen 
Handlungsspielraum im Spannungsfeld globaler Machtverhältnisse interpre­
tiert werden. 

Der "War on Terror" aus balinesischer Sicht: 
Zur Vieldeutigkeit ,des' Bösen 

Ein zentraler Aspekt in diesem Prozess der Selbsttindung waren balinesische 
Einwände gegenüber dem - von islamistischer wie westlicher Seite ins Spiel 
gebrachten- Begriff des Bösen. 

Gründet das Projekt "Weltethos" in der Annahme, dass die "Grundeinstel­
lung zu Gut und Böse" in allen Religionen identisch sei, so hat schon Friedrich 
Nietzsche bestritten, dass "das Böse" eine universelle moralische Kategorie 
darstellt. Seiner Überzeugung nach handelt es sich dabei um einen spezifisch 
christlichen Begriff, der etwa der antiken griechischen Ethik fremd war. 

Neuere religions-und kulturgeschichtliche Studien zum Verhältnis von Re­
ligion und Ethik stützen diese These, legen aber auch nahe, dass der Entwurf 
eines prinzipiellen moralischen Gegensatzes zwischen ,dem' Guten und ,dem' 
Bösen keine exklusive Erfindung des Christentums darstellt, sondern als struk­
turelle Eigentümlichkeit monotheistischer Religionen betrachtet werden kaun: 
Nur unter Voraussetzung eines allmächtigen und zugleich gütigen Schöpfer­
gottes und seiner vollkommenen Schöpfung wird die faktische Existenz von 
Leiden und Tod zum metaphysischen Grundwiderspruch schlechthin (Nardin 
1996; Miller 1996; Panikkar 1997; Bottero 2000). Dieses Theodizeeproblem 
monotheistischer Religionen erfordert entweder die Integration von Leiden 
und Tod in den Begriff Gottes, der damit selbst ambivalent wird, oder die An­
nahme eines satanischen Prinzips, das es erlaubt Destruktivität, Leiden und 
Tod als Wirkung einer widergöttlichen Macht des moralisch Bösen zu katego­
risieren, die vom Menschen unter bestimmten Bedingungen Besitz ergreift 
(Noort 1997). Der biblische Sündenfalllegt Zeugnis von dieser zweiten Mög­
lichkeit ab und belegt zugleich, dass mit diesem metaphysischen Gegensatz 
konträrer Prinzipien und Agenten zugleich die grundsätzliche moralische Ver­
pflichtung einhergeht, dem "Bösen" zu widerstehen und es, im Namen des 
"Guten" zu überwinden. Menschliches Dasein, v. a. aber die Sterblichkeit des 
Menschen, der Tod, wird hier insgesamt zum Zeichen selbst verschuldeter 
Sünde und enthält implizit die Aufforderung, "das Böse" im Interesse einer 
endgültigen Erlösung zu überwinden. 

Nicht Kriege an sich, wohl aber die Möglichkeit ihrer ethischen Rechtferti­
gung als heiliges Mittel zur Durchsetzung "des" Guten kaun daher als logische 

402 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

politische Konsequenz eines Dilemmas monotheistischer Religionen verstan­
den werden: "In none of these traditions is war intrinsically evil.", denn: "the­
odicy produces an ethical constraint on the conduct ofwar [ ... ]" (Miller 1996: 
267). 

Die religions-und kulturgeschichtliche Verwandtschaft zwischen der isla­
mistischen Legitimation eines jihad gegen die Feinde der ,wahren' Religion 
und dem dagegen gehaltenen westlichen Anti-Terror-Krieg im Namen der 
einzig ,guten' freiheitlichen Weltordnung und gegen eine "Achse des Bösen", 
stellt also keinen äußerlichen Zufall dar und belegt die strukturelle Verwandt­
schaft der inhaltlich unvereinbaren Moralvorstellungen (Hashmi 1996; Enge­
neer 1997). 

Trotz ihrer gegensätzlichen Inhalte wurde diese Übereinstimmung theolo­
gisch-moralischer Grundstrukturen auch in meinem balinesischen Umfeld re­
gistriert, und dies umso mehr, als die von beiden Seiten zu Grunde gelegte abs­
trakte Definition ,des' Guten und ,des' Bösen in Bali auf erheblichen Wider­
stand stieß. 

Auffällig war zunächst, dass meinen balinesischen Gesprächspartnern für 
die moralische Begründung eines "War on Terror" jedes Verständnis fehlte, 
und zwar nicht, weil sie Krieg aus pazifistischen Erwägungen oder politischem 
Kalkül heraus prinzipiell ablehnten, sondern weil sie die moralische Legitima­
tion des Anti-Terror Krieges: die notwendige Vernichtung ,des' Bösen, für ab­
surd und nicht einmal wünschenswert hielten- ganz zu schweigen von den da­
zu vorgeschlagenen Mitteln. 

Diese Irritation hat nichts damit zu tun, dass moralische Begriffe auf Bali 
schlechthin unbekannt wären, sie ergibt sich vielmehr aus dem Umstand, dass 
ein abstrakter Gegensatz zwischen "Gut und Böse", den sowohl muslimische 
wie christliche Tradition kennen, im Kontext der balinesischen Kosmologie 
keinen Sinn ergibt: Trotz aller Bemühungen um die Ausbildung einer mono­
theistischen Religion (agama) nach dem Vorbild des Islam ist dem religiösen 
Selbstverständnis Balis die Idee einer schlechthin widergöttlichen unmorali­
schen Instanz ,des' Bösen bis heute ebenso fremd wie die eines gütigen 
Schöpfergottes. 

Dies hat weit reichende Konsequenzen für den Umgang mit ethischen Fra­
gen: So existiert zwar das moralische Attribut "böse",jehat, durchaus, sein In­
begriff ist im balinesischen Sprachgebrauch jedoch keine abstrakte oder über­
menschliche Macht ,des' Bösen, die auf unheimliche Weise vom Menschen 
Besitz ergreift und dessen Bewusstsein bestimmt, "böse" sind vielmehr stets 
konkrete Personen und namentlich Hexen (leyak), die auf Grund asozialer 
Impulse destruktiv auf ihre Umgebung wirken. Diese Hexen bedienen sich 
zwar magischer Kräfte, die einer unsichtbar-spirituellen Wirklichkeitsebene 
(niskala) angehören und lebensbedrohlich sein können, ihre bösartigen Motive 
-Neid oder Hass- sind jedoch weit verbreitet und entspringen menschlicher 
Beschränktheit. Bösartigkeit erscheint hier nicht als unheimlicher Ausdruck 
einer widergöttlichen metaphysischen Macht ,des' Bösen, die die Persönlich­
keit des Menschen von außen beeinflusst und pervertiert, sondern eher als Zei-

403 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

eben von allzumenschlichen und letztlich banalen Impulsen wie Gier oder 
Hass. Der Fokus ethischer Bewertung liegt hier nicht auf der subjektiven Ge­
sinnung einer Person, sondern auf der von ihr ausgehenden faktischen De­
struktivität. 

Was dies konkret bedeutet, lässt sich anband eines langjährigen Konflikts 
in einer mir vertrauten Familie erläutern: Der Patriarch der Familie, ein stren­
ger angesehener Greis mit einigem Wohlstand, war mit seiner im Haus leben­
den Schwiegertochter unzufrieden, da sie seiner Meinung nach weder standes­
gemäß noch fleißig war. Seine Antipathie äußerte sich u. a. darin, dass er ihr 
jede finanzielle Zuwendung versagte, die über das Lebensnotwendige hinaus­
ging. Als sie schwer erkrankte, weigerte er sich, ihr eine aufwändigere Behand­
lung zu finanzieren und befand, dafür sei ihre Familie zuständig, wohl wis­
send, dass ihre Brüder als Tagelöhner und Spieler über keinerlei Geld verfüg­
ten. Im Gegenzug machte die Schwiegertochter kein Hehl aus ihrem Hass auf 
den Schwiegervater, dem sie in Gesprächen mit Dritten ohne Umschweife den 
baldigen Tod wünschte. Trotz dieses wechselseitigen Hasses wurden die kul­
turspezifischen Formen des Umgangs von allen gewahrt, d. h. es kam nie zum 
offenen oder gar lauten Streit, obwohl sich beide täglich im Haushalt be­
gegneten. 

Eine Aussprache zur Beseitigung der, alle Beteiligten quälenden, Spannun­
gen, die ich - aus meiner beschränkt eurozentrischen Sicht - vorgeschlagen 
hatte, war der jungen Frau völlig undenkbar, weil man "das Alter" ehren müsse 
und weil der bei einer Aussprache zweifellos entstehende Streit zwischen den 
Generationen- zumal vor den Ohren der Nachbarn- dem widersprochen hät­
te. Dennoch hatten alle Bewohner des Dorfes einen klaren Begriffvon der Si­
tuation, da der alte Herr öffentlich erkennbare Konsequenzen gezogen hatte. 
Er zog es vor, keinerlei Mahlzeiten mehr im Haus zu sich zu nehmen, und 
suchte zu diesem Zweck die zahlreichen fliegenden Händler auf, eine Maß­
nahme, die seine Schwiegertochter in hilflosen Groll versetzte, da sie wusste, 
was dies in den Augen der Nachbarschaft bedeutete: Ihr Schwiegervater be­
zichtigte sie der Hexerei, deren tödliche Wirkung nach balinesischer Auffas­
sung vorzugsweise durch die Einnahme von verzaubertem Essen erfolgt. 7 

Aufschlussreich unter ethischen Gesichtspunkten war nun die Reaktion der 
Schwiegertochter: Obwohl sie keinerlei moralische Bedenken hatte, ihrem 
Schwiegervater in Gesprächen mit mir oder Nachbarinnen den Tod zu wün­
schen, war sie moralisch zutiefst empört, als ich sie fragte, ob sie sich vorstel­
len köune, diesem Wunsch tatsächlich durch magische Mittel Nachdruck zu 

7 Mir wurde die Tragweite dieses nie ausgesprochenen schweren Vorwurfs erst 
bewusst, als ich im Gespräch mit einer mir fremden Dorfbewohnerirr beiläufig 
erwähnte, selbst im Haus zu essen. Diese Bemerkung führte zu erheblichem 
Aufruhr und ungläubigem Staunen: Die Frau war fassungslos und rief sämtliche 
Verwandte und Nachbarn zusammen, um ihnen die unerhörte Neuigkeit mitzutei­
len, dass ich und meine Kinder in dem besagten Hause Mahlzeiten zu uns näh­
men, ohne je krank geworden zu sein. 

404 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

verleihen. Aus ihrer Sicht war nicht ihr brennender Hass, sondern nur dessen 
Realisierung moralisch verwerflich. Die ,böse' Gesinnung, die den Bezugs­
punkt christlicher Moral, aber auch der Kautischen Ethik bildet, spielte hinge­
gen weder im moralischen Diskurs der jungen Frau noch in dem ihrer Umge­
bung eine nennenswerte Rolle, sondern stieß auf allseitiges Verständnis. Ge­
genstand ethischer Bewertung war also einzig die faktisch vollzogene Hand­
lung, v. a. aber ihr Erfolg. 8 

Das moralisch Böse wird hier also weit weniger mit dem menschlichen 
Bewusstsein oder der individuellen moralischen Gesinnung assoziiert als mit 
der faktisch erfahrbaren Destruktivität im sozialen Umgang. Umgekehrt kann 
und muss aus balinesischer Sicht nicht jede Form von Leiden und Tod unter 
moralischem Gesichtspunkt, d. h. als Sühne betrachtet werden. 

Einen balinesischen Gegenentwurf zur Moralisierung von Leiden und Tod 
im Rahmen des Theodizeeproblems bildet das Ritualdrama Calonarang mit 
seinem Konzept göttlicher Destruktivität: Auf dem Höhepunkt des Rituals er­
scheint die Hexe Calonarang in Gestalt des destmktiven Maskenwesens 
Rangda, das als Antipode einer menschenfreundlichen Maskenfigur, des Ba­
rang, gilt. Der Auftritt beider dämonischer Wesen und ihr stilisierter, aber 
stets unentschiedener Kampf bilden den Höhepunkt und Abschluss jeder Auf­
führung, die mitunter als ewiger ,Kampf zwischen Gut und Böse' gedeutet 
wird. Diese eurozentrische, da moralische Lesart führt jedoch rasch in Wider­
sprüche, weil Rangdazugleich als heilige Maske im Tempel verehrt wird. Was 
dabei angebetet wird, ist nach balinesischer Auffassung keineswegs ,das' Bö­
se, sondern die göttliche Energie in ihrem destmktiven Aspekt. Ein Bildhauer, 
der selbst eine heilige Rangda-Maske angefertigt hatte, erläuterte mir diesen 
Unterschied im Gespräch folgendermaßen: "Rangda ist nicht böse, auch wenn 
manche es sagen, sie ist eine Gottheit. Ohne Rangda könnten wir nicht sterben 
und nicht leben- die Erde würde unter der Last der Lebewesen zusammen­
brechen." 

Folgt man dieser kosmologischen Deutung, der die performative Balance 
zwischen Rangda und Barong im Ritualablauf entspricht, so wird verständlich, 
warum es aus balinesischer Sicht nicht einmal wünschenswert sein kaun, den 
rituellen Kampf moralisch durch einen Sieg des "Guten" zu entscheiden. Sein 

8 In dieser Hinsicht ähnelt das balinesische Verständnis von Moral dem auf Java 
verbreiteten "rukun"-Prinzip, das die Erhaltung sozialer Harmonie prinzipiell 
über - noch so berechtigte - Forderungen des Einzelnen stellt (Magnis-Suseno 
1981; Mulder 1998: 150). Und wie aufBali, so wird auch im javanischen Diskurs 
kein prinzipieller oder abstrakter Gegensatz von Gut und Böse aufgestellt. 
Während das javanische "rukun"-Ideal jedoch primär auf individuelle Selbstbe­
herrschung und soziale Harmonie zielt, die mit den elaborierten Verhaltenscodes 
der traditionellen javanischen Gesellschaft korrespondiert, dominiert auf Bali eher 
der Hinweis auf die letztlich kosmische Verankerung des sozialen Miteinanders. 
Soziale Harmonie äußert sich hier nicht nur im Verhältnis von Individuum und 
Gesellschaft, sondern in beider spirituellem Bezug zur Natur. 

405 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Ziel ist kein widerspruchsfreier Erlösungszustand, der mit ewigem Leben und 
der Beseitigung aller Leiden einhergeht, sondern die performative Erkenntnis, 
dass menschliches Dasein nur im kosmischen Gleichgewicht von destruktiven 
und konstruktiven Kräften, d. h. als stets temporäre Balance existiert. 

Zum Gegenstand ethischer Bewertung werden Destruktivität und Tod im 
Rahmen dieser Kosmologie erst durch ihre Instrumentalisierung seitens eines 
Menschen, der- etwa durch Hexerei- Tod im Übermaß oder zur Unzeit ver­
breitet. Umgekehrt impliziert dies jedoch auch, dass die das kosmische 
Gleichgewicht störende Hexe stets Gefahr läuft, selbst Opfer der von ihr ent­
fesselten Situation zu werden. Angesichts dieser gefährlichen Dialektik ist He­
xerei- nnd mit ihr ,das' Böse- nach Überzeugung aller, die bereit waren, mit 
mir über dieses heikle Thema zu sprechen, nicht nur ein moralisches Problem, 
sondern vor allem Indiz mangelnder Einsicht in die wahren kosmischen Kräf­
teverhältnisse, die letztlich niemals vom Menschen beherrschbar sind. 

Die strikt handlungsbezogene Auffassung vom Bösen in dem skizzierten Fami­
lienkonflikt wird im Kontext des Ritualdramas und seiner Kosmologie ver­
ständlicher: Während der moralische Entscheidungskampf gegen ,das' Böse 
von dessen abstraktem Gegensatz zu einem schlechthin Guten ausgeht und 
Gewalt durch die richtige moralische Gesinnung rechtfertigen kann, impliziert 
der rituelle Kampfkomplementärer Prinzipien ein Weltverständnis, das sich an 
keinem zeitlosen widerspruchsfreien Sein ausrichtet, sondern am stets tempo­
rären Ausgleich komplementärer kosmischer Kräfte. Nicht das Ideal eines Er­
lösnngszustandes jenseits widersprüchlicher und destruktiver Impulse be­
stimmt hier das ethische Urteil, sondern die Fähigkeit, die komplementären 
Aspekte des Daseins von Fall zu Fall in einer lebensförderlichen Balance zu 
versöhnen. 

In diesem Ethos begegnet uns also nicht nur eine prinzipiell andere Vor­
stellung von "Gut und Böse", sondern auch ein anderer Entwurfvon der Wirk­
lichkeit im Ganzen, die als flexible und zugleich bedrohte Balance gegensätz­
licher aber gleichberechtigter Kräfte und Prinzipien erscheint. 

Kosmische Balance, individuelle Verantwortung 
und die balinesische Kritik am "War on Terror" 

Diese Kosmologie prägt nicht nur das Ritualdrama, sie artikuliert sich auch in 
der philosophisch-kosmologischen Formel rwa bhineda, derzufolge die ganze 
Welt und jede Situation in ihr als dynamisches Zusammenspiel komplementä­
rer Gegensätze zu begreifen ist (Weck 1937). Dies hat weit reichende Konse­
quenzen für die moralische Beurteilung menschlichen Handeins nnd ist 
zugleich geeignet, die balinesische Kritik am westlichen "War on Terror" zu 
verdeutlichen: 

Widersinnig erscheint aus der Perspektive dieser Kosmologie bereits die 
abstrakte Konstruktion einer "Achse des Bösen", der ganze Nationen nicht auf 

406 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Grund ihres Handelns, sondern einzig auf Grund ihrer antiwestlichen ,Gesin­
nung' zugerechnet werden. 9 

Stand bereits diese gesinnungsethische Begründung ,des' Bösen in Wider­
spruch zum balinesischen Sprachgebrauch, so reagierten viele meiner Ge­
sprächspartner verständnislos, wenn nicht belustigt auf die Vorstellung, ,das' 
Böse ließe sich geopolitisch eingrenzen, was aus ihrer Sicht die absurde An­
nahme implizierte, Bewohner des Westens seien eo ipso ,gut', als ob es dort 
nicht ebenfalls Neid, Hass und Gier gäbe. Nachgerade absurd schätzte manje­
doch die Idee ein, das dergestalt umrissene Böse sei durch militärische Maß­
nahmen zu überwinden, was aus balinesischer Sicht dem grotesken Versuch 
gleichkam, ein Übermaß an sozialer Destruktivität durch noch mehr Gewalt zu 
vermindern. All diese Vorstellungen beruhten, wie man mir immer wieder ein­
dringlich versicherte, auf einer falschen Theorie über die Wirklichkeit und 
würden das ohnehin bedrohte Gleichgewicht der Welt zum Schaden aller nur 
weiter stören. Ernsthaft besorgt legte man mir nahe, doch lieber auf Bali zu 
bleiben, als in eine Welt zurückzukehren, der offenbar jeder Realitätssinn ab­
handen gekommen war. 

Bemerkenswert ist also, dass die balinesische Kritik an der ethischen Legi­
timation des "War on Terror" und des "Jihad" nicht auf fehlenden ethischen 
Begriffen von "Gut und Böse" beruht, sondern auf deren andersartiger Ausle­
gung im Kontext eines anderen Entwurfs von Wirklichkeit. 

Durch die am situativen Effekt bemessene und zugleich kosmologisch ver­
ankerte Beurteilung menschlichen Handeins wird die ethische Bewertung auf 
Bali zu einem komplexen Vorgang, der sich nicht nur an allgemeinen Prinzi­
pien orientieren und nicht nur die zwischenmenschliche Ebene sozialer Inter­
aktion beachten kann, sondern ebenso deren situatives Verhältnis zu den nicht­
menschlichen Aspekten des Kosmos einbeziehen muss. 

Diese kosmische und situative Kontextualisierung ethischer Fragen ist für 
die balinesische Auffassung von individueller Verantwortung von entschei­
dender Bedeutung: Obwohl die Definition des moralisch Bösen weit weniger 
die subjektive Gesinnung fokussiert, reicht das balinesische Konzept von indi­
vidueller Verantwortung wesentlich weiter als in der westlichen anthropozen­
trischen Ethik. Diese erstreckt sich nicht nur auf die Ebene menschlicher In­
teraktion, sondern ebenso auf das Verhältnis von Mensch und Kosmos und 

9 Bushs Beschreibung der Mitglieder dieser "Axis of Evil" lautete am 29.1.2002 
wörtlich: "Some of these regimes have been pretty quiet since September 11, but 
we know their true nature." Und eben daraus folgte nach Bushs moralischer Lo­
gik die Notwendigkeit eines Krieges: "I will not wait on events while dangers ga­
ther. I will not stand by as peril draws closer and closer. The United States of 
America will not permit the world's most dangerous regimes to threaten us with 
the world' s most destructive weapons. Our war on terror is well begun, but 
it is only begun." archives.cnn.com/2002/ALLPOLITICS/01/29/bush.speech.txt/ 
(Letzter Zugriff 27 .11.2005) 

407 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

damit auf jene Natursphäre, die aus dem Horizont westlicher Ethik völlig her­
ausfällt. 

Die praktischen Konsequenzen dieses Verantwortungsmodells lassen sich 
wiederum im Umgang mit Hexerei verdeutlichen: Zwar ist die ethische Moti­
vation der Hexe, ihr böser Wille, der Ausgangspunkt ihres Handelns, sie ist 
darin aber ein eher äußerlicher Aspekt. Nicht die Motivation, sondern erst de­
ren faktischer Erfolg zeigen, welche spirituellen und materiellen Kräfte (sakti) 
eine Person mobilisieren kaun, aber auch welche Energie (sakti) die Opfer ihr 
selbst entgegensetzen. Wird daher eine Krankheit durch einen traditionellen 
Heiler (balian) als Folge von Hexerei diagnostiziert, so hat diese Diagnose 
keinen monokausalen Charakter. Sie fokussiert weniger die moralische Schuld 
einer bestimmten als Hexe verdächtigen Person, als vielmehr eine Situation, in 
der ein gestörtes Kräftegleichgewicht vorliegt, das von verschiedenen Seiten 
betrachtet und behandelt werden kann. Aus dieser multikausalen und letztlich 
kosmischen Betrachtungsweise folgt, dass bei Konflikten nie allein der Täter, 
sondern stets auch das Opfer Verantwortung für die Wiederherstellung des 
kosmischen Gleichgewichts und damit für die Transformation der Situation 
trägt. Ziel ist es zudem nicht, die sakti der Hexe zu zerstören, da diese an sich 
nur Ausdruck moralisch neutraler kosmischer Energie ist, sondern vielmehr sie 
in ein gedeihliches Verhältnis zur Energie des Opfers zu bringen. 

Im Unterschied etwa zu Evans-Pritchards Beschreibung der Hexerei bei 
den Azande mündet die Diagnose von Hexerei daher auf Bali in keiner öffent­
lichen Anklage und Sühne seitens der beschuldigten Hexe (Evans-Pritchard 
1988: 106ff.). Balinesische Opfer von Hexerei sind vielmehr bemüht, diesen 
Verdacht in der Öffentlichkeit nach Möglichkeit zu zerstreuen, um gleichzeitig 
mit der Hilfe eines balian selbst eigene sakti zu mobilisieren und so die de­
struktiven Energien der Hexe wirkungslos verpuffen zu lassen. Jeder öffentli­
che Diskurs über Hexerei oder Hexen wird peinlich vermieden, da bereits die 
Behauptung, Opfer von Hexerei zu sein, einem Bekenntnis eigener Schwäche 
gleichkäme und weitere Bedrohungen durch schwarzmagische Attacken pro­
vozieren würde. 10 

Dies impliziert umgekehrt, dass auf Bali nicht allein die Hexe Verantwor­
tung für die gestörte situative Balance trägt, sondern ebenso das Opfer, das 
seine Opferrolle und damit die Situation aktiv transformieren kann und so für 

10 Diese signifikanten Unterschiede zu der von Evans-Pritchard beschriebenen He­
xerei der Azande bestehen trotz frappierender Übereinstinnnungen bezüglich der 
Erklärungsfunktion von Hexerei, die auch aufBali nicht im Gegensatz zu moder­
nem wissenschaftlichem Denken oder westlicher Schulmedizin steht, sondern ge­
nau jenen Aspekt der Realität fokussiert, der aus dem naturwissenschaftlichen 
Erklärungsraster herausfällt: das einzelne Phänomen in seiner Individualität und 
Situationsbezogenheit. 

408 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

die Wiederherstellung sozialer und kosmischer Balance Verantwortung über­
nimmt.11 

Aufschlussreich für unseren Zusammenhang ist es nun, dass auch im bali­
nesischen Diskurs über Terror und Anti-Terror-Krieg eben dieser Maßstab 
kosmischer Balance und Verantwortung angelegt und gegen die Idee eines 
"War on Terror" geltend gemacht wurde: Insbesondere vom Präsidenten der 
USA hatte man erwartet, dass er seine Macht (sakti) unter Beweis stellen wer­
de, indem er die beschädigte kosmische Balance durch konstruktive Maßnah­
men wiederherstellte. Dass Bushs moralisches Engagement jedoch einerseits 
in einer abstrakten Gegenüberstellung von "Gut und Böse" und in der Legiti­
mation eines Krieges gegen weitere Unbeteiligte gipfelte, während er anderer­
seits selbst bei ground zero öffentlich weinte, brachte seine - ohnehin schon 
offenkundige - Schwäche an sakti vollends zum Vorschein und erschien als 
völlig unangemessene Reaktion. Was die westliche Welt als Zeichen echter 
persönlicher Betroffenheit nehmen mochte, war der Bali Post eine Schlagzeile 
wert ("Bush menangis!"- "Bush weint!"), die den Präsidenten unter Dorfbe­
wohnern spontanem und haltlosem Gelächter preisgab: Aus ihrer Sicht bewies 
dies nur, dass einer der mächtigsten Politiker der Welt unfähig zur Kontrolle 
eigener negativer Gefühle war und darum außer Stande, die ihm auferlegte 
Verantwortung für eine wahrhaft globale, d. h. aus dieser Sicht: kosmische Ba­
lance wahrzunehmen. 

Die bom Bali und die interkulturelle Tragfähigkeit 
kosmischer Verantwortung 

Das hier umrissene Ethos von kosmologischer Verantwortung dient keiner 
Idealisierung ,der' stets friedfertigen Balinesen, sondern dem Versuch, die ba­
linesische Kritik an der moralischen Legitimation von Terror und Anti-Terror­
Krieg als Ausdruck einer kreativen Besinnung auf eigene Wissenstraditionen 
und Konfliktstrategien zu begreifen. Trotz berechtigter Einwände gegenüber 

11 Gelegentlich wird im Verlauf einer solch heilsamen Transformation sogar die ur­
sprüngliche Diagnose der Hexerei zurückgenommen. So war eine Frau in meiner 
direkten Umgebung während einer Krankheit völlig überzeugt, Opfer einer Hexe 
geworden zu sein und somit an einer außergewöhnlichen Krankheit (luar biasa) 
zu leiden, die nur mit Hilfe eines balian zu bewältigen war. Ein Jahr später und 
nach ihrer glücklichen Genesung sprach sie hingegen von der Krankheit nur noch 
in den gleichsam exoterischen Begriffen moderner Schulmedizin. Mit dem trau­
matisierenden Ausgeliefertsein an die Krankheit war auch das psychische Trauma 
der Hexerei geheilt und die zuvor als Hexe verdächtigte Nachbarin konnte wieder 
als normaler Mensch behandelt werden. Dem entspricht, dass der Verdacht der 
Hexerei nicht zwangsläufig von allen Mitgliedern einer Dorfgemeinschaft geteilt 
wird und weniger als substanzielle Definition einer Person, denn als Name für ei­
ne gestörte Situation zu verstehen ist. 

409 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

dem westlichen Klischee vom notorisch friedfertigen Balinesen besitzt das 
Konzept einer komplementären kosmischen Balance bis heute Bedeutung für 
die balinesische Weltorientierung und Praxis. Erforderlich scheint daher eher 
eine Präzisierung des Balancekonzepts selbst, das auf Bali keinen Zustand in­
differenter Einheit bezeichnet, sondern im Gegenteil das höchst spannungsrei­
che und nur situativ gelingende Zusammenwirken von Gegensätzen. Gerade 
das Ritualdrama Calonarang zeigt, dass kosmische Harmonie aus balinesi­
scher Sicht weder bloße Ideologie noch gesicherter Besitz ist, sondern eine 
ständige performative Aufgabe, die stets von neuem und immer nur temporär 
zu leisten ist. 

Dennoch stellt sich die Frage, ob dieses Ethos kosmischer Balance und 
Verantwortung auch angesichts globaler Konflikte tragfähig ist, oder ob es in 
diesem Kontext zur nurmehr ideologischen Formel erstarrt. 

Eine Antwort darauf zeichnet sich im Zusammenhang eines Ereignisses ab, 
das völlig unerwartet ein Jahr nach dem Anschlag von New York auf Bali 
selbst stattfand und die Insel vom unbeteiligten Kommentator zum Opfer des 
islamistischen Terrors machte: Am 12.10.2002 fand - diesmal von javanischen 
Islamisten durchgeführt - ein gewaltiger Bombenanschlag auf die Vergnü­
gungsmeile des Touristenortes Kuta statt, der 202 Menschenleben forderte und 
zahlreiche Verletzte hinterließ. 

Da dieser Anschlag nicht nur westliche Touristen, sondern auch Balinesen 
traf und gravierende Auswirkungen auf die balinesische Binnenwirtschaft hat­
te, wurde er zu einer Bewährungsprobe für die Tragfähigkeit des traditionellen 
balinesischen Ethos: Der balinesische Tourismus kam über Monate hinweg 
fast völlig zum Erliegen und war noch nach über einem Jahr rückläufig. Hotels 
und Restaurants wurden geschlossen und ein ganzes Heer von Dienstleistern in 
der Tourismusindustrie war schlagartig arbeitslos und wusste nicht, wie es sei­
ne Familien versorgen sollte. Zudem wurde der von javanischen Islamisten der 
international vernetzten Gruppe Jemaah Islamyiah verübte Anschlag auf Bali 
keineswegs nur als Attacke gegenüber westlichen Besuchern verstanden, son­
dern ebenso als Angriff auf die eigene Position als religiös-kultureller Minder­
heit im indonesischen Staat. Nicht zufällig, so schien es, hatte der Führer die­
ser radikalen Bewegung, Abu Bakar Ba'asyir, im indonesischen Fernsehen 
kurz vor und nach dem Anschlag allen Religionen außer dem Islam die Exis­
tenzberechtigung abgesprochen und von Indonesien aus die weltweite Islami­
sierung angekündigt. 

Auffällig war jedoch, dass auf Bali auch unter dem Schock des Anschlags, 
seiner Toten und Schwerverletzten, die die Infrastruktur und Ökonomie der 
kleinen Insel zum Kollabieren brachten, der Wunsch nach Vergeltung im öf­
fentlichen Leben keine nennenswerte Rolle spielte. Wellen der Gegengewalt 
oder Rachedrohungen, die die langjährigen Konflikte zwischen indonesischen 
Islamisten und Christen prägen, blieben auf Bali aus, stattdessen rief eine 
Gruppe von Bewohnern Kutas in einem öffentlichen Papier dazu auf, nicht bei 
Schuldzuweisungen stehen zu bleiben, sondern die kosmische Harmonie im 
Einklang mit den Prinzipien des Hinduismus wieder herzustellen. Dieser 

410 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

deeskalierende Umgang mit einer gegen die eigene Religion, Wirtschaft und 
Kultur gerichteten Gewalt ist nmso bemerkenswerter, wenn man sich die ein­
gangs erwähnte religionspolitische Marginalisierung Balis im indonesischen 
Staat vergegenwärtigt. Verschärft wird diese Situation noch dadurch, dass die 
prosperierende Tourismusindustrie Balis zahlreiche muslimische Indonesier 
anzieht, die vom globalen ,Marktwert' der hindubalinesischen Kultur profitie­
ren und mit Einheimischen um Arbeitsplätze konkurrieren, sich aber gleichzei­
tig -mit dem Hinweis auf ihre eigene Religion- den vielen rituell strukturier­
ten sozialen Verpflichtungen des balinesischen Alltags entziehen und damit 
die soziale Basis dieses elaborierten religiös-kulturellen Gleichgewichts igno­
rieren bzw. torpedieren. Die Migration javanischer Muslime nach Bali wird 
darum auf Bali nicht nur als ökonomische Konkurrenz erfahren, sondern zu­
nehmend auch als Bedrohung und Unterwanderung der eigenen religiösen 
Identität und der in rituellen Verpflichtungen gründenden sozialen Kohärenz 
und Reziprozität. Konflikte mit und sogar Übergriffe auf javanische Migranten 
sind auf Bali durchaus bekannt. Umso bemerkenswerter erscheint es, dass das 
Attentat von Kuta, durch das javanische Islamisten nicht nur die westliche Le­
bensform, sondern auch die balinesische Binnenökonomie unmittelbar und 
nachhaltig gefährdeten, keine Woge der Gegengewalt entfesselte. 

Statt gewaltsamer Ausschreitungen gegen die auf Bali lebenden Javaner 
dominierte in der Öffentlichkeit das Bemühen um die Wiederherstellung der 
verlorenen Balance. Friedenskundgebungen und öffentliche Gebete wurden 
abgehalten und der balinesische Gouverneur ordnete ein in diesem Umfang nie 
dagewesenes, auf ganz Bali durchgeführtes Reinigungsritual an. All diese ritu­
ellen Aktivitäten können als Ausdruck eines spezifisch balinesischen Ethos 
und Konfliktmanagements betrachtet werden, das seitens der indonesischen 
Regierung keine Entsprechung fand. Diese distanzierte sich zwar deutlich vom 
Terror, deklarierte den Anschlag aber nicht zur nationalen Tragödie und ver­
zichtete dezidiert auf rituelle Handlungen, die eine nationale und religiöse So­
lidarität der indonesischen Gesellschaft hätten betonen oder gar stiften kön-

12 nen. 
Halten wir also fest: Weder das wachsende Gefühl religiöser und kulturel­

ler Marginalisierung noch die iunenpolitische Instabilität, die seit Suhartos 
Rücktritt im Jahr 1998 ganz Indonesien erfasst und an zahlreichen Orten Indo­
nesiens Ausbrüche ethnischer und religiöser Gewalt ausgelöst hatte, und noch 
nicht einmal die ökonomische Krise, in die Bali durch den Anschlag von Kuta 
gestürzt worden war, reichten aus, um das Ethos kosmischer Balance und Ver­
antwortung ernstlich zu gefährden und der "bom Bali" vor Ort eine gewaltsa­
me Gegeureaktion folgen zu lassen. 

Dieser Umstand verdient Beachtung und provoziert eine Erklärung: Wenig 
überzeugend erscheint jedoch die These, Balinesen hätten sich nur wegen der 
javanisch dominierten muslimischen Übermacht im indonesischen Staat zu-

12 Vgl. dazu ein in Indonesien viel beachtetes Interview mit Franz Magnis Suseno in 
der Jakarta Post vom 18.11.2002. 

411 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

rückgehalten, da dieses Argument auch für die christlichen Minderheiten In­
donesiens geltend zu machen wäre, die sich parallel dazu- z. B. auf den Mo­
lukken - in einem blutigen Kampf gegen indonesische Muslime befanden. 
Skepsis scheint auch gegenüber der These angebracht, Balinesen hätten 
Nachteile für den Tourismus befürchtet, denn eben diese waren durch die 
Bombe in massivem Umfang eingetreten. 

Umgekehrt ist aber auch Vorsicht gegenüber dem auf Bali propagierten 
Selbstbild geboten: Hier erfolgte zumal in öffentlichen Darstellungen der bali­
nesischen Lokalregierung eine Selbststilisierung ,der' Balinesen als notorisch 
friedfertigem Volk, die hinsichtlich verschiedener Aspekte differenziert wer­
den muss. Zum einen diente diese Selbststilisierung aus durchsichtigen öko­
nomischen Gründen der plakativen Bestätigung des Touristenklischees vom 
,letzten Paradies', zum anderu jedoch brachte sie durch ihre Abgrenzung von 
der, auf diese Weise als potentiell gewalttätig dargestellten, Religion der java­
nischen Nachbarn auch eine implizite innenpolitische Kritik zum Ausdruck. 

Unerachtet dieser strategischen Aspekte wurde das ebenfalls vom Gouver­
neur angeordnete Reinigungsritual für die ganze Insel seitens weiter Teile der 
balinesischen Bevölkerung - und damit auf der Ebene der Akteure - keines­
wegs als profanes Propagandamittel oder auch nur als symbolische Ersatz­
handlung für eine de facto fehlende politische Macht verstanden, sondern als 
rationale, der Realität einzig angemessene und höchst effektive Alternative 
zum westlichen "War on Terror": Als kurz nach Abschluss des Rituals fast alle 
Täter und Drahtzieher des Anschlags innerhalb weniger Tage und Wochen ge­
fasst werden konnten, wurde dies einhellig als Beweis für die evidente Überle­
genheit der balinesischen Weltdeutung und Handlungsweise gegenüber dem 
westlichen Anti-Terror Krieg gewertet, der- so die herablassende Bemerkung 
meines Vermieters - auch nach einem Jahr nicht zur Schwächung des weltwei­
ten Terrorismus oder gar zur Erfassung Osama Bin Ladens geführt hätte. 

Die Effizienz des Rituals bestand aus emischer Sicht genau darin, dass es 
die gesamte Wirklichkeit einbezog, weil es sich nicht allein auf die Täter und 
deren moralische Schuld konzentrierte, sondern primär auf die Wiederherstel­
lung kosmischer Balance. Erst dadurch, so die Erklärung, wurden die für die 
Destabilisierung Verantwortlichen, also die Attentäter, so weit geschwächt, 
dass ihre Verhaftung- aufwunderbare Weise- problemlos und rasch erfolgen 
konnte. 

Das Ritual wurde demnach als Ausdruck rationaler Praxis im Rahmen der 
spezifisch balinesischen Weltdeutung verstanden, die ihrerseits eine Umdeu­
tung des Terrors in Begriffen balinesischer Kosmologie implizierte. Aus deren 
Sicht indizierte das Attentat nicht nur eine moralische Verfehlung einzelner re­
ligiöser Fanatiker, vielmehr deutete der Umfang seines Gelingens darüber hin­
aus auf einen umfassenden spirituellen Balanceverlust Balis selbst. Diesen galt 
es vor allem zu beseitigen, um so weiterer Gewalt die Basis zu entziehen. Und 
wie im Fall der Hexerei kam auch hier den Opfern eine Hauptverantwortung 
für die -zunächst rituelle -Wiederherstellung des Gleichgewichts zu. 

412 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Die Rationalität dieser balinesischen Interpretation wnrde auf Bali nicht 
nur durch den Fahndungserfolg der indonesischen Polizei begründet, sondern 
auch anband einiger wundersamer Zeichen auf dem Bombenareal selbst. Mit­
ten auf dem von Explosion und Brand völlig zerstörten Areal, das nach dem 
Abräumen des Schutts dem Erdboden gleich war, ragte ein kleiner Götter­
schrein empor, der völlig unversehrt geblieben war und neben dem ein Bäum­
chen grünte, das die Explosion und den Brand wie durch ein Wunder ebenfalls 
unversehrt überstanden hatte. Dieser Ort wnrde auf ganz Bali als Zeichen der 
Versöhnung und des neu keimenden Lebens verehrt und mit Opfergaben ver­
sehen. Er war nicht nur Gegenstand von Femsehberichten, sondern auch Ziel 
von Pilgern, die bald sogar von anderen indonesischen Inseln kamen. 13 

Balance und Puputan: Zwischenüberlegung zum Verhältnis 
von kosmischer Harmonie und ritueller Gewalt 

Dennoch rechtfertigt diese rituelle Antwort auf den Terror keineswegs die no­
torisch propagierte Friedfertigkeit ,der' Balinesen, die sich etwa im Slogan "o­
rang Bali cinta damai" - "Balinesen sind friedliebend" verfestigte, um von ba­
linesische Anthropologen gar als das "kulturelle Kapital der Friedfertigkeit" 
kommodifiziert zu werden (I Wayan Geria, Bali Post 1.6. 2004). 14 Dass auf 
Bali solchen plakativen Selbststilisierungen zum Trotz Gewalt durchaus Teil 
rituellen Handeins und kosmischer Balance selbst sein kaun, lässt nicht nur der 
rituelle Kampf zwischen Rangda und Barong erahnen, auch die Kommunis­
tenverfolgung von 1965/66 wies auf Bali gerade in ihrer außerordentlichen 
Gewalttätigkeit rituelle Obertöne auf (Robinson 1995). 

Das balinesische Konzept kosmischer Balance sollte also nicht voreilig mit 
der friedlichen Durchführung pittoresker Rituale gleichgesetzt werden, es sieht 
durchaus gewaltsame Eskalationsstufen vor, die in ausweglos scheinenden Si­
tuationen zur Anwendung kommen: Margaret Wiener hat in ihrer Studie zur 
imperialistischen Unterwerfung der letzten balinesischen Königshäuser dafür 
plädiert, die kriegerische Selbstvernichtung der königlichen Familien in so ge­
nannten Puputans nicht als kollektiven Selbstmord im Siune einer psychischen 

13 Mich hatte vor dem Schrein ein Mann angesprochen, der eigens aus Sulawesi ge­
kommen war, um den Ort zu bestaunen. Sichtlich aufgewühlt bedrängte er mich 
mit der rhetorisch gemeinten Frage, wie ich- als Europäerirr-dies erklären kön­
ne. Offenkundig zielte diese, fast aggressiv vorgetragene und mehrfach wieder­
holte Frage darauf, mir klar zu machen, dass ich für derartige Phänomene- an­
ders als die balinesische Kosmologie - keinerlei Erklärung vorbringen konnte. 
Diese ungewöhnlich emotionale Reaktion zeigt, dass ein wesentlicher Aspekt der 
lokalen Konfliktbewältigung die bewusste Auseinandersetzung mit der konkur­
rierenden westlichen Deutung der Wirklichkeit war. 

14 Vgl. Hierzu auch den kritischen Vortrag von Urs Ramseyer: Beten gegen Bom­
ben, Frankfurt Juli 2004. 

413 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Kurzschlusshandlung zu deuten, sondern als planmäßige -und im Rahmen der 
balinesischen Weltdeutung auch rationale - rituelle Antwort auf das Zusam­
mentreffen des balinesischen Konzepts von spiritueller Macht (sakli) mit dem 
völlig andersartigen Machtbegriffund seiner Technologie seitens der holländi­
schen Invasoren. Auch hier lag aus balinesischer Sicht ein eklatanter Verlust 
an kosmischem Gleichgewicht vor, der nur durch das rituelle Opfer jener 
Gottkönige ausgeglichen werden konnte, deren sakli für die Aufrechterhaltung 
kosmischer Ordnung verantwortlich war. Deren Selbsttötung mitsamt allen 
Familienangehörigen und dem Hofstaat vom Säugling bis zum Greisen war aus 
emischer Sicht kein Zeichen hilfloser Verzweiflung, sondern die Demonstrati­
on spiritueller Überlegenheit in einem rituellen Selbstopfer. Wiener deutet das 
Pupulan daher als äußerstes rituelles Mittel, um sakli zu mobilisieren und jene 
kosmische Balance, deren Inbegriff und Garanten die göttlichen Könige wa­
ren, sowie die Gültigkeit der eigenen Weltorientierung auch im gewaltsamen 
Zusammenstoß mit einer technisch und militärisch überlegenen Macht zu be­
stätigen (Wiener 1995: 327). 

Diese These zum spektakulären Pupulan von 1908 ist auch im Blick auf 
die Gegenwart aktuell: Obwohl das Attentat von Kuta den expliziten Wunsch 
nach einer friedlichen Form ritueller Balancestiftung zur Folge hatte, lässt dies 
nur bedingt Schlüsse für den Fall weiterer islamistischer Attentate zu. Auf der 
Basis balinesischer Kosmologie ist zwar kein moralischer Vernichtungskrieg 
gegen ,das' Böse vorstellbar, wohl aber eine gewaltsame Eskalation im Sinne 
eines rituellen Opfers oder Pupulan, die - in Analogie zu ihrem geschichtli­
chen Vorbild - vorzugsweise dort stattfinden könnte, wo verschiedene Deu­
tungen der Wirklichkeit und unverhältnismäßige Formen ihrer Durchsetzung 
unversöhnlich aufeinander treffen. Anzeichen für eine solche Eskalation sind 
auch heute durchaus vorhanden: So wurden im Oktober 2005 unmittelbar nach 
einem zweiten, wenngleich minder schweren Selbstmordattentat javanischer 
und malaysischer Islamisten auf Bali erstmals Demonstrationen abgehalten, 
bei denen eine sofortige Hiurichtung der bereits zum Tod verurteilten Täter 
vom 12.10.2002 gefordert wurde. Bezeichnenderweise trugen die Demonstran­
ten bei dieser Gelegenheit mehrheitlich die Reinheit und Opferbereitschaft 
symbolisierende balinesische Ritualkleidung, das adal, und drohten nun erst­
mals explizit mit gewaltsamen Reaktionen im Siune eines Pupulan. 15 

Ich möchte dieser - vorerst v. a. verbalen Eskalation - an dieser Stelle 
nicht weiter nachgehen und es beim Hinweis auf die Möglichkeit eines Pupu­
lan als ebenfalls rituellem, aber dennoch gewaltsamen Mittel zur Stiftung 
kosmischer Balance belassen, um das allzu idyllische marktgängige Bild vom 
friedlichen Balinesen, aber auch eine zu harmlose Vorstellung von kosmischer 
Harmonie zu korrigieren. 

15 Vgl. I Wayan Juniartha, Jakarta Post: ",Stop crying and brace yourselffor Pupu­
tan (fight until the end) against terrorists,' protest leader I Wayan Semara Cipta 
said." 

414 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Zur mythischen Selbstkritik auf Bali 

Bereits nach dem ersten Attentat von Kuta zeigte sich, dass die balinesische 
Auseinandersetzung mit dem Terror nicht bei zufriedenen Selbststilisierungen 
endete. Im Anschluss an öffentliche Proklamationen balinesischer Friedlich­
keif und in gewisser Weise auch im Gegenzug dazu formierte sich mancherorts 
ein selbstkritischer Diskurs, in dem Balis Mitverantwortung am Attentat ver­
handelt wurde. Einen Aspekt dieses Diskurses, mit dem ich selbst konfrontiert 
wurde, möchte ich abschließend skizzieren, da er - inhaltlich wie formal - eine 
bemerkenswerte Selbstreflexion über Balis Rolle im Kontext einer einseitig 
eurozentrischen Globalisierung enthält. Ausgangspunkt war stets die Frage, 
welche Bedeutung das Attentat für Bali habe, und genauer: wodurch Bali 
selbst zur Störung des kosmischen Gleichgewichts beigetragen habe, sodass 
ein Anschlag in dieser Größenordnung überhaupt erfolgreich sein konnte. Die­
se Überlegung, mit der ich mehrfach konfrontiert worden war, zielte nicht auf 
die moralische Schuld einzelner Balinesen, sondern auf ein prinzipielles Ver­
säumnis der balinesischen Gesellschaft im Ganzen. 

Aufschlussreich ist jedoch, dass diese Überlegung mir gegenüber nur von 
einzelnen, meist spirituellen Autoritäten, wie z. B. einem Tempelpriester, in 
diskursiver Form vorgetragen wurde, während parallel dazu in weiten Kreisen 
der balinesischen Gesellschaft eine - inhaltlich durchaus vergleichbare -
Selbstreflexion in der Form neu entstehender Mythen stattfand. Diese Mythen 
kreisten um zwei Begebenheiten, die nach dem Anschlag mit ihm assoziiert 
und als seine Vorgeschichte interpretiert worden waren. Beide Mythen thema­
tisierten weder das Attentat noch die Täter, wohl aber jene spirituellen und 
kosmischen Hintergründe, die ihm nach allgemeiner Auffassung zu Grunde 
lagen. 

Dabei leisteten sie - auch formal - eine Synthese von Tradition und Mo­
deme, da sie zwar weitgehend mündlich, zugleich aber auch durch moderne 
Massenmedien wie lokales Fernsehen und Zeitung kommuniziert wurden und 
darum bereits kurz nach dem Attentat weite Verbreitung gefunden hatten. 

Die erste dieser Begebenheiten hatte sich wenige Monate vor dem An­
schlag bei einem wichtigen Seetempel an der Südküste zugetragen, der u. a. 
mit dem Zentralheiligtum Besakih und mit eben jenem Königshaus von 
Klungkung assoziiert wird, dessen politische Macht im legendären Pupulan 
von 1908 unter dem Kanonenbeschuss der holländischen Armee und mit Hilfe 
eigener Krisse 16

, ausradiert oder- wie das Wort Pupulan besagt- zum völli­
gen Ende gebracht worden war, wodurch nach balinesischer Auffassung die 
Welt anhaltend aus dem Lot geraten ist: 

16 Der Kris, das traditionelle Kurzschwert, spielt als magisch hochgradig aufgelade­
ne Waffe bis heute eine zentrale Rolle auf Java und Bali. Unersetzlich im Zu­
sammenhang vieler Rituale wird er bis heute als spirituell bedeutsames Familien­
erbstück weiter gegeben. 

415 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

An diesem SeetemJ?.el kam im Juni 2002 eine riesige Schildkröte aus dem Meer, die 
in der mündlichen Uberlieferung, in der ich mit ihr konfrontiert wurde, kaum ein hal­
bes Jahr später bereits die Größe eines Autos a~genommen hatte. Sie lief direkt auf 
den Tempel zu und war damit nach allgemeiner Uberzeugung nicht als normales Tier 
oder Objekt der materiellen Welt (sekala) zu betrachten, sondern als göttliches We­
sen, als Agent der unsichtbaren spirituellen Welt (niskala). Unerachtet der außerge­
wöhnlichen Umstände ihres Erscheinens hatten vier junge Balinesen, die das Ganze 
beobachteten, nur einen Gedanken: das seltene Tier zu schlachten, um es teuer auf 
dem Markt der Distrikthauptstadt Gianyar zu verkaufen. Die Schildkröte versuchte 
zwar ins Meer zurückzufliehen, doch es gelang den Männem, ihr mit Macheten an 
allen vier Beinen so schwere Verletzungen zuzufügen, dass sie schließlich starb. 
Von dieser Stelle an fächern sich verschiedene Erzählversionen auf, die mir von un­
terschiedlichen Gesprächspartnern an verschiedenen Orten Südbalis zugetragen wur­
den: Eine berichtet, dass niemand auf dem nah gelegenen Markt etwas von dem - an 
sich begehrten - Fleisch der Schildkröte kaufen wollte, weil es nach Mensch gero­
chen habe, eine andere begründet denselben Sachverhalt dadurch, dass neben dem 
Tierkadaver eine wunderschöne Frau, die Göttin des Meeres, gestanden habe. Einig 
sind sich beide Versionen darin, dass sämtliche Besucher des Marktes entsetzt zu­
rückwichen oder sogar flohen, ohne von dem Fleisch zu kaufen. Dasselbe wiederhol­
te sich auch auf dem Markt der Hauptstadt Denpasar, wo die Männer den Rat eines 
Priesters einholten, nachdem zwei von ihnen ernstlich erkrankt waren und- gemäß 
einer Erzählversion- die Wundmale der Schildkröte an Armen und Beinen entwi­
ckelt hatten. Der Priester interpretierte darauf hin die Schildkröte als eine Meeres­
gottheit, die ihren Tempel habe aufsuchen wollen, und riet den Männem, dieser 
Gottheit eine rasche Rückkehr in ihre eigentliche Sphäre, die spirituelle und unsicht­
bare Dimension der Wirklichkeit (niskala), zu ermöglichen. Dazu sollten sie unver­
züglich mit dem Kadaver zurück zum Tempel fahren und eine festliche Verbrennung 
wie für einen Brahmanen ausrichten. Doch obwohl diese Anweisungen befolgt wur­
den, verfielen nun auch die beiden anderen Männer einer schweren Krankheit oder, 
nach anderen Versionen, dem Wahnsinn. Keiner von ihnen konnte geheilt werden, so 
jedenfalls der Stand um die Jahreswende 2002/2003. 
Die Verbrennungszeremonie hingegen wurde zu einem überregional bedeutsamen 
Ritual, an dem viele Balinesen teilnahmen, in Trance fielen und - vom Geist der 
Schildkrötengottheit ergriffen - Schwimmbewegungen ausführten. Im Anschluss 
daran wurde mit Spendengeldem aus ganz Bali ein zusätzlicher Schrein für die 
Schildkrötengottheit im Seetempel errichtet. 

Diese Geschichte bestätigt sehr plastisch die existenzielle Bedeutung mensch­
licher Verantwortung für jenes kosmische Gleichgewicht von spirituellen und 
materiellen Wirklichkeitsaspekten, das nach balinesischer Auffassung nicht 
einfach als ,Natur', d. h. als berechenbarer Objektbereich zu verstehen ist, 
sondern als ein nach allen Seiten flexibles Zusammenspiel spiritueller und ma­
terieller Kräfte, die in unterschiedlichen Individualisierungen begegnen. In 
diesem kosmischen Raum individueller Erscheinungen begegnen dem Men­
schen nicht nur Objekte, sondern auch nichtmenschliche Geistwesen mit eige­
nen Intentionen und gewissermaßen mit "Würde", die Respekt und Achtung 
fordern. Um ihnen gerecht werden zu können ist jedoch ein Unterscheidungs­
vermögen zwischen bloß materieller Natur und spiritueller Präsenz erforder­
lich, das jeder Einzelne auf der Basis der situativen Konstellation selbst auf­
bringen muss und von dem das jeweils situativ angemessene Verhalten ab­
hängt. 

416 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Das richtige Ethos kosmischer Verantwortung ist auf Grund dieser situati­
ven Konkretisierung also keine Frage des guten Willens oder des Bekenntnis­
ses zu allgemein formulierbaren moralischen Prinzipien, sondern Prüfstein in­
dividueller Urteilsfähigkeit. Eine Fehlinterpretation führt zu existenziellen Stö­
rungen der kosmischen Balance, die das Individuum auch da zu verantworten 
hat, wo es keine bösen Absichten verfolgt, sondern einfach nur achtlos ist. 

Die skizzierte Mythe reflektiert eine solche Verfehlung der gebotenen 
kosmischen Verantwortung am Beispiel junger Balinesen, die zu einer Diffe­
renzierung zwischen bloß materiellen Naturobjekten und spirituell bedeutsa­
men Naturerscheinungen nicht mehr in der Lage sind. Ihr ethisches Versäum­
nis besteht also in keiner Verletzung allgemeiner moralischer Standards, son­
dern darin, dass sie die Welt nur noch mit einem modernen und gleichsam eu­
rozentrischen Blick betrachten, d. h. als rein materiellen Objektbereich, der 
menschlicher Willkür und Ausbeutung uneingeschränkt untergeordnet werden 
kann. 

Dennoch lässt sich der Mythe keine einfache ökologische Moral entneh­
men. Sie berichtet nichts über die Notwendigkeit von Artenvielfalt, Natur­
schutz oder balinesische Seeschildkrötenbestände, die durch massenhafte Aus­
rottung tatsächlich existenziell bedroht sind, sondern thematisiert einzig den 
Verlust an Bewusstseins für die Besonderheit des individuellen Tieres in einer 
individuellen Situation. Nicht fehlender Naturschutz wird hier kritisiert, son­
dern die Herrschaft eines Weltbildes, das nur eine rein materialistische Sicht 
der Natur zulässt und dadurch das Grundprinzip balinesischer Kosmologie 
leugnet: das flexible und in jeder Situation neu zu bestimmende Zusammen­
wirken unsichtbarer (niskala) und materieller (sekala) Aspekte anband der je 
einzigartigen Erscheinung. 

Diese Mythe wurde mir - ohne nähere Erläuterungen -von verschiedenen 
Personen als eine jener Voraussetzungen des Bombenanschlags genannt, für 
die Bali selbst Verantwortung trug. Diese Assoziation ist jedoch nicht ohne 
weiteres verständlich: Deutlich ist zwar die Kritik am uneingeschränkt 
materialistischen modernen Naturkonzept, doch deren Verhältnis zum Attentat 
von Kuta bleibt dunkel. Als Verbindungsglied erweist sich hier eine zweite Ge­
schichte, die mir ebenfalls ohne weitere Exegese, aber in assoziativem Zu­
sammenhang mit dem Bombenanschlag und der ersten Mythe berichtet wurde. 
Auch diese Mythe kursierte mündlich und war zugleich Gegenstand eines 
Fernsehberichtes geworden, den eine balinesische Gesprächspartuerin gesehen 
und mir- mit Bezug auf die erste Mythe- weiter erzählt hatte: Die Geschichte 
handelt wiederum von einer Begebenheit an der Südküste und ebenfalls von 
einer Seegöttin. Während die erste Mythe jedoch die illegitime Tötung der 
Gottheit und ihre Folgen für die Täter schildert, handelt die zweite vom Zorn 
der Seegöttin und stellt einen direkten Bezug zu den Opfern von Kuta her: 

Dem Priester eines der traditionsreichsten und wichtigsten balinesischen Seetempel, 
Pura Luhur Uluwatu, war kurz nach dem Mord an der Schildkröte beim Gebet im 
Tempel eine erzürnte Meeresgöttin erschienen, die 200 Gefolgsleute forderte. Der 
Priester verstand diese Bitte sofort als Aufforderung zum Menschenopfer und wies 

417 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

sie entsetzt mit dem Hinweis zurück, in der Tempelgemeinschaft vor Ort gäbe es 
niemanden, der sündhaft sei, da alle regelmäßig die Rituale zu Ehren der Götter ab­
hielten und beteten. Die Göttin erneuerte aber ihre Forderung und verschwand. 

Dass die erzürnte Göttin knrz nach dem Mord an der Schildkröte aufgetaucht 
war, sowie der Umstand, dass das Attentat von Kuta ebenfalls an der Südküste 
stattgefunden und zudem rund 200 Todesopfer gefordert hatte, wurde nach­
träglich direkt mit beiden Mythen in Verbindung gebracht und als Konsequenz 
göttlichen Zorus aufgefasst. 

Dabei ist es bedeutsam, dass die Forderung der Göttin nach Gefolgsleuten 
sich offenbar nicht auf fromme Mitglieder der Gemeinde vor Ort erstreckte, 
sondern gerade auf jene, die ihr weder Rituale noch Respekt entgegenbrachten 
und sie damit ignorierten. 

Beide Geschichten können als mythischer Kommentar zum islamistischen 
Bombenanschlag, aber mehr noch zur balinesischen Mitverantwortung daran 
verstanden werden. Ihre Pointe besteht darin, dass sie den Interpretationsfokus 
von der moralischen Schuld der javanischen Täter verschieben, und - ohne 
diese zu entlasten- jenen Verlust kosmischer Wahrnehmung und Balance in 
den Vordergrund rücken, an dem balinesische und westliche Opfer selbst aktiv 
beteiligt sind und der aus balinesischer Sicht die eigentliche Grundlage gewalt­
samer Konflikte darstellt. Durch die Assoziationskette: Schildkrötenmord -
göttlicher Zorn über versäumte religiöse Pflichten- Tod von 200 Menschen 
wird zudem die Durchsetzung des säkularen westlichen Weltbildes und die 
damit strukturell verknüpfte Herrschaftsbeziehung zwischen Mensch und Na­
tur mit dem Ausbruch zerstörerischer religiöser Gewalt verknüpft. 

Dabei spielt Kuta - als Gegenpol zu den genannten mythischen Schauplät­
zen der balinesischen Südküste - eine bezeichnende Rolle. Nicht zufällig wer­
den in den Mythen zwei traditionsreiche spirituelle Zentren mit dem Anschlag 
von Kuta und damit mit jenem Ort assoziiert, an dem westliche Einflüsse mit 
ihrem säkularen Weltbild und Lebensstil deutlicher zum Vorschein kommen 
als irgendwo sonst auf Bali. Nicht nur muslimische Extremisten, auch die Be­
wohner Balis selbst haben ein durchaus ambivalentes Verhältnis zu Kuta, des­
sen Tourismus einerseits die ökonomische Basis für den relativen Wohlstand 
der Insel ausmacht, während er andererseits eine Lebensform einführt, die kei­
neswegs als vorbildlich oder wünschenswert gilt. Hier finden sich vom Luxus­
resort über die Shopping- und Vergnügungsmeile bis hin zu Prostitution, Al­
koholexzessen und Drogen sämtliche Ingredienzien des liberalen westlichen 
Menschen- und Weltbildes, um mitunter skurrile Verbindungen mit Balis reli­
giösen Traditionen einzugehen. 17 

17 Unvergesslich ist mir etwa jener betrügerische Geldwechsler, den ich und mein 
Mann bei einer nachträglichen Beschwerde dabei überraschten, wie er seinen ge­
glückten Coup mit einem Dankopfer an die Gottheit des Wohlstands, Dewi Ram­
but Sedana, feierte. 

418 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

In prägnantem Kontrast znr islamistischen Verurteilung ,des' Westens als 
Inbegriff des moralisch ,Bösen' fokussieren die Mythenjedoch nicht die west­
lichen Besucher und deren Lebensform, sondern einzig die Verfehlung der Ba­
linesen, ihre Unfähigkeit - oder auch Unwilligkeif - die eigene kosmologische 
Tradition zu bewahren und die spirituelle Dimension bestimmter Naturphäno­
mene zu achten, um so das balinesische Wirklichkeitsverständnis gegen kom­
merzielle Interessen zu verteidigen. 

Obwohl sich die Mythen kritisch von der uneingeschränkten Übernahme 
des westlichen Weltbildes distanzieren, errichten sie also keinen prinzipiellen 
moralischen Gegensatz zwischen säkularer Modeme und religiöser Tradition, 
sondern betonen die Notwendigkeit des situativen Abwägens. Kein starrer reli­
giöser Fundamentalismus kommt hierzum Ausdruck, sondern - ganz im Ge­
genteil - das Plädoyer für ein verstärkt reflexives und situationsbezogenes Ur­
teilsvermögen des Einzelnen. 

Durch ihren reflexiven Aspekt eröffnet diese mythisch vorgetragene 
Selbstbesinnung eine Dimension religiöser Gegenwartskritik, die angesichts 
des aktuellen Zusammenpralls von religiösem Fundamentalismus und säkula­
rem Liberalismus leicht übersehen wird: In beiden Mythen fungiert das kultu­
relle Gedächtnis spiritueller Überlieferung nicht als regressive Abwehr der 
Modeme, sondern als intellektuelles Potential ihrer lebensweltlichen Aneig­
nung, das zugleich den absoluten Geltungsanspruch westlicher Weltdeutung 
und Ethik kritisch in Frage stellt. 

Weltethos? 

Kehren wir an dieser Stelle zu unserem Ausgangspunkt und damit zu der The­
se zurück, der Prozess der Globalisiemng erfordere znr Bewältigung interkul­
tureller Konflikte die Durchsetzung universeller ethischer Prinzipien nach 
Maßgabe der Aufklärung oder eines vortheoretischen "Weltethos". Betrachtet 
man diese ethische Grundeinstellung aus der Perspektive balinesischer Welt­
deutung und ihres Ethos kosmischer Verantwortung, so ergeben sich prinzi­
pielle Schwierigkeiten. 

Deutlich ist zunächst, dass jedes praktische Ethos in enger Verbindung mit 
einer jeweils kulturspezifischen Weltdeutung steht. Diese wechselseitige Ab­
hängigkeit von Weltentwurf, Selbstbild und praktischer Haltung steht jedoch 
im Widerspruch zur Grundvoraussetzung des "Weltethos"-Theorems, das uni­
versell gültige ethische Werte und Humanitätsstandards jenseits aller kulturel­
len Auslegungsdifferenzen zu formulieren beansprucht. 

Dieser Entwurf eines vortheoretischen Ethos übergeht indessen, dass be­
reits sein eigenes Gmndaxiom: die kategoriale Trennung von praktischem 
Ethos und theoretischem Weltentwurf, menschlichem Dasein und Natur, Aus­
druck des modernen westlichen Welt- und Menschenbildes ist. 

Aus der balinesischen Perspektive kosmischer Verantwortung erscheint ein 
auf dieser theoretischen Basis entworfenes Ethos universeller Humanität dar-

419 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

um nicht als allgemeinster Nenner globaler Moral, sondern eher als einge­
schränkter Sonderfall einer weit umfassenderen individuellen Verantwortung, 
die nicht nur die Sorge um den Mitmenschen, sondern ebenso - und untrenn­
bar damit verbunden- jene um die kosmische Balance im Ganzen einschließt. 
Eben diese kosmische Dimension des balinesischen Ethos und der ihm ent­
sprechenden Auffassung von menschlichem Dasein kommt jedoch weder im 
Rahmen der Aufklärungsethik noch im Kontext des gleichfalls anthropozentri­
schen "Weltethos" zur Sprache. 

Die Schwierigkeit, die sich hier interkulturell auftut, besteht nicht darin, 
dass die Würde, Unversehrtheit oder Freiheit des Menschen aus balinesischer 
Sicht keine Bedeutung hätte oder bestritten würde, sondern vielmehr darin, 
dass sie nicht an sich, sondern nur im Rahmen und nach Maßgabe ihres jeweils 
kosmischen und zugleich situativen Weltverhältnisses als realisierbar und be­
greifbar gilt. Menschliches Dasein und Handeln wird hier, kurz gesagt, nicht 
vom Weltbezug im Ganzen abstrahiert. Diese Differenz offenbart kein relati­
vistisches Nebeneinander unterschiedlicher Wertsysteme, sondern eher unter­
schiedliche Grade ethischer Integration, die freilich auch unterschiedliche 
Weltdeutungen und Handlungsweisen implizieren: So assoziieren die balinesi­
schen Mythen den unversöhnten Konflikt zwischen religiösem Fundamenta­
lismus und westlichem Liberalismus nicht nur mit dem Fehlen humanitärer o­
der moralischer Prinzipien, sondern auch mit dem Verlust kosmischer Be­
wußtheit und Verantwortlichkeit. 

Entsprechend orientiert sich die - bis jetzt durchaus erfolgreiche - baline­
sische Deeskalation des Konflikts zwischen religiösem Terror und westlichem 
Liberalismus nicht an universellen ethischen , Standards', sondern im Gegen­
teil an der Besinnung auf das vom modernen westlichen Humanitätsideal deut­
lich abweichende Ethos situativer kosmischer Verantwortung. Dessen Grund­
lage ist kein gemeinsames Verständnis von "Gut und Böse", sondern die Um­
deutung dieses abstrakten moralischen Gegensatzes in ein spannungsvolles 
Zusammenspiel komplementärer, aber gleichberechtigter Kräfte, die eine indi­
viduelle Deutung im Einzelfall erfordern. 

Dieses kosmozentrische Ethos eröffnet damit - gewissermaßen jenseits 
von Gut und Böse - eine neue und aus abendländischer Sicht ungewohnte Per­
spektive auf den Globalisiemngskonflikt zwischen Modeme und religiösem 
Fundamentalismus: Es distanziert sich nicht nur von der gewalttätigen Durch­
setzung religiöser Dogmen, sondern deutet deren Konflikt mit der Modeme als 
Konsequenz einer analogen strukturellen Gewaltsamkeit von religiös-mora­
lischem Fundamentalismus und säkularem, anthropozentrischem Weltbild ge­
genüber der jeweils vernachlässigten kosmischen Balance. 

Dem daraus erwachsenden Konflikt ist aus balinesischer Sicht weder durch 
religiöse Dogmen noch durch die Freiheits- und Humanitätsideale von Aufklä­
rung und "Weltethos" beizukommen, sondern nur durch die Wiedergewinnung 
eines Bewusstseins für die situative Balance des menschlichen Weltbezugs im 
Ganzen. Demgegenüber deuten die skizzierten Mythen die prinzipielle Hierar­
chie zwischen menschlicher Freiheit und objekthafter Natur nicht als Basis ge-

420 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

lingender Humanität, sondern im Gegenteil als den verborgenen Grund inter­
kultureller und interreligiöser Gewalt im Prozess der Modemisierung. 

Die Reduktion dieses kosmozentrischen Ethos auf den Minimalstandard 
eines humanen Weltethos überginge nicht nur die konstruktiven Möglichkei­
ten, die sich gerade durch diese prinzipielle Differenz im Begriff menschlicher 
Verantwortung ergeben, sie legitimierte darüber hinaus die uneingeschräukte 
Geltung des modernen westlichen Menschen- und Weltbildes und damit die 
Marginalisierung kosmozentrischer Ethe und Weltentwürfe. 

Wir halten fest: Weit entfernt davon, das unmittelbar vorhandene gemein­
same ,Ethos' aller Kulturen oder Religionen wiederzugeben, orientieren sich 
die Universalien moderner westlicher Ethik ebenso wie der Entwurf des Welt­
ethos an einem Humanismus, der Natur nur insofern einbezieht, als sie Mittel 
für menschliche Zwecke ist. Dieses anthropozentrische Ethos erscheint kei­
neswegs unabhängig von theoretischen Vorgaben, sondern erhält seine Plausi­
bilität nur im Rahmen jenes Weltbildes, das von der kategorialen Trennung 
zwischen Natur und Mensch ausgeht und sich in der säkularen westlichen Mo­
deme durchgesetzt hat. So ehrenwert das Bekenntnis zu einem alle Religionen 
vereinenden Humanismus daher angesichts religiösen Terrors auch sein mag, 
so stellt sich aus der Perspektive eines kosmozentrischen Ethos doch die Fra­
ge, ob die damit verbundene Durchsetzung des westlichen Weltbildes und sei­
ner ethischen Universalisierungen tatsächlich die einzige Möglichkeit darstellt, 
das Konfliktpotential der Globalisierung zu senken, oder ob sie nicht eher des­
sen Voraussetzung ist. Dieser Verdacht liegt umso näher, wenn man die inhalt­
lichen Berührungspuukte zwischen den monotheistischen Weltreligionen, ih­
rem moralischen Gegensatz von "Gut und Böse" und der militanten Durchset­
zung ,des' Guten bis in die Gegenwart bedeukt- sowie andererseits die syste­
matische und gewaltsame Marginalisierung aller davon abweichenden kosmo­
zentrischen Welt- und Lebensentwürfe (Hombacher 2005). 

Überlegungen dieser Art drängen sich zumal im Blick auf die über Jahr­
hunderte hinweg friedliche Koexistenz verschiedener Weltreligionen in Süd­
ostasien auf, deren gemeinsame Basis nicht das Bekenntnis zu einem univer­
sellen Humanismus oder zu allgemeinen moralischen Werten war, sondern die 
lokale Re-interpretation und Aneigung unterschiedlicher religiöser Lehren am 
Leitfaden eines in der gesamten Region verbreiteten Ahnen- und Naturkultes 
und seiner innerweltlichen Spiritualität. 

Die moderne indonesische Restriktion von Religion auf den Begriff einer 
theoretischen Lehre oder agama legt nahe, dass diese doktrinale Umdeutung 
des traditionellen religiösen adat und seiner Rituale gleichermaßen mit der 
Durchsetzung des modernen säkularen Naturbegriffs verbunden ist wie mit 
zunehmend gewaltsamen Konflikten zwischen den einander nun als verschie­
dene Orthodoxien begegnenden Weltreligionen. 18 

18 Damit soll freilich nicht gesagt werden, es hätte in dieser Region keine Kriege 
oder Konflikte gegeben, wohl aber, dass die Einführung und Koexistenz ver­
schiedener Religionen weitgehend undogmatisch und daher friedlich verlief, wo-

421 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Das Ethos kosmischer Verantwortung, das auf Bali noch immer im Vor­
dergrund steht, stellt demgegenüber eine elaborierte Form des rituellen Syn­
kretismus dar und eröffnet eben darin eine andere Blickrichtung auf die Mög­
lichkeit friedlicher interreligiöser Koexistenz: Seine Bedeutung liegt nicht in 
der Bestätigung westlicher Freiheits- und Humanitätsideale, sondern im Hin­
weis auf die existenzielle Verwobenheit menschlicher Praxis und kosmischer 
Bezogenheit, die eine strukturelle Lücke der anthropozentrischen modernen­
Ethik offenbart. 

In diesem komplementären Verhältnis zum abendländischen Humanismus 
deutet das Ethos kosmischer Balance eher auf dessen Ergänzungsbedürftigkeit 
als auf seine universelle Geltung hin und legt einen vorsichtigeren und 
zugleich selbstkritischeren Umgang mit der Forderung nach ethischen Univer­
salismen nahe. 

Dies scheint umso notwendiger, als der gute Wille zu weltweiter Humanität 
in der Praxis gelegentlich selbst die paradoxe Form eines religiösen Krieges 
annimmt, in dessen Verlauf ethische Prinzipien unerachtet ihrer Bindung an 
kulturspezifische Weltentwürfe im Namen "jeder moralisch anständigen Ge­
sellschaft" propagiert werden. In diesem Machtanspruch verkuöchert der kriti­
sche Impuls abendländischer Aufklärung zu einem moralischen Dogma, das 
sich in der fundamentalistischen Vorstellung manifestiert, "der Westen" sei 
"ein Kreuzfahrer, der für die Menschenrechte kämpft", weil er den dabei ent­
stehenden "kulturellen Verlusten und Bekümmernissen" zum Trotz bereits im 
Voraus zu wissen glaubt, dass "die Gewinne" überwiegen und alle Gesell­
schaften durch ihn "zum Besseren" verändert werden (Toynbee 2001: 257). 
Diese Kreuzzugs- oder auch Umerziehungsrhetorik für ,das' mit "dem Wes­
ten" assoziierte ,Gute' und stets "Bessere" verschweigt freilich, dass völlig 
unklar ist, wie auch nur die grundsätzlichsten Menschenrechte auf Leib und 
Leben - über abstrakte Forderungen hinaus - angesichts jener destruktiven 
Nebeneffekte gesichert werden sollen, die mit der globalen Durchsetzung des 
modernen westlichen Weltbildes und Lebensentwurfs einhergehen. 

Gegen ethische Universalien, die von jenem situativen und lebensweltli­
chen Kontext abstrahieren, den ihre eigenen theoretischen Implikationen mit 
sich bringen, erinnern uns ausgerechnet balinesische Mythen an das Ethos und 
den Maßstab aller Aufklärung: die individuelle kritische Urteilsfähigkeit im 
Einzelfall -und dies nicht gegen Religion, sondern in "Religionsdingen" (Kant 
1783). 

bei interreligiösen Ritualen, die vielerorts bis heute existieren, eine wichtige In­
tegrationsfunktion zukam. Den aktuellen Wandel vom rituellen Miteinander ver­
schiedener religiöser Überlieferungen hin zu deren dogmatischer oder gar gewalt­
samer Abgrenzung ist Thema einer Forschergruppe zur religiösen Dynamik Süd­
ostasiens, die sich bei der DGV-Tagung in Halle 2005 gegründet hat. (Vorsitz 
Volker Gottowik und Annette Hombacher). Vgl. den Vortrag von Alexander 
Horstmann: Soziale Beziehungen und ritueller Austausch in Südthailand unter 
dem Druck der religiösen Säuberung. (Halle, 5.10.2005) 

422 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Literatur 

Amaladass, Anand (Hg.) (1997): The Problem Of Evil. Essays an Cross­
Cultural Perspectives. Chennai. 

Bakker, Frederik, L. (1993): The Struggle ofthe Hindu Balinese lntellectuals. 
Developments in Modern Hindu Thinking in Independent lndonesia. Am­
sterdam. 

Bottero, Jean/Herrenschmidt, Clarisse/Vemant, Jean-Pierre (2000): Ancestor 
of the West: Writing, Reasoning, and Religion in Mesopotamia, Elam, and 
Greece. Chicago. 

Bujo, Benezet (2000): Wider den Universalanspruch westlicher Moral. 
Grundlagen afrikanischer Ethik. Freiburg. 

Bush, George W.: archives.cnn.com/2002/ ALLPOLITICS/01/29/bush.speech. 
txt (letzter Zugriff 27.11.2005). 

Engeneer, Ashgar Ali (1997): The Problem Of Evil: An Islamic Perspective. 
In: Anand Amaladass (Hg.), The Problem of Evil. Essays an Cross­
Cultural Perspectives. Chennai, 147-160. 

Evans-Pritchard, Edward (1988): Hexerei, Orakel und Magie bei den Zande. 
Frankfurt am Main. 

Geertz, Clifford (1986): Person, Zeit und Umgangsformen auf Bali. In: Clif­
ford Geertz, Dichte Beschreibung. Beiträge zum Verstehen kultureller Sys­
teme. Frankfurt am Main, 133-201. 

Geertz, Clifford (2000): Available Light. Anthropological Reflections an Phi­
losophical Topics. Princeton. 

Geria, I Wayan (2004): Mengamankan Kapital Kulturat Kedamaian. In: Bali 
Post, 1.6. 

Hardt, Michael!Negri, Antonio (2003): Empire. Die neue Weltordnung. Frank­
furt am Main. 

Hombacher, Annette (2005): Anthropozentrische Moral - Kosmozentrische 
Verantwortung. Dimensionen interkultureller Ethik. In: SIET AR Magazin, 
Chernnitz. 

Horstmann, Alexander (2005): Soziale Beziehungen und ritueller Austausch in 
Südthailand unter dem Druck der religiösen Säuberung. (unveröffentlich­
tes V ortragsmanuskript, Halle). 

Hymes, Dell (Hg.) (2002): Reinventing Anthropology. lntroduction. Ann Ar­
bor. 

Juniartha, I Wayan (2005): Balinese up demand an bombers' execution. In: 
Jakarta Post, 11.10. 

Kant, Immanuel (1783 [1982]): Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung? 
Wilhelm Weisehedei (Hg.): Werkausgabe. Bd. XI. Frankfurt am Main. 

Kant, Immanuel (1785 [1982]): Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Wil­
helm Weisehedei (Hg.), Werkausgabe. Bd. VII. Frankfurt am Main. 

Kant, Immanuel (1788 [1982]): Kritik der praktischen Vernunft. Wilhelm 
Weisehedei (Hg.), Werkausgabe. Bd. VII. Frankfurt am Main. 

423 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ANNETTE HORNBACHER 

Küng, Hans (1991): Für eine" Universale Weltethos-Erklärung". Vortrag vor 
der Unesco, Paris. www.humanistische-aktion.de/weltetho.htm. (Zugriff: 
4.2.2004). 

Küng, Hans (1999): Einleitung: Ein Ethos für eine Welt? Globalisierung als 
ethische Herausforderung. In: Karl-Josef Kuschel/Alessandro Pinzani! 
Martin Zillinger (Hg.), Ein Ethos für eine Welt? Globalisierung als ethi­
sche Herausforderung. Frankfurt am Main, 9-17. 

Magnis-Suseno, Franz (1981): Javanische Weisheit und Ethik. Studien zu ei­
ner östlichen Moral. München. 

Magnis-Suseno, Franz (2002): Corruption, lawlessness: the root of all prob­
lems. In: Jakarta Post 18.11. 

Miller, Richard B. (1996): Divine Justice, Evil, and Tradition: Camparalive 
Reflections. In: Terry Nardin (Hg.), The Ethics of War and Peace. Reli­
gious and Secular Perspectives. Princeton. 

Mulder, Niels (1998): Mysticism in Java. Ideology in lndonesia. Amsterdam. 
Nardin, Terry (Hg.) (1996): The Ethics ofWar and Peace. Religious and Secu­

lar Perspectives. Princeton. 
Noort, Ed (1997): Unde Malum. The Relation between YHWH and Evil in the 

Old Testament. In: Anand Amaladass (Hg.), The Problem of Evil. Essays 
an Cross-Cultural Perspectives. Chennai, 51-88. 

Panikkar, Raimon (1997): The Problem of Evil. In: Amaladass 1997, 1-24. 
Persoon, Gerard A. (2004): Religion and ethnic identity of the Mentawaians 

an Siberut (West Sumatra). In: Martin Ramstedt (Hg.), Hinduism in Mod­
ern lndonesia. A Minority Religion between Local, National, and Global 
lnterests. London, 144-159. 

Picard, Michel (1999): The Discourse of Kebalian: Transcultural Construc­
tions of Balinese Identity. In: Raechelle Rubinstein!Linda H. Connor (Hg.), 
Staying Local in the Global Village. Bali in the Twentieth Century. Hono­
lulu, 15-49. 

Rabinow, Paul (1986): Representations are Social Facts: Modernity and Post­
Modernity in Anthropology. In: James Clifford/George Marcus (Hg.), 
Writing Culture. The Poetics and Palilies of Ethnography. Berkeley, 234-
261. 

Ramseyer, Urs (2004): Beten gegen Bomben. Balinesische Antworten auf die 
Globalisierung. V Ortragsmanuskript Frankfurt am Main. 

Ramstedt, Martin (2004): lntroduction: Negotiating identities - lndonesian 
'Hindus' between local, national, and global interests. In: Martin 
Ramstedt (Hg.), Hinduism in Modern lndonesia. A Minority Religion be­
tween Local, National, and Global lnterests. London, 1-34. 

Riesebrodt, Martin (2001): Die Rückkehr der Religionen. Fundamentalismus 
und der "Kampf der Kulturen". München. 

Robinson, Geoffrey (1995): The Dark Side of Paradise. Political Violence in 
Bali. Ithaca. 

Rubinstein, Raechelle/Connor, Linda H. (Hg.) (1999): Staying Local in the 
Global Village. Bali in the Twentieth Century. Honolulu. 

424 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


ABSCHIED VOM WELTETHOS? 

Scholte, Bob (2002): Toward a Reflexive and Critical Anthropology. In: 
Hymes 2002, 430-457. 

Singer, Wolf (2003): Über Bewusstsein und unsere Grenzen. Ein neurobiolo­
gischer Erklärungsversuch. In: A. Becker/C. Mehr/H. H. Nau/G. Reuter/D. 
Stegmüller (Hg.), Gene, Meme und Gehirne. Geist und Gesellschaft als 
Natur. Frankfurt am Main, 279-305. 

Stüben, Peter E. (Hg.) (1988): Ökozid 4. Die Neuen Wilden. Umweltschützer 
unterstützen Stammesvölker - Theorie und Praxis der Ethno-Ökologie. 
Gießen. 

Suasta, Putu/Connor, Linda H. (1999): Democratic Mobilization and Political 
Authoritarianism: Tourism Development in Bali. In: Rubinstein/Connor 
1999, 91-122. 

Toynbee, Polly (2001): Wer hat Angst vor einer globalen Kultur? In: Will 
Hutton/Anthony Giddens (Hg.), Die Zukunft des globalen Kapitalismus. 
Frankfurt am Main, 231-257. 

Tyler, Stephen (1986): Post-Modern Ethnography: From Document ofthe Oc­
cult to Occult Document. In: James Clifford/George E. Marcus (Hg.) 
(1986): Writing Culture. The Poetics and Palilies of Ethnography. Berke­
ley, 122-140. 

Tyler, Stephen (1991): Das Unaussprechliche. Ethnographie, Diskurs und 
Rhetorik in der postmodernen Welt. München. 

Von Weizsäcker, Christian C. (2003): Der Grundgedanke heißt Freiheit. Über 
Kapitalismus und Demokratie. In: Karl-Heinz Bohrer/Kurt Scheel (Hg.), 
Merkur. Heft 9/10: Kapitalismus oder Barbarei? Stuttgart, 807-814. 

Walzer, Michael ( 1996): Lokale Kritik- Globale Standards. Zwei Farmen mo­
ralischer Auseinandersetzung. Hamburg. 

Wiener, Margaret (1995): Visible andInvisible Realms. Power, Magie, and 
Colonial Conquest in Bali. Chicago. 

Wiesner, Hillary (1999): Zehn Probleme einer universalen Ethik. In: Karl­
Josef Kuschel/ Alessandro Pinzani/Martin Zillinger (Hg.), Ein Ethos für ei­
ne Welt? Globalisierung als ethische Herausforderung. Frankfurt am 
Main, 141-158. 

Wnketits, Franz M. (2002): Was ist Soziobiologie? München. 

425 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839404904-016 - am 14.02.2026, 16:57:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404904-016
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

