Schluss

In seinem Tun mit der Technik schafft sich der Mensch ein Ge-
geniiber, das er betrachten kann. Beschrankt er sich auf die Be-
trachtung der bestimmten Wirkungszusammenhinge in der
Technik, so kann er sich mit diesem Vorgang nicht auseinan-
dersetzen. Bestimmtheit gibt es nur im Gegeniiber des Men-
schen, niemals in seiner Beziehung dazu. Nur dort, wo die Be-
stimmtheit an ihre Grenzen gelangt, kann sich der Mensch in
der Trennung von seinem Gegeniiber erfahren, eine Distanz er-
leben und sich der Tatsache bewusst werden, dass die Be-
stimmtheit nicht alles ist. Genau diese Erfahrung wird in der
Kunst inszeniert: Nichts kénnte mehr bestimmt sein als ein
Gemiilde, das vor uns an einer Wand hingt. Es ist vollendet,
getrocknet, gerahmt und ausgestellt. Ein Gemalde ist mit seiner
Fertigstellung in jeder Hinsicht festgelegt. Dennoch ist Be-
stimmtheit wohl das allerletzte, das uns einfillt, wenn wir an
Gemilde denken, weil wir gar nicht anders konnen, als uns
selbst im Bezug auf das Gemélde mitzudenken. Durch das Wis-
sen, dass es sich bei dem Gemailde um ein Bild handelt, stellt
sich notwendigerweise auch die Frage nach uns als Betrachtern.
Wir aber sind nicht mit dem Gemalde festgelegt, sondern blei-
ben in der Distanz zu ihm unbestimmt. Indem wir nicht fragen,
was das Bild ist, sondern was das Bild fiir uns ist, treten wir
iiber die Grenzen der Bestimmtheit hinaus.

In seinen Hoffriulein hat der Maler Velasquez die Vielschich-
tigkeit der Beziehung zwischen dem Menschen und dem Bild
selbst zum Thema gemacht. Er zeigt einen Maler bei der Arbeit
und mehrere Zuschauer, die wie er das Motiv, das er malt, be-
trachten. An der Stelle, wo das Motiv sein miisste, stehen je-
doch wir als Betrachter: die Figuren auf dem Bild schauen uns
von der Leinwand aus an: Michel Foucault beschreibt das so:
»Maler Palette, grofie dunkle Fliche der Riickseite der Lein-

181

14.02.2026, 18:20:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SCHATTEN DES UNBESTIMMTEN

wand, an den Mauern befestigte Gemdlde, betrachtende Zu-
schauer, die gleichzeitig von den sie Betrachtenden eingerahmt
werden; schlieilich im Zentrum, im Herzen der Reprisentation,
dem am nédchsten, was essentiell ist, der Spiegel, der zeigt, was
reprasentiert wird, aber als ein so ferner, so in einen irrealen
Raum eingetriebener, allen Blicken, die sich woanders hinwen-
den, so fremder Reflex, dass er nur die zerbrechlichste Redupli-
zierung der Représentation ist.<! Im Bild von Velasquez tritt
uns unser eigener Bezug zum Bild gegeniiber. Versuchen wir
aber, unsere eigene Position im Gegentiber zu bestimmten, so
erfahren wir nur die Distanz, die wir zum Bilde haben. Wir
bleiben immer aufierhalb; wir kénnen nicht in unserem Gegen-
iiber aufgehen. In der Moderne ist dieses Scheitern zum eigent-
lichen Inhalt der Kunst geworden: das Erlebnis der Darstellung
als Erleben, dass da etwas ist, das sich der Darstellung entzieht.
Man konnte sagen, dass sich das technische Denken, wenn
es Bestimmtheit voraussetzt, stets nur in der Ebene von Bildern
bewegt. Die Verbindung zum Betrachter wird einfach abge-
schnitten. Die Zeichen haben keinen Bezug zum Bezeichneten
mehr, sondern treten als losgeloste Objekte auf, die sich nur
noch aus ihren Beziehungen zueinander erschlieffen. Wo der
Mensch auf diese Weise in die Technik eintaucht, erspart er sich
die Erfahrung des Scheiterns, zu der es unweigerlich kommen
muss, wenn er die Frage nach sich selbst als Betrachter stellt.
Allem Anschein nach ist der Betrachter selbst aber auch das
Einzige, was der Bestimmtheit von Technik entzogen bleibt. Al-
les Ubrige ist auf der Ebene der Bestimmtheit technischen Den-
kens zugidnglich. Auch alle Bilder, die der Mensch von sich
selbst machen kann, sind dort verfiigbar. Anders als unter die-
ser Einschrankung kann sich der Mensch gar nicht betrachten.
Wie es aussieht, ist »der moderne Mensch - dieser in seiner
korperlichen, arbeitenden und sprechenden Existenz bestimm-
bare Mensch - nur als Gestalt der Endlichkeit moglich.«2
Unsere Untersuchung hatte das Ziel, die Grenzen der Be-
stimmtheit in der Technik aufzuzeigen und die Verbindung
zum Standpunkt des Betrachters wieder herzustellen. Den ent-

1 Foucault, M.: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Hu-
manwissenschaften. Frankfurt a.M. 1971. S. 372.
2 Ebd.S.384.

182

14.02.2026, 18:20:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SCHLUSS

scheidenden Ansatzpunkt dazu bot die Tatsache, dass der
Mensch nicht nachtréglich als Betrachter zu den Bildern der
Technik hinzutritt, sondern schon in der Rede vom Bild selbst
der Betrachtungsort mitgedacht wird. Technik wird in ihrer Be-
stimmtheit immer vom Menschen gedacht. Sie ergibt sich als
Gegentiber aus der Distanz, in der sie der Mensch zu sich
bringt. Technik benétigt die Anstrengung eines Technikers, der
bestimmte Wirkungsbeziehungen zugénglich macht, indem er
sie von der Unbestimmtheit trennt. Im alltidglichen Umgang mit
der Technik lassen sich eine ganze Reihe unterschiedlicher
Formen erkennen, wie technische Vollziige durch die Auslage-
rung von Unbestimmtheit moglich werden.

Unbestimmtheit stellt dabei nicht nur den Schliisselbegriff
dar, iiber den die Grenzen der Technik auf der Ebene des Bildes
ersichtlich werden. Sie verweist auch auf den Menschen in sei-
nem Umgang mit der Technik. In Anschluss an die Uberlegun-
gen Hegels zum instrumentellen Handeln ldsst sich Technik als
Verduflerung von Unbestimmtheit verstehen. Das, was dem
Menschen in der Technik gegeniiber tritt, war einmal er selbst.
Mit der Technik macht sich der Mensch sichtbar. Wo der
Mensch sich sichtbar geworden ist, besteht die Gefahr, dass er
den Vorgang der VerdufSerung von Unbestimmtheit, der dabei
stattgefunden hat, nicht mehr beachtet, sondern sich ganz auf
die Beschiftigung mit seinem Gegeniiber beschrankt. Kritisch
wird diese Beschrankung dann, wenn der Mensch sich félschli-
cherweise so verhilt, als ob er nur noch Gegeniiber ist. Er ver-
liert dann seine Orientierung und sein Wissen, kann nicht mehr
verantwortlich handeln und wird seiner Leiblichkeit nicht mehr
gerecht.

Die Ansicht, der Mensch sei tatsdchlich in jeder Hinsicht de-
terminiert und konne dementsprechend auf Technik reduziert
werden, ist heute weit verbreitet. Tatsdchlich ldsst sich bisher
aber nur sagen, dass er einzelnen Wirkungsbeziehungen un-
terworfen ist, die es moglich machen, seine Verfasstheit zu be-
einflussen. Wieso das eine vollstindige Determination des
Menschen nach sich ziehen soll, bleibt ein grofles Rétsel. Die
Alltagserfahrung des Menschen spricht eher dafiir, dass er im-
mer Ofter seine eigene Unbestimmtheit erfihrt. Durch seine
fortschreitende Individualisierung und Erméchtigung, auf im-
mer neue Art mit Technik tdtig zu werden, verliert er die Mog-

183

14.02.2026, 18:20:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

SCHATTEN DES UNBESTIMMTEN

lichkeit, sein Tun zu durchblicken. Unbestimmtheit wird nicht
mehr aufgearbeitet, sondern bildet ein immer lauteres Grund-
rauschen, das das menschliche Tun begleitet.

In vieler Hinsicht geht es uns heute beim Umgang mit der
Technik so wie bei der Betrachtung des Bildes am Anfang die-
ses Buchs. Schauen wir nicht so genau hin, dann kénnen wir
glauben, es mit reinen Zeichen zu tun zu haben. Sobald wir die
Technik aber niher zu ergriinden versuchen, entdecken wir,
dass sich hinter ihr weit mehr verbirgt als angenommen. Ihre
Bestimmtheit zerrinnt uns unter den Hinden. Die Zeichen
werden zu Bildern lebendiger Wesen, die so wirken, als kénn-
ten sie uns davonlaufen. Wir miissen dann wieder einen Schritt
zuriicktreten, um uns als Betrachter zu versichern, dass wir es
mit einem Bild zu tun haben.

Mein besonderer Dank gilt Herrn Professor Dr. Christoph Hu-
big und Herrn Professor Dr. Gerhard Gamm fiir ihr Interesse
und ihre Gesprachsbereitschaft. Ohne die Ermunterung und
Anregung durch Herrn Gamm wire diese Arbeit niemals zu-
stande gekommen.

184

14.02.2026, 18:20:17. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839412336-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

