6. Freiheit und Kritik

Ziel des letzten Teils dieser Arbeit ist es, die Uberlegungen zur Bewegung und
Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in kritisch-theoretischer Hinsicht zusam-
menzufithren. Als veranschaulichendes Beispiel soll dazu die Praxis der Psy-
choanalyse als Selbstverstindigungspraxis dienen. Im Zuge der Zusammen-
fithrung und Veranschaulichung soll der selbstreflexive Maf3stab der Freiheit
der Kritik im Zentrum stehen. Wir wollen kliren, inwieweit die Freiheit der
Kritik als Mafistab fiir gelingende Selbstbestimmung eine gleichzeitige Ant-
wort auf beide Seiten des >Kantischen Paradoxes« zweiter Stufe darstellt. Da-
nach wollen wir auf McDowells therapeutisches Philosophieverstindnis zu-
riickkommen und danach fragen, ob und inwieweit Philosophie den Aus-
fithrungen dieser Arbeit zufolge tatsichlich als Therapie verstanden werden
kann. Wir schliefRen mit einer Zusammenfassung der Uberlegungen zum Ge-
samtbild der Freiheit der Kritik.

6.1. Zusammenschau der bisherigen Hinsichten

In erkenntnistheoretischer Hinsicht hat sich ein Begrift Zweiter Natur als
Losungsvorschlag fiir die Frage nach Freiheit innerhalb unseres Welt- und
Selbstbezugs etabliert. Durch die Zweite Natur ist Selbstbestimmung ver-
mittelt und damit nicht dem Vorwurf blofier Willkiir als einer Seite des so-
genannten >Kantischen Paradoxes«< ausgesetzt. Wir haben aber gesehen, dass
McDowells Begriff der Zweiten Natur auf Ebene unseres Selbstverstindnisses
in blofRe Fremdbestimmung umschligt und damit Freiheit als Selbstbestim-
mung letztendlich nicht zu erliutern in der Lage ist. Um den transforma-
tiven Begriff Zweiter Natur zu einem selbstkritischen Begrift Zweiter Natur
zu erweitern, war unsere Aufgabe, intersubjektive Bewegung und Zeitlichkeit
der Zweiten Natur so zu erldutern, dass damit zugleich die Moglichkeit zur

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Kritik auf Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses der Zweiten Natur ein-
sichtig wird. Denn wenn der Begriff der Zweiten Natur zugleich unsere Frei-
heit der Kritik auf Ebene des Selbstverstindnisses erliutert, 18st sich das Pro-
blem, dass wir bei McDowell diagnostiziert haben. Dieses Problem lisst sich
als zweite Seite des >Kantischen Paradoxes< erster Stufe in folgender Frage
fassen: Wie lisst sich Selbstbestimmung als intersubjektiv und zeitlich ver-
mittelt denken, ohne dass Selbstbestimmung dabei in blofie Fremdbestim-
mung umschligt? Dazu muss die intersubjektive und zeitliche Vermittlung
der Selbstbestimmung zugleich die Kritik an den Normen dieser Vermittlung
auf Ebene des Selbstverstindnisses ermoglichen.

In Auseinandersetzung mit dem Geist-Kapitel der Phinomenologie des Geis-
tes haben wir die intersubjektive Bewegung der Freiheit der Kritik expliziert.
In dieser Auseinandersetzung wurden die Begriffe Gewohnheit, Entfremdung
durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung als Momente innerhalb ei-
nes ko-konstitutiven Zusammenhangs von Subjekt und intersubjektiver Pra-
xis herausgestellt. Die Unterscheidung der Momente ist eine analytische Abs-
traktion. Im Gesamtbild der Zweiten Natur stehen diese Momente in einem
vermittelten Zusammenhang. In ihrer Vermittlung beschreiben Gewohnheit
und Aneignung die Ko-Konstitution von Subjekt und Normen der intersub-
jektiven Praxis. Entfremdung durch Widerspruch bewegt die Zweite Natur
zwischen den vermittelten Momenten von Aneignung und Gewohnheit. Re-
flexivitit der Zweiten Natur auf das Selbstverstindnis eben dieser Zweiten
Natur ist als eine Praxis der Selbstverstindigung realisiert. Innerhalb refle-
xiver Aneignung von Selbstverstindnissen bedingen sich Subjekt und Pra-
xis wechselseitig. Aneignung ist einerseits intrasubjektiv als Aneignung von
Selbstverstindnissen. Aber das ist andererseits nur in konstitutiver Abhin-
gigkeit von den Normen der intersubjektiven Praxis moglich. Selbstbestim-
mung auf Ebene des Selbstverstindnisses ist an die Normen der intersub-
jektiven Praxis gebunden und durch diese vermittelt. Durch reflexive Ver-
mittlung und aktive Teilhabe im Moment der bindenden Aneignung der Nor-
men ist das Subjekt selbstbestimmter Teil der Bewegung der Praxis. Aneig-
nung als prospektive Bindung an Normen zeigt dabei retrospektiv, dass diese
Normen schon immer die eigenen Normen gewesen sind. Reflexive Kritik
an den Normen scheint hier unnétig oder unméglich. Wir stehen damit vor
dem Problem, dass das >Kantische Paradox< der Selbstbestimmung in Form
einer indirekten Fremdbestimmung durch die duflere Autoritit der vorgingi-
gen Normen der Praxis wiederzukehren scheint. Selbstbestimmung kann in-
nerhalb reflexiver Aneignung vorgingiger Normen nur als Selbstbestimmung

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

verstindlich werden, wenn diese Aneignung die Moglichkeit zur Kritik an
diesen Normen einschlief3t. Ist dies nicht der Fall, schligt Selbstbestimmung
auf Ebene des Selbstverstindnisses der Zweiten Natur in Fremdbestimmung
um. Diesen Einwand hatten wir analog auch gegen McDowells Begriff der
Zweiten Natur vorgebracht. Um diesem Einwand zu begegnen, haben wir im
Moment reflexiver Aneignung die Moglichkeit immanenter Kritik verstind-
lich gemacht. Immanente Kritik ist Selbstkritik. Als Kritik am Selbst werden
innerhalb der Ko-Konstitution mit den Normen der Praxis dabei auch die
Normen eben dieser Praxis kritisiert. Daher ist das Subjekt nicht fremdbe-
stimmt, sondern hat an der Konstitution der Normen des Selbstverstindnis-
ses der Zweiten Natur teil.

Mit Hegel haben wir einen Weg der Verkniipfung von Genese und Syste-
matik zu einem Gesamtbild der Momente der Zweiten Natur (Gewohnheit,
Entfremdung durch Widerspruch, Reflexivitit und Aneignung) nachgezeich-
net. Dabei hat uns die Verkniipfung zwischen Genese und Systematik inner-
halb der PhG auf die Gefahren des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kri-
tik aufmerksam gemacht. Es besteht die Gefahr, aus dem (systematischen)
Gesamtbild eine defizitire Form (der Genese) zu abstrahieren. Dabei liegt
ein praktisches Selbstmissverstindnis vor. Diese Lesart wendet sich gegen
einen Hegel, der die Entwicklungsgeschichte der PhG auf einen Punkt der
abgesicherten Realisierung von Freiheit (respektive der Verniinftigkeit unserer
Praktiken) zulaufen sieht. In der hier ausgearbeiteten Lesart ist der Zielpunkt
vielmehr ein Gesamtbild von Momenten, das auch gegenliufige Bewegungen
einschlieRt. Das heif3t, es besteht aufgrund des dem Begriff der Zweiten Na-
tur immanenten Widerspruchs, der im Gesamtbild als Moglichkeit des prak-
tisches Selbstmissverstindnisses aufgehoben ist, die Gefahr des Scheiterns
innerhalb unserer Freiheit. Freiheit als Selbstbestimmung lisst sich nur ver-
stehen, wenn die Moglichkeit des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit ebenso
verstindlich wird. Freiheit als Selbstbestimmung muss die Moglichkeit des
Scheiterns innerhalb dieser Selbstbestimmung offenlassen. So die Moglich-
keit des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kritik ausgeschlossen ist, wird
das, was die Realisierung von Freiheit ist, indirekt fremdbestimmt. In diesem
Fall liegt ein Selbstwiderspruch der Freiheit der Kritik vor.

In Auseinandersetzung mit Sein und Zeit wurde die Zeitlichkeit der Frei-
heit der Kritik beleuchtet. Dabei haben wir die zeitliche Dimension der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis expliziert. Die drei Momente der Zeit-
lichkeit, nimlich Gewesenheit, Gegenwart und Zukunft, bedingen einander
wechselseitig. Zeitlichkeit spannt die Sorge des Subjekts zwischen Geworfen-

- am 14.02.2026, 12:47:11,

23


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

heit in die vorgingigen Normen einer historisch-kulturellen Praxis, Entwurf
als prospektiver Aneignung von und damit Bindung an diese Normen und
dem Stillstand dieser Bewegung auf. Eine bestimmte Vergangenheit der Nor-
men der Praxis wird auf eine unbestimmte Zukunft hin angeeignet. Freiheit
als Selbstbestimmung realisiert sich in der Offenheit der Einheit von Gewor-
fenheit und Entwurf. Der zukunftsbezogene Ausstand bedingt diese Offen-
heit. Offen ist die Einheit in Bezug auf den Moglichkeitscharakter von Dasein
in dessen praktischem Selbstverstindnis. Dabei handelt es sich um existenzi-
elle Moglichkeiten. Existenzielle Moglichkeiten sind an die Unbestimmtheit
der Zukunft gebunden. Dass die intersubjektiven Normen der Praxis Orien-
tierungen sind und keine fremdbestimmten Festlegungen unseres Selbstver-
stindnisses, ist bedingt durch die Unbestimmtheit der Zukunft. Die zeitliche
Dimension ist der Freiheit der Kritik immanent. Das heif3t einerseits, dass
immanente Kritik an einer Praxis, die gerichtete Verinderung dieser Praxis
einleiten kann, an eine retrospektive Perspektive auf die praktisch-materia-
len Umstdnde der historisch-kulturellen Praxis gebunden ist. Andererseits ist
durch den zukunftsbezogenen Ausstand der Fall einer Realisierung einer neu-
en Praxis, die sich spiter als sriickschrittlich< herausstellt, nicht ausgeschlos-
sen. Beurteilen ldsst sich dies wiederum nur retrospektiv. Freiheit der Kritik
bewegt sich innerhalb dieser zeitlichen Bedingungen.

Nachdem die Genese innerhalb der Phinomenologie des Geistes im dritten
Teil der Arbeit ein Gesamtbild gezeichnet hat, ging es im vierten Teil der Ar-
beit in Auseinandersetzung mit Sein und Zeit darum, den Weg der Genese
sozusagen >riickwirts« nachzuvollziehen. Ziel war es, die Gefahr defizitirer
Formen als Abstraktion aus dem Gesamtbild besser zu verstehen. Es handelt
sich bei dieser Gefahr um ein praktisches Selbstmissverstindnis, in dem wir
innerhalb der Freiheit der Kritik scheitern. Dabei wurde deutlich, inwieweit
immanente Kritik an Intersubjektivitit und Zeitlichkeit gebunden ist. In ana-
lytischer Abstraktion haben wir blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit un-
terschieden. Im Fall blinder Gewohnheit als eines praktischen Selbstmissver-
stindnisses scheint es so, als wiren die Normen der Praxis festlegende Regeln
ohne alternative Moglichkeiten. In diesem scheinbar fremdbestimmten Voll-
zug kommt es zu einer Verdeckung der zukunftsbezogenen Offenheit, da die
Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis stehen. Die Unbestimmt-
heit der Zukunft wird durch die Bestimmtheit der Gewesenheit verdringt, die
offene Bewegung des Ausstandes stillgestellt und Freiheit der Kritik verdeckt.
Es besteht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf im reflexi-
ven Selbstverstindnis, indem die vorgingigen Normen nicht auf eine unbe-

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

stimmte Zukunft hin angeeignet werden (kénnen). Im Fall leerer Reflexivitit
als des anderen praktischen Selbstmissverstindnisses scheint es so, als wire
Freiheit der Kritik unabhingig von den Normen der intersubjektiven Praxis
realisierbar. Selbstbestimmung als Unabhingigkeit von den Normen der Pra-
xis bedeutet bloRRe Willkiir. Die Bewegung des Ausstandes verliert dabei die
Reibung, da auch hier die Ekstasen der Zeitlichkeit in einem Missverhiltnis
stehen. Die Bestimmtheit der Gewesenheit wird durch die Unbestimmtheit
der Zukunft aus dem Gesamtbild verdringt und die Bewegung des Ausstan-
des verliert die Reibung mit der Materialitit der vorgingigen Normen. Es
besteht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf im reflexiven
Selbstverstindnis, indem die vorgidngigen Normen der bestimmten Gewesen-
heit nicht angeeignet werden (kénnen). Die Moglichkeit zur Kritik ist bedingt
durch das Zusammenspiel des Bezugs auf eine unbestimmte Zukunft inner-
halb des Ausstandes und der Aneignung vorgingiger Normen. Freiheit der
Kritik und Zeitlichkeit stehen dahingehend im Zusammenhang, dass prakti-
sche Reflexivitit an eine bestimmte Vergangenheit und an eine unbestimmte
Zukunft zugleich gebunden ist. In modernen Praktiken, welche Freiheit der
Kritik als internen Anspruch haben, ist Kritik immer aneignende Kritik und
Aneignung immer kritisch.

An dieser Stelle haben wir eine Antwort auf das >Kantische Paradox« ers-
ter Stufe entwickelt, es lisst sich aber einwenden, dass wir mit den Fillen von
leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit einen Mafistab auf rein objekti-
ver Ebene einfiithren, der vorgingig und von auflerhalb der Praxis festlegt,
was realisierte Freiheit ist. In einer solchen Fremdbestimmung widerspricht
sich Freiheit der Kritik selbst. Hier wiederholt sich das >Kantische Paradox«
(analog unserem Einwand gegeniiber der zeitgendssischen kritischen Theo-
rie) als »Kantisches Paradox« zweiter Stufe auf Ebene des Maf3stabs fiir reali-
sierte Freiheit. Deswegen ldsst sich dieser Einwand strukturanalog zum Para-
dox erster Stufe genau genommen aus zwei Richtungen formulieren. Erstens
scheint es so, als wiren leere Reflexivitit und blinde Gewohnheit als Maf3-
stab fiir scheiternde Selbstbestimmung objektiv-fremdbestimmte Kriterien.
Diesen Einwand riumen wir aus, indem sich leere Reflexivitit und blinde Ge-
wohnbheit als praktisches Selbstmissverstindnis herausstellen. In beiden Fil-
len ist es das Moment von praktischer Reflexivitit, dass sich selbst widerspricht.
Die Trennung in blinde Gewohnheit und leere Reflexivitit ist eine analyti-
sche Abstraktion, die sich im Gesamtbild als ein und derselbe Fall zeigt. In
beiden Fillen missverstehen wir uns innerhalb unseres reflexiven Selbstver-
stindnisses: im Fall blinder Gewohnheit, weil Freiheit der Kritik als praktische

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

Reflexivitit auf die Normen als feststehend und alternativlos reflektiert und
damit sich als reflektierend selbst widerspricht; im Fall leerer Reflexivitit, weil
Freiheit der Kritik als praktische Reflexivitit die Normen willkiirlich in Frage
stellt und damit sich selbst als praktisch wirksam widerspricht. Das heifdt in
der Perspektive von praktischer Reflexivitit fallen die beiden Pole der Oszil-
lation zwischen leerer Reflexivitit und blinder Gewohnheit in eins. In beiden
Fillen widerspricht sich Freiheit der Kritik selbst. Indem wir uns innerhalb
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis in unserem Selbstverstindnis miss-
verstehen, scheitert die Freiheit (der Kritik) der Praxis, und indem die Freiheit
(der Kritik) der Praxis scheitert, verstehen wir uns selbst falsch.

Nun konnte man aber zweitens einwenden, dass ein praktisches Selbst-
missverstindnis als Maf3stab fiir scheiternde Selbstbestimmung ein subjek-
tiv-selbstbestimmtes Kriterium sei und damit blof} willkiirlich. Diesem Ein-
wand begegnen wir, indem wir zirkuldr den Maflstab der Freiheit der Kri-
tik selbstreflexiv als Freiheit der Kritik selbst bestimmen (und so gleichzeitig
nicht in die erste Richtung des Einwandes beziiglich des MafRstabes auf ob-
jektiver Ebene zuriickfallen). Wir hatten diesen selbstreflexiv-zirkuliren Zu-
sammenhang in Hegels Terminologie auf Ebene des absoluten Geistes be-
schrieben. Auf dieser Ebene ist Freiheit nicht inhaltlich-thesenartig festge-
legt,' sondern kann nur retrospektiv bestimmt werden. Prospektiv wird sich
Freiheit nur selbst zeigen konnen. Die Kriterien fiir realisierte Freiheit kon-
nen nur aus Teilnehmerinnenperspektive und in Abhingigkeit von konkre-
ten Situationen angegeben werden. Wir hatten dies am Begriff immanen-
ter Kritik dargestellt. Immanente Kritik muss dahingehend aufzeigen, dass
im Fall des praktischen Selbstmissverstindnisses der ko-konstitutive Zusam-
menhang zwischen Subjekt und intersubjektiver Praxis dem Anspruch der
Realisierung von Freiheit der Kritik nicht gerecht wird. Der Widerspruch be-
steht dabei zwischen Selbstanspruch und Realisierung der Freiheit der Kri-
tik selbst. Das Kriterium der Unterscheidung zwischen gelingender Selbstbe-
stimmung und Scheitern innerhalb von Freiheit ist der Ko-Konstitution von
Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent und daher nicht willkiirlich.
Immanent ist das Kriterium, indem die Freiheit der Kritik selbst der Maf3stab
ist. Gemessen am Anspruch der Freiheit der Kritik selbst ist das Kriterium

1 Das heifdt, es ist beispielsweise auch nicht ausgeschlossen, dass sich Freiheit (bei-
spielsweise in dsthetischer Erfahrung oder einer Liebeserfahrung) auch oder gerade
als selbstbestimmte Hingabe in eine Form der Unfreiheit verwirklichen kann.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

fir realisierte Selbstbestimmung nicht willkiirlich vom Subjekt gesetzt, son-
dern der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis immanent.
Der folgende Abschnitt soll Freiheit der Kritik am Beispiel der Psychoana-
lyse und speziell mit Blick auf den selbstreflexiv-zirkuliren Mafistab veran-
schaulichen. Wir werden aulerdem sehen, wie immanente Kritik praktische
Verinderung einleiten kann. Die Bewegung zwischen Genese und Systematik
des Gesamtbildes vollzieht sich dabei sowohl >riickwirts« (Scheitern innerhalb
von Freiheit der Kritik) als auch >vorwirts« (Freiheit der Kritik wird prozessual
realisiert). Ziel der Analyse als Selbstverstindigungspraxis ist die Authebung
praktischer Selbstmissverstindnisse. Durch diese Form der Selbstkritik rea-
lisiert sich Freiheit als Selbstbestimmung. Insofern verbindet dieses Beispiel
intersubjektive Bewegung und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in Bezug
auf die immanente Gefahr des Scheiterns innerhalb dieser Freiheit.

6.2. Psychoanalyse als veranschaulichendes Beispiel der Freiheit
der Kritik

Wir wollen den Zusammenhang zwischen immanenter Kritik und Zeitlichkeit
speziell mit Blick auf den selbstreflexiven Mafistab der Freiheit der Kritik im
Folgenden anhand der therapeutischen Praxis der Psychoanalyse veranschau-
lichen. Dazu werden wir Therapeutic Action von Jonathan Lear heranziehen. In
Therapeutic Action wird nicht nur eine Theorie der Psychoanalyse entwickelt,
sondern auch ein konkretes Beispiel eines materialen Selbstverstindnisses
eines Psychoanalytikers und damit der Praxis der Analyse als solcher darge-
legt. Lears Selbst- und Praxisverstindnis soll fir uns den Status eines Fall-
beispiels einnehmen. Das heift, es geht uns nicht um Psychoanalyse im All-
gemeinen, sondern einerseits konkret darum, wie Lear Psychoanalyse und
mogliche Selbstmissverstindnisse beziiglich dieser versteht, und anderseits
darum, wie er dazu beispielhaft aus der therapeutischen Praxis berichtet. Das
ist der Grund dafiir, dass wir im Folgenden aus Therapeutic Action vielfiltig
und ausfithrlich zitieren werden. Dabei werden Beispiele auf verschiedenen
Ebenen betrachtet, die aber ineinandergreifen. Zur Veranschaulichung un-
terscheiden wir in analytischer Abstraktion zwischen Ziel und Prozess der
Analyse, auch wenn sich letztendlich beides nicht voneinander trennen l4sst.
Genauso unterscheiden wir zwischen institutioneller Ebene und Ebene der
individuellen therapeutischen Praxis, auch wenn sich beide wechselseitig be-
dingen. Wir werden in den folgenden Ausfithrungen der Praxis der Psycho-

- am 14.02.2026, 12:47:11,

27


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Freiheit der Kritik

analyse nicht gerecht werden, denn das gezeichnete Bild ist nur ausschnitt-
haft. Symptomatisch diesbeziiglich ist, dass wir an keiner Stelle von einem
Unbewussten oder dem Vorgang einer Ubertragung sprechen werden.> Auch
die emotional-befindliche Dimension der Analyse kénnen wir nur andeuten,
trotz der Tatsache, dass es sich dabei um einen der entscheidenden Faktoren
innerhalb des Vorgangs der Analyse handelt. Es geht uns aber auch nicht dar-
um, Psychoanalyse zu erliutern, sondern den Zusammenhang von Bewegung
und Zeitlichkeit der Freiheit der Kritik in Bezug auf die Gefahr des Scheiterns
unserer Freiheit an einem konkreten Fallbeispiel zu veranschaulichen.

6.2.1. Ziel der Analyse

Die Praxis der Psychoanalyse ist in Lears Verstindnis eine Arbeit gegen das
Scheitern innerhalb unserer Freiheit. Ziel der therapeutischen Praxis ist die
realisierte Freiheit des Analysanden. Was genau unter dieser Freiheit zu ver-
stehen ist, muss prinzipiell offen bleiben, denn eine vorgingige Bestimmung
dieser Freiheit stiinde im Widerspruch zu dem Ziel, Freiheit zu ermogli-
chen. Jonathan Lear schreibt: »[T]he analyst is committed to facilitating the
analysand’s freedom. We may not know precisely what we mean by this [...]
but, in general, we are not interested in influencing our analysands to pursue
any particular end, but in helping them to develop their own capacities for
self-understanding.«’> Hier wird in Bezug auf das Ziel der Analyse veran-
schaulicht, inwieweit die Kriterien fiir gelingende Selbstbestimmung keinen
objektiv-fremdbestimmten Maf3stab darstellen. Freiheit als Ziel der Analyse
kann demnach nicht allgemein inhaltlich bestimmt werden, sondern muss
sich prozessual selbst zeigen. Dennoch kénnen wir spezifischer werden,
ohne Freiheit inhaltlich bestimmen zu miissen. Das Ziel der Analyse ist, ein

2 Systematische Fragen wie beispielsweise die nach dem Unterschied zwischen der
Theorie Freuds und derjenigen Lacans beziehungsweise danach, was das Unbewusste
genau ist, sollen hier keine Rolle spielen. Es handelt sich um ein ausschnitthaftes ver-
anschaulichendes Beispiel, das keine eigenstandige theoretische oder systematische
Auseinandersetzung oder Fundierung im Rahmen dieser Arbeit erhalten sollen. Der
Status dieses Beispiels ist kein ausgezeichneter; es konnten sich also andere Beispie-
le solcher Reflexionspraktiken in Religion, Literatur, Kunst, universitiren Institutionen
oder auch im Alltag etc. finden. Trotzdem ist die historisch moderne Praxis der Psycho-
analyse paradigmatisch indem Sinne, dass dieses Beispiel verschiedene systematische
Punkte in Bezug auf die Freiheit der Kritik besonders gut verdeutlicht.

3 Lear 2003, 54.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Vermogen reflexiver Selbstverstindigung zu entwickeln. Dieses Vermdgen
soll in die Lage versetzen, praktische Selbstmissverstindnisse iiber das eige-
ne Selbstverstindnis innerhalb der Ko-Konstitution mit Normen der Praxis
aufzuklaren. Durch ein solches Vermogen der Selbstverstindigung kann sich
die Haltung des Analysanden hin zu einer selbstbestimmten Stellung inner-
halb der intersubjektiven Praxis entwickeln. In der Analyse als emotionalem
Geschehen geht mit diesem Gewinn an Selbstbestimmung die Entwicklung
einer emotional selbstbestimmten Befindlichkeit einher.

Die Arbeit der Analyse ist ein unabgeschlossener Prozess, der kein En-
de hat. Meistens geht die therapeutische Praxis als solche zwar irgendwann
zu Ende. Das Ziel dabei ist jedoch, den Prozess der Arbeit gegen das Schei-
tern innerhalb unserer Freiheit in der Praxis des Analysanden aufzuheben.
Nach der gelungenen Analyse sollte der Analysand imstande sein, die Praxis
der Selbstverstindigung eigenstindig fortzufithren. Das heif3t der Analysand
sollte nach dem Ende der therapeutischen Sitzungen allein im Prozess der
unabgeschlossenen Arbeit des Selbstbestimmtwerdens stehen kénnen:

»For the analytic process is thought to consist, at least partially, in a process
by which the analysand comes to internalize the capacity for analysis. Anal-
ysis is not supposed to be over once analyst and analysand cease meeting;
rather, the analysand is supposed to be in a position where she can carry on
the activity of analysis largely on her own.«*

Dass das, was es genau heifdt, selbstbestimmt zu sein, im Allgemeinen unbe-
stimmt bleibt und dass dieser Prozess ein unabgeschlossener ist, bedeutet,
dass Psychoanalyse keine Auflosung der Gefahr des Scheiterns innerhalb von
Freiheit leistet. Vielmehr handelt sich um eine Praxis, die in die Lage ver-
setzen will, mit dieser Gefahr umzugehen. Der Erfolg oder Misserfolg einer
Analyse kann sich nur in einer offenen Zukunft zeigen. Wie der Analysand mit
der gewonnenen Haltung des Selbstbestimmtwerdens umgeht, bleibt offen.®

4 Lear 2003, 98.
5 So verneint auch Freud die Frage nach der Moglichkeit eines endgtltigen Abschlusses

der Analyse, also die Frage danach, »ob man die Beeinflussung des Patienten so weit
getrieben hat, dafd eine Fortsetzung der Analyse keine weitere Veranderung verspre-
chen kann. Also als ob man durch die Analyse ein Niveau von absoluter psychischer
Normalitat erreichen konnte, dem man auch die Fahigkeit zutrauen diirfte, sich stabil
zu erhalten, etwa wenn es gelungen wire, alle vorgefallenen Verdrangungen aufzul6-
sen« (Freud 1937, 360f.).

- am 14.02.2026, 12:47:11,

219


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Freiheit der Kritik

Psychoanalyse als Prozess des reflexiven Selbstbestimmtwerdens des Analy-
sanden veranschaulicht Freiheit der Kritik und, speziell mit Blick auf das Ziel
der Analyse, die Offenheit dieses Prozesses in Bezug auf eine unbestimmte
Zukunft.

Die Offenheit des reflexiv-kritischen Prozesses finden wir auch auf insti-
tutionalisierter Ebene der Psychoanalyse als Praxis. Dies kennzeichnet diese
Praxis als spezifisch modern. Moderne Praktiken haben Freiheit der Kritik
als internen Anspruch. Jonathan Lear verdeutlicht dies in seinem Selbstver-
stindnis als Analytiker:

»First, as psychoanalyst, we are constantly in the process of shaping ourselves
as psychoanalysts. [...] Second, the process is unending. [..] Being a psycho-
analyst is in part the never-ending task of bringing oneself back to the ac-
tivity of being a psychoanalyst. [..] to be an analyst one must ever be in the
process of becoming an analyst. [..] Third, this process of continually coming
back to ourselves as psychoanalysts is itself part of the therapeutic action, in
both of the above senses.«®

Auf Ebene der institutionalisierten Praxis der Analyse ist Freiheit der Kritik
internalisiert und die Praxis daher ein zukiinftig offener Prozess. Die Arbeit
am Selbstverstindnis der Analytikerin, wie Lear sie beschreibt, bedeutet — im
ko-konstitutiven Zusammenhang von beidem — zugleich eine stindige Arbeit
an der Praxis. Dabei zeigt sich, dass die Gefahr des Scheiterns innerhalb un-
serer Freiheit der Kritik auch auf dieser institutionalisierten Ebene, die den
Anspruch immanenter Kritik in sich aufhebt, nicht ausgeschlossen ist. Lear
veranschaulicht dieses Scheitern am eigenen Anspruch beispielhaft als Tren-
nung zwischen Theorie und Praxis innerhalb der zeitgendssischen Psycho-
analyse:

»[I]t seems that the profession has lost a sense of how to absorb theory into
its clinical practice. One symptom of this is a kind of institutional splitting
that has occurred in the activity of psychoanalytic writing. On one site of the
split, psychoanalytic theory has been taken up in humanities departments
at universities throughout the United States. But the writing has become so
abstract and obscure that it becomes increasingly unclear what, if anything,
this has to do with psychoanalysis as it is practiced in a clinical setting. This
has led clinicians on the other side of the split to think they can ignore theory

6 Lear 2003, 32f.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

altogether [..]. The very fact that they are in clinical practice is invoked as a
trump card, as though those who live on the other side of the split couldn’t
really know what they are talking about. The problem is that even if you do
need psychoanalytic experience to understand the theory, itis also true that
if you don’t understand theory you can't really understand the experience
you think you are having. Theory without experience is empty; experience
without theory is blind.«

Wir fithlen uns hier an das Kantische Zitat und unseren Ausgangspunkt der
erkenntnistheoretischen Oszillation bei McDowell erinnert. Leere Reflexivitit
zeigt sich in Lears Beschreibung der Trennung von Theorie und Praxis als eine
misslungene Abstraktion von der materialen Erfahrung der klinischen Praxis.
Blinde Gewohnheit zeigt sich als eine klinische Praxis, die sich ohne reflexive
Theorie selbst nicht versteht. Beides ist an den dufleren Enden der Oszilla-
tion ununterscheidbar, indem Reflexivitit zur Gewohnheit werden kann und
gerade dadurch leer ist:

»This is the entropy of thought: whatever life the concepts might have had
when they are first being applied in vivid psychoanalytic contexts tends to
get trained out of them, and they get turned more and more into slogans.
Eventually, the terms get used in place of thinking rather than as expression
of it. The ultimate absurdity is a dead paper on therapeutic action.<®

Indem Reflexivitit zur blinden Gewohnheit wird und somit leer, sind die bei-
den Seiten in diesem Beispiel des >toten« Artikels iiber therapeutische Pra-
xis als derselbe Fall, nimlich als Fehlgehen von praktischer Reflexivitit ver-
stindlich. Die Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit duflert sich
als praktisches Selbstmissverstindnis. Der Maf3stab fiir ein solches Fehlgehen
ist als Freiheit der Kritik der Praxis der Psychoanalyse immanent.

6.2.2. Prozess der Analyse

Die Analyse ist nach Lear ein Dialog zwischen zwei Teilnehmerinnen. Als
emotionales Geschehen steht dabei nicht nur der sprachliche Dialog im Zen-
trum, sondern auch die emotionale Befindlichkeit von Analysand und Analyti-
kerin. Die begrifflich-reflexive Arbeit, die im Prozess der Analyse stattfindet,

7 Lear 2003, 16f.
8 Lear 2003, 34.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

221


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222  Freiheit der Kritik

ist nicht blof theoretisch, sondern praktisch. Wie Lear greifen wir auf Freud
zuriick, der das wie folgt illustriert:

»[Dler Analysierte erinnere liberhaupt nichts von dem Vergessenen und Ver-
driangten, sondern er agiere es. Er reproduziert es nicht als Erinnerung, son-
dern als Tat, er wiederholt es, [...] Zum Beispiel: Der Analysierte erzdhlt nicht,
ererinnere sich, dafd er trotzig und ungliaubig gegen die Autoritit der Eltern
gewesen sei, sondern er benimmt sich in solcher Weise gegen den Arzt.<

Reflexivitit der Analyse ist praktische Reflexivitit. Das heif3t, in diesem Bei-
spiel ist Reflexivitit nicht nur theoretische Begriffsarbeit, sondern gleichzei-
tig auch praktisch-emotionale Arbeit. Da beide Seiten Teilnehmerinnen des
Dialogs sind, gibt es keine Auflenperspektive dieser reflexiven Arbeit. Hier
wird in Bezug auf den Prozess der Analyse veranschaulicht, inwieweit die
Kriterien fiir gelingende Selbstbestimmung keinen objektiv-fremdbestimm-
ten Maf3stab darstellen. Es werden keine Kriterien von auflen an den Pro-
zess herangetragen. Sowohl das konkrete Ziel der Analyse (also was genau
die Realisierung von Freiheit im konkreten Fall heif3t) als auch der Weg zu
diesem Ziel (als die Authebung praktischer Selbstmissverstindnisse) werden
innerhalb des Anspruchs des Analysanden an sich selbst bestimmt. Der Maf3-
stab der Freiheit der Kritik ist die Freiheit der Kritik selbst. Am Beginn steht
ein emotional-befindliches Bediirfnis nach praktischer Verinderung.”® Das

9 Freud 1914, 210.
10 Hier wird einerseits deutlich, dass der immanente Widerspruch der Zweiten Natur

auch ein emotional-befindlicher Widerspruch sein kann. Zweitens wird die prakti-
sche Produktivitit dieses Widerspruchs deutlich, indem ein Prozess des Selbstverstian-
digung angestoflen wird. In Sein und Zeit nimmt die Angst die systematische Stelle
eines solchen emotional-befindlichen, praktisch-produktiven Widerspruchs ein. Die-
ser Widerspruch ist praktisch-produktiv, indem er Freiheit (erneut) realisieren kann:
»Die Angst vereinzelt das Dasein auf sein eigenstes In-der-Welt-sein, das als verste-
hendes wesenhaft auf Moglichkeiten sich entwirft. Mit dem Worum des Sichdngstens
erschliefdt daher die Angst das Dasein als Moglichsein und zwar als das, das es einzig
von ihm selbst her als vereinzeltes in der Vereinzelung sein kann. Die Angst offenbart
im Dasein das Sein zum eigensten Seinkonnen, das heif’t das Freisein fiirdie Freiheit
des Sich-selbst-wahlens und -ergreifens. Die Angst bringt das Dasein vor sein Freisein
fiir.. (propensioin..) die Eigentlichkeit seines Seins als Moglichkeit, die esimmer schon
ist« (Heidegger, SuZ,188). Der von McDowell thematisierte Wunsch nach einem Cege-
benenistvor dem Hintergrund einer solchen Angst verstandlich, da durch ein Gegebe-
nesdas Scheitern innerhalb unserer Freiheit ausgeschlossen ist (wir aber damit gleich-
zeitig einem praktischen Missverstandnis erliegen). In Heideggers Angst-Analyse, wel-

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

heifdt der Widerspruch, wie auch immer dieser im konkreten Fall aussehen
mag, hat sich praktisch-material gedufRert beziehungsweise dufiert sich fort-
laufend und wird von der therapeutischen Praxis retrospektiv in den Blick
genommen. Der Widerspruch als praktisches Selbstmissverstindnis kann ei-
nerseits dazu fithren, dass man innerhalb von Selbstbestimmung scheitert
und die Bedeutsambkeit der Praxis (und der Handlungsantrieb des Subjekts)
verdeckt wird. Andererseits ist das praktische Selbstmissverstindnis als emo-
tional-befindlicher Widerspruch im Prozess seiner Aufthebung konstitutiv fiir
die (erneute) Realisierung von Freiheit. Dieser Prozess bedeutet Selbstver-
stindigung mit dem Ziel, im eigenen Anspruch transparent und in diesem
sich selbst gerecht zu werden. Diese praktische Reflexion muss der Analysand
selbst vollziehen. Die Analytikerin versteht sich dabei als Katalysator dieses
Prozesses. Mit der Analytikerin gibt es eine zusitzliche Ebene immanenter
Kritik, die aber letztendlich nur als Unterstiitzung der immanenten Kritik
des Analysanden selbst zu verstehen ist. Als immanent-kritische Reflexivitit
nimmt die reflexive Arbeit der Analytikerin keinen Auflenstandpunkt ein. Die
Analytikerin hat keine blof3e (-objektive<) Aufdenperspektive auf die Analyse.
Eine Auflenperspektive wiirde dazu fithren, dass sie dem Analysanden nur
das mitteilen kann, was sie bereits an vorgefasster Meinung mitbringt. Dies,
so Lear, sei gerade zu vermeiden: »We avoid suggesting this or that outcome
to our analysands, avoid moralizing, avoid telling them that they really will
be happy if only they achieve this particular social goal.«" Solches Vorgehen
ist keine immanente Kritik. Die teilnehmende Perspektive der Analytikerin
muss offen sein und mit dem Selbstverstindnis und Anspruch des Analysan-
den wandern. Gleichzeitig bedarf es einer reflexiven Distanz, welche seitens

che die Sorge-Struktur allererst aufweist, wird deutlich, inwieweit das Scheitern in-
nerhalb der Selbstbestimmung die Bedeutsamkeit der Praxis verdecken kann: »[D]as
Wovor der Angst ist die Welt als solche. Die véllige Unbedeutsambkeit, die sich im Nichts
und Nirgends bekundet, bedeutet nicht Weltabwesenheit, sondern besagt, dafs das
innerweltlich Seiende an ihm selbst so véllig belanglos ist, dafd auf dem Grunde dieser
Unbedeutsamkeit des Innerweltlichen die Welt in ihrer Weltlichkeit sich einzig noch
aufdrangt. [... W]ovor die Angst sich dngstigt, ist das In-der-Welt-sein selbst« (Heidegger,
SuZ, 187). Methodisch ist die Angst-Analyse ein paradigmatisches Beispiel dafiir, wie
der Fall des befindlichen Scheiterns systematischen Aufschluss Gber die Begriffe von
Subjektivitat und Weltbezug in ihrem Zusammenhang geben kann. Angst (als »Grund-
befindlichkeit«) erschliefStdie Struktur des In-der-Welt-seins als solchen. Nicht nurdas
Moment von Verstehen, sondern gerade auch das von Befindlichkeit ist selbstreflexiv-
methodisch relevant (vgl. Heidegger, SuZ, § 40).
1 Lear 2003, 60.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

223


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224

Freiheit der Kritik

des Analytikers aufrechterhalten werden muss, damit er in der Lage ist, zur
Aufhebung des Selbstmissverstindnisses im Selbstverstindnis des Analysan-
den beizutragen. Diese reflexive Distanz ist im Kontext der Analyse eine pro-
fessionelle Neutralitit zu den emotionalen Verstindnissen des Analysanden.
Immanente Kritik ist auf diese Vermittlung von Unmittelbarkeit (unmittelba-
rer Teilnahme am Dialog) und reflexiver Aneignung (professioneller Neutra-
litdt) angewiesen. Wenn im dialogischen Geschehen eine Vermittlung dieser
Momente zum Tragen kommt, kann Verstehen nicht nur reproduktiv, son-
dern auch produktiv sein und die Authebung von Selbstmissverstindnissen
anstofien.

Die Aufhebung praktischer Selbstmissverstindnisse bedeutet in diesem
Prozess die Moglichkeit einer anderen Aneignung dessen, was man tut, denkt
und fihlt. Wir hatten gesehen, dass es sich im Fall des Scheiterns innerhalb
unserer Freiheit um ein Missverhiltnis innerhalb der Ekstasen der Zeitlich-
keit handelt. In beiden Fillen wird eine Ekstase aus dem Gesamtbild ver-
drangt, womit sich Zeitlichkeit in einer defizitiren Form realisiert und wir
innerhalb unserer Freiheit scheitern. Im Fall blinder Gewohnheit wird die
Unbestimmtheit der Zukunft durch die Bestimmtheit der Gewesenheit ver-
dringt und die offene Bewegung des Ausstandes stillgestellt. Es besteht eine
Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf, da die vorgingigen Nor-
men nicht auf eine unbestimmte Zukunft hin angeeignet werden (kénnen). Im
praktischen Selbstmissverstindnis werden die Normen der Praxis als fremd-
bestimmte Regeln verstanden, die keine alternativen Maoglichkeiten offenlas-
sen. Im Fall leerer Reflexivitit wird die Bestimmtheit der Gewesenheit durch
die Unbestimmtheit der Zukunft verdringt und die Bewegung des Ausstan-
des verliert die Reibung mit der Materialitit der vorgangigen Normen. Es be-
steht eine Diskrepanz zwischen Geworfenheit und Entwurf, da die vorgingi-
gen Normen der bestimmten Gewesenheit nicht angeeignet werden (kénnen).
Im praktischen Selbstmissverstindnis wird Unabhingigkeit von den Normen
der Praxis als eine Moglichkeit verstanden. In beiden Fillen verstehen wir uns
innerhalb unserer praktischen Reflexivitit und gemessen am internen Maf3-
stab der Freiheit der Kritik falsch. Da Freiheit der Kritik interner Anspruch
der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis ist, handelt es sich nicht um ei-
nen subjektiv-willkiirlichen Maf3stab, der blof vom Subjekt gesetzt wire.

Um das praktische Selbstmissverstindnis aufzuheben, ist eine explizi-
te Reflexion auf den Anspruch der Realisierung von Freiheit notwendig, der
im Widerspruch zur Verdringung der Gewesenheit beziehungsweise Zukunft

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

steht.” Die Realisierung von Freiheit ist nur vor dem Hintergrund des Ge-
samtbildes moglich, in dem Freiheit der Kritik interner Anspruch ist und die
zeitlichen Ekstasen nicht im Missverhiltnis zueinander stehen. Das prakti-
sche Selbstmissverstindnis wird aufgehoben, damit und indem (es handelt
sich um dieselbe Bewegung) eine neue prospektive Aneignung von vorgin-
gigen Normen moglich wird. Die neue Aneignung bedeutet einen Gewinn
an existenziellen Méglichkeiten und damit eine Realisierung von Freiheit als
Selbstbestimmung. Es muss in der Aufhebung des praktischen Selbstmiss-
verstindnisses darum gehen, die Ektasen der Zeitlichkeit in ein Verhiltnis
zu bringen, das kein Missverhiltnis ist. Greift man, wie Lear, auf Freud zu-
riick, so weist dieser in seiner behandlungstechnischen Schrift »Erinnern,
Wiederholen, Durcharbeiten«® darauf hin, dass ein entscheidendes Moment
der psychoanalytischen Arbeit sich der ekstatischen Struktur der Zeitlichkeit
bedient."* Es geht darum, Vergangenes zu erinnern und in der Gegenwart der
Analytikerin praktisch-reflexiv zu wiederholen, um es fiir eine zukunftsori-
entierte Aufhebung des praktischen Selbstmissverstindnisses durchzuarbei-
ten. Reflexive Aneignung ldsst sich durch den Zusammenhang der Ekstasen
der Zeitlichkeit als eine Wiederholung der Vergangenheit in Bezug auf eine
unbestimmte Zukunft verstehen. Durch diese Wiederholung dndert sich das
Verhiltnis zwischen Subjekt und Norm. Die Verdringung der Bestimmtheit
der Gewesenheit respektive der Unbestimmtheit der Zukunft wird dabei ex-
plizit-reflexiv, womit die defizitire Form der Abstraktion aus dem Gesamtbild
sichtbar wird. Das heif3t aber auch: Das Gesamtbild als solches kann (wieder)
sichtbar werden. Infolgedessen kénnen die Ekstasen der Zeitlichkeit in ein
neues Verhiltnis treten. Im gelungenen Fall ist dieses neue Verhiltnis kein
Missverhaltnis. Bei Gewesenheit und Zukunft handelt es sich nicht nur um
die je individuelle Vergangenheit beziehungsweise Zukunft. Vergangenheit
steht dabei allgemein fir die vorgingigen Normen einer Praxis (von welchen
die je individuelle Vergangenheit bedingt ist). Zukunft steht dabei fir die Pro-
spektion der intersubjektiven Praxis insgesamt (von welcher die je individuelle
Zukunft bedingt ist).” Man kann dahingehend sagen, dass die Praxis der Psy-

12 Das, was wir als implizite und explizite Reflexivitat beschrieben haben, ist im dialogi-
schen Geschehen nicht klar zwischen Analysand und Analytikerin aufgeteilt. Vielmehr
kénnen beide Seiten im wechselseitigen Verhaltnis jeweils beide Positionen einneh-
men.

13 Freud1914.

14 Vgl. dazu auch Pearl 2013.

15 Hier stehen Phylo- und Ontogenese im Zusammenhang.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

225


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Freiheit der Kritik

choanalyse sich nicht nur auf einzelne Subjekte bezieht, sondern auch eine
Arbeit an der intersubjektiven Praxis insgesamt bedeutet. Durch die Aufhe-
bung praktischer Selbstmissverstindnisse kann die Praxis eine andere wer-
den.®

Jonathan Lear veranschaulicht das am Beispiel der Selbstverstindnisse
der Psychoanalytikerinnen in den USA von den 1950er Jahren bis heute. In
den 1950er Jahren waren die meisten Analytikerinnen ihrer Ausbildung nach
Humanmediziner, die eine naturwissenschaftliche Ausbildung genossen hat-
ten und ihrem Selbstverstindnis nach auch innerhalb ihrer Praxis der Analyse
an einen Begriff von Objektivitit gebunden waren, der von den Naturwissen-
schaften des beginnenden 20. Jahrhunderts gepragt war. Dieser Begriff von
Objektivitit als methodisches Ideal suggeriert eine vom Untersuchungsge-
genstand unabhingige Aufienperspektive, die die Analytikerin einzunehmen
hat. Nun versucht Lear nachzuzeichnen, wie dieses Verstindnis aus der Ver-
gangenheit auch das Selbstverstindnis der Gegenwart missverstindlich be-
einflusst:

»[A] supposedly dead past continues to exert an uncanny influence. We see
pathologies get transmitted from generation to generation [..] if there are
confusions in this concept [of objectivity] it must go to the heart of their self-
understanding. [...] The point of our inquiry is not simply to grasp how an
earlier generation got confused about objectivity; it is to help us gain insight
how we might be confused in similar ways«."”

Das vorgingige Selbstmissverstindnis beziiglich des Begriffs der Objektivitit
beeinflusst auch das Selbstverstindnis und damit die Praxis zeitgendssischer
Analytiker. Ein Symptom fiir eine gegenwirtige Beeinflussung des Selbstver-
stindnisses in Bezug auf den Begriff der Objektivitit finden wir am Beispiel
der Depression und deren Behandlung durch Antidepressiva als Konkurrenz
zu einer therapeutischen Praxis: »[Tlhe point of the antidepressant is not sim-
ply to relieve the pain and lift the depression; it is to help to put the patient
back into a position where she can again take up the task of developing herself

16 Der Ubergang von Psychoanalyse zu anderen Formen der Selbstverstindigung, wie
beispielsweise direkter Gesellschaftskritik, ist weiter erlauterungsbediirftig. Man kann
aber dafiir argumentieren, dass es sich auch bei anderen Formen der Gesellschafts-
kritik um immanente Kritik als Selbstkritik handeln muss (vgl. Fn. 115 in Teil Il dieser
Arbeit). Den systematischen Punkt der Selbstkritik wiederum veranschaulicht das Bei-
spiel der Psychoanalyse besonders gut.

17 Lear 2003, 36f.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

as a subject. But there is no drug, now or ever, that can perform that task.«*®
Dass es auf den ersten Blick so scheinen mag, dass Antidepressiva eine thera-
peutische Praxis ersetzen konnten, wird durch ein Selbstmissverstindnis der
Analytiker mitbestimmt. Analytiker, die in naturwissenschaftlicher Weise ein
objektives Heilmittel fiir eine bestimmte Krankheit anzubieten glauben, ma-
chen ihre eigene Praxis durch pharmazeutische Mittel ersetzbar. Jedoch kann
ein reflexiver Selbstverstindigungsprozess des Subjekts grundsitzlich nicht
durch Psychopharmaka etabliert werden.

Das praktische Selbstmissverstindnis in Bezug auf den Begriff der Objek-
tivitit liegt nach Lear darin, das naturwissenschaftlich geprigte Verstindnis
als Festlegung fiir das Verstindnis von Objektivitit iiberhaupt und nicht als
eine normative Orientierung unter anderen zu begreifen. Es kommt also da-
rauf an, die Pluralitit des Begriffs anzuerkennen: »The danger - in terms
of self-misunderstanding — would be to think that the concept of objectivity
comes with a fixed and determinate meaning, independent of the context in
which it is deployed.«” Im psychoanalytischen Kontext kann der Begriff von
Objektivitit im Unterschied zum naturwissenschaftlichen Kontext fiir eine
andere Orientierung (keine Festlegung) stehen. Um dies zu zeigen, wird der
Begriff der Objektivitit nicht abgelehnt, sondern immanent kritisiert: »[TThe
strategy was not to reject objectivity, but to offer a sympathetic subversion
of the concept.«*® Reflektiert die Analytikerin auf ihr Selbstverstindnis be-
ziiglich ihrer Praxis, wird einerseits deutlich, dass auch in der psychoanaly-
tischen Praxis der Begriff von Objektivitit eine Rolle spielt. Als Teilnehmerin
des analytischen Dialogs kann diese Objektivitit aber andererseits keine na-
turwissenschaftlich verstandene Auflenperspektive als Unabhingigkeit vom
Geschehen des Dialogs bedeuten. Vielmehr bedeutet Objektivitit hier eine
reflexive Distanz als notwendige professionelle Neutralitit der Analytikerin
innerhalb des dialogischen Prozesses. So sollte die Analytikerin Lear zufolge
beispielsweise nicht zu weinen anfangen, wenn der Analysand trotz allem nun
doch nicht Jurist wird, wie seine Mutter das immer wollte. Immanente Kritik
hebt das praktische Selbstmissverstindnis im Begriff der Objektivitit auf, oh-
ne den Begriff dabei als solchen abzulehnen. Der Begriff wird anders angeeig-
net. Nur so kann sich das Missverstindnis im Selbstverstindnis transparent
aufheben: »If there was confusion in our previous self-understanding, we are

18 Lear 2003, 79.
19  Lear2003,41.
20 Lear2003, 52.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

221


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Freiheit der Kritik

likely to preserve some confusion if we simply reject it. When we are analysing
individuals we know that an analysand cannot simply reject his past.«** Dass
es nicht moglich ist, vergangene Verstindnisse schlichtweg abzulehnen, ist
nicht nur auf institutioneller Ebene der Fall, sondern auch auf individuell
therapeutischer Ebene. Die Trennung zwischen beiden Ebenen ist eine analy-
tische Abstraktion. So beschreibt Lear auf individuell therapeutischer Ebene
das Beispiel einer Patientin, die alles in ithrem Leben, trotz realisierter Er-
folge, als Enttduschung (miss)versteht. Problemtisch ist dies, weil es aus der
Sicht der Analysandin keine Alternative zur Enttduschung gibt. Innerhalb des
praktischen Selbstmissverstindnisses scheint es so, als wire durch eine frem-
de Autoritit festgelegt, dass die Welt eine enttiuschende Umgebung ist. Dies
entspricht auf therapeutischer Ebene dem Fall, den wir als blinde Gewohnheit
beschrieben haben. Dabei ist nicht wie im obigen Beispiel die Analytikerin,
sondern der Analysand von einem missverstindlichen Begriff von Objektivi-
tit beeinflusst:

»He takes the world, including the social world, as given. [...] For if one lives
with a confused but overall sense of objectivity, it is as though the human
world is like the stars — it is just the way it is. [...] In the confused sense of
objectivity, the sense of the way the world is meant to preclude any further

questions about it.<**

Im Fall blinder Gewohnbheit stellt sich die Welt als fremdbestimmter Zusam-
menhang dar, der jedes Infragestellen dieses Zusammenhangs ausschlief3t.
Das Moment der Freiheit der Kritik und damit die Moglichkeit der prakti-
schen Veranderung sind in diesem Fall verdeckt. Die analytische Praxis setzt
sich nun zum Ziel, Reflexivitit wieder zu erméglichen, um das praktische
Selbstmissverstindnis aufheben zu kénnen:

»The analyst facilitates a process [..] by which the analysand slowly comes
to recognize that what he had taken to be the world as it really is, is in fact
the imposition of a distorted point of view. [...] The analytic process allows
the analysand to relate to objects in new sorts of ways [..]. This opens up
new ways of relating to others, but it also opens up new ways of relating to
oneself«.?

21 Lear 2003, 63.
22 Lear 2003, 48ff.
23 Lear 2003, 47.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Im Ergebnis der Aufhebung des Selbstmissverstindnisses wird zukinftig ein
neues Welt- und Selbstverhiltnis moglich. Ein therapeutisches Mittel ist da-
bei zum Beispiel Ironie als Ausdruck des Moments von Reflexivitit mit dem
Ziel immanenter Kritik. Am Beispiel der Ironie verdeutlicht sich, inwieweit
immanente Kritik Selbstkritik mit dem Mafistab der Freiheit der Kritik ist.
Ironie kann den Widerspruch zwischen Selbstanspruch und Realisierung der
Freiheit der Kritik aufzeigen: »[TThe possibility of irony opens up in the gap
between aspiration, pretense, and reality [...]. A psychoanalytic interpretation
exploits this possibility for irony; it tries to bring aspiration and pretense to-
gether.«** Zur beispielhaften Veranschaulichung wollen wir eine Situation aus
der Endphase der Analyse von Herrn A. (Analysand) und Dr. L. (Analytiker)
nachvollziehen, wie sie Lear wiedergibt:

»In the fourth year of analysis, Mr. A. began to talk more frequently about
terminating the analysis, but he always talked of >quitting< rather than, say,
ending or finishing it. When asked, Mr. A. said that quitting felt strong, mas-
culine, and decisive, his decision rather than Dr. U's [...]. About three months
before termination, Mr. A. began to speak of all the gains he had made in
psychoanalysis. He wanted Dr. L. to know how much happier, freer, and more
relaxed he felt. He was pleased with all the life changes he had been able to
make [...]. He knew that these external changes were manifestation of sig-
nificant internal changes. He expressed in a heartfelt way that he hoped Dr.
L. understood how much this had meant to him. These remarks fit Dr. L.’s
own sense that it had been a far-reaching and successful analysis [..]. But
then there was this cough. It began with a respiratory infection but lingered
on, and it would emerge in a session when Mr. A. would start talking about
hostile feelings. Was the cough a symptom of an underlying psychic conflict,
covered over by all the sincerely meant testimonials?

Mr. A., by now an experienced analysand, himself began to wonder about
the meaning of his cough. [He] did not recognize their connection to hostile
wishes until an extended fit of coughing occurred when he suddenly became
intensely angry with me, saying,

»Do | want to tell you to fuck off!« He then began coughing uncontrollably for
several minutes, finally leaving the office for a minute to go to the bathroom

24  Lear 2003, 118f.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

229


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Freiheit der Kritik

for a drink of water. Returning to the couch, he asked, »Why would | want to
tell you to fuck off? You haven't done anything but been here.«

| [Dr. L] said, »Maybe that’s why.«

»Yes, you're the doctor,« he [Mr. A.] replied. »Why haven’'t you cured me? I've
been waiting for you to fix me.<*

This was the moment when Mr. A. experienced the full intensity of his hos-
tility towards me in the waning months of the analysis.

In the context of this analysis, that simple remark —>Maybe that’s why<—is a
perfect interpretation. It refers Mr. A. back to his just-uttered and sincerely
felt words, and it offers him an invitation to bring out the irony. [...] It brings
to Mr. A’s attention that the very same words, the ones he has just uttered
so sincerely, can also be the voice of a complaint, >You haven't done anything
but been here!<[..] the very same words that he uses to express his gratitude
are used by him dynamically to cover over his anger, an anger that would be
expressed with the very same words!«*®

Dr. L.’s Antwort »Maybe that’s why« verdeutlicht paradigmatisch die imma-
nent-kritische Teilnehmerinnenperspektive des Analytikers, der dabei keine
fremden Kriterien von aufien anlegt oder inhaltliche Vorgaben macht (und im
Resultat der Antwort von Herrn A. gezwungen ist, auch seine eigene Meinung
itber das Gelingen der Analyse anzupassen). Indem der Analytiker in ironi-
scher Weise Herrn A. seine eigenen Worte zuriickspiegelt, versetzt er ihn in
die Lage, das praktische Selbstmissverstindnis in seinem Selbstverstindnis
durch Selbstkritik aufzuheben. Herr A. kann nun sehen, dass er zwar gerne
ein dankbarer und erfolgreicher Analysand wire (und das in mancherlei Hin-
sicht sicherlich ist), aber nun sieht er, dass das nur eine Abstraktion aus dem
Gesamtbild seines Selbstverstindnisses ist. Herr A. ist gleichzeitig wiitend
und enttiuscht, dass seine Wiinsche nicht erfiillt wurden.

25  Andieser Stelle wird der Wunsch nach einem Gegebenen, das als fremde Autoritat be-
stimmt, wie zu handeln ist, sehr deutlich. Im Prozess der Analyse kann diesem Wunsch
aber gerade nicht entsprochen werden, da das Ziel die Selbstbestimmung des Analy-
sanden ist.

26  Lear2003,123ff.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

»What makes this moment so important is not merely that Mr. A. is able to
experience his hostility towards the analyst, but that he is able to experi-
ence his hostility as he grasps its world-structuring role. [...] Mr. A. has moved
from a coughing spasm, to an expletive, from an expletive to a well-formu-
lated question, and, with the help of his analyst, from a question to irony. [...]
He can see, for instance, that while he genuinely feels gratitude to his ana-
lyst for being there, he has also used his gratitude as a means for covering
over angry feelings. [..] As a result the anger disappeared from conscious
awareness, but the world was now structured around obsequiousness and
excessive gratitude to authority figures, combined with breakthrough expe-
riences of resentment and distrust that he didn't really understand.«*’

Was aus der Vergangenheit dafiir ausschlaggebend war, dass genau diese
Konfiguration am Ende der Analyse durchgearbeitet werden muss, ist fur
uns nicht vordergriindig relevant. Entscheidend ist, dass Mr. A. in die La-
ge versetzt wird, mehr aus dem Gesamtbild zu sehen und sich anders dar-
auf zu beziehen. Resultat ist ein anderes Selbstverstindnis. Mr. A. kann auf
sich nicht nur als dankbar und erfolgreich, sondern auch als wiitend und ent-
tiuscht Bezug nehmen. Es wird sich transparenter und kann nun versuchen,
sich darin gerechter zu werden. Freiheit der Kritik ist auf unser reflexives
Selbstverstindnis bezogen. Dieses Fallbeispiel veranschaulicht, inwieweit die
systematische Stelle von Freiheit als Selbstbestimmung unser material-refle-
xives Selbstverstindnis ist. Anlass ist ein praktisches Selbstmissverstindnis
als Widerspruch zwischen Anspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik.
Der Anspruch der Freiheit der Kritik ist der Ko-Konstitution von Subjekt und
Praxis immanent und somit kein subjektiv-willkiirlicher Maf3stab. Die Arbeit
am Selbstverstindnis als Authebung des praktischen Selbstmissverstindnis-
ses kann neue Alternativen in der Praxis als existenzielle Moglichkeiten fiir
die Zukunft von Herrn A. schaffen. Die Arbeit am Gelingen solcher Méglich-
keiten ist nicht mit diesem Gesprichsausschnitt abgeschlossen, sondern setzt
als Prozess des Selbstbestimmtwerdens an dieser Stelle erst ein.

Ironie als reflexive Selbstdistanz kann aufzeigen, dass die Frage nach ih-
rem Selbstverstindnis immer schon Anspruch der Analysanden war: »[TThey
come to realize they already have a question, when before they thought they
had the answers.«*® So hatte Herr A. auch unabhingig von Analytiker und

27  Lear 2003, 208.
28  Lear 2003, 74.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

231


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Freiheit der Kritik

Analyse den Anspruch, seine eigenen Gefiihle zu hinterfragen. Freiheit der
Kritik ist dabei interner Maf3stab der Selbstverstindigung. Durch Ironie als
immanente Kritik am Selbstverstindnis innerhalb der Analyse kann sich die
Praxis in Bezug auf diesen Anspruch der Selbstkritik durchsichtig werden:
»Though we may usually take the category of human being for granted, the
irony helps us recognize that we are already attuned to an aspiration, even
if no one can fully say what the aspiration is.«* Es wird ein Selbstverstin-
digungsprozess in Gang gesetzt, der auch und gerade nach dem Ende der
Therapie selbstbestimmt und auf eine offene Zukunft bezogen ablaufen kann:
»1f psychoanalysis is aimed at the promoting a person’s freedom, part of the
freedom is freedom from the need to keep coming to the analyst.«*°
Trotzdem kann das Versprechen einer Analyse aus systematischen Griin-
den keine Auflosung der Gefahr des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit be-
deuten. Es kann keine endgiitige sHeilung« geben. Es kann aber in Bezug auf
die zeitliche Bewegung unserer Freiheit darum gehen, diese Bewegung durch
die drei Ekstasen der Zeitlichkeit in ein bestimmtes Verhiltnis zueinander zu
bringen, ein Verhiltnis, das kein Missverhiltnis ist.* Dieses Verhiltnis kann
man als material gelingende Aneignung der Geworfenheit auf eine offene,
aber endliche Zukunft hin beschreiben. Dabei wird die Vergangenheit in der
Gegenwart auf die Perspektive einer anderen Zukunft hin wiederholt.** In-
nerhalb dieser Vermittlung kommt es zur Anerkennung der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis. Gelingt es, praktische Selbstmissver-
stindnisse aufzuheben, indern sich dabei auch Gewesenheit und Zukunft. Im
Gesamtbild stehen beide jeweils in einem Aufhebungszusammenhang und
sind insofern vermittelt. Im Gesamtbild ist die Méglichkeit immanenter Kri-
tik als Selbstverstindigungsprozess aufgehoben. Selbstverstindnisse kdnnen

29  lear 2003, 76.

30 Lear2003,56.

31 An dieser Stelle kénnten sich Uberlegungen zu angemessenen Therapieformen an-
schliefien. Kriterium dafiir ware, inwieweit die Art der Therapie der zeitlichen Bewe-
gungder Freiheit der Kritik Rechnung triagt. Die Psychoanalyse setzt ihren Fokus darauf
sicherlich deutlicher als viele verhaltenstherapeutische Therapieformen.

32 Theunissen beschreibt die verindernde Produktivitat dieser Wiederholung folgender-
mafien: »Sie kann ein Tun sein, das sehr wohl verandert, indem es namlich Vergangen-
heit so wiederholt, dafd es sie wiederholt, hineinholt in die zukunftstrachtige Gegen-
wart. [...] Um Heimkehr zu werden darf sie keine einfache Rickkehr bleiben. In ihrer
ersten Teilbewegung Riickkehr zu Vergangenem, mufS sie in einer zweiten eine Rick-
kehr zum Gegenwartigen werden, eine, die das Vergangene heimholt« (Theunissen
1991, 258f.).

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

im Rahmen dessen selbstbestimmt verfolgt werden. Es 6ffnet sich die Mog-
lichkeit einer anderen Zukunft der Praxis. Diese Vermittlung als Ausdruck
unserer Freiheit der Kritik ist nichtsdestotrotz gebunden an den praktischen
Raum vorgingiger Normen insgesamt sowie an die bindende Aneignung spe-
zifischer Normen aus diesem Raum im Speziellen. Gelingt die Vermittlung,
werden praktische Selbstmissverstindnisse aufgehoben und wird Freiheit in
neuer Weise realisiert. Diese Freiheit liegt in der Vermittlung zwischen Be-
stimmtheit der Vergangenheit und Unbestimmtheit der Zukunft. Gelingen
oder Misslingen dieses Prozesses kénnen nicht vorbestimmt werden, sondern
sich nur zukiinftig zeigen. Auf institutionalisierter Ebene und damit not-
wendigerweise zusammenhingend auf der Ebene des Selbstverstindnisses
von Jonathan Lear als Analytiker ist immanente Kritik als ein solcher Selbst-
verstindigungsprozess paradigmatisch wie folgt ausgedriickt: »We recognize
that however thorough our training, however careful our efforts, there is al-
ways room for the question, »Am I really being a psychoanalyst?«*® In dieser
selbstkritischen Frage nach den Bestimmungen des Selbstverstindnisses ei-
nes Analytikers ist der Mafdstab des Hinterfragens selbstreflexiv-zirkulir die
Freiheit der Kritik.

6.2.3. Philosophie als Therapie?

McDowells philosophisch-therapeutische Absicht besteht darin, ein Heilmit-
tel anzubieten, welches erst einmal dringend und beingstigend erscheinende
Fragen als auf Trugbildern basierend herausstellt. Letztendlich soll sich un-
ser Selbstverstindnis als unproblematisch herausstellen. Das mag auf Frei-
heit als erkenntnistheoretische Autonomie zutreffen. Im Unterschied dazu
miissen wir in kritisch-theoretischer Hinsicht das, was Therapie sein kann,
auf die existenzielle Gefahr des Scheiterns innerhalb der Freiheit der Kritik
beziehen. Trugbilder sind als praktische Selbstmissverstindnisse existenzi-
elle Gefahren. Ziel ist es nicht, Freiheit thesenartig zu erliutern. In Bezug
auf diese Gefahr ist das Ziel, Freiheit sich selbst zeigen zu lassen, indem sie
durch immanente Kritik als Selbstkritik geschaffen wird.** Immanente Kri-
tik hat darin ihre therapeutische Funktion, dass sie unser Selbstverstindnis

33  lear2003, 87.

34 Indem es nicht das Ziel ist, Freiheit thesenartig zu erldutern, ilbernehmen wir in ge-
wisser Weise den quietistischen Ansatz von McDowell, aber ohne dabei Probleme als
Scheinprobleme herauszustellen.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

233


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Freiheit der Kritik

problematisiert. Die Aufhebung der Momente der Zweiten Natur im vermit-
telten Gesamtbild stellt keinen unproblematischen Zustand her, sondern er-
fordert einen Prozess des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnis-
sen als der Moglichkeit des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung.
Doch da McDowell mit dem Begriff der Zweiten Natur ein Heilmittel anbie-
ten will, welches durch einmalig richtige Anwendung verschiedenste Dualis-
men endgiiltig auflést (und unser Selbstverstindnis als unproblematisch arti-
kuliert), kann er dem Anspruch einer dialektischen Authebung nicht gerecht
werden. Die dialektische Aufhebung der Dualismen ist keine einmalige An-
wendung, die einen unproblematischen Zustand herstellt, sondern bedeutet
einen Prozess des Umgangs mit praktischen Selbstmissverstindnissen. Weil
mit der Eigenstindigkeit auch die konfliktive Spannung zwischen den ver-
schiedenen Momenten erhalten bleibt, besteht die Méglichkeit des Scheiterns
innerhalb unserer Selbstbestimmung. Die Gefahr des Scheiterns innerhalb
unserer Selbstbestimmung ist durch die Genese von Freiheit im Begriff der
Zweiten Natur aufgehoben. Die Arbeit an unseren Selbstverstindnissen ist
nicht abschlieRbar und kann mit einem Begriff Zweiter Natur nicht end-
giiltig unproblematisch werden. Im Gesamtbild zeichnet sich selbstkritische
Zweite Natur gerade durch die Problematisierung unserer Selbstverstindnis-
se aus. Wire die Arbeit am Selbstverstindnis tatsichlich abgeschlossen, so
wiren wir fremdbestimmt, wie sich das bei McDowell auf Ebene des Selbst-
verstindnisses der transformativen Zweiten Natur gezeigt hat. Im Zustand
abgeschlossener Selbstverstindigung widerspricht sich praktische Reflexivi-
tit selbst. Reflexivitit, die auf etwas als feststehenden Zustand reflektiert,
ist performativ selbstwiderspriichlich. Im Unterschied dazu hebt eine selbst-
kritische Zweite Natur den Prozess praktisch-reflexiver Selbstverstindigung
in sich auf. Die Therapie hat die Form der Selbstkritik. Durch Selbstkritik
realisiert sich Freiheit als Selbstbestimmung. Endgiiltige >Heilung« kann es
aus systematischen Griinden nicht geben. Ziel ist vielmehr eine Anerkennung
von existenziellen Angsten. Eine solche Anerkennung muss zeigen, dass wir
der Gefahr des praktischen Selbstmissverstindnisses stindig ausgesetzt sind.
McDowell wird dieser existenziellen Dimension aus der Perspektive von Frei-
heit als erkenntnistheoretischer Autonomie nicht gerecht, weswegen er letzt-
endlich eine quietistische Therapie anbieten zu kénnen glaubt.*® Mit der Pra-

35 Nichtsdestotrotz gibt es Uberschneidungspunkte zwischen McDowells Vorgehen und
dem psychoanalytischen: offensichtlich in der Tatsache, dass Probleme und Angste
moderner Philosophie auf Selbstverstandnisse unserer Zeit zuriickgefithrt werden, die

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

xis der Psychoanalyse haben wir ein Beispiel betrachtet, das sich einerseits
auf das Scheitern innerhalb unserer Freiheit und andererseits auf jene Ar-
beit bezieht, durch welche sich unsere Freiheit der Kritik prozessual selbst
zeigen muss. In diesem unabgeschlossenen Prozess kann es in Bezug auf
die zeitliche Bewegung der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjekti-
ver Praxis darum gehen, die drei Ekstasen der Zeitlichkeit in ein Verhiltnis
zueinander zu bringen, das kein Missverhiltnis ist. Dieses Verhiltnis kann
man als material gelingende Aneignung der Geworfenheit auf eine offene,
aber endliche Zukunft hin beschreiben. Damit ist keine Auflésung der Gefahr
des praktischen Selbstmissverstindnisses und des Scheiterns innerhalb unse-
rer Freiheit moglich, aber eine Anerkennung dieser spezifisch menschlichen
Endlichkeit beschrieben. Die immer auch kritische Aneignung ist nicht theo-
retisch-reflexiv, sondern ein praktisch-reflexives Geschehen, das Freiheit in
Bezug auf unser Selbstverstindnis zu erarbeiten in der Lage ist. Dieser Aus-
druck unserer Freiheit als solcher ist gleichwohl gebunden an die vorgingigen
Normen einer intersubjektiven Praxis insgesamt sowie an die bindende An-
eignung spezifischer Normen aus diesem Moglichkeitsraum im Speziellen.
Verstanden als Selbstkritik ist Freiheit der Kritik keine genuin philosophi-
sche Aufgabe. Vielmehr kann sich der Prozess reflexiver Selbstverstindigung
in verschiedensten Praktiken ausdriicken. Im Falle einer Verdeckung des Ge-
samtbildes durch ein praktisches Selbstmissverstindnis kann eine spezifische

es dementsprechend zu therapieren gilt; aber auch dahingehend, dass McDowell den
Mythos des Gegebenen (psychoanalytisch) als den Wunsch deutet, Verantwortung an
eine dufiere Autoritat abzugeben, die festlegt, wie und was zu tun respektive zu er-
kennen ist. Im Umkehrschluss handelt es sich dabei um eine Bewegung der Abwehr
oder einen Versuch der Vermeidung respektive Verdrangung: »The idea, for instance,
that something like utilitarism must be right looks like a double avoidance of vertigo:
first, in the thought that there must be a decision procedure; and second, in the reduc-
tion of practical rationality, at least in its moral application, to the pursuit of neutrally
intelligible desires« (McDowell 1998c, 73, Fn. 38). McDowell schreibt im Zusammen-
hang der Begriindung ethischen Handelns von einem Schwindelgefiihl (vertigo<). Die
scheinbar unzureichende Begriindung macht Angst. Doch der Wunsch nach einer Be-
griindung und damit nach einer beruhigenden Sicherheit, welche die blofRe Tatsache
der geteilten Lebensform und darin erworbenen Zweiten Natur transzendiert (eine
Aufienperspektive, welche beispielsweise der Begriindung des Utilitarismus zugrun-
de liegt), muss enttduscht werden. Der Wunsch, entgegen der bleibenden Vorlaufig-
keit unseres Wissens letztlich doch ein endgiiltiges und zufriedenstellendes Wissen
zu erreichen, ist nicht mit einer Lebensform, sondern mit einem unbelebten Stillstand
vergleichbar.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

235


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Freiheit der Kritik

Selbstverstindigungspraxis wie beispielsweise die der Psychoanalyse nétig
sein, um das Selbstmissverstindnis mit Unterstiitzung eines Anderen auf-
heben zu kénnen. Ist der Blick auf das Gesamtbild nicht verdeckt, stellt sich
Freiheit der Kritik als eine alltigliche Aufgabe dar. Scheitern wir in dieser
selbstkritischen Aufgabe zur Freiheit der Kritik, so scheitern wir innerhalb
unserer Selbstbestimmung.

6.3. Gesamthild: Freiheit der Kritik

Problemlage Den Ausgangspunkt der Problemlage dieser Arbeit haben wir
durch das sogenannte >Kantische Paradox« der Selbstbestimmung beschrie-
ben. Dabei handelt es sich um ein Problem unseres Selbstverstindnisses: Wie
konnen wir uns als einem Gesetz folgend und zugleich als frei verstehen?
Diese Verbindung von Gesetz und Freiheit scheint in zwei Richtungen para-
dox, da einerseits dem Gesetz einer fremden Autoritit zu folgen gerade nicht
bedeutet, selbstbestimmt zu sein, sondern fremdbestimmt durch eben die-
ses Gesetz. Versteht man andererseits das Gesetz als selbstbestimmt gesetzt,
bedeutet das gerade nicht, einem normativen Gesetz zu folgen, sondern
blof’e Willkiir. In Hinblick auf eine mogliche Auflosung oder Aufhebung
dieses Paradoxes normativer Selbstbestimmung stellt sich die Frage, wie sich
einerseits eine willkiirliche Setzung dieser Selbstbestimmung vermeiden
lasst, ohne aber andererseits die Selbstbestimmung direkt oder indirekt
durch eine duflere oder erstnatiirliche Autoritit festzulegen. Ziel dieser
Arbeit war es, vermittels des Begriffs einer selbstkritischen Zweiten Natur zu
zeigen, inwieweit Freiheit der Kritik als Antwort auf das >Kantische Paradox«
verstanden werden kann.

Nun kann man misstrauisch gegeniiber dem Begriff der Zweiten Natur
und der Moglichkeit einer Auflosung des >Kantischen Paradoxes«< sein. So
schreibt Christoph Menke paradigmatisch fiir dieses Misstrauen in kritisch-
theoretischer Hinsicht:

»Durch den Begriff der zweiten Natur kehrt die Paradoxie der Autonomie
in Hegels sittlichkeitstheoretischen Erlauterungen zuriick. [...] Die Teilnah-
me des Subjekts an der Praxis wird niemals zum nur geistigen Medium ihrer
Autonomie, weil sie stets s\Gewohnheit, ein blofd naturhafter Mechanismus
bleibt. [...] Im Akt der Befreiung stehen sich das auferlegte Gesetz der >Ge-
wohnheitcund die gesetzlose Freiheit der>Willkiir<agonal gegeniiber — He-

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

teronomieinihren beiden Formen, als aufRere (des Gesetzes) und innere (der
Willkiir) .«

Gegen dieses Misstrauen haben wir versucht zu zeigen, dass ein selbstkriti-
scher Begriff Zweiter Natur® tatsichlich in der Lage ist, das >Kantische Pa-
radox< aufzuheben. Durch diese Aufthebung kehrt im Gesamtbild der Freiheit
der Kritik das Paradox als solches nicht wieder, da der Maf$stab der Selbst-
kritik selbstreflexiv-zirkulir die Freiheit der Kritik selbst ist. Gleichzeitig ist
diese selbstreflexive Kritik praktisch, indem sie auf die Moglichkeit einer an-
deren Praxis abzielt. Eine Aufhebung des >Kantischen Paradoxes« ist aber keine
Auflosung des Problems und bedeutet, dass die Gefahr des Scheiterns inner-
halb unserer Selbstbestimmung dennoch im Gesamtbild anwesend ist.

Selbstkritische Zweite Natur In der Rekonstruktion der Position John McDowells
haben wir einen Begriff der Zweiten Natur als Ausgangspunkt unserer Uberle-
gungen erarbeitet. Zugleich haben wir gesehen, dass der transformative Be-
griff der Zweiten Natur, wie ihn McDowell expliziert, ungeniigend ist, um
Freiheit als Selbstbestimmung zu erliutern. Auf Ebene des Selbstverstindnis-
ses dieser transformativen Zweiten Natur verkehrt sich Selbstbestimmung in
blof3e Fremdbestimmung. Im Interesse der Authebung des >Kantischen Para-
doxes« war es deshalb unser Ziel, den transformativen Begrift Zweiter Natur
zu einem selbstkritischen Begriff zu erweitern. Um den selbstkritischen Be-
griff Zweiter Natur verstindlich zu machen, haben wir das reflexive Selbstver-
stindnis der Zweiten Natur ins Zentrum der Betrachtung gestellt. Im zweiten
Teil der Arbeit und in Auseinandersetzung mit der Phdnomenologie des Geistes
war die Stelle des reflexiven Selbstverstindnisses Zielpunkt der Systematik.
Hegel bezeichnet diesen Zielpunkt als Ebene des absoluten Geistes. Der ers-
te Schritt zum Verstindnis einer selbstkritischen Zweiten Natur ist das Ver-
standnis einer selbstreflexiven Zweiten Natur. Im Unterschied zum agonalen

36  Menke 2010, 692f.

37  Khurana expliziert einen dialektischen Begriff Zweiter Natur (vgl. Khurana 2017,
516ff.). Insofern der selbstkritische Begriff der Zweiten Natur die gegenlaufige Bewe-
gung des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit der Kritik als praktisches Selbstmiss-
verstindnis aufhebt, ist der selbstkritische Begriff auch dialektisch. Dariiber hinaus
kann das Selbstmissverstindnis als aufgehobener praktischer Widerspruch in einer
Praxis kritischer Selbstverstindigung produktiv werden, indem Freiheit (wieder) rea-
lisiert wird. Im Unterschied zu Khurana liegt hierbei die Méglichkeit der Produktivitit
des Widerspruchs in seiner Aufhebung durch Selbstkritik im Rahmen des selbstrefle-
xiv-zirkuldren Maf3stabs der Freiheit der Kritik.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

237


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Freiheit der Kritik

Verhiltnis zwischen naturhafter Gewohnheit und Freiheit der Willkiir, das
Menke im Begriff der Zweiten Natur diagnostiziert, haben wir eine Vermitt-
lung zwischen Gewohnheit und Reflexivitit innerhalb der Ko-Konstitution
von Subjekt und intersubjektiver Praxis beschrieben.® Wir bewegen uns da-
bei auf der Ebene des reflexiven Selbstverstindnisses unserer Zweiten Na-
tur. Da Reflexivitit und Gewohnheit im Gesamtbild vermittelt sind, konnen
wir keine scharfe Trennlinie zwischen spezifischen Praktiken der reflexiven
Selbstverstindigung (wie beispielsweise Psychoanalyse oder Kunst als dsthe-
tischer Praxis) und »alltiglichen« Praktiken der Gewohnheit ziehen. Aufgrund
der Vermittlung durch Gewohnheit ist Reflexivitit zwar erst einmal implizite
Reflexivitit. In alltdglichen Praktiken driickt sich Reflexivitit nicht als stindi-
ges Hinterfragen der Normen unserer Praxis in expliziter Form aus. Reflexivi-
tat kann sich aber jederzeit auch explizit ausdriicken. Selbstverstindigung ist
im Gesamtbild moderner Praktiken prinzipiell immer moglich. Reflexivitat
ist somit kein ausgezeichneter Modus oder ausschlieflich wissenschaftlicher
Standpunkt. Zugleich mit der Vermittlung von Reflexivitit und Gewohnheit
haben wir gesehen, dass angesichts einer Pluralisierung der Normativitit der
Praxis Normen nicht als Festlegungen, sondern als Orientierungen zu verste-
hen sind. Im Gesamtbild der Freiheit der Kritik sind wir in unserer Praxis
nicht festgelegt.

38  Kritik an Menkes Begriff der Zweiten Natur (bt in dieser Hinsicht auch Andreja No-
vakovic: »So my disagreement with Menke is the following: | would deny that habits
are purely mechanical for Hegel, since Hegel himself admits that the rule they ex-
press is one that cannot be applied without the assistance of attention, perception,
and judgment. [...] Menke strongly suggests that habits cannot help becoming thor-
oughly mechanical, that this is their fate. But | see no reason to think of this lapse of
habit as its inevitable evolution. It is, however, a familiar one, and this explains why
Hegel warns against excessive habituation and why he associates habit with death«
(Novakovic 2017, 66f.). Im Unterschied zu unserer Beschreibung expliziert Novako-
vic die Vermittlung zwischen Gewohnheit und Reflexivitit aber nicht auf Ebene des
Selbstverstandnisses der Zweiten Natur. Dies wird auch in dem Beispiel deutlich, das
sie gegen Menkes Begriff der Zweiten Natur anfiihrt. Dabei geht es darum, dass man
sich je nach Kontext und Umstidnden dafiir entscheiden kann, auch auf dem Flugha-
fen die Zdhne zu putzen und nicht wie gewohnlich zuhause. Uns geht es auf der Ebene
des Selbstverstandnisses auf dieses Beispiel bezogen darum, dass mansich alsjemand
versteht, dem zahnmedizinische Prophylaxe wichtig ist (und dahingehend iiberhaupt
dariiber nachdenkt, ob es gut ware, die Zdhne auch auf dem Flughafen zu putzen).

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Jenseits der Alternative von Autonomie und Heteronomie In einer Nachbemerkung
unterzieht auch Menke seine oben zitierte Beschreibung des agonalen Ver-
haltnisses von naturhafter Gewohnheit und Freiheit der Willkiir einer Re-
vision: »Sie macht einen anderen Freiheitsbegriff notwendig, der den Akt
der Befreiung jenseits der Alternative von Autonomie und Heteronomie zu
denken erlaubt.«*° Jenseits dieser Alternative von Autonomie und Heterono-
mie liegt das systematische Bild der prospektiven Aneignung vorgangiger
Normen einer intersubjektiven Praxis, wie wir es beschrieben haben. An-
eignung der Norm innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis
ist zugleich nachvollziehend-fremdbestimmt und hervorbringend-selbstbe-
stimmt. Selbstbestimmung und Fremdbestimmung sind durch die Mdglich-
keit zur Selbstkritik innerhalb dieses Prozesses der Aneignung vermittelt. Da-
mit antworten wir auch auf das >Kantische Paradox« erster Stufe.

Die Moglichkeit der Selbstkritik ist durch die zeitliche Dimension der Ko-
Konstitution von Subjekt und Praxis bedingt, wie wir im dritten Teil der Ar-
beit und in Auseinandersetzung mit Sein und Zeit gezeigt haben. Mit Heideg-
gers Bestimmung von Dasein als grundlegend selbstreflexiv schlieffen wir an
das systematische Ziel des Gesamtbildes im zweiten Teil der Arbeit an. Das
reflexive Selbstverstindnis bezieht sich dabei auf existenzielle Moglichkei-
ten. Diese Moglichkeiten sind als Normen auf Ebene des reflexiven Selbstver-
stindnisses Orientierungen, keine Festlegungen. Die Bewegung des Ausstan-
des in eine unbestimmte Zukunft hilt den Moglichkeitscharakter von Dasein
offen. Dasein ist vermittels des zukunftsbezogenen Entwurfs in seinen Mog-
lichkeiten nicht festgelegt, sondern selbstbestimmt. Diese Offenheit in eine
unbestimmte Zukunft hinein bedingt unsere Freiheit als Selbstbestimmung.
Im Prozess der Ko-Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis wird
eine bestimmte Vergangenheit der Normen der Praxis auf eine unbestimmte
Zukunft hin angeeignet. Es handelt sich dabei nicht um eine (Selbst-)Setzung
der Norm, sondern um eine Wiederholung der schon vorgingigen Norm.
Durch diese Wiederholung indert sich das Verhdiltnis zwischen Subjekt und
Norm. Dieser Prozess findet auf selbstreflexiv-zirkulirer Ebene des Selbst-
verstindnisses statt und ist zugleich praktisch, indem die Ko-Konstitution
von Subjekt und Praxis dabei anerkannt wird. An dieser Stelle befinden wir
uns jenseits der Alternative zwischen Autonomie und Heteronomie. Wir ha-
ben das als material gelingende Aneignung der vorgangigen Normen auf ei-
ne offene, aber endliche Zukunft hin beschrieben. In diesem Prozess sind

39  Menke 2010, 693.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

239


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Freiheit der Kritik

Fremdbestimmtheit der Vergangenheit vorgingiger Normen und Selbstbe-
stimmtheit auf eine unbestimmte Zukunft hin vermittelt.

Immanente Kritik als Selbstkritik Man kénnte den Einwand duflern, dass Selbst-
bestimmung im Prozess der Aneignung letztendlich indirekt durch eine
fremde Autoritit bestimmt ist. Die Rede von Selbstbestimmung sei nur
Verdeckung dahinterliegender Herrschaftszusammenhinge der intersub-
jektiven Praxis, so dieser Einwand weiter. Als Antwort auf diesen Einwand
haben wir in der Zusammenfithrung von sozialphilosophischer und exis-
tenzphilosophischer Hinsicht in kritisch-theoretischer Hinsicht gezeigt,
dass die intersubjektive und zeitliche Vermittlung von Selbstbestimmung
die Moglichkeit zur Selbstkritik einschliefdt und daher nicht indirekt fremd-
bestimmt ist. Aufgrund der Moglichkeit zur Selbstkritik ist der Prozess der
Aneignung ein immanent-kritischer Prozess. Das heift: Die Wiederholung
der Norm kann immer auch eine andere Aneignung der vorgingigen Norm
sein. Die Norm wird dabei zwar in Orientierung auf diese Norm, aber den-
noch anders vollzogen. Aneignung und Kritik stehen dabei im wechselseitigen
Zusammenhang. Kritik ist immanente Kritik am eigenen Anspruch und als
immanente Kritik selbstkritisch. Immanente Kritik haben wir als Selbstkri-
tik in Bezug auf unser reflexives Selbstverstindnis expliziert. Erldutert als
Selbstkritik bedeutet immanente Kritik, dass sich durch einen Widerspruch
im eigenen Anspruch nicht nur selbstreflexiv das Wissen des Subjekts iiber
sich selbst (das Selbstverstindnis) dndert, sondern damit notwendigerweise
auch das Subjekt (der Gegenstand dieses Verstindnisses). Dabei steht die
Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis im Hintergrund. Durch diese Ko-
Konstitution sind Verdnderungen im Selbstverstindnis des Subjekts zugleich
Verinderungen in den Normen der Praxis und umgekehrt. Immanente Kritik
ist Selbstkritik, aber als Kritik am Selbst immer auch Kritik an der Praxis.
Damit haben wir den selbstkritischen Begriff der Zweiten Natur etabliert.
Selbstkritische Zweite Natur hat den internen Anspruch der Freiheit der
Kritik. Freiheit der Kritik antwortete als selbstreflexiv-zirkulirer Mafistab
auf Ebene unseres Selbstverstindnisses auf beide Seiten des >Kantischen
Paradoxes< zweiter Stufe zugleich. Es geht nicht um die Aufdeckung von
Widerspriichen auf subjektiv-willkiirlicher oder objektiv-fremdbestimm-
ter Ebene, sondern um die Aufhebung von Selbstmissverstindnissen in
Bezug auf unser Selbstverstindnis innerhalb der Ko-Konstitution von Sub-
jekt und intersubjektiver Praxis. Der Widerspruch besteht dabei zwischen
Selbstanspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik selbst.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Gefahren des Scheiterns innerhalb unserer Selbstbestimmung In kritisch-theore-
tischer Hinsicht kann Philosophie keine quietistische Therapie sein, die das
Problem der Freiheit als Scheinproblem entlarvt. Ziel ist es, die Moglichkeit
des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit der Kritik als existenzielle Gefahr
anzuerkennen. Diese Anerkennung bedeutet weder Heilung noch Auflésung
der Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit. Ist der Maf3stab fiir reali-
sierte Freiheit selbstreflexiv-zirkulir die Freiheit der Kritik, so ist damit das
Scheitern innerhalb dieser Freiheit als Selbstbestimmung nicht ausgeschlos-
sen. Im Scheitern von Freiheit scheitert nicht Selbstbestimmung als solche,
sondern wir innerhalb dieser Selbstbestimmung. Es handelt sich um ein prak-
tisches Selbstmissverstindnis auf Ebene reflexiver Selbstverstindigung. Die
Moglichkeit dieses praktischen Selbstmissverstindnisses hat sich in kritisch-
theoretischer Hinsicht systematisch durch alle vier Teile der Arbeit gezogen
und verweist auf die notwendigerweise mogliche Gefahr des Scheiterns in-
nerhalb unserer Freiheit. In einer ersten Fassung haben wir diese Moglichkeit
anhand des Kantischen Diktums vom Zusammenspiel von Anschauung und
Begriff expliziert. McDowell deutet das Scheitern dieses Zusammenspiels in
erkenntnistheoretischer Hinsicht als zwei Seiten einer Oszillation an: »I have
been considering the tendency to oscillate between two unpalatable positions:
a coherentism that loses the bearing of empirical thought on reality and a re-
coil into a vain appeal to the Given.«*® Wir haben diese beiden in der erkennt-
nistheoretischen Fassung angelegten Seiten als leere Reflexion (coherentism)
und blinde Gewohnheit (the Given) bezeichnet und als existenzielle Gefah-
ren des Scheiterns innerhalb unserer Freiheit verstanden. Im Gesamtbild der
Zweiten Natur gibt es jedoch keine Gewohnheit ohne Reflexivitit sowie keine
Reflexivitit ohne Gewohnheit. Beides ist miteinander vermittelt. Diesbeziig-
lich hat sich herausgestellt, dass es sich sowohl bei leerer Reflexivitit als auch
bei blinder Gewohnheit um ein Selbstmissverstindnis praktischer Reflexivitit
handelt. Auf Ebene der reflexiven Selbstverstindigung (mit Hegel: auf Ebene
des absoluten Geistes) ist es in beiden Fillen so, dass sich Reflexivitit selbst
falsch versteht und damit die Freiheit (der reflexiven Kritik) der Praxis schei-
tert.

Im Fall des praktischen Selbstmissverstindnisses beziehen wir uns nicht
auf das Gesamtbild der Zweiten Natur, sondern auf eine defizitire Form un-
serer Freiheit in Abstraktion aus dem Gesamtbild. Man kann diesbeziiglich

40  McDowell 1996,108.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

241


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242

Freiheit der Kritik

die beiden Pole leere Reflexivitit und blinde Gewohnbheit als ein und den-
selben Fall beschreiben.* In beiden Fillen ist es das Moment von praktischer
Reflexivitit unseres Selbstverstindnisses, das sich selbst widerspricht: im Fall
blinder Gewohnheit, weil es auf die Normen der Ko-Konstitution von Subjekt
und Praxis als feststehend und alternativlos reflektiert und damit sich als re-
flektierend selbst widerspricht;** im Fall leerer Reflexivitit, weil es die Nor-
men der Ko-Konstitution von Subjekt und Praxis willkiirlich (ohne Bezug zur
Materialitit der Praxis) in Frage stellt und damit sich (im eigenen Anspruch)
selbst als praktisch wirksam widerspricht. Das heifit, in der Perspektive von
praktischer Reflexivitit fallen die beiden Pole der Oszillation zwischen lee-
rer Reflexivitit und blinder Gewohnbheit in eins. Binden wir das an die Ko-
Konstitution von Subjekt und intersubjektiver Praxis im Selbstverstindnis
zuriick, lisst sich sagen: Indem wir uns selbst missverstehen, scheitert die
Freiheit (der Reflexivitit) der Praxis, und indem die Freiheit (der Reflexivi-
tit) der Praxis scheitert, verstehen wir uns selbst falsch. Das beschreibt einen
Zirkel, in dem Freiheit der Kritik selbst der Maf3stab fiir Freiheit der Kri-
tik ist und somit die Kriterien fur realisierte Freiheit weder blof} subjektiv-
selbstbestimmt noch blof3 objektiv-fremdbestimmt sind. Als Fall eines prak-
tischen Selbstmissverstindnisses der Freiheit der Kritik selbst ist die Ebene
des Maf3stabes nicht objektiv-fremdbestimmt. Der Anspruch der Freiheit der
Kritik ist gleichzeitig interner Anspruch des Selbstverstindnisses der Zweiten
Natur. Dieser Anspruch ist nicht vom Subjekt gesetzt, sondern ergibt sich im
Begriff immanenter Kritik durch die intersubjektiv-zeitliche Ko-Konstitution
von Subjekt und Praxis. Als interner Anspruch der Ko-Konstitution ist die
Ebene des Mafstabes nicht subjektiv-willkiirlich. Der zirkulire Maistab der
Freiheit der Kritik antwortet damit auf beide Seiten des >Kantischen Parado-
xes« zweiter Stufe. Wir kénnen diesen Zirkel nicht auflésen, denn Freiheit ist
kein Zustand, sondern realisiert sich innerhalb eines Prozesses der reflexiven
Selbstverstindigung.

41 Die Trennung in beide Félle als analytische Abstraktion aus dem Gesamtbild bleibt
aufschlussreich, um das praktische Missverstindnis im Detail besser zu verstehen.

42 Deshalb kénnen wir Selbstbestimmung innerhalb unseres Selbstverstindnisses nur
verstehen, wenn die Moglichkeit des praktischen Missverstandnisses innerhalb die-
ses Selbstverstindnisses eingeschlossen ist. Im Fall blinder Gewohnheit (und leerer
Reflexivitit) ist ein Zustand ohne die Moglichkeit praktischer Widerspriiche gedacht.
Dieser Zustand ist aber selbstwiderspriichlich: Unsere Reflexivitat widersprichtsich in
diesem Fall selbst. Freiheit als Selbstbestimmung muss aus systematischen Griinden
auch die Freiheit zum Scheitern innerhalb dieser Selbstbestimmung offenlassen.

- am 14.02.2026, 12:47:11,



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Freiheit und Kritik

Eine andere Praxis Was Freiheit ist, kann sich retrospektiv zeigen, bleibt pro-
spektiv hingegen offen. Freiheit als Selbstbestimmung realisiert sich in einem
Prozess kritischer Selbstverstindigung. Immanente Kritik hat darin ihre the-
rapeutische Funktion, dass sie unser Selbstverstindnis problematisiert. Im
Rahmen des Beispiels der Psychoanalyse haben wir Ironie als einen paradig-
matischen Ausdruck kritischer Selbstverstindigung als praktische Reflexivi-
tit expliziert. Das Mittel der Ironie kann den Widerspruch zwischen Selbst-
anspruch und Realisierung der Freiheit der Kritik aufzeigen. Indem wir im
Moment der Ironie zu distanzierten Zuschauern unserer selbst werden, kén-
nen wir uns und kann sich somit die Praxis in Bezug auf den Anspruch der
Freiheit der Kritik durchsichtig werden. Im Ergebnis der Aufhebung prakti-
scher Selbstmissverstindnisse durch immanente Kritik als Selbstkritik kann
sich Freiheit als Selbstbestimmung realisieren. Damit ist keine Auflésung
der Gefahr des praktischen Selbstmissverstindnisses und des Scheiterns in-
nerhalb unserer Freiheit moglich, aber eine Anerkennung dieser spezifisch
menschlichen Endlichkeit beschrieben. Freiheit der Kritik bedeutet, im Pro-
zess einer unabgeschlossenen Arbeit des Selbstbestimmtwerdens zu stehen.
Als Prozess ist Freiheit der Kritik ein Freiheitsbegriff jenseits der Alternative
zwischen Autonomie und Heteronomie, da innerhalb dieses Prozesses Selbst-
und Fremdbestimmung vermittelt sind. Die Praxis der kritischen Selbstver-
stindigung bezieht sich einerseits selbstreflexiv-zirkulir auf das Selbstver-
stindnis des Subjekts und ist andererseits zugleich eine kritische Arbeit an
der intersubjektiven Praxis. Innerhalb der Ko-Konstitution von Subjekt und
Praxis bedeutet Selbstkritik zugleich auch Kritik an den Normen der Praxis.
Hier zeigt sich die Produktivitit des praktischen Widerspruchs. Einerseits
besteht die Gefahr des Scheiterns innerhalb von Freiheit der Kritik durch ein
praktisches Selbstmissverstindnis, andererseits kann sich durch die Authe-
bung dieses praktischen Widerspruchs Freiheit (erneut) realisieren. Imma-
nente Kritik als Aufhebung solcher Widerspriiche im ko-konstitutiven Zu-
sammenhang von Subjekt und Praxis ist nicht so sehr eine philosophische
Aufgabe als vielmehr eine situativ-teilhabende Verantwortung jeder Praxis-
teilnehmerin. Durch Selbstkritik und die Aufhebung praktischer Selbstmiss-
verstindnisse kann unsere Praxis eine andere Praxis werden.

- am 14.02.2026, 12:47:11,

243


https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

M 14.02.2028, 13:47:11.



https://doi.org/10.14361/9783839455012-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

