42

Regieren durch Vorbeugen

der Dispositive und ihre Machtwirkungen — z.B. des Sexualititsdispositivs —
umfassend beschrieben und damit die ersten analytischen Schritte dieses For-
schungsstils unternommen. Auch der Priventionsdispositiv liefle sich daher
mithilfe von Foucaults Machtanalytik beschreiben und auf seine Machteffekte
hinterfragen.

Im Folgenden werden die Grundziige von Foucaults Analytik vorgestellt, ange-
fangen mit den theoretischen Abgrenzungen einer Geschichte der Problematisierun-
gen, Uber die Beschreibung seiner drei analytischen Achsen — Wissen, Macht und
Subjekt — bis hin zur Diskussion seines Konzepts der Gouvernementalitit und des
damit zusammenhingenden Verstindnisses des Politischen, welche das Analyse-
verfahren der Dispositivanalyse begleiten werden.

1 Geschichte des Denkens als Analyse der Problematisierungen

Wihrend der Entwicklung seiner Analyseinstrumente hat Foucault mehrere
methodische und methodologische Umkehrungen und Abgrenzungen vorgenom-
men. Der Aufbau seiner Vorgehensweise liefie sich am deutlichsten anhand des
Abschnitts seiner 1982/1983 gehaltenen Vorlesungen beobachten:

»In dem umfassenden Projekt, das unter dem Zeichen, wenn nicht gar unter der
Uberschrift einer>Geschichte des Denkens<steht, sah ich mein Problem darin, et-
was zu tun, das sich ein bisschen von dem unterscheidet, was die meisten Ideenge-
schichtler véllig zu Recht praktizieren. Jedenfalls wollte ich mich durch zwei Me-
thoden absetzen, die beide iibrigens ebenfalls véllig legitim sind. Zunédchst woll-
te ich mich abgrenzen gegen das, was man Mentalitdtsgeschichte nennen kdnnte
und was tatsachlich auch so genannt wird. Diese Geschichte erstreckt sich, sche-
matisch betrachtet, von der Verhaltensanalyse bis zu den AuRerungen, die dieses
Verhalten begleiten. Diese AuRRerungen kdnnen dem Verhalten vorhergehen, sie
kénnen ihm nachfolgen, es libersetzen, es vorschreiben, es verstellen, es recht-
fertigen usw. Andererseits wollte ich mich auch von dem absetzen, was man ei-
ne Geschichte der Vorstellungen oder der Vorstellungssysteme nennen konnte,
d.h. eine Geschichte, die zwei Ziele haben konnte bzw. tatsdchlich haben sollte.
Das eine wire die Analyse der Vorstellungsfunktionen. Unter sAnalyse der Vor-
stellungsfunktionen«< verstehe ich die Analyse der Rolle, die diese Vorstellungen
spielen kénnen, und zwar entweder im Hinblick auf das vorgestellte Objekt oder
im Hinblick auf das vorstellende Subjekt— sagen wir, eine Art Ideologieanalyse.
Der andere Pol einer moglichen Analyse der Vorstellungen scheint mir dann in
der Analyse der Vorstellungswerte eines Vorstellungssystems zu bestehen, d.h. in
der Analyse der Vorstellungen in Abhangigkeit von einer Erkenntnis— d.h. eines
Erkenntnisinhalts oder einer Regel, einer Erkenntnisform —, betrachtet als Wahr-

12.02.2026, 17:04:4;



https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

heitskriterium oder zumindest als Anhaltspunkt fiir die Wahrheit, auf die hin man
den Vorstellungswert dieses oder jenes Gedankensystems, verstanden als System
von Vorstellungen eines bestimmten Gegenstands, bestimmen kann. Zwischen
diesen beiden Moglichkeiten also, zwischen diesen beiden Themen (der Mentali-
tatsgeschichte und der Vorstellungsgeschichte), habe ich versucht, eine Geschich-
te des Denkens zu schreiben. Und mit>Denken< meinte ich eine Analyse dessen,
was man die Brennpunkte der Erfahrung nennen kdnnte, an denen sich die ei-
nen gegeniiber den anderen artikulieren: An erster Stelle stehen hier die Formen
eines moglichen Wissens; zweitens die normativen Verhaltensmatrizen der Indi-
viduen; und schliefilich virtuelle Existenzmodi fiir mégliche Subjekte. Diese drei
Elemente — Formen des moglichen Wissens, normative Verhaltensmatrizen, vir-
tuelle Existenzmodi moglicher Subjekte —, das sind die drei Dinge oder vielmehr
istesdie Gliederung dieser drei Dinge, die man>Brennpunkte der Erfahrung<nen-
nen kann.« (Foucault [1983] 2009: 14f [Herv. i. 0.])

Am Lehrstuhl fur die Geschichte des Denkens am Collége de France hat Foucault
jahrelang daran gearbeitet, die Analyse unseres historisch wie gesellschaftlich be-
dingten Denkens zu ermdglichen. Seine Geschichtsschreibung musste er jedoch
von zwei bereits etablierten Analyse- und Schreibvorgingen abgrenzen — der sog.
Mentalititsgeschichte (franz. Ihistoire des mentalités) und der sog. Vorstellungsgeschichte
(franz. Ihistoire des représentations).

1.1  Die Mentalitatsgeschichte

Die erstere, betrieben vor allem in den 1960er Jahren in Frankreich, richtete ih-
ren Blick auf die Untersuchung der Mentalititen.! Diese lassen sich als »auf der
Grundlage bestimmter gesellschaftlicher Verhiltnisse entstehenden Einstellungen,
die sich zu habituell geprigten Denk-, Urteils- und Handlungsstrukturen verdich-
ten« (Schénhuth 2006) beschreiben. Mehr als nur fiir das Denken, interessierte sich
diese Vorgehensweise fiir das wahre Empfinden und fiir die tatsichlichen Verhal-
tensweisen der Menschen:

1 In Frankreich wurde diese historische Methodologie von der sog. Annales Schule vertreten
und entwickelt (vertreten von bspw. Marc Bloch, Lucien Febvre, Fernand Braudel u.a.). Wie
Mirjana Gross schreibt, kritisierte Foucault die Mentalititsgeschichte und die Vertreter der
Annales Schule, »weil sie in ihren Forschungen mehr die Cesellschaft als die geistigen Er-
scheinungen beriicksichtigten. Als Kritiker der Mentalitdtsgeschichte stand Foucault im Ce-
gensatz zu Febvres Auffassung der Mentalitat und ihrer spateren Aufarbeitung. Die Menta-
litatsgeschichte der »Annales< befafite sich mit Kategorien, die sie fiir allgemein hielt (Un-
glauben, Liebe, Furcht), wihrend Foucault sie als vorlaufige, diskontinuierliche Kategorien
darstellte, die durch Praxis und Diskurs in einer bestimmten Zeit und einem Raum entstan-
den waren.« (Gross 1998: 389 [Herv. i. 0.])

12.02.2026, 17:04:4;

43


https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

44

Regieren durch Vorbeugen

»lhr Anliegen war nicht mehr, das Handeln irgendwie als gegeben oder fertig un-
terstellten Menschen zu beschreiben und zu erklaren, sondern den Prozess der
Menschwerdung selbst, oder richtiger: die Prozesse, durch die Menschen zu dem
wurden, was sie jeweils waren, zu ergritnden. Damit verband sich die Frage, wel-
chen Anteil der Mensch als denkendes, fithlendes, wiinschendes Wesen an diesen
Prozessen genommen hatte, also die Frage, wie man frither gesagt hitte, nach
dem subjektiven Faktor<in der Geschichte.« (Raulff1987: 7f [Herv. i. 0.])

Anders als bei dem ideengeschichtlichen Vorgang, versuchte sie »die Schwelle des
Geschichtsfihigen nach >untens, in Richtung der anonymen Massen abzusenken.«
(a.2.0.: 15 [Herv. i. O.]) Mit dieser Verschiebung dndert sich auch die Auswahl von
Analysematerialien, welche von nun an aus spezifisch aussagefihigen Quellen wie
Gerichts- oder Kirchenakten, Diarien, Reiseliteratur, Manieren- und Predigtbii-
chern, Bildwerken und anderen dhnlichen Dokumenten bestehen (vgl. ebd.). Die
Mentalititsgeschichte bemiihte sich also darum, eine Antwort auf die Frage zu be-
kommen, wie die Realitit tatsichlich, bei den anonymen Massen, gedacht, emp-
funden und erlebt wird.

1.2 Die Vorstellungsgeschichte

Die zweite mogliche Geschichtsschreibung, die Foucault die Vorstellungsgeschich-
te nannte, interessierte sich fiir die Entwicklung der kollektiven Vorstellungen iiber
gesellschaftliche, kulturelle oder politische Phinomene. Auf dem Gebiet der Politik-
wissenschaft reprasentiert diesen Vorgang die Ideengeschichte. Den Gegenstand
einer solchen Geschichte bildet »die Entstehung und Entwicklung von politischen
Ideen, worunter Muster, Schemata, Figuren, Bilder, Modelle, nicht zuletzt Begriffe
fallen, in denen sich das allgemeine politische Denken bewegt.« (Llanque 2008: 3)
Anders als bei der Mentalititsgeschichte, liegen im Zentrum dieser Analyse »alle
menschlichen Artefakte [...], die politisch relevante Ideen spiegeln.« (Ebd.) Des-
halb ist auch ihr Material nicht anonym, sondern besteht aus 6ffentlichen Doku-
menten, Gesetzestexten, Verfassungstexten, Bilderprogramme oder literarischen
Texten und ihrer 6ffentlichen Diskussion (vgl. ebd.).

Mit dieser Art der Geschichtsschreibung entsteht ein Kontinuum an Wissen,
das »immer wieder neu aufgenommen und verarbeitet wird, was im besten Falle
neue Denkwege eréffnet und so kiinftiger Rezeption neues Material bietet, um zur
anhaltenden, offenkundig nicht abzuschliefenden Aufgabe beizutragen, die politi-
sche Selbstauslegung des Menschen in seiner Zeit zu orientieren.« (a.a.0.: 9) Damit
lag die Aufgabe solcher Geschichtsschreibung darin, das spezialisierte Wissen, zu
welchem nur wenige ausgebildete Individuen den Zugang hatten, als realitatsstif-
tende Grundlage zu beziehen und die Geschichte als Entwicklung und Fortsetzung
dieses Wissensdiskurses vornehmlich zu interpretieren. Zwischen diesen beiden

12.02.2026, 17:04:4;



https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

Moglichkeiten einer historischen Analyse versuchte Foucault eine sog. Geschichte
des Denkens (franz. I'histoire de la pensée) zu platzieren.

1.3 Die Geschichte des Denkens

Den Analysevorgang einer Geschichte des Denkens hat Foucault mit der Problema-
tisierung des Wahns begonnen und mit ihr lassen sich seine Grundziige am besten
erhellen. Was den Bereich dieser Analyse von den Bereichen der obengenannten
Vorginge unterscheidet, ist, dass dieser zuallererst geschaffen werden muss. Er ist
nicht per se vorhanden, sondern muss zuerst als Analyseproblem sichtbar gemacht
werden.

Wenn Foucault seine Analyse des Wahnsinns beginnt, so schreibt er, dass wir
»von jener Geste des Einschnitts, jener eingenommenen Distanz, jener zwischen
der Vernunft und dem, was sie nicht ist, hergestellten Leere sprechen [miissen],
ohne uns je auf die Fiille zu stiitzen, die zu sein sie vorgibt.« (Foucault [1969] 1981:
8) Das heifdt, die Dialektik des Wahnsinns und der Vernunft zu verfolgen und sie
in ihrer stummen Sprache zu entziffern, dort, wo beide Begriffe noch nicht abge-
trennt erscheinen: »Man muss in der Geschichte jenen Punkt Null der Geschichte
des Wahnsinns wiederzufinden versuchen, an dem der Wahnsinn noch undiffe-
renzierte Erfahrung, noch nicht durch eine Trennung gespaltene Erfahrung ist.«
(a.2.0.: 7) Demnach war es fiir Foucault notwendig, auch den Gegenstand dieses
Analysevorgangs anders zu definieren. Anstatt sich auf die tatsichliche Wahrneh-
mung und Empfindung der Realitit (Mentalititsgeschichte) oder auf das Formu-
lieren kollektiver Vorstellungen (Vorstellungsgeschichte) zu konzentrieren, richtet
Foucault den Blick auf die unausgesprochene, auf die fehlende Erfahrung:

»Die Fiille der Ceschichte ist nur in dem leeren und zugleich bevolkerten Raum
all jener Worter ohne Sprache moglich, die einen tauben Lirm denjenigen ho-
ren lassen, der sein Ohr leiht, einen tauben Larm von unterhalb der Geschichte,
das obstinate Gemurmel einer Sprache, dies>von allein<spricht, ohne sprechendes
Subjekt und ohne Gesprachspartner, auf sich selbst gehduft, in der Gurgel geballt,
und die noch zusammenbricht, bevorjegliche Formulierung erreichtist, und ohne
Aufsehen in das Schweigen zuriickkehrt, aus dem sie sich nie befreit hat. Esist die
verkalkte Wurzel des Sinnes.« (a.a.0.: 12 [Herv. i. 0.])

Auflerdem war es fiir Foucault wichtig, eine spezifische Distanz zu dem analyti-
schen Material zu gewinnen. Foucault wollte nimlich »auflerhalb jeder Beziehung
zu einer psychiatrischen >Wahrheit« jene Worte und Texte fiir sich sprechen lassen,
die von unterhalb der Sprache stammen und die nicht dazu geschaffen waren, zu
einer Rede zu werden.« (a.a.0.: 15 [Herv. i. O.]) Das heifdt, dass das konstitutive
Material fiir die Untersuchung nicht die offiziellen Texte, Diagnosen und Berichte
einerseits, Notizhefte, Tagebiicher oder Memoires andererseits waren, sondern die

12.02.2026, 17:04:4;

45


https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

46

Regieren durch Vorbeugen

unausgesprochene Erfahrung, die in all den obengenannten Materialen zwar ent-
halten, aber nicht artikuliert ist. Und genau um das Reden-Lassen dieser Erfahrung
bemitht sich Foucault in seiner Analytik. Dafiir und fir das Aufschreiben einer sol-
chen Geschichte bediirfte es einer »ziemlich neutralen Sprache, die relativ frei von
wissenschaftlicher Terminologie, sozialen oder moralischen Optionen war, damit
sie so nahe wie moglich an jene primitiv miteinander verketteten Worte heran-
kommen konnte und damit jene Distanz aufgehoben wurde, durch die sich der
moderne Mensch gegen den Wahnsinn absichert.« (a.a2.0.: 16)

In seiner Geschichte des Denkens wollte also Foucault eine Antwort auf die
Frage erhalten, wie die Realitit (noch) denkbar gemacht werden kann, und zei-
gen, wie viel unausgesprochenes und undifferenziertes Wissen einer historischen
Erfahrung (noch) innewohnend ist. Diese Art der Geschichte dhnelt einer Men-
talitdtsgeschichte, indem sie méglichst nah an den Erfahrungen mit der Realitit
(durch Wahrnehmung, Handeln und Denken) operiert und sie nihert sich auch der
Vorstellungsgeschichte, indem sie sich an der Entstehung des kollektiven Wissens
abarbeitet. Doch sie distanziert sich von der ersteren durch ihren Anspruch, die
Geschichte als nicht gegeben, sondern als kontingent zu schreiben. In dieser Ge-
schichte stellen die Einstellungen der Menschen (die Mentalititen) eine Schablone
dar, an der die diskursiven Praktiken abgelesen werden kénnten. Die Art und Weise
des Denkens, Handelns und Empfindens lisst sich demnach als bedingt und gesell-
schaftlich produziert analysieren. Sie distanziert sich auch von der letzteren durch
ihren Anspruch, eine »Archiologie des Schweigens« (a.a.0.: 8) zu schreiben, an-
statt mit dem kollektiven Wissen (mit den Vorstellungen) in Dialog zu treten, die-
ses Wissen zu erweitern oder es zu vertiefen. Der Geschichte des Denkens geht es
nicht darum, neue Erkenntnisse zu erschliefien, sondern das Unausgesprochene,
das Vergessene, das Ausgeschlossene oder das Verdringte (wieder) ins Bewusstsein
zu riicken und als eine verstummte Realitit erscheinen zu lassen.

Mit der Geschichte des Denkens fithrt Foucault auch eine andere Art der Pro-
blemstellung bzw. Problematisierung in die wissenschaftliche Analyse ein, die er fol-
genderweise beschreibt:

»Problematisierung bedeutet nicht die Darstellung eines zuvor existierenden Ob-
jekts, genauso wenig aber auch die Erschaffung eines nicht existierenden Objekts
durch den Diskurs. Die Gesamtheit der diskursiven oder nicht-diskursiven Prakti-
ken lasst etwas in das Spiel des Wahren und des Falschen eintreten und konstitu-
iert es als Objekt fiir das Denken (sei es in Form der moralischen Reflexion, der
wissenschaftlichen Erkenntnis, der politischen Analyse usw.).« (Foucault [1984]
2005a: 826)

Damit beschrieb Foucault ein Analyseverfahren, das fragen wollte, »Wie und war-
um bestimmte Dinge (Verhalten, Erscheinungen, Prozesse) zum >Problem« wur-
den« (Foucault [1983] 1996: 178 [Herv. i. O.]) und wie sie sich wihrend der Geschichte

12.02.2026, 17:04:4;



https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

Theoretische Grundlage: Machtanalytik Michel Foucaults

so dargestellt und festgelegt haben: »Warum wurden zum Beispiel bestimmte Ver-
haltensformen als >Wahnsinn« gekennzeichnet und klassifiziert, wihrend dhnliche
Formen in einem bestimmten historischen Augenblick véllig vernachlissigt wur-
den; dasselbe gilt fir Verbrechen und Kriminalitit, dieselbe Frage der Problema-
tisierung gilt fiir die Sexualitit.« (Ebd. [Herv. i. O.]) Diesem Vorgehen nach lassen
sich auch weitere Phinomene, darunter auch das Praventionsdispositiv, als Ergeb-
nisse langjihriger Transformationen entschliisseln, die bis in die Gegenwart ihre
Wirkungen haben. Und um ihre Konstruktion verstehen zu konnen, muss man
»eine historische Analyse der Transformation des Diskurses vornehmen, ohne auf
das Denken der Menschen, ihre Wahrnehmungsweisen, ihre Gewohnheiten, die
Einflisse, denen sie ausgesetzt waren usw. zu rekurrieren.« (Foucault [1969] 2001:
982)

Fiir das Anliegen einer solchen Geschichte des Denkens als Analyse der Pro-
blematisierungen entwickelte Foucault drei Analyseachsen, drei, wie er sie nannte,
Brennpunkte der Erfahrung, die ihm ermdglicht haben, sich einem spezifischen Pro-
blem zu nihern und ihm eine alternative Auslegung mit den daraus resultierenden
gesellschaftspolitischen Konsequenzen anzubieten. Diese Brennpunkte bzw. Ana-
lyseachsen werden im Folgenden niher beschrieben.

2 Foucaults Analyseinstrumente

Bei seiner Vorgehensweise hat Foucault seine Analyseinstrumente stets anhand der
Forschungsgegenstinde entwickelt, die er zu analysieren beabsichtigte. Demnach
bilden die drei Analyseachsen eher heuristische Kategorien, die das Analyseverfah-
ren zu verdeutlichen helfen.

2.1 Produktion des Wissens

Foucaults erste Analyseachse konzentrierte sich auf die Produktion und Kanalisie-
rung des Wissens, durch das die Ordnung in der Gesellschaft hergestellt wird. Be-
einflusst von Jean Hyppolite und Louis Althusser, Friedrich Nietzsche, Pierre Klos-
sowski, Maurice Blanchot und Georges Bataille (vgl. Foucault [1978] 2005b: 53; auch
Kehm 1991: 33) war Foucault daran interessiert, die diskursive Natur des Wissens
zu problematisieren und den Einfluss der Produktion von Sinnhaftigkeiten, Be-
deutungen und Zuschreibungen auf die subjektive und kollektive Wahrnehmung
zu untersuchen. Gerade in der Wissensproduktion wurzelt seiner Meinung nach
das Problem, dass bestimmte Aussagen einen allgemeinen Geltungs- und Wahr-
heitsanspruch erheben:

12.02.2026, 17:04:4;

47


https://doi.org/10.14361/9783839456620-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/

