
 559 

ihr Ineinander von Einheit und Andersheit (anders als bei asiatischen Reichen). Bei 
Herder fehlt aber fast völlig Kulturkampf. Alle europäischen Völker haben dieselbe 
vorderasiatisch-mittelmeerische Kultur übernommen und heute gibt es nur noch ein 
Publikum, die gesamte europäische Gelehrtenrepublik, bzw. inzwischen der Erdball. 
Ein föderalistisches Europa hat sich Herder nicht denken können. Aber er hat ein 
Bewußtsein Europas, das Kant völlig abgeht: Europa setzt sich aus zahlreichen Ein-
zelrealitäten zusammen, die es lernen müssen, sich als Teile eines Ganzen zu fühlen, 
ohne ihre Geschichte, ihre Kultur, ihr Leben aufzugeben. 

7.4.3 Fichte 

Johann Gottfried Fichte, 1762-1814, geboren in Rammenau in der Oberlausitz als 
Sohn eines Bandwirkers. Philosophieprofessor in Jena, Erlangen, Berlin. 

 
Biographie: 
Xavier Léon, Fichte et son temps. – Paris 1922-1927 
Anthony J. LaVopa, Fichte : the Self and the Calling of Philosophy, 1762-1799. – 
Cambridge 2001. 

 
Zur Einführung: 
Fichte in Berlin : spekulative Ansätze einer Philosophie der Praxis / hrsg. von Ursula 
Baumann. – Hannover 2006. 

 
Fichte ist der Systematiker der Transzendentalphilosophie, der Entdecker der Refle-
xivität des Ichs und seiner Welt und der Interpersonalität des Bewußtseins. Die Wis-
senschaftslehre ist strengste Deduktion aus Prinzipien und doch ein offenes pädago-
gisches Unternehmen. Das Ziel ist ein gemeinsames universelles Bewußtsein der 
gesamten Geisterwelt, das nur erreicht werden kann in einem Ringen der Geister. 
Fichte muß Sprachphilosoph werden: eine Sprache muß eine Basis für ein Fortbil-
den geben und wird dabei selber fortgebildet. Fichte muß Geschichtsphilosoph wer-
den: Wissenschaftslehre, Sittenlehre, Religionsphilosophie sind alle angelegt als 
eine Lehre vom Fortschreiten der Vernunft in der Interaktion der Individuen in der 
Geschichte der Menschheit. Die Wissenschaftslehre selber ist Ausdruck einer ge-
schichtlichen Krise und ihre Verbreitung ist die einzige Rettung, die Fichte sehen 
kann. Fichtes Bedeutung im Übergang von Kant zu Schelling und Hegel und als 
Lehrer der romantischen Dichterphilosophen Schlegel und Novalis ist immer ge-
würdigt worden, aber erst in den letzten Jahrzehnten ist der schiere Umfang und das 
Gewicht der späten theoretischen Philosophie Fichtes deutlich geworden. 
Vergleiche zu Fichtes Philosophie: 
Julius Drechser, Fichtes Lehre vom Bild. – Stuttgart 1955 
Reinhard Lauth, Transzendentale Entwicklungslinien von Descartes bis zu Marx und 
Dostojewski. – Hamburg 1989; ders., Vernünftige Durchdringung der Wirklichkeit : 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 560

Fichte und sein Umkreis. – Neuried 1994 (die beiden Sammelbände enthalten 
Lauths Aufsätze 1962-1992, die das neue Fichtebild geprägt haben) 
Wilhelm Lütterfels, Die idealistische Anerkennung des Fremden – eine Praxis der 
Konfliktlösung?, in: Gesellschaft, Staat, Nation / hrsg. von Rudolf Burger … – Wien 
: Verl. der Österreichischen Akademie der Wissenschaften, 1996 (Sitzungsberichte / 
Österreichische Akademie der Wissenschaften, Philosophisch-Historische Klasse ; 
632) S. 91-110 (Fichtes Ableitung der Interpersonalität ist gescheitert; mit Anfüh-
rung der Literatur der 1970er bis 1990er zu Anerkennung bei Fichte) 
Der transzendental-philosophische Zugang zur Wirklichkeit : Beiträge aus der aktu-
ellen Fichte-Forschung / hrsg. von Erich Fuchs … – Stuttgart-Bad Cannstatt 2001 
Peter L. Oesterreich / Hartmut Traub, Der ganze Fichte : die populäre, wissenschaft-
liche und metaphilosophische Erschließung der Welt. – Stuttgart 2006 
Zur Geschichtsphilosophie vergleiche außer den einschlägigen Aufsätzen von Rein-
hard Lauth eine übersichtliche Einführung: 
Klaus Stein, Europa und der ‚Weltplan’ : zu Fichtes transzendentaler Geschichts-
konzeption, in: Die Europaidee im deutschen Idealismus und in der deutschen Ro-
mantik. – Bad Homburg 1993. – S. 107-121. 

 
Fichte ist der letzte der klassischen Vertragstheoretiker, die den Frieden des 
Zwangsstaates nach Hobbes’ Vorbild ableiten. Aber auch Fichtes Staatstheorie muß 
geschichtsphilosophisch gesehen werden. Die Fortschritte der Sitten durch die Ver-
pflichtung auf eine Kommunikationsgemeinschaft (die Pflicht den anderen seine 
Ansicht mitzuteilen und die Ansicht der anderen sich anzueignen), sollen den Zwang 
verschwinden lassen. Vor dem Absterben des Staates setzt Fichte aber eine „Erzie-
hungsdiktatur“ an, an die sich reichlich Totalitarismusverdacht und einige Reini-
gungsrituale geheftet haben. Anarchisten wie Gustav Landauer haben an Fichte 
angeknüpft, im Ganzen war Fichtes Wirkung aber etatistisch. 
Vergleiche zur Rechtsphilosophie: 
Hansjürgen Verweyen, Recht und Sittlichkeit in J. G. Fichtes Gesellschaftslehre. – 
Freiburg 1975 (weiterhin am übersichtlichsten, siehe unten S. 575-576) 
Alain Renaut, Le système du droit : philosophie et droit dans la pensée de Fichte 
(Paris 1986) 
Hans Georg von Manz, Fairness und Vernunftrecht : Rawls’ Versuch einer prozedu-
ralen Begründung einer gerechten Gesellschaftsordnung im Gegensatz zu ihrer Ver-
nunftbestimmung bei Fichte. – Hildesheim 1992 
Claus Dierksmeier, Der absolute Grund des Rechts : Karl Christian Friedrich Krause 
in Auseinandersetzung mit Fichte und Schelling. – Stuttgart-Bad Cannstatt 2003 
Zu den politischen Implikationen: 
Andreas Verzar, Das autonome Subjekt und der Vernunftstaat : eine systematisch-
historische Untersuchung zu Fichtes ‚Geschlossenem Handelsstaat’ von 1800. – 
Bonn 1979 
Hajo Schmidt, Politische Theorie und Realgeschichte : zu Johann Gottlieb Fichtes 
praktischer Philosophie (1793-1800). – Frankfurt am Main 1983. 

 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 561 

Fichtes Äußerungen über Krieg, Frieden und Internationale Beziehungen sind diver-
ser als bei irgendeinem anderen Philosophen. Für eine Zuordnung zu Analyseebenen 
in der Art von Kenneth Waltz wäre der ganze Fichte die ultimative Herausforderung. 
Seine Texte lassen sich deutlich in drei Phasen gliedern (1796/1800, 1806/1807, 
1812/1813) und ein beträchtlicher Teil der Literatur ist damit beschäftigt die verwir-
rende Vielfalt durch Zuordnung zu einzelnen Phasen zu verstehen. Auf den ersten 
Blick sieht es aus wie der übliche deutsche Weg vom Völkerbund zum Bellizismus. 
Fichte beginnt mit Völkerbundsgebot und Republikanischen Frieden (verstärkt 
durch relative Gleichverteilung und Erziehung). Er wird zum extremsten Realisten 
der Theoriegeschichte, aber mit einer extrem engen Legitimation zum Krieg (aus 
einer besonderen Aufgabe allein der deutschen Nation, ihre Selbständigkeit zu ret-
ten, um das Voranschreiten der Menschheit zur Vernunft durch Fichtes Wissen-
schaftslehre möglich bleiben zu lassen). Er endet mit einer Doppelheit von Frieden 
durch Abschreckung und unendlichem Progreß der sittlichen Erziehung und des 
Absterbens des Staates. Die Versuche einer genauen Festlegung der Brüche bei 
Fichte haben zu keinem allgemein anerkannten Ergebnis geführt. Erstaunlicher ist 
die Kontinuität der widerstrebenden Motive über politischen Wandel hinweg. Viel-
leicht ist eine Trennung nach Anlässen und literarischen Gattungen fruchtbarer als 
eine Trennung nach Phasen. In den theoretischen Schriften der frühen und späten 
Phase hält Fichte immer an der Transformation von Kants rechtlichem und ethi-
schem Bund fest und denkt immer Staaten, die vernünftige Staaten werden und 
damit zuletzt absterben können, wenn genug Frieden erreicht ist. Es gibt keinen 
Grund anzunehmen, daß dies für den mittleren Fichte antinapoleonischer Agitation 
nicht gilt. 

 
Eine philosophische Rezeption von Fichtes politischer Philosophie gibt es bei allen 
deutschen Philosophen, die mit den Schwierigkeiten des Kosmopolitismus im Zeit-
alter Napoléons zu kämpfen haben, alle sind seine Schüler gewesen, einige haben 
direkt bei ihm studiert: Schelling (gerade über die Probleme des Kosmopolitismus 
gibt es eine lange, nie eingestandene wechselseitige Beeinflussung und Abstoßung 
zwischen Schelling und Fichte), Görres (auch hier könnten die Einflüsse wechselsei-
tig sein), Schlegel, Hardenberg (Novalis), vielleicht auch Krause (ein Fichte-Hörer, 
der aber andere Quellen des Kosmopolitismus hat). J. J. Wagners Weg zum Frieden 
durch Hegemonie des gerecht geordneten Staates dürfte die getreueste Fortentwick-
lung Fichtes sein. Adam Müller hat die Rettung Deutschlands durch Wissenschafts-
lehre sofort bündig kommentiert: „Armes Deutschland!“ Die deutsche nationalisti-
sche Begeisterung für Fichte (er wurde 1862 national gefeiert wie bis dahin nur 
Schiller) galt dann lange nur dem Patrioten, nicht dem Philosophen. Treitschke war 
in seiner Gedenkrede 1862 nur an dem vermeintlichen Propheten der kleindeutschen 
Einheit interessiert, bei Fichtes Idee der Rettung durch eine besondere Qualität der 
deutschen Sprache könne man dagegen nur noch ein Lächeln unterdrücken. Einzig 
der Sozialist Lassalle folgte 1862 unvermindert Fichte in Idealismus und deutscher 
Mission: Die Deutschen können Nation nur werden, wenn sie der Welt vormachen, 
wie man eine Republik von Gleichen gründet. Darin sind Lassalle nur Sozialisten 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 562

gefolgt. Der Neufichteanismus vor dem Ersten Weltkrieg war ein unspezifischer 
Neuidealismus, eine Sozialphilosophie zur nationalen Integration, am stärksten inte-
ressiert an Fichtes Pädagogik. Im Ersten Weltkrieg wurde Fichte zum „Klassiker der 
Weltkriegsphilosophie“, aber weiter interessierte nur sein persönlicher Patriotismus 
oder zum Voluntarismus herabgekommener Idealismus. Der Vorläufer der Kriegs-
reden deutscher Gelehrter ist Fichte auf jeden Fall. Gerade in den deutschen Schwie-
rigkeiten mit halbwegs naivem Nationalegoismus wurden die Legitimationen des 
Krieges fast so weit hergeholt wie bei Fichte. Der Voluntarismus im Namen Fichtes 
hatte nach der Niederlage 1918 eine noch heftigere Wirkung und hörte erst mit der 
Niederlage 1945 auf. Von den Gegnern Deutschlands wurde Fichte seltener wahrge-
nommen. Ironischerweise hat am ehesten Fichte eine Begründung für die allierte 
Siegfriedenidee aus dem Mißtrauen gegeben. 
Zu Fichtes Wirkung vergleiche: Hermann Lübbe, Politische Philosophie in Deutsch-
land. – Basel 1963. – S. 196-207 (zum Neufichteanismus im Umkreis des Ersten 
Weltkrieges); Erich Fuchs, Spuren Fichteschen Denkens in der deutschen National-
bewegung (1819-1871), in: Gesellschaft, Staat, Nation / hrsg. von Rudolf Burger … 
– Wien 1996. – S. 201-235; Hans-Joachim Becker, Fichtes Idee der Nation und das 
Judentum. – Amsterdam 2000 (nicht auf das Thema des Titel beschränkt, apologe-
tisch, aber materialreich); Jens Nordalm, Fichte und der ‚Geist von 1914’ : kulturge-
schichtliche Aspekte eines Beispiels politischer Wirkung philosophischer Ideen in 
Deutschland, in: Fichte-Studien 15 (1999) 211-232; Peter Hoeres, Krieg der Philo-
sophen : die deutsche und die britische Philosophie im Ersten Weltkrieg. – Pader-
born 2004. – S. 293-305 und im Register unter Fichte); Manfred Voigts, „Wir sollen 
alle kleine Fichtes werden“ : Johann Gottlieb Fichte als Prophet der Kultur-
Zionisten. – Berlin 2003. 

 
Fichte hat auf die deutschen Autoren des späteren 19. und des frühen 20. Jahrhun-
derts, die eine Mission der „Kulturstaaten“ zur Verteidigung und Verbreitung ihrer 
jeweiligen Ordnungsvorstellungen annehmen, einen deutlichen Einfluß (das zeigt 
schon das fichteanische Wort „Kulturstaat“, das bei Fichte aber nicht die konkurrie-
renden Europäischen Staaten meint, sondern die gemeinsame von Barbaren gefähr-
dete europäische Zivilisation; vgl. Otmar Jung, Zum Kulturstaatsbegriff : Johann 
Gottlieb Fichte – Verfassung des Freistaates Bayern – Godesberger Grundsatzpro-
gramm der SPD. – Meisenheim am Glan 1976). Im einzelnen ist die Fichte-Lektüre 
selten nachweisbar und sein Einfluß ist stark mit einem ebenso unspezifischen He-
gelianismus vermengt. In der Wissenschaft der Internationalen Beziehungen ist 
dieser Gründer des extremsten Realismus fast unbekannt. Hans Morgenthau kennt 
wie seine deutschen Zeitgenossen Fichte als Voluntaristen und führt ihn (zusammen 
mit Hegel übrigens) bei den Irrtümern der Bewertung der nationalen Macht auf als 
einen Autor, der die durchaus beachtenswerte Rolle des Nationalcharakters und 
Nationalgeistes maßlos überschätzt habe (Politics among Nations. – New York 
1948. – S. 118f.). Fichte ist Morgenthaus Albtraum eines national gefärbten Univer-
salismus. Eine Beziehung zwischen dem natürlichen Drang nach Macht, den der 
Realismus annimmt, und Fichtes Bösartigkeit der Staaten „ohne alle Ausnahme“ 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 563 

sieht Morgenthau nicht. Die Spannung bei Morgenthau zwischen dem bleibenden 
Ziel eines Weltstaates und den real bestehenden Gegensätzen zwischen nationalen 
Staaten, die nicht durch moralische Außenpolitik, sondern allein durch Berücksich-
tigung der Nationalinteressen in einem endlosen Prozeß aufgehoben werden kann, 
ist in der Tradition am ehesten bei Fichte vorgebildet worden. Obwohl Moorhead 
Wright Fichte in seine Anthologie der Gleichgewichtstheorien aufgenommen hat 
(Theory and Practice of the Balance of Power. – London 1975), haben die Rekon-
struktionen der Geschichte des Realismus sich darum gedrückt, zu bestimmen, was 
den Fichteanischen Realismus von der westlichen Tradition trennt. Fichtes extremer 
Realismus ist der Prüfstein, auf welche Quellen des Vertrauens zwischen Staaten, 
auf welche uneingestandene Geschichtsphilosophie der westliche Realismus doch 
zurückgreift. 

 
Fichtes zweifelhaftes Erbe kommt auch daher, daß er ganz Philosoph ist. Fichtes 
Vernunftgeschichte hat kaum Beziehungen zur soziologischen Geschichtsrekon-
struktion. In den internationalen Beziehungen ist der Philosoph der Interpersonalität 
deshalb von vollendetem Mißtrauen bestimmt, jede Störung des Machtgleichge-
wichts kann nur als potentielle Vernichtung begriffen werden. Die Todesfurcht der 
Staaten, wie das Adam Müller nennen wird, treibt Fichte um. Das liegt nicht an 
Napoléon. Schon in Grundlage des Naturrechts ist jeder Feind, der sich nicht zur 
Erhaltung des Rechtes bekennt, der ungerechte Feind, der vernichtet werden muß, 
weil es keine Gewißheit gibt, daß er künftig sein Versprechen halten wird. Der 
Glaube an die Redlichkeit ist den Staaten verboten. Jede Besetzung kann nur das 
Ende der eigenen Kultur bedeuten. Da wird die polnische Erfahrung zur deutschen 
Angst. Fichte treibt um, daß auch der zweite europäische „Kulturstand“ (der erste 
war die griechisch-römische Antike), wieder leicht in einer Völkerwanderung ver-
sinken kann, ohne daß die Menschheit auf dem Weg der Vernunft und Sittlichkeit 
weiter gekommen ist. Bei Fichte kommen Einschränkungen der Vernichtung im 
Kampf zwischen Staaten und damit Vertrauen zwischen den Staaten allein aus Fort-
schritten der Moral und des Christentums. Die Mächtebalance ist um 1800 meist als 
Kooperation in der Staatengesellschaft gedacht worden. Nichts davon bei Fichte! Er 
hat klar erkannt, daß der Weg zum Frieden in einer Welt des Kampfes der Staaten 
stattfinden wird. Solange das Zeitalter der Vernunft nicht angebrochen ist, bestimmt 
allein das Naturgesetz und damit ein krasser Realismus. Fichte folgt Kants Analyse 
des internationalen Systems als Anarchie, macht aber klarer als Kant, wie die Natur 
die Menschen zum Frieden schleift. Im gegenwärtigen Zeitalter kann Fichte den 
Frieden nur für die Zukunft erhoffen. Fichte hat das vollendete Böse, das sich schon 
bei Kant am deutlichsten im Verkehr zwischen den Staaten zeigte, näher bestimmt 
als Versuch der Staaten ihre Kultur weiter zugeben ohne angebbare Grenzen bis zur 
Bildung eines Universalstaates. Dagegen hilft nur Macht. Fichte hat dem 19. und 20. 
Jahrhundert die Phantasie der Vernichtung und die Notwendigkeit der Rüstung und 
der Expansion im Staatensystem weitergeben können. Daß der ewige Frieden aus 
der im Schutz der Abschreckung wachsenden Liebe zum Guten kommen wird, hat 
er nicht weitergeben können. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 564

Am ehesten ist Fichte noch als Nationalist bekannt. In der Tat ist er der erste Philo-
soph, für den Philosophieren eine Frage der Nationalzugehörigkeit wurde. Zu einer 
philosophischen Theorie der Nation bringt es Fichte aber nicht, zu einem dogmati-
schen Nationalismus auch nicht recht. Schon Fichtes Zeitgenossen haben bemerkt, 
daß sein nationales Erziehungsprogramm gerade keine Erziehung zur Nation bein-
haltet. Vgl. Diskussionen von Fichtes Nationalbegriff, die Fichte als Philosophen 
ernst nehmen, aber den Mangel philosophischen Umgangs mit der Nation konstatie-
ren: Kosmopolitismus und Nationalidee / hrsg. von Klaus Hammacher... – Amster-
dam 1990 (Fichte-Studien ; 2); Gesellschaft, Staat, Nation / hrsg. von Rudolf Burger 
… – Wien 1996 (Sitzungsberichte / Österreichische Akademie der Wissenschaften, 
Philosophisch-Historische Klasse ; 632). Gute Einführungen sind Schottky 1996 
(unten S. 578 referiert) wegen der chronologischen Genauigkeit und Wiehart-
Howaldt 1994 (unten S. 579-580 referiert) für die Vergeblichkeit von Fichtes Ver-
such, Fremdenfeindlichkeit philosophisch zu begründen. Das Problem mit Fichte ist 
nicht Ethnonationalismus, sondern die Schwierigkeit seinen extremen philosophi-
schen Idealismus und Politik zu vereinen. Er hat nicht nur keine Nationentheorie, er 
hat überhaupt keine Theorie, die den persönlichlichen und den politischen Prozeß 
zusammenbringen kann. Für die neueste Fichte-Kritik ist deshalb das Problem nicht 
Fichtes vermeintlicher Ethnonationalismus sondern Fichtes „unpolitischer“ Univer-
salismus. Kristin Platt setzt Fichte endgültig mit Hitler gleich, nicht weil Fichte 
völkisch gewesen sei, sondern weil auch Hitler weniger völkisch als voluntaristisch 
gewesen sei. Das Beängstigende ist nicht mehr Fichtes Berufung auf vorgefundene 
ethnische Momente, sondern daß Fichte sich die Nation selber basteln will. Jede 
Berufung auf generationenübergreifende Aufgaben der Geschichte ist gefährlich, 
außer Fichte werden bei Platt auch Herder, Schiller, Treitschke und Dilthey für Hit-
ler verantwortlich gemacht. Für Fichte bietet Platt wenigstens Vergleiche zwischen 
Reden Hitlers und rearrangierten Sätzen aus Fichtes Über den Begriff des wahrhaf-
ten Krieges (Fichte als Pfadfinder : der geschichtsgestaltende Krieg im historisch 
entscheidenden Moment, in: Die Machbarkeit der Welt / hrsg. von Mihran Dabag 
und Kristin Platt. – München 2006. – S. 93-141). Solche Kritik, die sich nun glei-
chermaßen gegen Sozialismus wie Nationalsozialismus richtet, ist häufig geworden, 
wenn auch sonst nicht so schrill. Vgl. Bernd Fischer 1995 (unten S. 580 referiert); 
Micha Brumlik, Deutscher Geist und Judenhaß : Das Verhältnis des philosophi-
schen Idealismus zum Judentum. – München 2000. – 75-131; Ulrich Bielefeld, Nati-
on und Gesellschaft : Selbstthematisierungen in Frankreich und Deutschland. – 
Hamburg 2003. – S. 121-138 Johann Gottlieb Fichte und das Urkollektiv : ein frü-
hes Konzept eines ethnischen Nationalismus – universalistisch begründet. 
 
Texte 
SW = Sämmtliche Werke / hrsg. von I. H. Fichte, 1834-1846 ; FGA = Gesamtaus-
gabe der Bayerischen Akademie der Wissenschaften, 1962ff. 

 
Zum ewigen Frieden – ein philosophischer Entwurf von Immanuel Kant, in: 
Philosophisches Journal einer Gesellschaft teutscher Gelehrter 4 (1796) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 565 

SW VIII, 427-436; FGA I/3, 217-228 
Überwiegend ein Referat von Kants Buch, mit einer eigenen Bestimmung des Un-
terschiedes von Republik und Demokratie und Zweifeln an Kants Garantie der Na-
tur. Offenbar sind die Menschen nicht begierig, eine rechtliche Konstitution zu er-
richten. Es gibt genügend Menschen, die im Unrechtszustand mehr gewinnen, als sie 
verlieren. Es besteht nämlich noch Hoffnung sich durch Raub bereichern zu können, 
und sei es im Handel mit anderen Weltteilen. Eine rechtmäßige Konstitution wird es 
erst geben, wenn die Mehrheit der Menschen mehr auf sichere Erhaltung des Be-
sitzes setzt als auf unsicheren Erwerb dessen, was andere besitzen. Im Innern der 
Staaten erwartet Fichte irgendwann einen Vermögensausgleich, „bei welchem jeder 
sich erträglich befindet“; in der ganzen Welt eine Kulturangleichung (Kultur bedeu-
tet da noch die Produktionsweise, wie in Agrikultur), so daß die Übervorteilung im 
Handel und die Versklavung aufhören, „so daß der letzte Preis der Raubsucht 
gleichfalls verschwinde.“ 
Momente der Hoffnung sind die Amerikanische Republik und „die große Europäi-
sche Staaten-Republik“, durch deren Zusammenwirkung barbarische Völker ab-
gehalten werden (so daß die Kultur nicht wie am Ende des Altertums wieder ver-
schwinden wird und es eine Aussicht gibt, daß irgendwann ein Volk eine rechtmäßi-
ge Staatsverfassung errichtet). Wenn es eine solche rechtmäßige Verfassung einmal 
gibt, dann ergibt sich der ewige Frieden von selbst, da die Staaten durch Krieg nur 
noch verlieren würden. Vor der Errichtung rechtmäßiger Verfassungen in den Staa-
ten ist aber an den zweiten Schritt einer internationalen Verrechtlichung nicht zu 
denken, denn ein im Innern ungerechter Staat muß notwendig auf Beraubung seiner 
Nachbarn ausgehen, um seinen ausgesogenen Bürgern Erholung zu geben und neue 
Ressourcen zu erschließen. 

 
Grundlage des Naturrechts nach Prinzipien der Wissenschaftslehre (1796) 
SW III; FGA I/3-4 
2. Anhang Grundriß des Völker- und Weltbürgerrechts 
Die einzelnen Menschen im Naturzustand dürfen andere zwingen, in einen Staat 
einzutreten, Staaten dagegen dürfen einander nicht zwingen. Sie können nur gegen-
seitig die Sicherheit ihrer Bürger fordern/versprechen. Das impliziert eine gegensei-
tige Anerkennung der Staaten, die aber nur danach fragt, ob der andere Staat zu 
einem solchen Vertrag taugt. Innere Zustände gehen den anderen Staat nichts an. 
Die Verweigerung der Anerkennung gibt ein Recht auf Krieg. Wie jedes Zwangs-
recht ist das Recht des Krieges unendlich; weil er die Rechte des anderen nicht aner-
kennen wollte, hat der Bekriegte keine Rechte. Weil es keine Garantie eines künfti-
gen Vertrauens gibt, muß der bekriegte Staat immer vernichtet werden. 
Weil nicht anzunehmen ist, daß im Krieg das Recht eher als das Unrecht siegt, ist 
ein Völkerbund nötig (kein Völkerstaat: da Staaten bereits Rechtsgemeinschaft sind, 
können sie nicht in einen Völkerstaat eintreten). Ein Staat, der sich dem Urteil des 
Bundesgerichts entzieht, zeigt sein Unrecht. Die Exekution durch eine Bundesarmee 
ist deshalb ein Vernichtungskrieg. Eine absolute Gewißheit, daß der Völkerbund 
immer gerecht urteilt, kann es nicht geben. Aber das gibt es auch im Staat nicht. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 566

Wenn dieser Bund sich über die ganze Erde ausgeweitet hat, besteht der ewige Frie-
den. 
Das Weltbürgerrecht ist das Recht, einen fremden Staat zu betreten und sich zu 
einem Vertragsverhältnis anzubieten. Dieser Antrag kann abgelehnt werden. 
 
Der Geschlossene Handelsstaat (1800) 
SW III; FGA I/7 
Entwurf einer Volkswirtschaft, die Sicherheit für jeden einzelnen bietet, indem sie 
seine Tätigkeit garantiert. Damit die nötige Planung möglich ist, muß der Staat einen 
autarken Wirtschaftsraum haben und den Handels- und Geldverkehr mit dem Aus-
land abbrechen. Nur noch Gelehrte und bildende Künstler werden reisen, der Au-
ßenhandel ist auf den Austausch von Rohstoffen und regionalen Früchten be-
schränkt. 
III/3 Der geschlossene Handelsstaat braucht natürliche Grenzen, das meint einen 
Raum, in dem er autark sein kann. Damit drohen aber dauernde Kriege um Grenzen 
und Nationalhaß. Der Krieg kann nur aufgehoben werden, indem der Grund der 
Kriege aufgehoben wird. Jeder Staat muß erhalten, was er vernünftigerweise nur 
erhalten will: seine natürlichen Grenzen. Wenn dann der Geschlossene Handelsstaat 
mit relativer Gleichverteilung der Vermögen eingerichtet ist, gibt es keine Dynamik 
mehr für eine Vergrößerungsabsicht des Staates. Eine Organisation als Geschlosse-
ner Handelsstaat ist die einzige Friedensgarantie. 
III/7 Ein geschlossener Handelsstaat wird unaufwendig regiert, vor allem muß kein 
stehendes Heer finanziert werden. Die Vorteile sind so groß, daß andere Staaten 
diesem Vorbild folgen werden. Diese Staaten mit geringem Auslandskontakt werden 
ihre eigenen Sitten und Institutionen haben, viel auf Nationalehre geben, einen eige-
nen Nationalcharakter haben. Eine solche Nation „wird eine andere durchaus neue 
Nation.“ 
III/8 Der gemeinsame Besitz der Völker bleibt die Wissenschaft. Im ewigen Frieden 
gibt es keinen Grund mehr, anderen Entdeckungen vorzuenthalten. 

 
Die Bestimmung des Menschen (1800) 
SW II; FGA I/6 
3. Teil Glaube 
Fichte referiert kurz seine Friedenserwartungen eines geschlossenen Handelsstaates 
und versichert, daß es unmöglich ist, daß eine ganze Nation beschließt, einen Nach-
barstaat auszurauben, weil Kriegsgewinne sich nur lohnen, wenn sie ungeteilt an 
wenige Unterdrücker gehen. Als einzige Kriege bleiben die Abwehr von wilden 
Völkern und Sklavenvölkern (das meint offenbar die Monarchien). Deren Angriffe 
können sich die freien Staaten nicht dauerhaft gefallen lassen. Aus Sorge um ihre 
Sicherheit müssen sie um sich herum alle Wilden zur Kultur und alle Sklavenvölker 
zur Freiheit führen. Am Ende wird der ganze Erdkreis ein Gebiet der Kultur und der 
Freiheit und damit des allgemeinen Friedens. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 567 

Wenn die politischen Verhältnisse aber keinen Vorteil für Böses mehr geben, dann 
werden die Menschen das Gute wählen. Das ist letztlich der Grund, warum die neue 
Verfassung eingerichtet wird. Der Frieden ist die Voraussetzung des Glaubens. 

 
Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters (1806) 
FW VII; FGA I/8 
Fichte Geschichtsphilosophie konstruiert einen Weg von der Herrschaft der Ver-
nunftinstinkte über die Herrschaft der zwingenden Autorität zur Befreiung von der 
Vernunft, dann aber zur Vernunftwissenschaft und weiter zur Vernunftkunst, der 
abschließenden Heiligung des Menschengeschlechts. Das gegenwärtige Zeitalter ist 
(vielleicht) das der Befreiung von der Vernunft, das der vollendeten Sünde. Aber das 
nächste Zeitalter der Vernunftwissenschaft ist (vielleicht) schon sichtbar, wenn wir 
auch nicht wissen, wann dieser neue Stand der Entwicklungslogik in der realen 
Geschichte bestimmend wird. 
11 Der Zweck des Staates kann kein anderer sein als der der menschlichen Gat-
tung selbst: alle ihre Verhältnisse nach dem Vernunftgesetz einrichten. Das kann der 
Staat erst im abschließenden Zeitalter der Vernunftskunst. Vorher leistet der Staat 
einen Beitrag zum Kampf gegen die ihn umgebende Wildheit. Dieser Prozeß ist in 
Europa abgeschlossen, von Wilden ist nichts mehr zu befürchten. Statt dessen ver-
letzen die europäischen Staaten den Weltplan des Ganges zur Kultur, indem sie 
selber Wilde in Übersee ausbeuten. Wenn der äußere Frieden so gefestigt ist, daß 
kein Teil der Staatskraft mehr in die Verteidigung gesteckt werden muß, dann wer-
den heroische Tugenden zugunsten der Liebe zum Guten verschwinden und werden 
die schönen Künste, die wir richtig noch gar nicht kennen, geboren werden. (Religi-
on, Tugend, Wissenschaft werden wohl deshalb nicht genannt, weil sie bereits als 
Voraussetzungen dieses Friedens aufgeführt wurden; zu den schönen Künsten bei 
Fichte vgl. Das System der Sittenlehre 1798, § 31). 
13 Die christlichen Staaten des Mittelalters bildeten ein einziges christliches Reich 
mit dem Rechtsprinzip, daß kein christlicher Staat einen anderen vernichten darf. Es 
gab keine Kriege über die Existenz, nur über zufällige Bestimmungen der Existenz; 
nichtchristliche Staaten wurden dagegen aus dem Umkreis des christlichen Bodens 
verdrängt. 
14 Kultivierte Staaten haben eine natürliche Tendenz, sich zum Universalstaat 
auszuweiten. Das war im Altertum so, im Mittelalter haben die Interessen der „geist-
lichen Zentralmacht“ dafür gesorgt, „daß der Kulturstaat geteilt bliebe.“ Seit der 
Reformation, seitdem die Bewachung der christlichen Republik in die Hände der 
öffentlichen Meinung übergegangen ist, begann die Tendenz zur Universalmonarchie 
auch im christlichen Staat. Die europäischen Staaten haben alle dieselbe Kultur, aber 
in verschiedenen Ausprägungen. Das bringt die Neigung, die eigene Ausprägung für 
die richtige zu halten, und zu denken, die Bewohner anderer Staaten wären glücklich, 
Mitbürger unseres Staates zu werden. Gegen diesen Vergrößerungstrieb hat das 
Gleichgewicht geholfen, das Staaten aber nicht aus eigenem Antrieb anstreben, 
sondern aus Mangel an etwas Besserem. Was später „Realismus“ heißen wird, heißt 
bei Fichte „der natürliche und notwendige Gang“. Was die Staaten selber wollen 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 568

und sagen, kann man vergessen. Wenn es eine Gelegenheit zur Vergrößerung gibt, 
können sie sich nicht entziehen. Die Natur stellt das Gleichgewicht her, gerade in-
dem die Staaten nach Übermacht streben; wenn einem Staat der Aufstieg zur Füh-
rung gelungen ist, wird dieser Staat freilich von den anderen ständig bekämpft. Lan-
desausbau und Rechtssicherheit der Staaten sind Teil des Selbsterhaltungs- und 
Wachstumsprozeß im Staatensystem. Der kultivierteste Staat der europäischen Völ-
kerrepublik ist jeweils der strebenste Staat, vor allem in der Phase seiner Chance das 
Gleichgewichtssystem selber zu leiten und zu modifizieren. Dieses Streben bringt 
auch die Kultur voran, durch die Kunst der inneren Verstärkung. Das ist eine Garan-
tie der Natur „für die fortdauernde Güte unserer Regierungen“. Es folgen die „ma-
chiavellistischen“ Partien, die Fichte erst im nächsten Jahr gesondert und mit dem 
Namen Machiavellis verknüpft noch einmal publizieren wird: Wenn ein Staat nicht 
zugreift, werden es die anderen tun; auf jeden Fehlgriff, steht Strafe des Untergangs. 
Aber 1806 war das für Fichte noch keine Katastrophe: das Land, das immer fehlgreift, 
wird untergehen, das Land, das glücklich wächst, ist auch das kultivierteste, das auf-
geklärteste, das rechtlichste. Und das kultivierteste Land ist sowieso das Vaterland des 
wahrhaft ausgebildeten christlichen Europäers. 

 
Über Machiavelli, als Schriftsteller, und Stellen aus seinen Schriften (1807) 
SW XI, 401-453; GA I/9, 213-275 
Jede Staatslehre muß davon ausgehen, daß die Menschen bösartig sind und immer 
nur eine Gelegenheit zum Bösen suchen; das muß nicht bewiesen werden, die bloße 
Existenz von Staaten setzt das voraus. Es ist auch nicht nötig, die bösen Absichten 
der Staaten gegeneinander zu beweisen, die bloße Existenz von Staaten macht diese 
möglich. Zwar gibt es Grenzen, aber die Staaten vergrößern sich. Jede Nation will 
„das ihr eigenthümliche Gute so weit verbreiten, als sie irgend kann.“ Letztlich ist 
das ein Begehren, ein von Gott eingepflanzter Trieb, das ganze Menschengeschlecht 
sich einzuverleiben. Er denkt sich, daß Frankreich, Deutschland, Rußland alle diese 
Rolle beanspruchen. Deshalb muß dem Nachbarn mißtraut werden; wenn er klug ist, 
muß er uns bekämpfen. Dagegen reicht auch die Defensive nicht; da der Nachbar 
keine Gelegenheit zur Stärkung seiner Position auslassen wird, muß man selber 
genauso jede Gelegenheit wahrnehmen. Fichte versichert, daß dies nicht zum stän-
digen Krieg führen werde, sondern zu einem langen Frieden, weil beide Seiten ein-
ander genau überwachen. Ja, dieser Frieden wird so stabil sein, daß Fichte gleich 
versichern muß, daß Erschlaffung (noch) keine Gefahr ist. Dieser machiavellistische 
Realismus ist Pflicht, gerade weil die Fürsten keine Privatkriege führen, sondern 
ihren Völkern verantwortlich sind. Ein Privatmann kann für seinen Glauben an Red-
lichkeit untergehen, der Fürst hat dazu kein Recht. 
Fichte sieht das als einen Versuch zur Fürstenbelehrung. Seit der Französischen 
Revolution ist die wahre Staatslehre durchaus dargestellt worden, wurde aber nicht 
von den Weltleuten wahrgenommen. Machiavelli, den sie kennen, kann sie jetzt 
belehren. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 569 

Reden an die deutsche Nation (1807) 
SW VII; FGA I/10 
Die Ausgabe Hamburg 2008 hat eine ausführliche aktuelle Einführung. 
1-2 Die Reden knüpfen an die Grundzüge an: Das Zeitalter der Befreiung von der 
Vernunft geht zu Ende. Die Niederlage der Selbstsucht in Deutschland ist eine 
Chance.  
4-5 Ein Volk ist eine Gruppe von Menschen, die eine eigene Sprache besitzen und 
weiterbilden. Entscheidend ist die Fähigkeit, diese Sprache zur Erfassung des Über-
sinnlichen (philosophische Terminologie) fortzubilden. Das hat ein gemeinsames 
Leben dieses Volkes als Voraussetzung. Gerade Deutschland kann zum Ort der 
Erneuerung der Vernunft werden, weil die Deutschen als einziges der germanischen 
Völker ihre eigene Sprache bewahrt haben, denn nur in einer lebendigen Sprache 
spricht der Geist. (Inhaltlich bleibt das auf der Ebene von Worten. Fremdworte sind 
tot, weil an sie nicht etymologisch verstehend angeknüpft werden kann. Die romani-
schen Sprachen sind keine eigentlichen Muttersprachen und deshalb unfähig zu 
Philosophie und Literatur, die die Sprachen fortbilden.) 
7 Noch tiefere Erfassung der Ursprünglichkeit, und Deutschheit eines Volkes 
Die Nationen mit toten, abgeschlossenen Sprachen haben eine mechanische Staats-
theorie und sehen Erziehung als Weitergabe vorhandenen Wissens. Deutsche im 
Sinne dieser Reden glauben dagegen an ein absolut Erstes und Ursprüngliches im 
Menschen selber, an Freiheit, unendliche Verbesserlichkeit, ewiges Fortschreiten 
des Menschengeschlechts. Was daran glaubt ist deutsch und wird sich zu den Deut-
schen halten „wo es auch geboren sei, und in welcher Sprache es rede“. 
8 Was ein Volk sei, in der höheren Bedeutung des Wortes, und was Vaterlands-
liebe 
Ein Volk, das nicht an historische Weiterentwicklung glaubt, sondern nur an Kreis-
lauf des immer selben, ist gar kein Volk. Der Mensch kann sich nur lieben, wenn er 
sich als ewig erfaßt; ein solches ewiges Leben auf Erden ist nur im Leben eines 
Volkes greifbar. Der Staat will nur rechtlich und ökonomisch regeln; das Volk will, 
daß das Ewige und Göttliche aufblühe. Nur für diesen höheren Zweck bringt der 
Staat eine bewaffnete Macht zusammen. Die Verteidigung der bloß zufälligen Ei-
genart der staatlichen Verfassung gibt kein Recht zum Krieg. Nicht einmal die per-
sönliche Freiheit muß verteidigt werden, denn ein rechnender Eroberer wird auch 
die Sklaverei erträglich machen. Der einzige Grund zum Krieg ist die Freiheit eines 
Volkes, den eigenen Weg fortbilden zu können. 
9-11 Der Kern der Reden ist ein Projekt eines Internates mit einer an Pestalozzi 
orientierten Erziehungsweise, d.h. einer von Anschauung geprägten Erziehung, die 
eher als die übliche intellektuelle Erziehung auf das Verstehen der Fichteschen Wis-
senschaftslehre vorbereiten kann. 
12-13 Man kann nicht politische Selbständigkeit verlieren und dennoch die kul-
turelle behalten, denn eine öffentliche Meinung gibt es nur in einem selbständigen 
Staat. Natürliche Grenzen sind Sprachgrenzen. Betont die ungestörte Entwicklung 
der Deutschen, die nicht an der Kolonisierung der Welt beteiligt waren. Die Vertrei-
bung und Versklavung der Nachbarn durch die Deutschen ist dagegen legitim. Denn 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 570

in einem vom Kampf bestimmten internationalen System geht das sich selber be-
schränkende Volk unter. Nur ein Gleichgewicht der gegenseitigen Bedrohung führt 
zum Stillstand. Fichte erinnert an seinen Geschlossenen Handelsstaat, was seitdem 
geschehen ist, mache seinen Vorschlag nur noch dringlicher. Gegen angebliche 
Segnungen der Universalmonarchie betont er den je eigenen Weg aller Völker als 
Offenbarungen Gottes. Die Zeiten, als sich wilde Völker an bloßer Zerstörung freu-
ten, sind vorbei. Alle zivilisierten Völker sind sich einig, daß Krieg nur wegen dem 
Frieden gerechtfertigt ist. Selbst der Nationalvorteil kann nur noch vorübergehend 
ablenken. Ein Welteroberer muß die Neigung zum friedlichen Anbau durch eine 
Neigung zum Raub ersetzen, mit einem Räubervolk kann man die Universalmonar-
chie aber nicht errichten. Seit der preußischen Niederlage ist der Kampf mit den 
Waffen beendet. Es wird ein neuer Kampf der Grundsätze, der Sitten, des Charakters 
beginnen. Das Wichtigste ist, daß die Deutschen nicht auch noch die Achtung verlie-
ren. Sie müssen ihre Eigenart behalten, gehören aber zu den Völkern, die auch ande-
ren Eigenart zugestehen können (während die Franzosen in die Rolle der Römer 
gegen Germanen schlüpfen wollen und in den Deutschen nicht nur ein besiegtes, 
sondern auch ein zu veränderndes Volk sehen). 

 
Zur Rhetorik der Reden vgl. Peter L. Oesterreich, Politische Philosophie oder De-
magogie? : zur rhetorischen Metakritik von Fichtes Reden an die deutsche Nation, 
in: Fichte-Studien 2 (1990). – S. 74-88; ders., Aufforderung zur nationalen Selbstbe-
stimmung : Fichtes Reden an die deutsche Nation, in: Zeitschrift für philosophische 
Forschung 46 (1992) 44-55. Zu dem vielgescholtenen Begriff des Urvolkes vgl. 
Manfred Petri, Die Urvolkhypothese : ein Beitrag zum Geschichtsdenken der Spät-
aufklärung und des deutschen Idealismus. – Berlin 1990 (ein Konzept, mit dem im 
18. Jahrhundert erklärt wurde, warum unter barbarischen Völkern eine Entwicklung 
zur Vernunft möglich war; Fichte ist nicht der erste, sondern der letzte, der dieses 
Konzept eines vernunftbegabten Volkes verwendet). Ein neuerer Überblick zur 
Stellung der Reden im Werk Fichtes: Stefan Reiß, Fichtes ‚Reden an die deutsche 
Nation’ oder: Vom Ich zum Wir. – Berlin 2006. 

 
Der Machiavelli-Aufsatz und die Reden an die Deutsche Nation sind nur die reifsten 
Früchte von Fichtes Bemühungen im Umkreis des preußisch-französischen Krieges 
und der Niederlage von 1806. Der erste der beiden Dialoge in Der Patriotismus und 
sein Gegenteil (Juli 1806), in: FGA II/9, 397-418 wurde noch vor dem Krieg ge-
schrieben, steht noch ganz im Umfeld der Grundzüge des Gegenwärtigen Zeitalters, 
kriegt aber die Kurve zu einer besonderen Bedeutung Deutschlands. Es ist eine Po-
lemik gegen den konventionellen Patriotismus Preußens, das nicht einmal wie die 
Deutschen eine Nation ist. Fortschritte sind nur noch durch Wissenschaft zu errei-
chen und die Deutschen haben nur darin einen Vorrang, daß bei ihnen Fichtes Wis-
senschaftslehre entdeckt wurde. Zu Beginn des Krieges bot sich Fichte als Verfasser 
eines Manifestes oder als Redner/Prediger an (das beneidete Vorbild sind die Pro-
klamationen und Tagesbefehle Napoléons). In diesem Kriege werde entschieden, ob 
die ganze Geschichte der Fortschritte in Ordnung, Geschicklichkeit, Sitte, Kunst, 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 571 

Wissenschaft fortgeführt wird. Am ehesten in Deutschland gibt es alle diese Güter, 
an Deutschlands Bestand liegt das meiste (vgl. die Notizen zu diesen nie gehaltenen 
Reden: Anwendung der Beredsamkeit für den gegenwärtigen Krieg (Au-
gust/September 1806); Der wissenschaftliche deutsche Bürger – Reden an die deut-
schen Krieger zu Anfange des Feldzugs 1806, beide in: FGA II/10, 397-418). Das 
peinlichste Produkt dieser Versuche, auf die Bildung der deutschen Nation Einfluß 
zu nehmen, ist das Fragment einer Utopie: Die Republik der Deutschen zu Anfange 
des zweiundzwanzigsten Jahrhunderts unter ihrem fünften Reichsvogt (1807), in: 
FGA II/10, 67-81, eine Kritik an mangelnder Moral und Charakter von Fürsten und 
Adel, präsentiert als Zitate eines späteren Geschichtsschreibers und Schilderung 
einer pseudoachaiischen moralischen Verfassung eines geeinten und machtvollen 
Deutschlands des 22. Jahrhunderts. Für die Passagen über das Erziehungssystem las 
er Pestalozzi und ging über zu den Erziehungsideen der Reden an die deutsche Nati-
on. Diese Phantasien verraten einiges über Fichte, aber er hat dieses Buch nicht nur 
nicht veröffentlicht, er hat es nicht einmal geschrieben. Der zweite Dialog von Der 
Patriotismus und sein Gegenteil, in: FGA II/9, 419-445 wurde 1807 zwischen Die 
Republik der Deutschen und Reden an die deutsche Nation geschrieben. Hier wird 
erstmals Pestalozzis Erziehung zur Anschauung eingeführt als das letzte Mittel, den 
gegenwärtigen Kulturstand vorm Untergang zu retten: „rettet nicht der Deutsche den 
Kulturstand der Menschheit, so wird kaum eine andere europäische Nation ihn ret-
ten.“ Dann würde Europa in Trümmer versinken, wie das Altertum in Trümmer 
versank, und mit Wilden und Barbaren müßte der Kulturprozeß neu beginnen, ohne 
daß die Menschheit auf ihrem Weg weiter gekommen wäre. 
 
Rechtslehre (Vorlesung 1812) 
FGA II/13 
Fichte hat die Grundlagen des Naturrechts 1796 zugrunde gelegt, seine Vorlesungs-
notizen vermerken vor allem Abweichungen von dieser Vorlage. Vgl. deshalb bleibt 
die Edition von Hans Schulz (Leipzig 1920, Neuausgabe Hamburg 1980) wichtig, 
die nicht immer akkurat gelesen hat, aber bequemer als FGA die Übereinstimmun-
gen und Unterschiede zur Vorlage 1796 erkennen läßt 
Nur ein Völkerbund kann eine Beendigung des Krieges bringen, das ist die einzige 
Rechtslösung. Aber im wirklichen Leben ist gut möglich, daß der Völkerbund auch 
ungerechte Urteile fällt und von seinen mächtigen Mitgliedern dominiert wird. Es 
besteht eine Wechselwirkung aus unrechtlichen Zuständen im Innern und zwischen 
den Staaten; die innere Gerechtigkeit bringt die äußere, die äußere die innere hervor. 
Wenn ein Staat gerecht ist, wir er auch seine Nachbarstaaten reizen, so glücklich zu 
sein wie er. 
In den unrechtlichen Verhältnissen hat der Staat ein Recht zur Selbsterhaltung. Das 
gilt vor allem für den edlen und gebildeten Staat, „denn er hat einen bestimmten 
unendlichen Plan seiner Fortbildung, den nur er kennt, und der ungestört fortgehen 
muß.“ Da diese Erhaltung nur durch Übermacht garantiert ist, muß sich der Staat auf 
Vorrat vergrößern und dauernd einen Angriff erwarten. Durch Recht oder Pflicht der 
Selbsterhaltung folgt ein gegenseitiges Mißtrauen, jeder versäumte Gewinn könnte 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 572

einst Grund des Untergangs sein. Staaten, die das nicht bedacht haben, sind unterge-
gangen. Wo es keine Garantie (das meint: Internationale Organisation) gibt, muß es 
deshalb unaufhörlich Krieg geben. 

Der Völkerbund ist deshalb eine unendliche Aufgabe der göttlichen Weltregierung. 
„Bis dahin: jeder Staat hüte sich, und wehre sich, bis auf den letzten Bluttropfen: denn 
er weiß nicht, was an seine Erhaltung geknüpft sein kann.“ 
 
Staatslehre oder über das Verhältnis des Urstaates zum Vernunftreiche (Vor-
träge 1813, veröffentlicht 1820) 
SW IV 
Die Neuausgabe soll in FGA II/15 erscheinen. Fichtes eigener Titel war nüch-
terner: Vorträge verschiedenen Inhalts aus der angewandten Philosophie 

2. Abschnitt Über den Begriff des wahrhaften Krieges in Bezug auf den Krieg 
im Jahres 1813 
(getrennt erschienen 1815, dann in der Ausgabe der Staatslehre 1820 und 1844) 
Die bloße Verteidigung der Selbständigkeit eines Staates, des Eigentums und des 
Lebens der Bürger rechtfertigt keinen Krieg, weil zum Schutz von Eigentum und 
Leben anderes Eigentum und Leben zerstört werden. Gerechtfertigt ist dagegen die 
Verteidigung eines „Reiches“, d.h. der von einem Volk in einem längeren Zusam-
menleben aufgebaute Rechtsbeziehung zum Schutz der Freiheit. Der wahre Krieg ist 
die Verteidigung der Freiheit, wenn dieser Prozeß der Bildung eines „Reiches“ 
durch einen Angriff auf die Selbständigkeit abgebrochen wird. In einem solchen 
Krieg muß mit Anstrengung aller Kräfte bis zum vollständigen Sieg, das heißt bis 
zur vollkommenen Sicherung gegen alle Störung der Freiheit gekämpft werden. 
Diese Rede ist eine Warnung, den Krieg der Fürsten, deren Manifeste weiter von 
Untertanen reden, mit dem wahren Krieg zu verwechseln. Der Erleuchtete hat noch 
kein Vaterland auf der Erde, sein Recht geht auf sein Bürgerrecht im Himmel, in der 
unsichtbaren geistigen Welt zurück. Erst am Ende der Geschichte wird sich auf 
Erden ein Vaterland für die Vernünftigen entwickeln. Zugleich ist diese Rede eine 
Polemik gegen die, die Napoléon weiterhin als Organ der Vorsehung sehen. Betont 
dagegen, daß eine Nation in Unabhängigkeit nach eigenem Begriffe gebildet werden 
muß. (Den Franzosen fehlt dieser eigene freie Charakter, deshalb haben sie sich 
Napoléon unterworfen.) 
3. Abschnitt Von der Errichtung des Vernunftreiches 
Wiederholt Momente aus der Wissenschaftslehre (der 1. Abschnitt dieser sogn. 
Staatslehre war bereits ein Referat von Fichtes Wissenschaftslehre) und aus der 
Rechtlehre und gibt eine geschichtsphilosophische Konstruktion, an deren Ende die 
Auflösung des Staates in der Verwirklichung der Vernunft/des Christentums steht. 
Eigentlich wollen die Menschen keinen Krieg. Er hofft, daß das Reich Gottes in 
einem christlichen Volk zum Durchbruch kommt, daß dann zwar eine Bereitschaft 
zum Krieg fortdauert (um die Lehre zu schützen), wirkliche Kriege im christlichen 
Völkerverein aber nicht mehr vorkommen. Gemeint ist ein System gegenseitiger 
Abschreckung, das die Erwartung eines leichten Sieges unmöglich macht. In diesem 
gerüsteten Frieden wird irgendwann/irgendwo die Zwangsregierung allmählich 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 573 

einschlafen, „weil sie durchaus nichts mehr zu tun findet“. Ein solches Volk würde 
im Verteidigungsfall siegen und sein Vorbild würde „die übrigen christlichen Völ-
ker“ bewegen. Wenn alle den Machtstaat aufgegeben haben, besteht unter den 
christlichen Völkern der ewige Frieden. Allmählich würden auch die angreifenden 
ungebildeten Völker besiegt und zu christlichen Völkern werden. Am Ende steht ein 
einziger christlicher Staat, der nur gegen die Natur kämpft. 
 
Fichte hat seine Vorlesungen über Wissenschaftslehre 1813 wegen den Kriegsereig-
nissen mit Bedauern abbrechen müssen, weil ein geistiger Krieg nur geführt werden 
kann, wenn äußerer Frieden, Ruhe, Stille, Sicherheit herrschen (vgl. Rede an seine 
Zuhörer bei Abbrechung der Vorlesungen über die Wissenschaftslehre, Februar 
1813, gedruckt 1815 und 1820 als Anhang zu Über den Begriff des wahrhaften 
Krieges, in: SW IV, 601-610; angekündigt für FGA II/15). Er hat im Frühjahr 1813 
wieder versucht als eine Art Feldprediger zu wirken, was so wenig wie 1806 zustan-
de kam. Seine Tagebuchnotizen dazu liegen vor als Entwurf zu einer politischen 
Schrift im Frühjahr 1813, SW VII, 546-573 (kritische Ausgabe angekündigt für 
FGA II/15), eine strenge Kritik deutscher Zustände. Er spielt dort einen Augenblick 
mit der Idee einer preußischen Diktatur zur Errichtung eines deutschen Staates ge-
gen den Widerstand der Fürsten, schließt aber damit, daß die Deutschen nur eine 
Nation der Gelehrten seien und erst in Zukunft durch die Verwirklichung des Rei-
ches des Rechts eine Chance haben werden, zur Nation zu werden. 

 
 

Literatur 
 

Meinecke, Friedrich 
Weltbürgertum und Nationalstaat. – München : Oldenbourg, 1908, Neuausga-
be in: Friedrich Meinecke, Werke 1962. – S. 84-112 Fichte und die Idee des 
deutschen Nationalstaates 
Fichtes Idee ist, daß der Kosmopolitismus durch den Patriotismus der einzelnen 
Staaten befördert wird. Diese Nationen haben bei Fichte wenig individuelle Züge. 
Weil dieser Kosmopolitismus letztlich keinen Bezug zur Wirklichkeit hat, geht Fich-
te im Machiavelli-Aufsatz zum Machtstaat über und akzeptiert den „Machttrieb als 
natürlichen und heilsamen Lebenstrieb“. In den Reden hat Fichte den Vernunftstaat 
nicht aufgegeben, die Aufklärer hätten nur nicht begriffen, daß es dafür eine Nation 
als Basis geben muß. Meinecke ist damit freilich nicht zufrieden. Er vermißt die 
nationale Einheit, die Expansion und die Bereitschaft für die deutsche Einheit zu 
kämpfen. Erst in Schriften von 1812/1813 sieht Fichte den König von Preußen als 
Zwingherrn zur Deutschheit. Bei Fichte ist das aber nur eine kurze Diktatur, der 
nach dem Tode des vereinigenden Königs eine Republik folgen soll. An einen wirk-
lichen deutschen Einheitsstaat dachte Fichte auch jetzt nicht. „Fichte hat seine schon 
einmal eroberte Erkenntnis vom Wesen des Machtstaates wieder fallen lassen, weil 
die Macht der sittlichen Idee in ihm zu gewaltig war, als daß sie die Autonomie 
einer anderen Macht neben sich auf die Dauer hätte anerkennen können.“ 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 574

Medicus, Fritz 
J. G. Fichte als Anhänger und als Kritiker des Völkerbundgedankens, in: Zeit-
schrift für Völkerrecht 11 (1919) 141-154 
Die Deduktion des Völkerrechts unterscheidet sich in Grundlagen des Naturrechts 
1796/97 und System der Rechtslehre 1812 zunächst gar nicht. Um so deutlicher 
werden deshalb die Änderungen in der Lehre vom Völkerbund. Was 1796/97 der 
Weg der Natur zum Frieden war, ist 1812 ein Imperativ zu einer unlösbaren Aufga-
be geworden. Schon 1796 hatte Fichte sich mit möglichen Fehlurteilen des Völker-
bundes befaßt; 1812 lehnt er deshalb den Völkerbund ab. Die Lösung liegt in der 
Erziehung, die der Staat einrichtet, die aber über den Staat hinausgeht. Letztlich 
braucht er Vertrauen auf göttliche Vorsehung, daß die Staaten ihrer Bildungsaufgabe 
nachkommen. Je gebildeter die Staaten aber sind, desto mehr müssen sie ihren eige-
nen Weg gegen relative Machtverluste schützen. „Der ganze Wert der Menschheit 
liegt in den verschiedenen Völkern in verschiedenem Maße zuteil gewordenen Of-
fenbarungen des ursprünglichen Lebens.“ Der Frieden kann nur bei innerstaatlicher 
Gerechtigkeit ansetzen: „strebet nur erst danach, das Muster eines in sich selbst 
gerechten Staates zu werden.“ Der gerechte Staat wirkt auf die anderen. Dieses Mo-
dell hatte Fichte schon in der Rezension von Kants Friedensschrift. 

 
Vlachos, Georges 
Fédéralisme et raison d’état dans la pensée internationale de Fichte. – Paris : 
Pedone, 1948. – 208 S. 
Der Vernuftstaat braucht internationalen Frieden, aber in der Realität koexistieren 
die Staaten nicht einfach. Die Entwicklung der Staaten aus der Gewalt zu gewalt-
förmigen Strukturen nach außen und innen ist notwendig, aber nicht natürlich (d.h. 
entspricht nicht der auf Vernunft hin angelegten Natur des Menschen) und wird 
deshalb überwunden werden. Fichtes Idee ist letztlich immer die Entwicklung des 
vernünftigen Staates in einem Land – die anderen werden dem Vorbild folgen. Das 
Naturrecht ist so souveränitätsfixiert, daß es einen Völkerbund nicht wirklich den-
ken kann. Fichte sieht sich nicht als Weltbürger, sondern als Bürger des Staates der 
Revolution. Die Kriege der Revolution sind gerechte Kriege. 
Der Geschlossene Handelsstaat behandelt Europa als eine Familie von Staaten und 
stellt die Alternative ganz Europa als einen Staat und eine Freihandelszone zu be-
trachten oder in einzelne Staaten zu teilen. Fichte entscheidet sich für die Teilung 
und damit für den inneren Frieden vor dem äußeren Frieden. 
In Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters wird als Vaterland der Staat herausge-
stellt, der Vernunft/Recht am reinsten anstrebt. Der Vernunftimperialismus fehlt 
aber, der Krieg wird nicht erwähnt. Die Basis für den preußisch/deutschen Messia-
nismus wird die Abgeschlossenheit Preußens (England und Frankreich qualifizieren 
sich nicht, weil sie Kolonien haben). Dieser patriotische Weg führt von Fichtes System 
völlig weg. Das ist aktuell mit den napoleonischen Kriegen erklärbar, grundsätzlicher 
mit der Notwendigkeit des Notstaates im Zeitalter der Unvernunft: Ein Fürst ist bei 
Fichte immer machiavellistisch gedacht. Sein philosophisches System setzt auch ein 
Haupt voraus, aber das kann immer nur der Philosoph sein. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 575 

Fichtes Reden an die deutsche Nation 1807/08 gibt nicht allen Nationen das Recht 
auf staatliche Selbständigkeit, nur der deutschen Nationen wegen bestimmten geisti-
gen Qualitäten (die Vlastos umstandslos als die völlige Unverständlichkeit und Un-
übersetzbarkeit ihrer Sprache für Fremde identifiziert). Politisch wenden sich die 
Reden an die einzelnen deutschen Staaten, alle müßten Geschlossene Handelstaaten 
werden, er kriegt nicht einmal auf deutscher Ebene den Föderalismus hin, den er 
eigentlich vertritt. 
Während die Reden eine falsche pazifistische Sprache haben, hinter der der prakti-
sche Machiavellismus deutlich wird, ist die Rechtslehre 1812 offen machiavellis-
tisch. Das Prinzip des Ich ist hier nirgends mehr zu finden. Die Staatslehre 1813 
wird deutlicher antifranzösisch, als das 1807/08 möglich war: die Deutschen haben 
ein metaphysisches Ich, die Franzosen nur ein historisches. Die Deutschen werden 
das Reich der Freiheit errichten, wenn dieser Krieg als Volkskrieg begriffen wird. 
Die Staatslehre ist die philosophischste der politischen Schriften mit der Vision 
einer Welteinheit, die eine allgemeine Verchristlichung ist, nicht eine staatliche 
Einheit. 
Dieses Buch ist die einzige umfassende Monographie zu Fichtes internationalem 
Denken geblieben. 

 
Verweyen, Hansjürgen 
Recht und Sittlichkeit in J. G. Fichtes Gesellschaftslehre. – Freiburg (u.a.) : 
Alber, 1975. (Symposion ; 50) S. 209-245 Die Selbstverwirklichung der gesell-
schaftlichen Nation; S. 321-338 Die Frage nach dem überstaatlichen Recht 
1807/08 ist Fichtes Basis Sprachphilosophie: Sprache ist das Medium, das die Spal-
tung des einen Wissens in die Mannigfaltigkeit des individuellen Bewußtseins auf-
hebt. Der Kampf eines Volkes um die Erhaltung seiner Sprache ist der Kampf um 
die eigene Einheit. Die Frage des individuellen Rechtes interessiert ihn gar nicht. 
1812/13 betont er weiter die gemeinsame Tradition, aber stärker die gemeinsame 
Fortbildung. Dazu paßt, daß er jetzt nicht nur nach dem reinen Rechtsstaat fragt, 
sondern nach gerechter Verfassung. Es geht jetzt nicht mehr um den Kampf ums 
Überleben der Ursprache, sondern um Leistung für die Realisierung des Reiches des 
Rechts. Damit braucht er eine staatliche Einheit der Deutschen, wie sie nur die Fran-
zosen haben und muß behaupten ein deutscher Staat wäre vollkommener als ein 
französischer Staat. Fichte suggeriert eine besondere Nähe der Deutschen zum Reich 
der Freiheit, obwohl an alle Nationen der Auftrag geht, ein Reich der Freiheit zu 
bilden (der Realität der antinapoleonischen Koalition entsprechend schaffen auch bei 
Fichte mehrere reale Staaten nebeneinander ein universales Reich der Freiheit). 
Das unendliche Zwangsrecht des Naturrechts von 1797 bringt Fichte in einen Zirkel, 
aus dem ihn nur der Völkerbund retten kann. Er kann aber nicht zeigen, daß im 
Völkerbund die „gerechten Staaten“ Übermacht haben werden; Fichtes Hinweis auf 
die öffentliche Meinung tut Verweyen als „von einer erstaunlichen Naivität“ ab. 
1812 kritisiert Fichte das alles selber vernichtend, ohne zuzugeben, daß es eine prin-
zipielle Absage ist. Er bringt das Naturrecht auf den Stand des Machiavelli-
Aufsatzes. Das Völkerrecht ist 1812 eine menschlich unlösbare Aufgabe, wie die 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 576

gerechte Verfassung. Aber er erwartet von der Volkserziehung/Öffentlichkeit, daß 
die Kriege zurückgehen. Letztlich bleibt ihm nur das Christentum als gemeinsame 
Erziehung der abendländischen Völker. Die Nationalerziehungen dürfen nicht wie 
Monaden nebeneinander stehen. Er erinnert ans Mittelalter, aber nicht an Kir-
che/Institutionen, sondern an Autoren/Öffentlichkeit. Bezüglich einer Institutionali-
sierung bleibt Fichte völlig zurückhaltend. 

 
Philonenko, Alexis 
Le problème de la guerre et le Machiavélisme chez Fichte, in: Alexis Philonen-
ko, Essais sur la philosophie de la guerre. – Paris : Vrin, 1979 (Problèmes et 
controverses) S. 43-53 
Was bei Machiavelli eine Erfahrung war, wird bei Fichte eine Vernunfthypothese: 
der Staat ist nicht am Frieden orientiert, sondern an der äußeren Erscheinung des 
Friedens. Die Beziehungen zwischen Staaten sind von vornherein ein Kriegszustand, 
das muß nicht bewiesen werden, das ist rational. Aber auch die Staaten können nicht 
mehr im Krieg leben. Fichte hat zwei Regeln der internationalen Beziehungen: 1., 
nie soll ein Staat sich einem anderen Staat unterstellen. 2., sollen Staaten die interna-
tionalen Beziehungen genau beobachten, damit sie nicht relativ Macht verlieren. Das 
sicherste Mittel zum Frieden ist das Machtgleichgewicht. Ein rein militärisches 
Gleichgewicht bringt aber nicht Frieden. Fichte kann sich im Frühwerk und im 
Spätwerk eine Föderation von Republiken vorstellen; im Gegensatz zu Kant hat er 
auch keine Probleme mit einer starken Exekutive eines solchen Bundes, sieht sogar 
eine Exekutionsarmee vor. In der Praxis ist das freilich gefährlich, weil es ein In-
strument der mächtigsten Staaten werden könnte. 
 
Schottky, Richard 
Internationale Beziehungen als ethisches und juridisches Problem bei Fichte, 
in: Der transzendentale Gedanke : die gegenwärtige Darstellung der Philoso-
phie Fichtes / hrsg. von Klaus Hammacher. – Hamburg : Meiner, 1981 (Schrif-
ten zur Transzendentalphilosophie ; 1) S. 250-277 
Bis etwa 1800 sieht Fichte Politik immer nur als Verwirklichung von Recht, wobei 
er im völkerrechtlichen Teil klar Kants Zum ewigen Frieden folgt. Aber er sieht 
Beziehungen zwischen Staaten als Beziehungen zwischen deren Bürgern, den Ver-
trag zwischen Staaten als Vertrag zur Herstellung einer Rechtsgemeinschaft zwi-
schen deren Bürgern. Der eine Staat erkennt die Vertrauenswürdigkeit des anderen 
und verspricht dafür Nichtintervention. Der vertragsbrüchige oder vertragsverwei-
gernde Staat hat kein Recht. Im strengen Sinne gibt es Recht zwischen Staaten nur 
bei ewigem Frieden. 
In der Kant-Rezension 1796 fordert er Übergang zum Völkerstaat/Weltrepublik. In 
Grundlage des Naturrechts 1797 ist der Völkerbund Endzustand, der Völkerstaat 
wird nicht einmal erwähnt. Das widerspricht Fichtes Vernunftrecht. In Die Bestim-
mung des Menschen soll der ewige Frieden durch Republiken hergestellt werden, 
eher ein Kampfbund der Vernünftigen als eine unparteiische Internationale Organi-
sation. Der Geschlossene Handelsstaat ist wieder ein ganz anderer Weg zum Frie-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 577 

den: durch Einschließung der Staaten in ihre natürlichen Grenzen sollen die Reibun-
gen genommen werden; freilich ist eine Kampfbereitschaft der Staaten nötig, diese 
natürlichen Grenzen zu erreichen. In Die Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters 
tritt erstmals die Lehre von den Kulturstaaten auf – die Staaten versuchen ihre jewei-
ligen Gesetze und Bräuche auszuweiten, dieser Kampf ist „das eigentlich belebende 
Prinzip unserer Geschichte“. In späteren Epochen wird dieser Kampf nicht mehr 
nötig sein. Der Machiavelli-Aufsatz 1807 nimmt dieses Thema auf. An die Stelle des 
Völkerrechts tritt die Staatsraison. 
Voraussetzung ist Fichtes Religionsphilosophie, nach der die Menschheit Erschei-
nung des Absoluten ist, wobei immer nur einzelne Momente des Absoluten erschei-
nen. Die Individualität des Volkes hat Vorrang vor der Individualität des Einzelnen, 
da sie unsterblich ist (denn nur in einem langen Prozeß, wird das Individuum gött-
lich). In der Ethik geht Fichte davon aus, daß die Welt so beschaffen ist, daß sittli-
ches Handeln gute Folgen hat. Im Miteinanderleben der Völker fehlt das ganz. So 
radikal wie im Machiavelli-Aufsatz hat er das nie wieder vertreten. Als politischer 
Autor argumentiert der späte Fichte defensiver als 1807, als Philosoph versucht er 
Ethik und Politik zu integrieren, kommt aber nur zu diffusen Ansätzen. Vor allem 
versucht er den Gegensatz von Recht und Realität als einen vorläufigen Gegensatz 
zu zeigen; explizit hat er diese Antinomie nie thematisiert. 
Dieser Aufsatz von Schottky ist der beste Überblick über Fichtes Entwicklung und 
die beste Verknüpfung von politischen und philosophischen Strängen. Das Ergebnis 
ist trostlos: lauter Aporien. 
 
Schottky, Richard 
Selbstbehauptung und Anerkennung als Prinzipien der internationalen Politik 
bei Fichte, in: Selbstbehauptung und Anerkennung : Spinoza – Kant – Fichte – 
Hegel / hrsg. von Helmut Grindt. – Sankt Augustin : Academia Verl., 1990. – S. 
119-127 
Anerkennung (ein Kernbegriff von Fichtes Naturrecht) muß gegenseitig sein. Aner-
kennung setzt deshalb Selbstbehauptung voraus. In Grundlage des Naturrechts 1797 
versucht Fichte internationale Beziehungen zunächst ganz von Anerkennung her zu 
konstruieren und legitimiert damit die Selbstbehauptung. Dazu braucht er den Völ-
kerbund in Analogie zur Staatenbildung. Diese Ausgewogenheit von Anerkennung 
und Selbstbehauptung wird Fichte aber immer problematischer, die Analogie zwi-
schen Staatenbildung und Völkerbund fragwürdig, weil dem Völkerbund kein 
contrat social zugrunde liegt und damit die Interessengegensätze nicht vermittelt 
werden und die internationalen Richter Parteivertreter bleiben. In der Rechtslehre 
1812 betont Fichte statt Recht auf Selbstbehauptung die Pflicht zur Selbstbehaup-
tung. Damit wird die Begründung in die Ethik verlegt – der Endpunkt der Entwick-
lung der religiösen Begründung von Staat/Nation seit Die Grundzüge des gegenwär-
tigen Zeitalters 1804. Nur jeder einzelne Staat kann über die Bedeutung seiner Indi-
vidualität etwas wissen. Indem die Rechtslehre 1812 mit dem Hinweis auf den 
Völkerbund endet, an den aber nicht recht geglaubt wird, zeigt Fichte, daß er es 
nicht geschafft hat, Ethik und Politik zu vereinen. Der Erkenntnisfortschritt Fichtes 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 578

ist, daß er Kants prästabilierte Harmonie der Naturgarantie des Friedens aufgibt. 
Aber er kommt nur in neue Aporien. 

 
Schottky, Richard 
Fichtes Nation-Begriff 1806-1813 : Innenspannung und Entwicklung, in: Das 
dynamische Verhältnis von Kultur- und Staatsnation : Grundfragen des politi-
schen Denkens bei Fichte und Schelling, in: Gesellschaft, Staat, Nation / hrsg. 
von Rudolf Burger … – Wien : Verl. der Österreichischen Akademie der Wis-
senschaften, 1996 (Sitzungsberichte / Österreichische Akademie der Wissen-
schaften, Philosophisch-Historische Klasse ; 632) S. 185-199 
In Der Patriotismus und sein Gegenteil 1806 stellt Fichte die Nation erstmals als 
etwas eigenes, für den Staat nicht einfach Verfügbares dar. Aber er kann das Indivi-
duelle noch nicht würdigen (es war nur ein peinlicher Erdenrest auf dem Weg zur 
Vernunft). Patriotismus ist hier noch Mittel des Kosmopolitismus. Die Reden 
1807/08 haben klar Völker von nicht vereinbarer Eigenart. Wenn eine Volkskultur 
ausfällt, wird die göttliche Ordnung gestört. Damit werden nicht alle universalisti-
schen Momente vergessen, aber bis 1813 bleibt es Fichtes Lehre, daß ein Volk 
Recht und Pflicht habe, die eigene geistige Natur gegen alle Bedrohung durchzu-
setzen. In Reden behauptet Fichte, die wahre Philosophie sei deutsch. Das kann so 
nicht die systematische Philosophie der Wissenschaftslehre sein, die allen zugemutet 
werden soll; das ist nur aus der appellativen Aufgabe der Reden zu verstehen. 1813 
gibt es noch selbstverständliche, aber beiläufige Erwähnung der Sprachnation, aber 
jetzt wird die Nation vor allem legitimiert durch ihre Rolle für das Werden des Ver-
nunftstaates, was daran liegen könnte, daß der Krieg 1813 ja kein deutscher Krieg 
war, sondern ein Krieg mit deutschen Truppen auf beiden Seiten. Gerade weil die 
Deutschen politisch noch keine Nation sind, sieht Fichte eine besondere Nähe zum 
wahrhaften Reich des Rechts. 

 
Reuvers, Hans-Bert 
Philosophie des Friedens gegen friedlose Wirklichkeit : ‚gerechter’ Krieg und 
‚ewiger’ Friede im Zeitalter der bürgerlichen Revolution. – Köln : Pahl-
Rugenstein, 1983 (Studien zur Dialektik) S. 142-179 Fichte : Für Freiheit ge-
gründet auf Gleichheit alles dessen, was Menschengesicht trägt 
Frieden ist bei Fichte nie Selbstzweck, sondern immer Mittel zur Freiheit, so sehr 
Mittel, daß er bruchlos ersetzt werden kann durch den Krieg als Mittel zur Freiheit. 
Über den Krieg soll nicht geklagt werden, sondern die Kriegsgründe sollen aufgeho-
ben werden. Fichtes Friedenstheorie ist Kritik. Der wahre Staat wird bestimmt im 
Innern vom Gleichgewicht des Besitzes, nach außen von natürlichen Grenzen. Die 
Gründe eines gerechten Krieges für Fichte sind vielfältig: in Grundlagen des Natur-
rechts hat er die Exekution von Völkerrechtsurteilen, in Der geschlossene Handels-
staat die Herstellung natürlicher Grenzen, in Grundzüge des gegenwärtigen Zeital-
ters den natürlichen Krieg aller Staaten gegen die sie umgebende Wildheit als das 
fortschreitende Prinzip der Geschichte. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 579 

Losurdo, Domenico 
Fichte, die Französische Revolution und das Ideal vom ewigen Frieden, in: 
Manfred Buhr/Domenico Losurdo, Fichte – die Französischen Revolution und 
das Ideal vom ewigen Frieden. – Berlin : Akademie-Verl., 1991. – S. 74-136 
Der frühe Fichte ist klarer Parteigänger der Französischen Revolution (der er auch 
seine Dienste anbietet) und erklärt, daß Republiken nicht für Krieg stimmen werden 
und daß die Errichtung einer Republik auch andere Staaten zu Republiken machen 
würde. In Der Geschlossene Handelsstaat verteidigt er die französische Idee natürli-
cher Grenzen und bekämpft englische Kolonien und Handelskriege (Kolonien kann 
er 1802, als die Franzosen wieder welche hatten, als Kampf für die Kultivierung der 
Welt loben). Über die fortschreitenden französischen Eroberungen ereifert er sich 
nicht, sondern akzeptiert Expansion als natürlich. Fichtes Ausführungen über den 
mindermächtigen Staat, der innere Reformen durchführen muß, um das Gleichge-
wicht zu erhalten, deuten auf das Preußen vor der Katastrophe 1806. Nach der Nie-
derlage muß Fichte seine Positionen seit 1789 neu überdenken. Das Gleichgewicht 
wird zum stärksten Friedensfaktor; der Machiavelli-Aufsatz hat nichts mit Zynismus 
zu tun, sondern ist eine klare Bilanz der napoleonischen Kriege und der preußischen 
Politik. Der Völkerbund bleibt weiter ein Ziel, aber vom politischen Programm zur 
Utopie verschoben. Es geht nie um Verherrlichung preußischer Macht. Das Ideal des 
ewigen Friedens bleibt, aber es wird zugegeben, daß es keinen Einfluß auf das Ver-
halten der Völker hat. 
 
Wiehart-Howaldt, Alexander 
Fichtes Versuch, Fremdenfeindlichkeit philosophisch zu begründen, in: Frem-
denfeindlichkeit in Deutschland : ein interdisziplinärer Diskussionsbeitrag / 
hrsg. von Heike Knortz. – Frankfurt am Main (u.a.) : Lang, 1994. – S. 213-238 
Zweck des Erdenlebens der Menschheit ist, daß sie alle ihre Verhältnisse mit Frei-
heit nach der Vernunft einrichtet. Diese Aufgabe kann keiner allein bewältigen, die 
anderen müssen das gleiche Ziel haben. Die Menschheit als Ganzes ist aber keine 
Einheit, die einen gemeinsamen Willen haben kann (was freilich wie die Völkerre-
publik das Ziel bleibt). Über die Bildung eines gemeinsamen Willens hätte Fichte 
freilich höchstens zum Lokalpatriotismus oder Regionalismus kommen können. 
Tatsächlich wendet er sich nicht an ein Volk, sondern an die Gebildeten, die Erzie-
hung ernst nehmen. Da es um politische Erziehung geht, wäre eher der Staat die 
richtige Einheit gewesen. „Selbst in Fichtes eigener politischer Philosophie ist also 
gar kein Raum für eine wesentliche Rolle der Nation.“ Der Wert einer Nation wird 
bei Fichte daran gemessen, was sie für den Weltplan beiträgt. Nur einige Nationen 
sind in diesem Sinne lebendig. Eine folkloristische Ethnizität liegt Fichte fern. Fich-
tes Sprachphilosophie beruht allein darauf, ob eine Sprache „Übersinnliches“ aus-
drücken kann, also ausreichend differenziert ist für eine philosophische Terminolo-
gie. Er kann nie richtig zeigen, wieso eine Nation anderen überlegen ist. Das bleibt 
historische Zeitanalyse und da ist nach Fichtes eigner Angabe, das Geschäft des 
Philosophen zu ende und beginnt das des Welt- und Menschenbeobachters. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 580

Fischer, Bernd 
Das Eigene und das Eigentliche : Klopstock, Herder, Fichte, Kleist ; Episoden 
aus der Konstruktionsgeschichte nationaler Intentionalitäten. – Berlin : 
Schmidt, 1995 (Philologische Studien und Quellen ; 135) S. 230-270 
Fischer sieht beim frühen und beim späten Fichte keine nationalistischen Momente, 
sieht aber die Arbeiten von 1800 bis 1808 alle nationalistisch geprägt. Der Ge-
schlossene Handelsstaat enthält bereits eine Geschichtskonstruktion, die im Mittel-
alter nur eine Nation sieht (mit gemeinsamen Christentum und gleichen politischen 
Institutionen), was Fichte als unnatürlich ansieht. Der geschlossene Handelsstaat 
wird eine neue Nationaleinheit und Nationalehre bringen. Nationen müssen erst 
gemacht werden. Die Grundzüge haben bereits die Vorstellung, daß die Deutschen 
besonders zur Philosophie begabt sind, es wird auch schon eine Liste der germani-
schen Tugenden gegeben. Die Reden gehen noch deutlicher davon aus, daß der Phi-
losoph sich seine Nation erst schaffen muß. Das Erziehungsprogramm mit seiner 
Unterdrückung des individuellen Willens und Kontrolle durch Mitschüler, die darin 
schon weit gekommen sind, kann nur mit nationalsozialistischen und sozialistischen 
Bemühungen des 20. Jahrhunderts, einen neuen Menschen zu schaffen, verglichen 
werden. Fichte verwirft alle ethnischen, rassischen oder geographischen Argumente 
für die besondere Rolle der Deutschen. Es steht Ausländern frei, in die deutsche 
Sprachgemeinschaft einzutreten. Es geht (wieder wie in den totalitären Bewegungen 
des 20. Jahrhunderts) allein um die Gemeinschaft der gläubigen Gesinnungsgenos-
sen. Im 1. Patriotismusdialog ist der Haupteinwand gegen Fichtes Position der un-
überbrückbare Gegensatz zwischen den wenigen Philosophen und dem anders ge-
bildeten Volk. Darauf antwortet Fichte im 2. Patriotismusdialog mit seinem Erzie-
hungsprogramm im Anschluß an Pestalozzi. 

 
Münkler, Herfried 
„Wer sterben kann, wer will denn den zwingen“ : Fichte als Philosoph des 
Krieges, in: Die Wiedergeburt des Krieges aus dem Geist der Revolution : Stu-
dien zum bellizistischen Diskurs des ausgehenden 18. und beginnenden 19. 
Jahrhunderts / hrsg. von Johannes Kunisch und Herfried Münkler. – Berlin : 
Duncker & Humblot, 1999 (Beiträge zur politischen Wissenschaft ; 110) S. 241-
259 
Neudruck mit leichten Änderungen in: Herfried Münkler, Über den Krieg : 
Stationen der Kriegsgeschichte im Spiegel ihrer theoretischen Reflexion. – Wei-
lerswist : Velbrück, 2002. – S. 53-74 
Fichte betont den Unterschied zwischen Fürstenkrieg und Volkskrieg. Das beginnt 
mit der frühen Kritik an Gleichgewichtskriegen der Fürsten, die nur durch eine Re-
publik beendet werden können (Beitrag zur Berichtigung) und der Gewißheit, daß 
ein ganzes Volk keinen Krieg beschließt, weil nur Privilegierte Beuteerwartungen 
haben (Die Bestimmung des Menschen). Seit 1806 verabschiedet Fichte den pazifisti-
schen Republikanismus und geht von einer dauerhaften Bereitschaft aus, das Gleich-
gewicht zu sichern (in Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters für das Zeitalter des 
Egoismus, im Machiavelli-Aufsatz ohne explizite Beschränkung). Diese Bewahrung 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 581 

des Gleichgewichts liegt auch der Rechtslehre 1812 zugrunde. Explizit macht Fichte 
die Unterscheidung von Fürstenkrieg und Volkskrieg 1813 in Begriff des wahrhaften 
Krieges, freilich als Gegenüberstellung zweier Lebensweisen: 1., des irdischen ei-
gentumszentrierten Staates zum Schutz des Eigentums, mit Beendigung der Kämpfe 
im Interesse des Eigentums (diese Haltung identifiziert Münkler mit Fichtes Haltung 
1806); 2., das sittliche, freiheitszentrierte Leben. Statt einer geschichtsphilosophisch 
begründeten Abfolge von Phasen bietet Fichte eine existentielle Alternative, die eine 
dramatische Entscheidung verlangt. Für einen Krieg um die Freiheit kann kein Ende 
angegeben werden, er muß bedingungslos bis zum Äußersten geführt werden. 
Münkler vergleicht mit Hegels Herr-Knecht-Kampf, der in beiderseitiger Unbe-
dingtheit zur Katastrophe für beide führt. Nicht Kampf, sondern Arbeit ist die Lö-
sung für die Suche nach Anerkennung. 

7.4.4 Schlegel 

Friedrich (von) Schlegel, 1772-1829, geboren in Hannover als Sohn eines lutheri-
schen Geistlichen. Klassischer Philologe, einer der Konkurrenten um die Begrün-
dung einer Ersten Philosophie in Jena, einer der Begründer der deutschen Romantik, 
einer der Begründer der Indologie, Mythologe, Geschichtsphilosoph. Bleibend wirk-
sam als Literaturtheoretiker. Hauptvertreter der politischen Romantik, zunächst 
revolutionär und republikanisch, zuletzt extrem konservativ. 1808 Konversion zum 
Katholizismus. Propagandistisch für Österreich gegen Napoléon tätig; Metternich, 
der von Napoléons Pressepolitik beeindruckt war, hatte für Schlegels theologisie-
rende Publizistik auf die Dauer keine Verwendung. 

 
Zur Biographie: 
Harro Zimmermann, Friedrich Schlegel oder Die Sehnsucht nach Deutschland : die 
Biographie des ersten deutschen Intellektuellen. – Paderborn 2009 
Elke-Barbara Schmeier, Zur politischen Philosophie im Spätwerk Friedrich Schle-
gels : die Aushöhlung des sittlichen Fundaments durch den Liberalismus. – Frank-
furt am Main 1997 (biographisch informativ, aber unkritisch). 
 
Schlegels Ansatzpunkt ist die Kritik der Kantschen Trennung von theoretischer und 
praktischer Philosophie, die als Basis der Moral nur reines Sollen übrig behalten hat. 
Schlegel mußte auf ein neues Zeitalter setzen und zur Geschichtsphilosophie über-
gehen. Das jetzige Zeitalter ist ein Zeitalter der Anarchie und Gewalt, die natürliche 
Folge des staatlichen Despotismus. Tyrannei und Republik können sich nicht erhal-
ten. Eine ständische, durch Priester und Adel gemilderte Monarchie ist die einzig 
verläßliche Verfassung. 
Vergleiche zur politischen Theorie außer Elke-Barbara Schmeier: 
Klaus Peter, Idealismus als Kritik : Friedrich Schlegels Philosophie der unvollende-
ten Welt. – Stuttgart 1973; ders., Stadien der Aufklärung : Moral und Politik bei 
Lessing, Novalis und Friedrich Schlegel. – Wiesbaden 1980 (unten referiert) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559 - am 22.01.2026, 03:45:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-559
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

