Eine Didaktik fiir den islamischen
Religionsunterricht in Berlin. Ergebnisse aus
Unterrichtsbesuchen und Gesprachen mit

Lehrerinnen und Lehrern

IRKA-CHRISTIN MOHR

Lehrerinnen und Lehrer treffen in ihrem Alltag stindig didakti-
sche Entscheidungen: Sie wiahlen Themen aus und machen aus ih-
nen Unterrichtsgegenstdnde, sie lassen andere aus, sie reduzieren
Stoff. Dann ordnen sie die ausgewahlten Gegenstande und geben
ihnen eine Richtung, eine Intention. Das alles tun sie vor dem Hin-
tergrund einer spezifischen (Bildungs-) Situation (Weniger 1963: 53).
Mit ihrem didaktischen Denken transformieren oder iibersetzen sie
Islam in Schule und Unterricht.

Im Folgenden werden Daten aus Unterrichtsbesuchen und Leh-
rergesprachen, die zwischen 2006 und 2008 erhoben worden sind,
daraufhin gelesen, wie diejenigen Lehrkrifte, die in Berliner Grund-
schulen islamischen Religionsunterricht erteilen, ihren Gegenstand,
den Islam, konstruieren, und wie sie ihn, in einem zweiten Schritt,
auf Ziele oder Ideale hin ausrichten.

Die Systematisierung der Daten ist geleitet von der Beobachtung,
dass sich die Ausarbeitung einer Didaktik (fiir den islamischen Re-
ligionsunterricht) als eine Arbeit an Grenzen darstellen ldsst.

143

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Der rechtliche Rahmen fiir den islamischen
Religionsunterricht in Berlin

Wenn der Islam in Deutschland fiir den Religionsunterricht in der
offentlichen Schule re-organisiert wird, dann geschieht dies inner-
halb verfassungsrechtlicher und schulgesetzlicher Grenzen. Jedes
Bundesland gestaltet seinen Rahmen fiir den Religionsunterricht
auf spezifische Weise. So legt zwar das Grundgesetz in Artikel 7
Absatz 3 fest, dass der Religionsunterricht an 6ffentlichen Schulen
ein ordentliches Lehrfach ist. In Berlin allerdings gilt, wie in Bre-
men, die in der Landesverfassung begriindete Ausnahmeregelung,
dass Religionsunterricht Angelegenheit der Kirchen, Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften und somit ein freiwilliges Unter-
richtsfach ist. Der Religionsunterricht ist in Berlin also anders als in
anderen Bundesldndern keine res mixta, keine gemeinsame Sache
von Staat und Religionsgemeinschaft. Die Religionsgemeinschaft,
in diesem Fall die Islamische Féderation in Berlin e.V. (IFB), muss ihren
Rahmenplan nicht mit einem Partner verhandeln. Sie ist nicht gefor-
dert, ihre Innenperspektive stindig nach auflen zu kommunizieren
und ihre Interessen mit denen der 6ffentlichen Schule abzugleichen,
eine Balance zu finden oder eben auch eine Spannung auszuhalten.
Die Religionsgemeinschaft stellt Lehrkrédfte ein und besorgt ihre
Qualifizierung. Denn solange der Staat kein Partner ist, bildet er
auch keine Lehrerinnen und Lehrer an seinen Hochschulen aus.
Und wenn eine Religionsgemeinschaft keine Institution zur Aus-
bildung der Lehrkrifte unterhilt, stellt sie eben, wie die IFB Quer-
einsteigerInnen ein. Strukturell bleiben alle von den Religions- und
Weltanschauungsgemeinschaften gestellten Lehrkrifte, nicht nur
die muslimischen, an der Berliner Schule Aufienseiter: Sie kénnen
das Fach Religion nicht in Kombination mit dem Lehramt fiir die
Grundschule studieren, sie unterrichten in der Regel an mehr als
einer Schule in den Randstunden und konkurrieren mit anderen
freiwilligen Angeboten der Schule.

In Berlin bieten 31 Grundschulen den Eltern die Moglichkeit,
ihre Kinder zum islamischen Religionsunterricht anzumelden.!
Im Schuljahr 2008/2009 nahmen nach Angaben der IFB rund 4.700

1 8 Schulen in Tiergarten-Wedding, 1 Schule in Spandau, 1 Schule in
Charlottenburg-Wilmersdorf, 1 Schule in Steglitz-Zehlendorf, 4 Schu-
len in Schoneberg-Tempelhof, 11 Schulen in Friedrichshain-Kreuz-
berg, 5 Schulen in Neukolln.

144

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

Schiiler dieses Angebot wahr.? Der Dachverband als Trager des frei-
willigen Faches hat dafiir 5 Lehrerinnen und 17 Lehrer unter Ver-
trag.’> Zu den Voraussetzungen fiir ihre Einstellung gehort, dass sie
einen akademischen Grad mitbringen, sei es nun, dass sie Theolo-
gie in der Tiirkei oder dass sie Germanistik in Deutschland studiert
haben, und dass sie sehr gute deutsche Sprachkenntnisse nachwei-
sen konnen.

Hinter den Zahlen steckt ein Sttick Normalitét: Die Kinder ge-
hen nicht zu ,Reli”, sie gehen zu ,Islam”. Als die IFB 2001 an Berli-
ner Schulen zu unterrichten begann, blickte sie auf einen mehr als
zwei Jahrzehnte wihrenden Konflikt mit dem Senat um das Recht
auf die Erteilung islamischen Religionsunterrichts und die konkre-
te Umsetzung dieses Rechts zurtick. Eine schlechte Presse und das
Misstrauen der Offentlichkeit gegeniiber der IFB und dem von ihr
verantworteten Unterricht pragen auch die Situation der Lehrerin-
nen und Lehrer, die, ohne eine Ausbildung in dem Fach, das sie un-
terrichten, gleichsam ins kalte Wasser geworfen, unter den wachsa-
men Augen ihrer Umgebung zu experimentieren gezwungen sind.
Ohne eine islamische Religionspadagogik und -didaktik als akade-
mische Disziplin sind die Lehrenden in Berlin darauf angewiesen,
didaktische Entscheidungen vor dem Hintergrund ihrer jeweiligen
Ausbildung fiir die meisten Fragen individuell zu treffen, und sich
in einigen exemplarischen Fillen unter Kolleginnen und Kollegen
auf ein Vorgehen, auf einen bestimmten Standard, zu einigen.

Die Konstruktion von Gegenstdnden

Die im Sinne einer faktischen Chronologie erste didaktische Frage,
die Rahmenplidne wie auch Lehrkrifte hinsichtlich des islamischen
Religionsunterrichts beantworten, ist die Frage danach, was Islam
in Schule und Unterricht sein soll, in welcher Weise also Islam fiir
die Grundschule auf das fiir kategorial und exemplarisch Erachtete
reduziert werden soll. Diese Frage nimmt in der Diskussion zum

2 74 % der Schiilerinnen und Schiiler sind tiirkischer Herkunft, 22 %
sind arabischer, 1 % deutscher und 3 % sonstiger (afghanischer, bos-
nischer, afrikanischer u.a.) Herkunft.

3 Unter den Lehrerinnen und Lehrern sind 7 Theologen, 2 Islamwis-
senschaftler/ 2 Islamwissenschaftlerinnen, 1 Lehrer/ 2 Lehrerinnen,
1 Germanist/ 1 Germanistin, 2 Soziologen, 1 Politologe, 1 Linguist, 1
Volkswirt und 1 Prediger.

145

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

islamischen Religionsunterricht deshalb grofien Raum ein, weil es
sich um ein ginzlich neues Fach der Stundentafel handelt. Von den
Lehrplédnen fiir den islamischen Religionsunterricht, den Islamun-
terricht und die Islamkunde in Deutschland wird die Frage danach,
was Islam in der Grundschule sein soll, einstimmig beantwortet:
Als zentral fiir die islamische Religion stellen sie die 6 Glaubensar-
tikel und die 5 so genannten Saulen der Glaubenspraxis auf.* Der
islamische Religionsunterricht, so begriindet ein Lehrer diese Aus-
wahlentscheidung, muss anschliefen an die Erfahrungen und Er-
wartungen des familidren Umfelds:

Lehrer: ,Was allen gemeinsam ist und was die Eltern akzeptieren, das
sind die katechetischen Lehren. Das haben sie alle irgendwann mit-
bekommen. Diese fiinf Sdulen und sechs Glaubensartikel stammen ur-
spriinglich glaube ich von Imam al-Ghazali. Es konnten durchaus mehr
Séulen sein, und mehr Glaubensgrundsitze oder weniger, aber das ist
die Katechese, so wie wir sie im Laufe der Jahrhunderte herausgebildet
haben. Und diese Erziehung hat glaube ich von uns fast jeder. Das kennen
wir alle aus den Korankursen, an denen wir mal teilgenommen haben.
Und das kennen auch viele Eltern. Und so etwas Ahnliches erwarten sie
auch im Religionsunterricht zu sehen. Das ist uns im Hintergrund immer
bewusst. (Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am
26.2.2008: 5).

Das Kriterium zur didaktischen Reduktion von Stoff fiir den isla-
mischen Religionsunterricht, das hier Verwendung findet, ist die
Anerkennung durch eine angenommene muslimische Mehrheit.
Schulwissen wird in der Regel das, wovon Lehrplanerlnnen und
Lehrkridfte annehmen, dass die Mehrheit der Musliminnen und
Muslime es als verbindlich fiir die islamische Lehre ansieht (vgl.
Kapitel 2. 2. und 3. 2). Die Curriculumforscher Stefan Hopmann und
Rudolf Kiinzli weisen darauf hin, dass fiir Lehrplédne grundsatzlich
das als orthodox geltende Wissen verbindlich sei. Dies scheine be-
reits in der Etymologie des Wortes ,Lehren” auf: gotisch ,laisjan”
ist mit ,Geleise” verwandt, dem vorgegebenen sicheren Weg (Hop-

4 Zu den 6 Glaubensartikeln gehort der Glaube an den einen Gott
(tauhid), seine Engel, an die offenbarten Biicher, an die Propheten, der
Glaube an den Jiingsten Tag (yaum al-qiyama) und an die gottliche
Vorsehung (qadar). Zu den fiinf Saulen zédhlen das Glaubenszeugnis
(8ahada), das Gebet (salat), das Fasten (saum), die zakat und die Pilger-
fahrt (hagg).

146

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

mann/Kiinzli 1998: 30). Diese Annahme gilt es vor dem Hinter-
grund neuerer Curricula, die sich von der Aufstellung bestimmter
Wissensbestédnde hin zur Formulierung von Schiilerkompetenzen
bewegen, zu korrigieren. Dennoch bleibt es eine Schliisselaufgabe
jeden neuen Schulfachs, seinen Gegenstandsbereich zu bestimmen.
Dieser wird fiir den islamischen Religionsunterricht in dem als si-
cher angenommenen Kern des Islams, in der Formel der 6+5 nam-
lich zusammengefasst. Die 6+5 bestatigen, dass die Mehrheit die
Grenzen definiert. Denn die Mehrheit ist sunnitisch und die Formel
ist es auch.

Die Ausrichtung der Unterrichtsgegenstdnde an der Mehrheit
interpretiert die Berliner Lehrerschaft dartiber hinaus kontextbe-
zogen, also ganz konkret auf die jeweilige Zusammensetzung der
Klassen hin:

»Ich bin pragmatisch. Wenn ich in den Schulen wére, wo mehr Palésti-
nenser sind, dann wiirde ich mehr auf die eingehen und das eben her-
vorheben, wenn man eben die Ausbildung dazu hat. Und ich wiirde mich
auch mehr informieren wollen (Gruppendiskussion mit den LehrerInnen
der IFB am 26.2.2008: 4).”

Die Orientierung an der je dominanten Rechtsschule verweist auf
das prioritdre Ziel der IFB, die Kinder in der Glaubenspraxis, zu
der sie qua Elternhaus formal oder auch lebenspraktisch gehoren,
zu beheimaten. Dennoch bewerten die Lehrerinnen und Lehrer die
Unterschiede in der religiosen Praxis letztlich als zweitrangig. Denn
die Pflichtanteile der 5 Sdulen, die fard, stimmten in allen Rechts-
schulen tiberein:

Lehrer: ,Wenn wir tiber Einzelheiten des Gebets sprechen, dann ist das
ein Problem. Aber alle miissen stehen, und alle miissen Allahu akbar
sagen, alle miissen ruka’ [das Niederbeugen, gemeint sind hier die Be-
wegungseinheiten des rituellen Gebets, LM.] machen, miissen sagda
[Niederwerfung] machen, miissen Koran lesen. Das sind die Pflichten in
jeder Rechtsschule. Aber wie ich meine Hénde halte, das ist eine Neben-
sédchlichkeit und gehort nicht zur fard. Ich sage immer, unser Prophet hat
manchmal so und manchmal so die Hinde gehalten. Dann ist es kein
Problem. Wenn ich aber nur eine Haltung vermittele, dann wird es ein
Problem geben (Gruppendiskussion mit den Lehrerlnnen der IFB am
26.2.2008: 5£).”

147

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Die Themen fiir den islamischen Religionsunterricht werden je-
doch nicht ausschliellich mit Blick auf den Islam ausgewdahlt. Die
Lehrenden sehen sich in der Gestaltung von Unterricht zusétzlich
an die Interessen der Kinder gebunden, denn sie konkurrieren mit
vielfdltigen anderen freiwilligen Angeboten der Schule:

Lehrer: ,Religionsunterricht muss attraktiv sein fiir die Kinder. Wir, die
Religionslehrer und der Stoff, den wir behandeln, soll fiir die Kinder
attraktiv sein, wenn mdoglich sogar attraktiver als die Sport-AG, also als
FufSball, aber das ist fast unmoglich, so attraktiv kann der Religionsun-
terricht nur in Extremfillen werden! Aber wir versuchen es. Und bei mir
an der Schule gibt es auch Lebenskunde und evangelischen Religionsun-
terricht, und die Kinder mochten gerne alles mal ausprobieren, besonders
zwischen Lebenskunde und islamischem Religionsunterricht mal wech-
seln (Gruppendiskussion mit den Lehrerlnnen der IFB am 26.2.2008: 2).”

Das Schiilerinteresse als Kriterium fiir die Auswahl von Gegen-
standen anzulegen ist charakteristisch fiir den Religions- und Welt-
anschauungsunterricht, so wie er in Berlin aufgestellt ist. Christian
Grethlein malt eine dhnliche Situation fiir die Katechetinnen und
Katecheten (Grethlein 1989: 483). In einem freiwilligen Fach stim-
men die Schiilerinnen und Schiiler grundsatzlich mit den Fiifsen
iiber die Themen des Unterrichts ab.

Die Ausrichtung von Gegenstidnden

Sind die Unterrichtsgegenstidnde erst einmal ausgewé&hlt, wenden
sich die Rahmenpldne wie auch die Lehrkréfte der Aufgabe zu,
sie auf Ziele hin auszurichten. Fiir ihren Religionsunterricht hat
die Islamische Foderation die Miindigkeit als Bildungsideal der of-
fentlichen Schule tibernommen und auf den Begriff des Glaubens
bezogen. Dem Lehrplan der IFB folgend ist Glauben bei den Kin-
dern bereits vorauszusetzen, denn: ,Der Glaube ist permanent (IFB
2001a: 4).” Glauben ist hier verstanden als anthropologische Kon-
stante, als ein Zustand, dessen sich die Kinder lediglich bewusst
werden miissen. Aufgabe des Religionsunterrichts ist deshalb, den
Kindern ihr so genanntes Selbstbewusstsein zu geben: ,Der islami-
sche Religionsunterricht muss padagogisch behutsam eine lebendi-
ge Beziehung zum Glauben herstellen (IFB 2001a: 7).” Muindigkeit
ist in der Konsequenz auf den miindigen Muslim hin interpretiert.
Ein Lehrer erklirt das Ziel seines Unterrichts in folgender Weise:

148

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

»Ich muss, als Elternteil und als Religionslehrer muss ich bestimmte Wer-
te beeinflussen. Aber nicht blinde Nachahmung, sondern ich gebe dem
Kind eine Erkldarung [...]. Also ich mdchte nicht dass das Kind sagt, wir
haben einen Religionslehrer, der verbietet alles, oder wir haben einen
Vater, der verbietet alles. Das ist auch sehr gefdhrlich. Aber wir miissen
den Kindern die Werte in dieser Art und Weise zeigen und vermitteln,
dass die Kinder denken, aha, Papa hat Recht, der Religionslehrer hat auch
Recht (Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am
26.2.2008: 17).”

Der miindige Muslim ist einer, der versteht und sich aufgrund sei-
ner Einsicht richtig verhilt. Das richtige Verhalten wird nicht posi-
tional im Sinne eines ,Du sollst beten!”, sondern personal iiber die
Einsicht des Kindes ,Ich mochte beten, weil...” angesteuert:

~Das Wichtigste ist, dass die Kinder erstmal beten. Und danach erst geht
es um die Frage, ob sie die Hédnde binden oder nicht. [...] Es geht haupt-
sdchlich darum, dass die Kinder den Sinn des Gebets verstehen (Proto-
koll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008: 6).”

Diese Interpretation von Miindigkeit weist darauf hin, dass nicht
die Katechese als solche im Zentrum des Religionsunterrichts der
Foderation steht, sondern die Vermittlung eines bestimmten Ethos,
einer Lebensfithrung. Wichtig ist die Hinfithrung zu den Pflichten,
sie als Normen zu erkennen und zu akzeptieren. Mit seinem An-
liegen, den Sinn der Pflichten zu vermitteln, verbindet der Lehrer
zundchst zwar die Absicht, dem Kind die Moglichkeit des Verste-
hens zu er6ffnen. Womoglich gehort er zu denjenigen Lehrkriften,
welche die traditionelle islamische Erziehung als mangelhaft kriti-
sieren, weil sie eben nicht auf Verstehen zielt, sondern auf die Ein-
tibung von Normen. Jedoch wird aus der Distanzierung gegentiber
einer Praxis, die sich auf die duflerliche Befolgung der Pflichten
beschrankt und die innere, also die personliche Haltung des Men-
schen unbeachtet ldsst, schnell ein Ubergriff auf das Kind, dann
nédmlich, wenn das Ergebnis des Lernprozesses bereits festgelegt
ist. Das Kind soll eben nicht nur verstehen. Es soll die Pflichten er-
ftllen und sie innerlich bejahen.

Die Eintibung in die Praxis jedoch, beispielsweise in den kon-
kreten, von jeder Rechtsschule ausgestalteten Gebetsablauf, l4sst der
Lehrer im Zustandigkeitsbereich der Elternhduser und Moscheen.
Mit dieser Trennung zwischen der klassischen Einiibung in eine

149

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

religiose Praxis und der Hinfithrung zu einer religiosen Praxis hat
die IFB eine Grenze zum aufSerschulischen islamischen Unterricht
gezogen.

Unterschiede zwischen dem islamischen Religionsunterricht
und dem Moscheeunterricht entstehen letztlich durch die kulturel-
le Vielfalt, die Schiilerinnen und Schiiler muslimischer Herkunft in
die Schule hineintragen. Wahrend die Moscheen und die von ihnen
getragene islamische Erziehung in den meisten Fillen ethnisch or-
ganisiert sind, hat der islamische Religionsunterricht in der offent-
lichen Schule die Aufgabe, verschiedene sprachliche, kulturelle und
religiose Milieus zu integrieren. Eine Berticksichtigung der hetero-
genen Schiilerschaft jedoch setzt eine Auseinandersetzung mit der
Frage nach dem Verhiltnis von Islam und Kultur beziehungsweise
Islam und Geschichte voraus beziehungsweise stellt diese in den
Unterricht (Behr 2005: 401, 440). Dieser Anforderung zum Trotz bil-
det der Lehrplan der IFB wie auch andere Rahmenpldne zum islami-
schen Religionsunterricht in Europa die Entscheidung ab, den Islam
als Religion zu reorganisieren und ihn zu diesem Zweck als Werte-
und Normensystem, als eine abstrakte Lehre ohne Geschichte und
somit ohne Differenzierung aufzubauen (Mohr 2006). Fiir die De-
kulturation des Islams mussten Lehrplanerinnen und Lehrplaner
zwischen Islam und Kultur unterscheiden und demgemafs zentrale
Aussagen der Religionslehre von kulturellen Elementen trennen.
Dahinter steht die Annahme, die Religion sei zu jeder Zeit und an
jedem Ort die gleiche, Kultur hingegen austauschbar. Musliminnen
und Muslime konnten auf diese Weise ihre mitgebrachte Kultur
aufgeben, ihre Religion jedoch bewahren und in eine neue Kultur
hineintragen. Auf diese Gleichung beziehen sich Lehrplanerinnen
gern, um die integrative Wirkung des islamischen Religionsunter-
richts herzuleiten.

Ein dekulturierter Islam jedoch ist in der 6ffentlichen Schule ein
sperriger Gegenstand. Denn dem Wahrheitsanspruch jeder religio-
sen Lehre gegentiber stehen grundsétzlich schulpadagogische Leit-
ziele wie die Differenzierungsfahigkeit und die ihr zugeordneten
Unterrichtsprinzipien Multiperspektivitat und Diskursivitat. Wenn
jedoch der kulturelle Hintergrund der Schiilerlnnen ebenso wie die
Geschichte muslimischer Kulturen ausgeblendet wird, bleibt fiir
den Unterricht nur eine Perspektive tibrig. In der christlichen Reli-
gionsdidaktik spricht man von Schiilerzentrierung versus Textzen-
trierung in der Didaktik. Einer klassischen Bibelzentrierung folgte

150

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

in den 1970er Jahren eine einseitige Schiilerzentrierung, bis sich der
Religionsunterricht drohte in ein Sammelbecken fiir Schiilerinter-
essen aufzuldsen. Inzwischen versuchen evangelische und katho-
lische Didaktiker die Spannung zwischen beiden Polen, der indivi-
duellen religiosen Selbstpositionierung und der Religionslehre als
normativem Bezugssystem, aufrecht zu erhalten. Der muslimische
Religionspadagoge Harun Behr bezeichnet diesen Aufgabenbereich
des In-Beziehung-Setzens von Religion und Religiositit als Naht-
stelle zwischen Pddagogik und islamischer Theologie (Behr 2005:
324f).

Die Lehrerinnen und Lehrer der IFB erfahren zwar diese Span-
nung auch im islamischen Religionsunterricht, aber die bereits im
Lehrplan angelegte Unterscheidung von Religion und Kultur fiithrt
dazu, dass die Lehrkrifte im Unterricht aussortieren, was ihren Kri-
terien folgend nicht zur Religion gehort. Denn die Kinder bringen
ihren Islam mit in den Unterricht, einen Islam, der im Verstdndnis
der Lehrkréfte nichtislamische, als kulturell markierte Elemente
umfasst, die in manchen Fillen sogar als stérend empfunden wer-
den: Die Kinder wissen, dass in die Holle kommt, wer Schlech-
tes tut, dass der Koran nur im Zustand ritueller Reinheit beriihrt
werden darf, dass es Siinde (giinah) ist, das Gesicht der Propheten
abzubilden und haram, Schweinefleisch zu essen. Die Lehrkrifte
klassifizieren dieses Wissen und ziehen eine Grenze zwischen Re-
ligion und Kultur: Religion geht mit ewig giiltigen klar vorgegebe-
nen Geboten einher, Kultur bringt je spezifische Normen hervor.
Ersteren, den religiosen Geboten gegentiber hat der Mensch keinen
Interpretationsspielraum, sie sind nicht verhandelbar. Eine Lehre-
rin beschreibt dies wie folgt:

»Da kann ich nicht sagen, das ist meine Entscheidung. Da habe ich die
Verse, und Allah hat uns diese ja als Gebote gegeben. Fasten ist jedem
Menschen vorgeschrieben, wie es all jenen vorgeschrieben war, die vor
euch gelebt haben. Da kann ich nicht alleine entscheiden (Protokoll der
Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008: 10).”

Andere Normen sind dem Aushandlungsbereich von Kultur zuge-
ordnet, wie zum Beispiel das Gebot zur Verhiillung der Frau. Zwar
konnen auch sie islamisch begriindet werden, doch resultieren sie
aus Erziehung und Interpretation. Eine Lehrerin erkldrte, dass eine
tiirkische Familie eben anders lebt als eine arabische Familie (Proto-
koll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008:

151

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

10). Es gilt die Regel, dass die Vermittlung der religiosen Gebote
Kernaufgabe des islamischen Religionsunterrichts ist, wihrend jene
Normen zu transportieren, die eher der jeweiligen Kultur entsprin-
gen, den Elternhéusern iiberlassen bleiben soll. Thematisieren die
Schiilerinnen und Schiiler solche Fragen, die der Interpretation und
damit der Kultur zugeordnet sind, im Unterricht, werden sie zu-
riickgewiesen. Ein Lehrer rekonstruiert eine Situation, in der eine
Schiilerin ihn fragt, ob das Schminken haram sei:

»~Da habe ich gefragt, warum willst du dich denn schminken? Und
wofiir? Und damit habe ich der Schiilerin weiter geholfen, dartiber nach-
zudenken, vielleicht sich klarzumachen, ob es idsthetische Griinde sind.
Ich habe ihr keine andere Antwort gegeben, ihr nur geraten, sie solle mal
mit Eltern und Freunden dariiber reden. Das ist eine individuelle Angele-
genheit und das sollten sie schon, wie die Kopftuchfrage, mit den Eltern
gemeinsam besprechen. Das wiirde da eher passen als bei uns (Protokoll
der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008: 11).”

Der schulische Alltag mit seiner Fiille an Differenz erfordert einen
Religionsunterricht, der kulturell sensibel ist. Mit der Unterweisung
in einem zur Religion geschrumpften Islam stofien die Lehrkrifte
schnell an die Grenze des im Unterricht Verhandelbaren und blei-
ben in den Normen stecken.

Die Lehrenden erleben das Wissen der SchiilerInnen als stérend
nicht nur in Bezug auf Themen, die als kulturell kategorisiert und
deshalb aussortiert werden, sondern auch dann, wenn Themen in
den Zustandigkeitsbereich der Religion fallen und somit dem herr-
schenden Ordnungsmuster folgend in den Religionsunterricht ge-
horen. In solchen Fillen entscheiden die Lehrkrifte sich, so zeigte
die Diskussion, eher dafiir, die mitgebrachten Vorstellungen und
Normen zu umgehen und heben auf diese Weise ihre Wirkung auf,
anstatt sie anzugreifen. Eine Lehrerin erlduterte mir dieses pragma-
tische Vorgehen anhand der Frage, wie die Schiiler an den Koran als
Buch herangefiihrt werden kénnen, ohne die Norm zu verletzen,
dass der Koran nur im Zustand ritueller Reinheit beriihrt werden
darf. In solchen Fillen wenden die Lehrkrifte sich zuerst einmal
die Theologen unter den Kollegen auf der Suche nach den korrekten
Regeln: In diesem Fall erfuhr die Lehrerin, dass Kinder vor dem
Eintritt in die Geschlechtsreife und der damit verbundenen religio-
sen Miindigkeit nicht unrein und somit von der Pflicht zur rituellen
Waschung nicht betroffen sind. Faktisch jedoch werden die Kinder

152

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

in vielen Féllen zuhause an diese Praxis herangefiihrt, und so sitzen
sie dann im Unterricht mit den Armeln {iber die Hande gezogen,
wenn sie den Koran anfassen sollen. Auf diese Weise ist das selb-
standige Suchen und Lesen im Koran, das die Lehrenden anregen
mochten, nicht moglich. Die praktische Losung, die sie gemeinsam
fiir die Schule gefunden haben, sieht vor, im Unterricht mit einer
deutschen Ubersetzung zu arbeiten, die den arabischen Original-
text nicht mitfiithrt. Auf diese Weise umgehen sie die Problematik
der rituellen Reinheit und hebeln den Konflikt mit den Eltern und
in den Kindern dariiber, was religits geboten ist, aus. Eine ande-
re Moglichkeit, die Lehrende gefunden haben, um mit storenden
Normen umzugehen, ist, sie umzudeuten und ihnen dadurch einen
Platz einzurdumen. Ein Lehrer erkldrt diese Vorgehensweise an-
hand desselben Beispiels, anhand der Konventionen zum Umgang
mit dem Koran:

»Ich habe auch einige Ansichten, die abweichend von der Meinung der
Allgemeinheit sind, zum Beispiel ob man den Koran ohne Waschung an-
fassen kann. Das wiirde ich nicht so lauthals schreiend sagen, weil es
schwer zu vermitteln wire an die Eltern. Ob sie den Koran so anfassen
oder nicht, [...] das sind uninteressante Sachen. Eigentlich geht es in dies-
er Kernaussage des Korans um ganz etwas anderes, darum namlich, dass
eigentlich der Text selbst und sein Inhalt sich nicht anfassen ldsst. Aber
wenn es die generelle Ansicht ist, dann sagen wir im Arabischen gibt es
galat al-mashar, Dinge, die als falsch eingebiirgert sind. Da wiirde ich
nicht gegen den Strom laufen, aber ich weif, was es bedeutet, und meine
personlichen Ansichten muss ich den anderen nicht unbedingt beibrin-
gen. Andererseits wiirde ich die Gebetswaschung zum Anfassen des
Korans als erzieherische Mafinahme sehr gut empfinden. Warum sollte
ich nicht, was in der Tradition als Brauch verankert ist, als didaktisch-
methodisches Element mit einer gewissen Vorbereitung zum respektvol-
len, ehrfurchtvollen Umgang mit einem wertvollen Arbeitsbuch nehmen
(Protokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008:
13)?”

Das Zitat zeigt die Entscheidung des Lehrers, zwischen seinen eige-
nenislamisch begriindeten Ansichten und denen der Allgemeinheit,
die er dem Unterricht zugrunde legt, zu trennen. Diese Bereitschaft,
eine Norm, selbst wenn sie personlich und theologisch begriindet
in Frage gestellt wird, im Unterricht als Zugestdndnis an die Tradi-
tion und somit an das religiose Erbe der erwachsenen Generation

153

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

zu respektieren, ist charakteristisch fiir die didaktische Diskussion
zum islamischen Religionsunterricht. Diese Pragmatik erganzt die
Unterscheidung von Religion und Kultur und sichert letzterer als
allgemein akzeptiertem Brauchtum einen Platz im Unterricht. Aus
dem Zitat geht aufierdem hervor, auf welche Weise der Lehrer den
von ihm als falsch eingeordneten Brauch in eine paddagogisch be-
griindete Praxis umdeutet: Aus der Norm, den Koran nicht ohne
wud® zu beriithren wird die Regel, sich die Hdnde zu waschen, be-
vor man ein wertvolles Buch zur Hand nimmt.

Der Vorzug, den die Lehrerinnen und Lehrer der IFB dem
Wahrheitsanspruch der Religion und ihrem Normengefiige geben,
kollidiert in der Unterrichtspraxis mit dem Respekt gegentiber der
Freiheit des Einzelnen und markiert eine weitere Grenze des Ver-
handelbaren. Die Lehrenden sind sich dieser Problematik durchaus
bewusst:

LM.: ,Es gibt doch auch Eltern, die nicht fasten oder beten. Wie gehst du
denn damit um?” Lehrerin: “Das passiert ja auch. Das Kind kommt und
sagt, aber weiflt du, mein Vater macht das nicht. Ich sag dann, vielleicht
wird er es spéter machen, bei ganz Kleinen sag ich, vielleicht hast du
es auch nicht gesehen. Ich versuche, dass er dann seinen Vater nicht als
Siinder sieht. Ich kann doch nicht ein Feindbild aufbauen, dass das Kind
plotzlich aufgrund meiner Aussagen ein ganz anderes Bild von seinen
Eltern hat. Und jeder trégt seine eigene Verantwortung: Wer nicht fastet,
wer nicht betet trégt seine eigene Verantwortung. Dann sag ich einfach:
Vielleicht mochte deine Mutter jetzt noch nicht. [...] Es ist schwer, aber ich
habe jetzt nur diese Losung gefunden (Protokoll der Gruppendiskussion
mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008: 15f).”

Wird die Wirklichkeit in ihrer ganzen Unzulédnglichkeit als Stor-
faktor, als Irritation wahrgenommen, dann hat sie neben dem nor-
mativen Anspruch der Religion kein eigenes Gewicht, sondern man
muss sie halt irgendwie aushalten. Mit diesem Fokus auf der Nor-
mativitdt des Textes offenbart die Diskussion der Berliner Lehrer-
schaft ihren Ausgangspunkt in der aufierschulischen islamischen
Erziehung beziehungsweise im Religionsunterricht der ¢ffentlichen
Schule in der Tiirkei oder in arabischen Landern wie Agypten mit
ihrem Schwerpunkt auf Verkiindigung und Einiibung. Die Span-
nung zwischen Wahrheitsanspruch und individueller Aneignung
anzunehmen sind hingegen, so meine Beobachtung, am besten
diejenigen Lehrkréfte in der Lage, die tatsdchlich sowohl das Kind

154

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

als auch den Text als Orientierung fiir Unterricht in den Blick neh-
men. Das Recht des Kindes auf individuelle Wahrheitssuche ma-
chen Lehrende besonders in dem Moment stark, wo sie Kinder als
durch religios begriindete Normen in ihren Entfaltungsmoglichkei-
ten beschnitten erleben. Schliefslich wollen sie fiir die Kinder einen
Raum 6ffnen, damit sie ihre Religion nicht nur als Liste von Verbo-
ten wahrnehmen:

,Die Kinder sind eher erschrocken, weil, die haben immer Verbote be-
kommen, und wenn sie dann von uns was anderes horen, dann sind sie
voller Erleichterung,. [...] Das, was wir erleben, das ist wie gesagt einfach
falsche Erziehung: die wollen Kontrolle und benutzen als Werkzeug Gott
oder den Propheten oder Schaitan, und das Kind soll dann brav sein (Pro-
tokoll der Gruppendiskussion mit LehrerInnen der IFB am 26.2.2008: 1).”

In der Diskussion um die Prinzipien ihres Unterrichts legten die
Lehrerinnen und Lehrer dar, dass sie das kindliche Wohl als Grenze
verstehen: Wird die Entwicklung des Kindes durch eine Norm ein-
geschrankt, ist diese als schddlich zu bewerten. Diese Grenze zum
Anderen verstanden als Respekt und freilassende Distanz, auch ge-
geniiber einem Kind mit seinen Glaubensvorstellungen, markiert
der Lehrplan der IFB, beispielsweise in der Zielformulierung: Die
Kinder sollen ,eigene Definitionsmoglichkeiten von Gut und Bose”
erforschen (IFB 2001a: 21). Die Autorinnen des Lehrplans aus dem
Institut fiir Interreligiose Pidagogik und Didaktik (IPD) in Koln gehen
davon aus, dass die Kinder zwar Entgegnungen auf ihre Fragen,
nicht aber fertige Antworten im Koran finden konnen. Das heifst,
jeder muss seine ,ganz personliche Offenbarung” in den Worten
Gottes finden (IPD 2000: 2). Nur so kann ein Mensch fiir seine ei-
genen Handlungen auch Verantwortung tibernehmen (IPD 2000:
98f). Es ist charakteristisch fiir das Angebot des IPD, an die Stelle
der Sorge, die Schiilerinnen und Schiiler kénnten zu den falschen
Schliissen kommen, das Vertrauen zu setzen, dass sie mit Hilfe von
Verfahrenstechniken ihre eigenen Wahrheiten finden. Die Betonung
liegt nicht auf dem richtigen Ergebnis, sondern auf einer guten, weil
koranisch begriindeten Praxis.

Fiir die Berliner Grundschule formulierten die Lehrplanerinnen
des IPD deshalb das Lernziel, mithilfe des Korans individuelle Ant-
worten zu finden und das Lehrziel, die Kreativitiat des Kindes zu
fordern und damit seine personliche Auseinandersetzung mit dem
Text zu unterstiitzen (IFB 2001a: §; 11).

155

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Die Verschiedenheit der Intention des Lehrplans von seiner In-
terpretation durch die Berliner Lehrerschaft zeigt sich in den Stoff-
verteilungspldnen. Aus den von den Lehrkréften tabellarisch ge-
stalteten Programmen fiir die 1. bis 6. Klasse geht hervor, dass sie
religioses Lernen als im Beginn nachahmend und aneignend ver-
stehen, als sich entwickelnd hin zu einem auf solider Kenntnis und
kognitiven Fahigkeiten aufbauenden individualisierten Glauben.
Dafiir werden in den ersten Klassenstufen gesichertes theologisches
Wissen und koranische Geschichten eng an den Quellen entlang
vermittelt. Die Kinder sollen zuerst einmal ihre Religion kennen
lernen (IFB 2006). Dass sie bereits Glaubensvorstellungen und re-
ligioses Wissen mitbringen, wird ignoriert oder als eher storend
erlebt. Bis in die 4. Klasse hinein ist Unterricht vom Text her auf-
gebaut. Erst dann wird allméhlich die Schiilerperspektive sichtbar,
wenn es ndmlich um ein zunehmend individuelles Aneignen geht:
In der 4. Klasse sollen die Kinder ,eigene Jenseitsvorstellungen er-
arbeiten”, in der 5. Klasse , eigene Gottesdiensterfahrungen machen
und analysieren” und in der 6. Klasse ,eigene Vorstellungen tiiber
qur’anische Inhalte entwickeln”. So machen sich Schiilerinnen und
Schiiler auf den Weg hin zu einer eigenen Orientierung (IFB 2006).

Der Stoffverteilungsplan bildet zwei Phasen religioser Entwick-
lung ab: Die Nachahmung und die Aneignung. In der Nachahmung
lernen die Kinder am Text und am Vorbild. Erst die Aneignung
verlangt die Orientierung am Kind, seinem Interesse und seinen
Fragen. In der Praxis allerdings sieht es eher nach einer Frage der
Haltung des einzelnen Lehrers aus, ob er sich an Normen oder an
Prozessen interessiert zeigt, wie der folgende Abschnitt aus der
Gruppendiskussion der Berliner Lehrerschaft zum Umgang mit der
Schiilerdufierung ,iih Schweinefleisch!” es veranschaulicht:

Lehrer 1: ,Viele Lehrer kommen zu mir und sagen: [...] warum sagen die
Kinder immer iih, wenn wir essen, auf Klassenfahrten oder so. Wir sind
erwachsene Menschen und wir wissen was wir essen mochten. Und die
sagen: lih! Frau Miiller isst Schweinefleisch! Und nattirlich finden die das
nicht gut. Da haben wir mit den Kindern gesprochen: Was wir nicht es-
sen diirfen, ist nicht schlecht oder unsauber. Wir essen es einfach nicht,
weil Allah uns testen mochte. Er hat uns so viele Sachen erlaubt, und nur
ein Tier verboten. Das ist ein Test, mehr nicht, und wir sagen bitte nicht
iih.”

Lehrer 2: ,Das ist aber ein kindliches Gefiihl, was sich da duflert. Wir
nehmen das zum Anlass, iiber etwas zu sprechen, aber es ist erst einmal

156

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINE DIDAKTIK FUR DEN ISLAMISCHEN RELIGIONSUNTERRICHT

Ausdruck dessen, was sich im Kind entwickelt. Da miissen wir eingrei-
fen und dartiber reden. Aber wenn wir davon ausgehen, dass die Kinder
selbst etwas entwickeln sollen, dann miissen wir ja diese Auferung auch
erst einmal so hinnehmen. Die Auerung selbst gehort vielleicht eher zu
Vierjahrigen, die sich noch nicht so richtig dufSern kénnen, aber wir miis-
sen sachlich damit umgehen, und auch mit allen Sinnen den Islam lehren
und lernen (Protokoll der Gruppendiskussion mit Lehrerlnnen der IFB
am 26.2.2008: 20).”

Der Religionsunterricht kann muslimischen Kindern ein Forum
bieten, ihr Wissen, ihre Angste, Erfahrungen und Vorurteile zur
Sprache zu bringen und an ihren eigenen Grenzen zum Anderen
zu arbeiten, wenn sie erleben, dass ihre AuBerungen nicht sofort
bewertet werden. In der Praxis jedoch fiithlen die Lehrenden sich
angesichts der Sensibilitit und Brisanz von Schiilerdufserungen oft-
mals tiberfordert:

»Da kam ein Drittkldssler und sagt zu mir: Weifit du, was die Deutschen
unserem Propheten dort in Mekka angetan haben? Welche Deutschen?
frage ich ihn zurtick. Ja, die haben da unseren Propheten beschimpft, und
ihm Leid zugefiigt und so weiter! Hey, welche Deutschen? Da haben kei-
ne Deutschen gelebt habe ich ihm entgegnet. Er hat es aber ganz selbst-
verstiandlich benutzt und hat es immer noch weiter benutzt, obwohl ich
darauf aufmerksam gemacht habe, dass es damals gar keine Deutschen
in Mekka gab (Protokoll des Gespréchs mit M am 11.09.2007: 14).”

Der Lehrer erhellt an diesem Beispiel, wie die islamische Geschich-
te fiir die Kinder mit Alltagserfahrungen verschmelzen kann. Es ist
bekannt, dass der Prophet Muhammad mit seiner Lehre in Mekka
auf Ablehnung und Aggression stiefi. Die Kinder (oder ihre Eltern)
haben offensichtlich dhnliche Grunderfahrungen in der deutschen
Gesellschaft gemacht. Sie tibertragen nun ihre Situation (unbewusst)
auf das Leben des Propheten (sira) oder umgekehrt, die sira auf ihr
Leben, so dass aus den mekkanischen Gegnern Muhammads ,,die
Deutschen” werden. Diese Verkniipfung der Deutschen mit den
Feinden des Propheten erweist sich als sehr stabil. Es reicht nicht,
im Unterricht darauf hinzuweisen, dass es in Mekka zu Lebzeiten
des Propheten keine Deutschen gegeben hat. Das Thema des Kin-
des ist an dieser Stelle die Erfahrung der Polaritit des Wir und Ihr.
Diese Polaritdt will im islamischen Religionsunterricht bearbeitet
werden.

157

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

IRKA-CHRISTIN MOHR

Fazit: Der Religionsunterricht als Phanomen
der Grenze?

In der Soziologie wird der Religionsunterricht als boundary-sub-
ject, als auf der Grenze verschiedener Einfliisse gelegen, diskutiert
(Wenger 1998: 107). Dieses Merkmal ist nicht nur fiir den Religions-
unterricht als res mixta von Staat und Religionsgemeinschaft cha-
rakteristisch. Auch in Berlin, wo der Religionsunterricht allein Sa-
che der Religionsgemeinschaften ist, kann er sich gesellschaftlichen
Debatten und anerkannten Konventionen nicht entziehen. Eine
Schiilerin erwartet von ihrem Religionslehrer ein dhnliches metho-
disches Repertoire wie von ihrem Sachkundelehrer. Das Kollegium
erwartet vom Religionsunterricht eine Erziehungshilfe in Bezug auf
soziales Verhalten, Frustrationstoleranz oder Leistungsbereitschaft.
Die Eltern erwarten vom Religionslehrer, dass er aus ihren Kindern
gute Muslime macht, natiirlich, aber er soll ihnen auch helfen, er-
folgreich zu sein. Und der Staat wacht iiber die Achtung tibergeord-
neter Erziehungsziele.

Die Daten zur Praxis des islamischen Religionsunterrichts in
Berlin veranschaulichen, auf welche Weise die Institution des Reli-
gionsunterrichts zu der Arbeit an Grenzen herausfordert: zur Ab-
grenzung von anderen Religionen und Weltanschauungen, zur
Abgrenzung von aufierschulischer islamischer Erziehung und Bil-
dung, zur Differenzierung eines geeigneten methodischen Instru-
mentariums, zur Unterscheidung von Religion und Kultur oder
von Text und Mensch. Bei der Erfindung des islamischen Religions-
unterrichts als neues Fach der 6ffentlichen Schule in Deutschland
stand zunichst die Frage im Vordergrund, was der Islam ist bezie-
hungsweise was er eben genau nicht ist. Mittlerweile bewegt sich
die didaktische Diskussion, nicht nur in Berlin, auf die Frage zu,
welche Inhalte und Werte der Islam bereitstellt, um Kindern bei der
Bewiltigung zukiinftiger Aufgaben zu helfen. In dem Mafie, wie
der islamische Religionsunterricht sich dem Kind zuwendet, sind
Didaktiker und Lehrerinnen gefordert, Instrumente zu entwickeln,
um die Vielfalt kindlicher Lebensdufserungen und -welten im Un-
terricht bearbeiten zu kénnen. Es ist zu vermuten, dass die Ausge-
staltung von Grenzen mit dem Wechsel der Blickrichtung vom Text
hin zum Kind an Bedeutung verlieren wird.

158

https://dol.org/10.14361/9783839412220-008 - am 14.02.2028, 08:13:21.



https://doi.org/10.14361/9783839412220-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

